
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 71 (2015)

Heft: 2

Artikel: Zurückgestellt, zunächst : unveröffentlichte Texte zur "Kirchlichen
Dogmatik"

Autor: Trowitzsch, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877699

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877699
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zurückgestellt, zunächst

Unveröffentlichte Texte zur «Kirchlichen Dogmatik»1

Karl Barth und Franz Kafka. Kafka — «es ist ein schmaler Grat, auf den er uns

nötigt.»2 Hineingezogen finden wir uns in einen unerklärlich gedehnten,
langsamen Augenblick, den der Angst, ein «unablässiges Sich-Ereignen» (Handke)3.

Traumlogik und Bann, «fragwürdige Umarmungen»4, das Unsägliche in Kafkas

Texten, das vorher nie Betretene, ein fernstes, dunkles Selbst; ins Gesicht

fährt «der Wind[,] der in den untersten Regionen des Todes bläst»5... Anders

Karl Barth, eine von Grund auf andere Wirklichkeit und Wahrheit: verstörende,

unfassliche Bejahung. Darauf geht seine Leidenschaft, im theologischen

Denken, dem Glauben gemäss, unsere Füsse auf weiten Raum zu stellen (Ps

31,9). Viele Augenblicke eines freien Flügelschlags. Der lichte Sturm über der

weiten Landschaft? Shakespeares Regiebemerkung «Immer noch Sturm».6

Denn das Wesen Gottes ist uns in Christus zugänglich. Es ist der Gewahrsam

der Erlaubnisse und der Freiheit, in den einzuweisen Barth unternimmt, wenn
er mit II Kor 10,5 jeden Gedanken gefangennehmen will in den Gehorsam

Christi.
Sowohl beim Prager Dichter als auch beim Basler Theologen: eine Sprache,

die das Ungefähre, die Unschärfe und den feigen, ungültigen Gedanken

verabscheut und auszuscheiden sucht; kraftvolle Intensität von Bild und
reflexiver Fügung und lebensdringlichem Denken; Einreden — mit voller
Entschiedenheit, zum Schaden der Dummheit - gegen hartnäckige, hochmütige,
auch ordinäre Mächte und Widersacher; eine unablässige geistige Präsenz. Zur

1 Beim vorliegenden Text handelt es sich um ein Referat, welches der Autor am Symposion
«Provozierende Theologie!» anlässlich der Eröffnung des «Karl Barth-Zentrums für
reformierte Theologie» in Basel am 22. Mai 2015 hielt.

2 R. Stach: Kafka. Die Jahre der Entscheidungen, Frankfurt a.M. 2002, XIII.
3 P. Handke: Das Gewicht der Welt. Ein Journal (November 1975-März 1977), Salzburg

1977, 291: «Angst: kein Zustand, sondern ein unablässiges Sich-Ereignen (...)».
4 Vgl. R. Stach: Kafka. Die Jahre der Erkenntnis, Frankfurt a.M. 2008, 510.

5 F. Kafka: Nachgelassene Schriften und Fragmente I, hg.v. M. Pasley, Darmstadt 1993, 311.

6 «Storm continues» (King Lear, Dritter Akt. Vierte Szene).

ThZ 2/71 (2015) S. 126-134



Zurückgestellt, zunächst 127

Lektüre ihrer Texte ist eine gewisse Entschlossenheit vonnöten. Beide lehren
den Kampf, beide lehren Bescheidenheit7, den reinen, brüderlichen Blick.

Es ist Demut. Zur Konsequenz hat diese je eigentümliche Demut hier wie

dort etwas womöglich Schmerzliches: Exerzitien ausgeprägter Selbstkritik. Bei

Barth finden sich z.B. im Zusammenhang der Kirchlichen Dogmatik mehr als 650

Seiten zurückgestellter, nicht zum Druck gegebener, aber auch nicht vernichteter

Texte (Hinrich Stoevesandt und ich haben sie im letzten Jahr herausgegeben,

«Unveröffentlichte Texte zur Kirchlichen Dogmatik»8). Vielleicht, so wohl
die Erfahrung Barths, kann man sich manchmal verlieren in diesem weiten

Raum, bei der Reise in die Wandlungsfülle Gottes, ins Innere des Theologischen,

ins Verbindliche. Dann geht es eben, in aller Freiheit, ein wenig zurück.

Bei Kafka — durchdrungen von der Gerichts förmigkeit der Welt, bedrängt von
unreinen Geistern, dagegenhaltend nicht weniger als die reine Form — bei Kafka

werden ungleich mehr Texte vernichtet als erhalten, wird ein Trümmerfeld9

von unterschiedlichsten Notizen, Entwürfen, Texten hinterlassen, und Max
Brod wird schliesslich beauftragt, den ganzen Nachlass zu verbrennen (was er

glücklicherweise unterlässt)10.

Bei beiden orientiert sich die heftige Selbstkritik in senkrechter Führung,
mit vertikaler Massgabe (es gibt darum nichts zu verhandeln und man hat keine

Wahl), hier wie dort in der Gewissheit, gemeint zu sein, bei absolutem
literarischem Gehör. Hier, beim Dichter, nahe genug manchmal den Pforten der

Hölle, angesichts unabweisbarer, unerbittlicher Ansprüche einer fahlen Tiefe,
eines, wie er selber sagt, «inneren Abgrunds»11, der Szenerie eines ausgedehnten,

manchmal überraschend begehbaren, aber lichdosen Weltinnenraums.12

Dort, beim Theologen: Selbstzurücknahmen im Aufblick auf die Höhe der

Bibel und des in ihr Bezeugten, Angebeteten und Erhöhten: der lichte

Abgrund über dem Untenstehenden. Stellt sich, augenblicksweise zumindest, die

Freiheit ein, aufzuschauen in die Lauterkeit Christi? Um dann im Denken vor-

7 Für Kafka vgl. Stach: Kafka. Jahre der Entscheidungen (Anm. 2), XX.
8 Unveröffentlichte Texte zur Kirchlichen Dogmatik Gesamtausgabe. II. Akademische

Werke [50]), hg.v. H. Stoevesandt und M. Trowitzsch, Zürich 2014.

9 Vgl. Stach: Kafka. Jahre der Entscheidungen (Anm. 2), XII.
10 Vgl. Stach: Kafka. Jahre der Entscheidungen (Anm. 2), 195f; ders.: Kafka. Jahre der Er¬

kenntnis (Anm. 4), 437.
11 Vgl. Stach: Kafka. Jahre der Entscheidungen (Anm. 2), XV.
12 Vgl. Stach: Kafka. Jahre der Entscheidungen (Anm. 2), 21.



128 Michael Trowitzsch

sichtig nachzukommen. Gefangengenommen, befreit werden soll ja jeder
Gedanke im Raum der Verwahrung, im vollen Licht, in der Erscheinung heilender

Fremdheit.
2. 650 Seiten: im Versuch, die Kriterien scharf zu halten, selbstkritisch

«zurückgestellt», nicht immer aus sofort verständlichen Gründen, davon allein

560 Seiten zur Schöpfungslehre, ab 1943. Und dann viele, weniger umfangreiche

Texte zu unterschiedlichen Themen: zur «natürlichen Theologie» und zur
«Barmer Theologischen Erklärung», zu den «göttlichen Vollkommenheiten»
und der «Dummheit», zur «Bilderfrage» und zur «Ewigkeit» Gottes, zum
göttlichen Gebot, zur katholischen Auslegung der Schöpfungsgeschichte und zum
Thema «Humor», dann Ausführungen über «Das Sein des Menschen in Jesus

Christus» und, besonders eindrucksvoll, über «Erste und zweite Parusie» Christi

(vermutlich zum Abschnitt «Das Urteil des Vaters» aus dem § 59 gehörig),
schliesslich ein Abschnitt zum Thema «Atomwaffen». Vielfach wurden auch

diese Texte ihrerseits noch einmal energisch korrigiert, auch zuweilen umfangreiche

Streichungen vorgenommen.
Nur mit ganz wenigen Bemerkungen in einem schmalen Segment gehe

ich gleich auf die ersten beiden Kapitel aus dieser Edition ein. Provozierende

Theologie? Ich folge lediglich einer einzigen scharfen Stimmführung der
bereits hier hinreichend provozierenden Theologie.

3. 1943 — Europa brennt. Karl Barth hat längst vom «irrsinnig gewordenen

Europa» gesprochen. In einem in die Niederlande geschmuggelten «offenen

Brief» schreibt er 1942 (hat das aber der Sache nach ja schon seit Jahren

vertreten und auch öffentlich gesagt): «Nationalsozialismus heißt Anarchie im
Gewand der Ordnung einer Räuberhöhle, heißt eben damit Leugnung aller

Artikel des christlichen Glaubens.»13 In der Vorlesung wendet sich Barth, im
Sommer 1943, einem neuen Paragraphen zu: «§ 42 Der Schöpfer und seine

Offenbarung». Dort arbeitet er in diesem und im folgenden Wintersemester
zwei Teile aus: «Gott und die Götter» und «Der Glaube und die Weltanschauungen».

Er trägt sie in der Vorlesung vor, nimmt sie dann aber nicht in die

Druckfassung der KD auf.

Jetzt, im Weltkrieg: «Gott und die Götter», «Der Glaube und die

Weltanschauungen»! Es geht nicht um ausgedachte Welterklärungs-Theorien, sondern

13 K. Barth: Offene Briefe 1935-1942 Gesamtausgabe V. Briefe [36]), hg.v. D. Koch, Zü¬

rich 2001, 349.



Zurückgestellt, zunächst 129

um den «Mächtigen, der in der Luft herrscht» (Eph 2,2), um den Menschen,
der qua Ideologie Nacht um sich zieht, der sich aber später aus dem Bild stehlen

will (ein Prokrustes-Bild), in das die Weltanschauung ihn einpassen wollte.

Es geht um Gregor Samsa, der schliesslich wie Ungeziefer fortgekehrt wird.
Die schwarze Schraffur der folgenden Bemerkungen scheint, wenigstens zu

einem Teil, durch diesen Ausgangspunkt bei «Göttern» und «Weltanschauungen»
unvermeidlich. Die Frage «Herr Kästner, wo bleibt das Positive?» und Kaiser

Wilhelms Auf-den-Tisch-Pochen «Schwarzseher dulde ich nicht!» soll uns nicht
einschüchtern. Bei kaum jemandem kann man besser lernen als bei Karl Barth,
dass Theologie unter Umständen zu einem Thema härtester Ausprägung werden

kann. Allerdings strebt Barth für seine dogmatischen Überlegungen zwar

Transparenz, aber keine Unmittelbarkeit hinsichtlich der Zeitereignisse an. Die

Ausführungen zeichnen sich indessen deutlich genug.
4. Der sich an der göttlichen Gnade nicht genügen lässt, er ruft Götter herbei,

totalitäre Mächte, und bildet in der Folge Weltanschauungen aus, ihrerseits

durchaus bekenntnisförmige Gegenwahrheiten, mit dem Ziel, das Ganze zu

durchschauen, Ideologien einerseits mit Führerpersönlichkeiten, mit Paten, in
denen «die Vielen sich selbst wiederzuerkennen vermögen»14, und andererseits

mit jener eiligen, servilen Zeitgemässheit, die, am Boden, die Witterung der

Geschichte aufgenommen hat. Herrschend ist jedesmal ein unbedingter Wille

zur Macht. Die Ideologien meinen, dass ihnen alles zusteht. Auf nichts Geringeres

erheben sie dabei Anspruch als auf die definitive Parteinahme der Seele.

Sie greifen nach dem Gewissen, darauf aus, neue Absolutheit und geradezu
Sakralität zu verfügen. Zudem wird das Furchtbare gelten müssen, dass, wie

Barth formuliert, «jede ordentliche Weltanschauung als solche etwas dämonisch

Imponierendes hat».15

In der Versöhnungslehre kommt Barth dann übrigens noch einmal auf das

Problem der Weltanschauungen zurück. Beschrieben werden sie dort als «der

Versuch des Menschen, sich selber mit sich selber über sich selber verständigen.»16,

mehr noch: sich mit sich selber zu versöhnen. Aufgeworfen wird dabei, als un-
hintergehbar massgeblich, «immer er, der Mensch».17

14 Barth: Unveröffentlichte Texte (Anm. 8), 187.

15 Barth: Unveröffentlichte Texte (Anm. 8), 272.

16 KD IV/3, 295, vgl. 311.

17 KD IV/3, 295.



130 Michael Trowitzsch

Worin treffen diese Strukturmomente der «Weltanschauung» zusammen?

Worin besitzen sie ihr nervöses, hysterisches Zentrum? Nur scheinbar in
einer Position. In Wahrheit vielmehr darin, «daß die Weltanschauungen samt

und sonders für Jesus Christus keine Verwendung haben»18, mehr noch: ihm die

Sprache verweigern, ihn tilgen und als unverwertbar abstossen wollen, um ihn

möglichst vollständig aus der Zeit zu löschen. Er ist vergessen zu machen, tot
zu machen. Ressentiment, Beirrung im Geist des Widerchrist und Widergottes,
immer wieder, «Legion heisse ich, denn wir sind viele» (Mk 5,9), der Mensch

habe kein Geheimnis und Gott sei tot, sogar besonders tot.
5. Die Zeit der Weltkriege und Nazi-Deutschland — im Licht des christolo-

gisch verstandenen Ersten Gebots (vgl. I Kor 2,2). In der Weltgeschichte tun
sich kleine, unangenehme Lücken auf, aus denen das Böse manchmal in seiner

Gänze herauskriecht. Im Hintergrund ein «heiliges», tödliches Monstrum, ein

Wildfremdes. Das Vergehen an Jesus Christus, die Arbeit des Widersacherischen

— man kann dem zuweilen in der Tiefe der Geschichte zusehen. Zeiten
kommen herauf, die den Menschen und die Schöpfung unmittelbar zu verhöhnen

scheinen.19

Die Kunst weiss vieles früher, spürt kommende Entstellungen und ermittelt

in prophetisch zu nennender Präzision gültige Ausdrucksformen. Sonderbar

tragen ihre Erkundungen Züge des Kommenden in sich und versuchen, es

gefasst zu halten. Schon vor 1914 sieht sie den Krieg aufstehen, das grundstürzend

Agonale. Etwas Verhängnisvolles greift auf ihre Werke zu. Kafkas Texte,

Zeitzeugen auf ihre Weise, aus denen uns weniger Warn- als vielmehr Hilferufe
erreichen, schreiben sich in die Wirklichkeit fort. Ihre Fortsetzung finden die

vor 1914 entstandenen Erzählungen Die Verwandlung, In der Strafkolonie und Der

Proceß 'm der geschichtlichen Realität: der Kriege der GULAG- und KZ-Staaten,
ihrer Unterwelten, der Prozesse und Verwandlungen und Strafkolonien. Doch
kennt die Kunst als solche weder die Offenbarung noch das Böse. Die allein bis

auf den Grund kritischen Denkmittel werden von der Theologie bereitgestellt,
der scheinbar weltenthobenen Theologie. Wahrhaft eindringliche Kritik zeigt
sich nur in einem vertikalen Zusammenhang: Anrufung, Erhebung Jesu Christi
— oder seine Niederschlagung (samt Einsetzung absurder Thronfolger). Theo-

18 KD IV/3, 296.

19 Von unserem «schrecklichen Gegeneinander» spricht Barth (KD IV/3, 455), mit dem wir
«Gottes wunderbare Schöpfung zu einer Art Vorhölle machen.»



Zurückgestellt, zunächst 131

logisch durchschaut, erscheint der Nationalsozialismus keineswegs als singular,
vielmehr nur als Exzess eines bekannten Bösartigen.

6. Zugrunde liegt dieser götzenförmigen Verfasstheit eine jahrhundertealte,
in die Zeit mittlerweile eingewachsene Vorentschiedenheit, ein seit langem in
ihr umgehender unreiner Geist, der Geist operationaler Selbstverkrümmung
und -anklammerung: ein räudiger Aberglaube, der unverhohlene20 Glaube des

Menschen an sich selbst. Er, der Mensch, ist es, der «sich in den Tempel Gottes

setzt» (II Thess 2,4).

Doch heisst die Frage nach dieser alten Vorentschiedenheit ernsthaft zu

stellen, von weitgehend verweigerten Antworten zu handeln. Denn die Zeit,
um den Gang der Welt nicht zu stören, die epochale Gemeinheit mit ihren

ausgreifenden ideologischen Vermeintlichkeiten unterstellt rücksichtslos

Selbstverständlichkeit, um sich eben immer selbstverständlicher hinaufzulügen. Das

epochale Man wendet den Blick ab. Den Sitz im Tempel Gottes, die A/ermen-

schung von allem, macht es zunehmend alternativlos und unfragwürdig. Dabei

klingt die Wendung «Glaube des Menschen an sich selbst» seltsam ungefährlich
— oder, schlimmer, wird geradezu programmatisch und bekenntnishaft offensiv

vorgebracht. Die Sache ist zu gewaltig, als dass wir ihre volle Überheblichkeit,

ihre Verfluchung des Ersten Gebots ohne weiteres erkennen könnten. Zu

gross für mich ist ja auch der Sünder in mir. Das Übergrosse stösst ab. Es bleibt

systemisch bewusstlos. Niemals begreift es, wie vorbei es ist.

Bereits in Vorlesungen 1932/33, später ja unter dem Titel «Die
protestantische Theologie im 19. Jahrhundert»21 publiziert, identifiziert Barth diese

Gross-Ideologie. Seine widrige Zeitgemässheit reicht weit zurück, sein Führer

ist das europäisch-neuzeitliche Subjekt, der «absolutistische Mensch»22 im

allgemeinen Er will genug haben an sich selbst. Er wirft sich auf als «das

sich selbst gnädige Geschöpf»23, incurvatus in weiter Bahn, unter Mitnahme der

Welt — jener wissentlich und mit schamlosem Bekenntnis sich selber sakrali-

sierende Mensch, wie Zeit und Unzeit ihn mindestens seit zwei Jahrhunderten

20 Diese Unverhohlenheit und Programmadk kennzeichnet die neuzeitliche Variante der
menschlichen Sünde.

21 K. Barth: Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert. Ihre Vorgeschichte und ihre
Geschichte, [1946], Zürich 1994.

22 Barth: Protestantische Theologie im 19. Jahrhundert (Anm. 21), § 2: Der Mensch im 18.

Jahrhundert.
23 Barth: Unveröffentlichte Texte (Anm. 8), 23.



132 Michael Trowitzsch

herausmodelliert und ausgeworfen haben, wie er sich dann von 1914 an als

Weltkriegssubjekt entlarvt, das sich im Lauf des Jahrhunderts als zu noch ganz
anderem fähig erweist. Nach dem Weltkrieg, so Barth 1937 in einem Vortrag
in Basel, «ist der Glaube des Menschen an sich selbst und seine Güte[,] wieder

aufgelebt und hat neue Kraft gewonnen.» Und «zu dieser Welt gehört auch der

Nationalsozialismus. Nicht nur der Nationalsozialismus und auch nicht nur
sein großer Gegenspieler, der Kommunismus. Zu dieser modernen Welt gehören

vielmehr wir alle.»24 Wir alle, meistens in grundsätzlichem Einvernehmen,
finden uns auf der Reise zur dunklen Seite der Macht, auf die sich derjenige

begeben hat, der lange schon penetrant und in aller Form immer nur sich selbst

heraufbeschwört.

Und 1942 ist bei Barth noch einmal von dieser allzu bekannten, sich seit

langem breitmachenden Führergestalt die Rede: es ist «der sich selbst absolut

setzende Mensch, wie er längst nicht nur das deutsche Lebensideal, sondern,

im Zusammenhang mit der wirtschaftlich-technischen Entwicklung, das der

ganzen modernen Bildung» ist25 — der sich selbst absolut gebärdende Mensch,
der Sünder in modernster Gestalt, der absolute Idiot. Er lebt bis heute fort,
selbstverständlich.

7. Er lebt bis heute fort. Barth hat diesen jahrhunderteschweren Aberglauben,

den Subjektivitäts-Messianismus, sehr wohl gesehen, auch angesprochen
und benannt, ist ihm aber als einer die Lebensgrundlagen abgrabenden Zeit-

Ideologie (die sich mittlerweile nahezu durchgesetzt hat) nicht noch einmal

nachgegangen, jedenfalls nicht in der ja sonst geübten vollen Artikulation. Der
Gedanke ruft aber danach, aufgenommen, nun seinerseits nicht «zurückgestellt»,

sondern nach vorn gesetzt und ein wenig fortgeschrieben zu werden.

Wie gesagt: schwarze Schraffur, bis heute.

Abgebildet werden kann, was Barth über die Weltanschauungen sagt, um so

mehr auf diese Selbst-Sakralisierung: auf jene epochale Ideologie, die sich

jahrhundertelang, unterstützt durch ein mächtiges «Man», als Weltzusammenhang

einrichtet, auf das Weltdogma in Autonomie und Autarkie und Aufbrüchen ins

Autistische menschlicher Selbstgerechtigkeit. Die Ideologien der Zeit,
Kommunismus, Nationalsozialismus, Mammonismus etc. (es sind wie gesagt viele) —

24 IC Barth: Der deutsche Kirchenkampf. Vortrag, gehalten im Volkshaus in Basel am 23.

April 1937, Basel o. J. [1937], 6.

25 K. Barth: Eine Schweizer Stimme 1938—1945, Zollikon-Zürich 1945, 255.



Zurückgestellt, zunächst 133

sie lassen sich verstehen als Ausgeburten jener bedingungslos machtförmigen
Universal-Ideologie. Ihre Kuriere, sagt Kafka26, jagen durch die Welt: Subjek-

tivitätsvergötzung, Gattungsvergötzung, Selbst-Soteriologie, Selbstgehorsam,

Selbstgnade und Selbstanbetung, das sich selbst zu sich selbst ermächtigende
Ich im grossen «Selbst»: das massgebliche Wort der westlichen Welt, es

gehört zu den subjektivitätstheoretischen Königsmachern (ein anderes ist z.B.

«Deutung»). Der Subjektivitäts-Idiot: das Ich windet sich — bis es kollektiv ist
und «der Mensch» heisst und meint, sich «intersubjektiv» verlässlich beglaubigen

zu können.

Sich selbst zum Verhängnis wird das totalitäre, immer längst hochgerüstete,

aber sich gleichwohl immer weiter aufrüstende Subjekt, verfangen in der

Täuschung, es sei waffenförmig sich unverlierbar. Lässt sich die Gattung aber

mit ihrer eigenen Endlichkeit konfrontieren? Oder mit dem eigenen Bösen?

Die industrielle Moderne stürzt als unerbittliche Maschinerie der Weltläufte

vorwärts, als eine wildgewordene Menschen- und Kriegs- und Schuldmaschine

(wie in Kafkas Strafkolonie). Die Grosse Weltanschauung ist als solche unkenntlich

geworden.
Die Neuzeitlichen, die Neuweltlichen, sind diejenigen, «die», so Barth, «in

ihrem Hochmut, als die sich selbst Vergottenden, Verherrlichenden, Rechtfertigenden

und Helfenden unter sich sein wollen»27. Die sich selbst Vergottenden

— schlägt man das mit dieser Wendung Gesagte nicht nieder, wird Theologie
zu einem harten Thema. Bonhoeffer hat in einem selten herangezogenen Text

von der «abendländischen Gottlosigkeit», und dann auch präziser noch, eben

wie Barth, von der neuzeitlichen «Vergottung»28 des Menschen gesprochen.

Sagen wir so: Der Teufel führt den Menschen auf einen hohen Berg und

sagt: «Bete dich selbst an!» Und der Moderne, «Bürger, Schöpfer und Opfer»
seiner Zeit29, schickt sich an, endgültig die Knie zu beugen und sich mit seinem

eigenen Blut sich selber zu verschreiben. Ein Teufelspakt - mit sich selbst (bei
dem immer vorab ausgegrenzte Menschen zu Ungeziefer gemacht werden).

26 Vgl. F. Kafka: Nachgelassene Schriften und Fragmente II, hg.v. J. Schillemeit, Darmstadt
1992, 123.

27 KD IV/1, 564.

28 D. Bonhoeffer: Ethik, hg.v. I. Tödt, H.E. Tödt, E. Feil und C. Green, Dietrich Bonhoef¬
fer Werke 6), München 1992, 114ff.

29 KD IV/3,455.



134 Michael Trowitzsch

Gott sei Dank, die Wahrheit ist eine andere: Der Gottessohn hält stand. Er
erhält aufrecht, bestätigt und stellt wieder her, was gross und herrlich ist am

Menschen: dieses Einfache, dass er Mensch ist, lebenshelles Geschöpf, und

nicht Gott. Beugen aber werden sich aller Knie vor dem, der «in die untersten

Regionen des Todes» hinabgestiegen ist, in dessen Worten und Werken — in
dessen Geschick — sich dramatisch, von Gott her, befremdliche, unfassliche

Rettung zuträgt.
8. Unmittelbaren Anlass bieten viele der nachgelassenen Texte, die von Barth

zurückgestellten Gedanken aufzunehmen und fortzuführen. Bereitgehalten
werden dort Mal um Mal Bereiche des Ungesehenen, des theologisch

Unbegangenen, Freiräume, Landschaften eben dessen, was gross und herrlich ist

am Menschen. Man soll sie — in Erläuterungen und Fortschreibungen, auf

Entdeckungsfahrten — ausführlicher noch bereisen als die mit den Schatten.

Sie treten an einigen Stellen dieses Bandes noch ungleich provozierender hervor.

Wir sind Reisende, auf seltsamen Wegen, gefasst immer wieder auf das

Erstaunliche und dann auf den endgültigen, hellen Aufgang aller Zeiten, wir
betreiben theologia viatorum.

Ich schliesse mit Ilse Aichinger: «Kolumbus! [...] Es ist alles noch zu
entdecken!»30

Abstract
Der im Rahmen der Karl-Barth-Gesamtausgabe erschienene Band «Unveröffentlichte
Texte zur Kirchlichen Dogmatik» wird vorgestellt und ein Gedanke aus einem dort
wiedergegebenen Text (1943/44) zum Thema «Gott und die Götten>, «Der Glaube

und die Weltanschauungen» aufgenommen und in Richtung auf die neuzeitliche
menschliche Selbst-Sakralisierung fortgeführt.

Michael Trowitzsch, Münster

30 I. Aichineer: Die größere Hoffnung. Roman 119481, dies: Werke, hg.v. R. Reichensperger,
Frankfurt a.M. 1991,74.




	Zurückgestellt, zunächst : unveröffentlichte Texte zur "Kirchlichen Dogmatik"

