Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 71 (2015)

Heft: 2

Artikel: Zuruckgestellt, zunachst : unveroffentlichte Texte zur "Kirchlichen
Dogmatik"

Autor: Trowitzsch, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877699

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877699
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zuruckgestellt, zunachst

Unveroffentlichte Texte zur «I<irchlichen Dogmatik»1

Karl Barth und Franz Kafka. Kafka — «es ist ein schmaler Grat, auf den er uns
notigt.y” Hineingezogen finden wir uns in einen unerklirlich gedehnten, lang-
samen Augenblick, den der Angst, ein «unablissiges Sich-Ereignen» (Handke)".
Traumlogik und Bann, «fragwiirdige Umarmungen»®, das Unsigliche in Kaf-
kas Texten, das vorher nie Betretene, ein fernstes, dunkles Selbst; ins Gesicht
fihrt «der Wind[,] der in den untersten Regionen des Todes blasp»’... Anders
Karl Barth, eine von Grund auf andere Wirklichkeit und Wahrheit: versto-
rende, unfassliche Bgahung. Darauf geht seine Leidenschaft, im theologischen
Denken, dem Glauben gemaiss, unsere Fuisse auf weiten Raum zu stellen (Ps
31,9). Viele Augenblicke eines freien Fligelschlags. Der lichte Sturm iiber der
weiten Landschaft? Shakespeares Regiebemerkung «Immer noch Sturm».’
Denn das Wesen Gottes ist uns in Christus zuginglich. Es ist der Gewahrsam
der Erlaubnisse und der Freiheit, in den einzuweisen Barth unternimmt, wenn
er mit II Kor 10,5 jeden Gedanken gefangennehmen will in den Gehorsam
Christi.

Sowohl beim Prager Dichter als auch beim Basler Theologen: eine Spra-
che, die das Ungefihre, die Unscharfe und den feigen, ungtltigen Gedanken
verabscheut und auszuscheiden sucht; kraftvolle Intensitit von Bild und re-
flexiver Fugung und lebensdringlichem Denken; Einreden — mit voller Ent-
schiedenheit, zum Schaden der Dummbeit — gegen hartnickige, hochmiitige,
auch ordinare Michte und Widersacher; eine unablissige geistige Prisenz. Zur

1 Beim vorliegenden Text handelt es sich um ein Referat, welches der Autor am Symposion
«Provozierende Theologiel» anlisslich der Er6ffnung des «Karl Barth-Zentrums fiir refor-
mierte Theologie» in Basel am 22. Mai 2015 hielt.

2 R. Stach: Kafka. Die Jahre der Entscheidungen, Frankfurt a.M. 2002, XIII.

3 P Handke: Das Gewicht der Welt. Ein Journal (November 1975-Mirz 1977), Salzburg
1977, 291: «Angst: kein Zustand, sondern ein unablassiges Sich-Ereignen (...)».

4 Vel. R. Stach: Kafka. Die Jahre der Erkenntnis, Frankfurt a.M. 2008, 510.

5 F Kafka: Nachgelassene Schriften und Fragmente I, hg.v. M. Pasley, Darmstadt 1993, 311.

6 «Storm continues» (King Lear, Dritter Akt. Vierte Szene).

ThZ 2/71 (2015) S. 126-134



Zurtckgestellt, zunachst 127

Lektire ihrer Texte ist eine gewisse Entschlossenheit vonnoten. Beide lehren
den Kampf, beide lehren Bescheidenheit’, den reinen, bridetlichen Blick.

Es ist Demut. Zur Konsequenz hat diese je eigentiimliche Demut hier wie
dort etwas woméglich Schmerzliches: Exerzitien ausgeprigter Selbstkritik. Bei
Barth finden sich z.B. im Zusammenhang der Kirchlichen Dogmatik mehr als 650
Seiten zurtckgestellter, nicht zum Druck gegebener, aber auch nicht vernich-
teter Texte (Hinrich Stoevesandt und ich haben sie im letzten Jahr herausgege-
ben, «Unverdffentlichte Texte zur Kirchlichen Dogmatik»®). Vielleicht, so wohl
die Erfahrung Barths, kann man sich manchmal verlieren in diesem weiten
Raum, bei der Reise in die Wandlungsfiille Gottes, ins Innere des Theologi-
schen, ins Verbindliche. Dann geht es eben, in aller Freiheit, ein wenig zurtick.
Bei Kafka — durchdrungen von der Gerichtstormigkeit der Welt, bedringt von
unreinen Geistern, dagegenhaltend nicht weniger als die reine Form — bei Kaf-
ka werden ungleich mehr Texte vernichtet als erhalten, wird ein Trimmerfeld’
von unterschiedlichsten Notizen, Entwirfen, Texten hinterlassen, und Max
Brod wird schliesslich beauftragt, den ganzen Nachlass zu verbrennen (was er
gliicklicherweise unterlisst)'’.

Bei beiden orientiert sich die heftige Selbstkritik in senkrechter Fithrung,
mit vertikaler Massgabe (es gibt darum nichts zu verhandeln und man hat keine
Wahl), hier wie dort in der Gewissheit, gemeint zu sein, bei absolutem litera-
rischem Gehor. Hier, beim Dichter, nahe genug manchmal den Pforten der
Holle, angesichts unabweisbarer, unerbittlicher Anspriiche einer fahlen Tiefe,
eines, wie er selber sagt, «inneren Abgrunds»'', der Szenerie eines ausgedehn-
ten, manchmal tberraschend begehbaren, aber lichtlosen Weltinnenraums.'
Dort, beim Theologen: Selbstzuriicknahmen im Aufblick auf die Héhe der
Bibel und des in ihr Bezeugten, Angebeteten und Erhohten: der lichte Ab-
grund iiber dem Untenstehenden. Stellt sich, augenblicksweise zumindest, die
Freiheit ein, aufzuschauen in die Lauterkeit Christi? Um dann im Denken vor-

7  Fir Kafka vgl. Stach: Kafka. Jahre der Entscheidungen (Anm. 2), XX.

8  Unvero6ffentlichte Texte zur Kirchlichen Dogmatik (= Gesamtausgabe. II. Akademische
Werke [50]), hg.v. H. Stoevesandt und M. Trowitzsch, Zurich 2014.

9 Vgl. Stach: Kafka. Jahre der Entscheidungen (Anm. 2), XIIL.

10 Vgl Stach: Kafka. Jahre der Entscheidungen (Anm. 2), 195f; ders.: Kafka. Jahre der Er-
kenntnis (Anm. 4), 437.

11 Vgl Stach: Kafka. Jahre der Entscheidungen (Anm. 2), XV.

12 Vgl. Stach: Kafka. Jahre der Entscheidungen (Anm. 2), 21.



128 Michael Trowitzsch

sichtig nachzukommen. Gefangengenommen, befreit werden soll ja jeder Ge-
danke im Raum der Verwahrung, im vollen Licht, in der Erscheinung heilender
Fremdheit.

2. 650 Seiten: im Versuch, die Kriterien scharf zu halten, selbstkritisch «zu-
ruckgestellt», nicht immer aus sofort verstindlichen Grinden, davon allein
560 Seiten zur Schopfungslehre, ab 1943. Und dann viele, weniger umfangrei-
che Texte zu unterschiedlichen Themen: zur «natiirlichen Theologie» und zur
«Barmer Theologischen Erklirung», zu den «géttlichen Vollkommenheiten»
und der «Dummbheits, zur «Bilderfrage» und zur «Ewigkeit» Gottes, zum gott-
lichen Gebot, zur katholischen Auslegung der Schopfungsgeschichte und zum
Thema «Humor», dann Ausfithrungen tber «Das Sein des Menschen in Jesus
Christus» und, besonders eindrucksvoll, iiber «Erste und zweite Parusie» Chris-
ti (vermutlich zum Abschnitt «Das Urteil des Vaters» aus dem § 59 gehorig),
schliesslich ein Abschnitt zum Thema «Atomwaffen». Vielfach wurden auch
diese Texte ihrerseits noch einmal energisch korrigiert, auch zuweilen umfang-
reiche Streichungen vorgenommen.

Nur mit ganz wenigen Bemerkungen in einem schmalen Segment gehe
ich gleich auf die ersten beiden Kapitel aus dieser Edition ein. Provozierende
Theologie? Ich folge lediglich einer einzigen scharfen Stimmfiithrung der be-
reits hier hinreichend provozierenden Theologie.

3. 1943 — Europa brennt. Karl Barth hat lingst vom «irrsinnig geworde-
nen Europa» gesprochen. In einem in die Niederlande geschmuggelten «offe-
nen Brief» schreibt er 1942 (hat das aber der Sache nach ja schon seit Jahren
vertreten und auch 6ffentlich gesagt): «Nationalsozialismus heil3t Anarchie im
Gewand der Ordnung einer Rauberhohle, heit eben damit Leugnung aller
Artikel des christlichen Glaubens.»' In der Vorlesung wendet sich Barth, im
Sommer 1943, einem neuen Paragraphen zu: «§ 42 Der Schopfer und seine
Offenbarungy. Dort arbeitet er in diesem und im folgenden Wintersemester
zwel Teile aus: «Gott und die Gotter» und «Der Glaube und die Weltanschau-
ungen». Er trigt sie in der Vorlesung vor, nimmt sie dann aber nicht in die
Druckfassung der KD auf.

Jetzt, im Weltkrieg: «Gott und die Gotter», «Der Glaube und die Weltan-
schauungen»! Es geht nicht um ausgedachte Welterklirungs-Theorien, sondern

13 K. Barth: Offene Briefe 1935-1942 (= Gesamtausgabe V. Briefe [36]), hg.v. D. Koch, Zu-
rich 2001, 349.



Zuriickgestellt, zunichst 129

um den «Michtigen, der in der Luft herrscht» (Eph 2,2), um den Menschen,
der qua Ideologie Nacht um sich zieht, der sich aber spiter aus dem Bild steh-
len will (ein Prokrustes-Bild), in das die Weltanschauung ihn einpassen wollte.
Es geht um Gregor Samsa, der schliesslich wie Ungeziefer fortgekehrt wird.
Die schwarze Schraffur der folgenden Bemerkungen scheint, wenigstens zu ei-
nem Teil, durch diesen Ausgangspunkt bei «G6ttern» und «Weltanschauungen»
unvermeidlich. Die Frage «Herr Kistner, wo bleibt das Positive?» und Kaiser
Wilhelms Auf-den-Tisch-Pochen «Schwarzseher dulde ich nichtl» soll uns nicht
einschiichtern. Bei kaum jemandem kann man besser lernen als bei Karl Barth,
dass Theologie unter Umstinden zu einem Thema hirtester Auspragung wer-
den kann. Allerdings strebt Barth fiir seine dogmatischen Uberlegungen zwar
Transparenz, aber keine Unmittelbarkeit hinsichtlich der Zeitereignisse an. Die
Ausfithrungen zeichnen sich indessen deutlich genug,

4. Der sich an der géttlichen Gnade nicht gentigen lasst, er ruft Gotter her-
bei, totalitire Machte, und bildet in der Folge Weltanschauungen aus, ihrerseits
durchaus bekenntnisférmige Gegenwahrheiten, mit dem Ziel, das Ganze zu
durchschauen, Ideologien einerseits mit Fithrerpersonlichkeiten, mit Paten, in
denen «die Vielen sich selbst wiederzuerkennen verméogen»'®, und andererseits
mit jener eiligen, servilen Zeitgemassheit, die, am Boden, die Witterung der
Geschichte aufgenommen hat. Herrschend ist jedesmal ein unbedingter Wille
zur Macht. Die Ideologien meinen, dass ihnen alles zusteht. Auf nichts Gerin-
geres erheben sie dabei Anspruch als auf die definitive Parteinahme der Seele.
Sie greifen nach dem Gewissen, darauf aus, neue Absolutheit und geradezu
Sakralitit zu verfigen. Zudem wird das Furchtbare gelten miissen, dass, wie
Barth formuliert, «jede ordentliche Weltanschauung als solche etwas dimo-
nisch Imponierendes hat."

In der Versohnungslehre kommt Barth dann Gbrigens noch einmal auf das
Problem der Weltanschauungen zurtick. Beschrieben werden sie dort als «der
Versuch des Menschen, sich selber mit sich selber iiber sich selber u verstandigen»',
mehr noch: sich mit sich selber zu versohnen. Aufgeworten wird dabei, als un-
hintergehbar massgeblich, immer er, der Menschy.!”

14  Barth: Unver6ffentlichte Texte (Anm. 8), 187.
15  Barth: Unveroffentlichte Texte (Anm. 8), 272.
16 KD IV/3, 295, vgl 311.

17 KD IV/3, 295.



130 Michael Trowitzsch

Worin treffen diese Strukturmomente der «Weltanschauung» zusammen?
Worin besitzen sie ihr nervoses, hysterisches Zentrum? Nur scheinbar in ei-
ner Position. In Wahrheit vielmehr darin, «dal3 die Weltanschauungen samt
und sonders fur Jesus Christus keine Verwendung haben»'®, mehr noch: ihm die
Sprache verweigern, ihn tilgen und als unverwertbar abstossen wollen, um ihn
moglichst vollstindig aus der Zeit zu 16schen. Er ist vergessen zu machen, tot
zu machen. Ressentiment, Beirrung im Geist des Widerchrist und Widergottes,
immer wieder, «lLegion heisse ich, denn wir sind viele» (Mk 5,9), der Mensch
habe kein Geheimnis und Gott sei tot, sogar besonders tot.

5. Die Zeit der Weltkriege und Nazi-Deutschland — im Licht des christolo-
gisch verstandenen Ersten Gebots (vgl. I Kor 2,2). In der Weltgeschichte tun
sich kleine, unangenehme Liicken auf, aus denen das Bése manchmal in seiner
Giinze herauskriecht. Im Hintergrund ein «heiliges», todliches Monstrum, ein
Wildfremdes. Das Vergehen an Jesus Christus, die Arbeit des Widersacheri-
schen — man kann dem zuweilen in der Tiefe der Geschichte zusehen. Zeiten
kommen herauf, die den Menschen und die Schopfung unmittelbar zu verhoh-
nen scheinen."”

Die Kunst weiss vieles frither, spiirt kommende Entstellungen und ermit-
telt in prophetisch zu nennender Prazision giiltige Ausdrucksformen. Sonder-
bar tragen ihre Erkundungen Ziige des Kommenden in sich und versuchen, es
gefasst zu halten. Schon vor 1914 sieht sie den Krieg aufstehen, das grundstiir-
zend Agonale. Etwas Verhingnisvolles greift auf ihre Werke zu. Kafkas Texte,
Zeitzeugen auf ihre Weise, aus denen uns weniger Warn- als vielmehr Hilferufe
erreichen, schreiben sich in die Wirklichkeit fort. Ihre Fortsetzung finden die
vor 1914 entstandenen Erzahlungen Die Verwandlung, In der Strafkolonie und Der
Proceffin der geschichtlichen Realitit: der Kriege der GULAG- und KZ-Staaten,
ithrer Unterwelten, der Prozesse und Verwandlungen und Strafkolonien. Doch
kennt die Kunst als solche weder die Offenbarung noch das Bése. Die allein bis
auf den Grund kritischen Denkmittel werden von der Theologie bereitgestellt,
der scheinbar weltenthobenen Theologie. Wahrhaft eindringliche Kritik zeigt
sich nur in einem vertikalen Zusammenhang: Anrufung, Erhebung Jesu Christi
— oder seine Niederschlagung (samt Einsetzung absurder Thronfolger). Theo-

18 KD IV/3,296.
19 Von unserem «schrecklichen Gegeneinander spricht Barth (KD IV/3, 455), mit dem wir
«Gottes wunderbare Schopfung zu einer Art Vorhélle machen.»



Zuruckgestellt, zunichst 131

logisch durchschaut, erscheint der Nationalsozialismus keineswegs als singulir,
vielmehr nur als Exzess eines bekannten Bosartigen.

0. Zugrunde liegt dieser gotzenformigen Verfasstheit eine jahrhundertealte,
in die Zeit mittlerweile eingewachsene Vorentschiedenheit, ein seit langem in
ihr umgehender unreiner Geist, der Geist operationaler Selbstverkrimmung
und -anklammerung: ein riudiger Aberglaube, der unverhohlene® Glaube des
Menschen an sich selbst. Er, der Mensch, ist es, der «sich in den Tempel Gottes
setzt (II Thess 2,4).

Doch heisst die Frage nach dieser alten Vorentschiedenheit ernsthaft zu
stellen, von weitgehend verweigerten Antworten zu handeln. Denn die Zeit,
um den Gang der Welt nicht zu storen, die epochale Gemeinheit mit ihren aus-
greifenden ideologischen Vermeintlichkeiten unterstellt riicksichtslos Selbst-
verstindlichkeit, um sich eben immer selbstverstindlicher hinaufzuliigen. Das
epochale Man wendet den Blick ab. Den Sitz im Tempel Gottes, die 1ermen-
schung von allem, macht es zunehmend alternativlos und unfragwirdig. Dabei
klingt die Wendung «Glaube des Menschen an sich selbst» seltsam ungefihrlich
— oder, schlimmer, wird geradezu programmatisch und bekenntnishaft offensiv
vorgebracht. Die Sache ist zu gewaltig, als dass wir ihre volle Uberheblich-
keit, ihre Verfluchung des Ersten Gebots ohne weiteres erkennen kénnten. Zu
gross fiir mich ist ja auch der Siinder in mir. Das Ubergrosse stosst ab. Es bleibt
systemisch bewusstlos. Niemals begreift es, wie vorbei es ist.

Bereits in Vorlesungen 1932/33, spiter ja unter dem Titel «Die protes-
tantische Theologie im 19. Jahrhundert»” publiziert, identifiziert Barth diese
Gross-Ideologie. Seine widrige Zeitgemaissheit reicht weit zurtick, sein Fiih-
rer ist das europiisch-neuzeitliche Subjekt, der «absolutistische Mensch»* im
allgemeinen ... Er will genug haben an sich selbst. Er wirft sich auf als «das
sich selbst gnadige GeschopH?™, incurvatus in weiter Bahn, unter Mitnahme der
Welt — jener wissentlich und mit schamlosem Bekenntnis sich selber sakrali-
sierende Mensch, wie Zeit und Unzeit ihn mindestens seit zwei Jahrhunderten

20  Diese Unverhohlenheit und Programmatik kennzeichnet die neuzeitliche Variante der
menschlichen Stinde.

21 K. Barth: Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert. Thre Vorgeschichte und ihre
Geschichte, [1940], Zurich 1994.

22 Barth: Protestantische Theologie im 19. Jahrhundert (Anm. 21), § 2: Der Mensch im 18.
Jahrhundert.

23 Barth: Unveroffentlichte Texte (Anm. 8), 23.



132 Michael Trowitzsch

herausmodelliert und ausgeworfen haben, wie er sich dann von 1914 an als
Weltkriegssubjekt entlarvt, das sich im Lauf des Jahrhunderts als zu noch ganz
anderem fihig erweist. Nach dem Weltkrieg, so Barth 1937 in einem Vortrag
in Basel, «ist der Glaube des Menschen an sich selbst und seine Gute[,] wieder
aufgelebt und hat neue Kraft gewonnen.» Und «zu dieser Welt gehort auch der
Nationalsozialismus. Nicht nur der Nationalsozialismus und auch nicht nur
sein grofler Gegenspieler, der Kommunismus. Zu dieser modernen Welt geho-
ren vielmehr wir alle»* Wir alle, meistens in grundsitzlichem Einvernehmen,
finden uns auf der Reise zur dunklen Seite der Macht, auf die sich derjenige
begeben hat, der lange schon penetrant und in aller Form immer nur sich selbst
heraufbeschwort.

Und 1942 ist bei Barth noch einmal von dieser allzu bekannten, sich seit
langem breitmachenden Fiihrergestalt die Rede: es ist «der sich selbst absolut
setzende Mensch, wie er lingst nicht nur das deutsche Lebensideal, sondern,
im Zusammenhang mit der wirtschaftlich-technischen Entwicklung, das der
ganzen modernen Bildungy ist” — der sich selbst absolut gebirdende Mensch,
der Sunder in modernster Gestalt, der absolute Idiot. Er lebt bis heute fort,
selbstverstindlich.

7. Er lebt bis heute fort. Barth hat diesen jahrhunderteschweren Aberglau-
ben, den Subjektivitits-Messianismus, sehr wohl gesehen, auch angesprochen
und benannt, ist ihm aber als einer die Lebensgrundlagen abgrabenden Zeit-
Ideologie (die sich mittlerweile nahezu durchgesetzt hat) nicht noch einmal
nachgegangen, jedenfalls nicht in der ja sonst gelibten vollen Artikulation. Der
Gedanke ruft aber danach, aufgenommen, nun seinerseits nicht «zuriickge-
stelly, sondern nach vorn gesetzt und ein wenig fortgeschrieben zu werden.
Wie gesagt: schwarze Schraffur, bis heute.

Abgebildet werden kann, was Barth tber die Weltanschauungen sagt, um so
mehr auf diese Selbst-Sakralisierung: auf jene epochale Ideologie, die sich jahr-
hundertelang, unterstiitzt durch ein michtiges «Many, als Weltzusammenhang
einrichtet, auf das Weltdogma in Autonomie und Autarkie und Aufbriichen ins
Autistische menschlicher Selbstgerechtigkeit. Die Ideologien der Zeit, Kom-
munismus, Nationalsozialismus, Mammonismus etc. (es sind wie gesagt viele) —

24 K. Barth: Der deutsche Kirchenkampf. Vortrag, gehalten im Volkshaus in Basel am 23.
April 1937, Basel o. ]. [1937], 6.
25 K. Barth: Eine Schweizer Stimme 1938-1945, Zollikon-Zirich 1945, 255.



Zurlckgestellt, zunichst 133

sie lassen sich verstehen als Ausgeburten jener bedingungslos machtférmigen
Universal-Ideologie. Thre Kuriere, sagt Kafka™, jagen durch die Welt: Subjek-
tivititsvergotzung, Gattungsvergotzung, Selbst-Soteriologie, Selbstgehorsam,
Selbstgnade und Selbstanbetung, das sich selbst zu sich selbst ermachtigende
Ich im grossen ... «Selbst» das massgebliche Wort der westlichen Welt, es
gehort zu den subjektivitatstheoretischen Konigsmachern (ein anderes ist z.B.
«Deutungy). Der Subjektivitits-Idiot: das Ich windet sich — bis es kollektiv ist
und «der Mensch» heisst und meint, sich «intersubjektiv» verlisslich beglaubi-
gen zu konnen.

Sich selbst zum Verhiangnis wird das totalitire, immer lingst hochgeris-
tete, aber sich gleichwohl immer weiter aufristende Subjekt, verfangen in der
Tiduschung, es sei waffenformig sich unverlierbar. Lisst sich die Gattung aber
mit ihrer eigenen Endlichkeit konfrontieren? Oder mit dem eigenen Bosen?
Die industrielle Moderne stiirzt als unerbittliche Maschinerie der Weldaufte
vorwirts, als eine wildgewordene Menschen- und Kriegs- und Schuldmaschine
(wie in Kafkas Strafkolonie). Die Grosse Weltanschauung ist als solche unkennt-
lich geworden.

Die Neuzeitlichen, die Neuweltlichen, sind diejenigen, «die», so Barth, «in
threm Hochmut, als die sich selbst Vergottenden, Verhertlichenden, Rechtfer-
tigenden und Helfenden unter sich sein wollen»”. Die sich selbst ergottenden
— schlagt man das mit dieser Wendung Gesagte nicht nieder, wird Theologie
zu einem harten Thema. Bonhoeffer hat in einem selten herangezogenen Text
von der «abendlindischen Gottlosigkeit», und dann auch priziser noch, eben
wie Barth, von der neuzeitlichen «Vergottung»® des Menschen gesprochen.

Sagen wir so: Der Teufel fiihrt den Menschen auf einen hohen Berg und
sagt: «Bete dich selbst anl» Und der Moderne, «Burger, Schopfer und Opfer»
seiner Zeit”, schickt sich an, endgultig die Knie zu beugen und sich mit seinem
eigenen Blut sich selber zu verschreiben. Ein Teufelspakt — mit sich selbst (bei
dem immer vorab ausgegrenzte Menschen zu Ungeziefer gemacht werden).

26 Vgl E Kafka: Nachgelassene Schriften und Fragmente II, hg.v. ]. Schillemeit, Darmstadt
1992, 123.

27 KD IV/1, 564.

28  D. Bonhoeffer: Ethik, hg.v. I. T6dt, H.E. Tédt, E. Feil und C. Green, (= Dietrich Bonhoef-
fer Werke 6), Minchen 1992, 114ff.

29 KDIV/3,455.



134 Michael Trowitzsch

Gott sei Dank, die Wahrheit ist eine andere: Der Gottessohn halt stand. Er
erhilt aufrecht, bestatigt und stellt wieder her, was gross und herrlich ist am
Menschen: dieses Einfache, dass er Mensch ist, lebenshelles Geschopf, und
nicht Gott. Beugen aber werden sich aller Knie vor dem, der «in die untersten
Regionen des Todes» hinabgestiegen ist, in dessen Worten und Werken — in
dessen Geschick — sich dramatisch, von Gott her, befremdliche, unfassliche
Rettung zutragt.
8. Unmittelbaren Anlass bieten zze/e der nachgelassenen Texte, die von Barth
zuriickgestellten Gedanken aufzunehmen und fortzufiihren. Bereitgehalten
werden dort Mal um Mal Bereiche des Ungesehenen, des theologisch Unbe-
gangenen, Freiraume, Landschaften eben dessen, was gross und herrlich ist
am Menschen. Man soll sie — in Erlduterungen und Fortschreibungen, auf
Entdeckungsfahrten — ausfuhrlicher noch bereisen als die mit den Schatten.
Sie treten an einigen Stellen dieses Bandes noch ungleich provozierender her-
vor. Wir sind Reisende, auf seltsamen Wegen, gefasst immer wieder auf das
Erstaunliche und dann auf den endgultigen, hellen Aufgang aller Zeiten, wir
betreiben sheologia viatorum.

Ich schliesse mit Ilse Aichinger: «Kolumbus! [...] Es ist alles noch zu

entdecken!»®

Abstract
Der im Rahmen der Karl-Barth-Gesamtausgabe erschienene Band «Unverdffentlichte
Texte zur Kirchlichen Dogmatik» wird vorgestellt und ein Gedanke aus einem dort
wiedergegebenen Text (1943/44) zum Thema «Gott und die Gottern, «Der Glau-
be und die Weltanschauungen» aufgenommen und in Richtung auf die neuzeitliche
menschliche Selbst-Sakralisierung fortgefihrt.

Michael Trowitzsch, Minster

30 L Aichinger: Die grolere Hoffnung. Roman [1948], dies: Werke, hg.v. R. Reichensperger,
Frankfurt a.M. 1991, 74.






	Zurückgestellt, zunächst : unveröffentlichte Texte zur "Kirchlichen Dogmatik"

