
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 71 (2015)

Heft: 2

Artikel: Karl Barths Beitrag zu einer gegenwärtigen Theologie der Religionen

Autor: Bernhardt, Reinhold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877697

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Karl Barths Beitrag zu einer gegenwärtigen
Theologie der Religionen

«Karl Barths Theologie, aufnehmen und weiterdenken», so lautete der
Untertitel einer Tagung, die im Jahre 1988 von der Evangelischen Akademie
Baden in Bad Herrenalb veranstaltet wurde.1 Es könnte dies ein durchaus

geeignetes Leitwort für das neue «Karl Barth-Zentrum für reformierte Theologie»

in Basel sein. Denn dort soll Barths Theologie nicht in kritiklosem
Respekt orthodox konserviert und museaüsiert, sondern kreativ aufgenommen
und weitergedacht werden. Sie soll fruchtbar gemacht werden zum einen für
gegenwärtige theologische Diskurse und zum anderen auch für eine kritische

Zeitgenossenschaft.
Im Themenfeld, für das sich in den letzten Jahrzehnten der Begriff

«Theologie der Religionen» etabliert hat, überlagern sich theologische Fragen

mit Anliegen einer kritischen Zeitgenossenschaft. Es geht dabei um die

theologische Beziehungsbestimmung des christlichen Glaubens zu den Lehr-
und Lebensformen ausserchrisdicher Religionen. Die theoretisch-theologische

Beziehungsbestimmung ist dabei bezogen auf die brisanten Fragen der

praktischen ßeziehungsgestaltung zu Andersglaubenden und ihren
Religionsgemeinschaften, die sich seit den 1960er Jahren am Beziehungsmuster des

«Dialogs» orientiert. «Theologie der Religionen» und «Dialog der Religionen»
sind nicht zu trennen, aber doch klar zu unterscheiden.

«Theologie der Religionen» nimmt die Wirklichkeit und den Wahrheitsanspruch

anderer Religionen von der Mitte des chrisdichen Glaubens her in
den Blick. So verstanden und praktiziert folgt sie dem methodischen Prinzip
der Barthschen Theologie, ganz der Sach- und Sinnmitte des christlichen
Glaubens verpdichtet, sich auf den Kontext der näheren und ferneren
Lebenswelt zu beziehen. Es ist eine christozentrische und kontextuelle Theologie.

1 Die Beiträge wurden veröffentlicht in: Auferweckung Jesu, Auferweckung der Toten, Auf-
erweckung der Welt. Karl Barths Theologie aufnehmen und weiterdenken / Protokoll
einer Tagung der Evangelischen Akademie Baden, 16.-18. September 1988 in Bad Herrenalb

(Herrenaiber Protokolle 59), Karlsruhe 1989.

ThZ 2/71 (2015) S. 97-113



98 Reinhold Bernhardt

Nun scheint allerdings Barths Theologie für die Bearbeitung gerade dieses

Themas nicht übermässig geeignet zu sein. Die grosse Mehrheit der Teilnehmer

an den weltweit geführten religionstheologischen Debatten rezipiert Barth

jedenfalls kaum und wenn, dann zumeist zum Zwecke kritischer Abgrenzung.
Nur eine von vielen Stimmen sei dafür in der Zeugenstand gerufen: die des

emeritierten Regius Professors of Divinity an der Universität Oxford, Keith
Ward, der Emil Brunner in seine Kritik gleich miteinschliesst: «Barth and Brunner

are not merely of no help; they are a positive hindrance.»2

Mindestens zwei Gründe lassen sich für diese Negativrezeption anführen.

1. Gründefür die kritische Rezeption Barths in dergegenwärtigen Religionstheologie

1.1. Barths theologischer Rjeligionsbegriff

Barths Religionsbegriff ist ganz und gar anthropologisch und nicht
religionsgeschichtlich und reügionsphänomenologisch geprägt. Es geht ihm nicht um
die Religion^» als Geschichtswirklichkeiten, es geht ihm nicht um die Beziehung

des christlichen Glaubens zum Islam, zum Hinduismus und Buddhismus,
sondern um menschliche Religiosität als «stille [n] religiöse [n] Besitz»3, als im
Menschen liegendes potentielles Sensorium für die Wirklichkeit Gottes. «Aber

wenn ich von Religion rede, dann denke ich vor allem an Schleiermacher

Vom Hinduismus und Buddhismus weiß ich doch gar nichts oder nur wenig»,

gibt er noch im Jahre 1964 zu Protokoll.4 «Religion» ist für Barth das

selbstherrliche Bemühen des Menschen, von sich aus — aus eigener Potenz und

Anstrengung — eine Beziehung zu Gott zu etablieren und zu kultivieren.
Sie hat zwei Seiten: die epistemologische und die soteriologische. Zum

einen ist Religion auf die Gotteserkenntnis, zum andern auf die Rechtfertigung
und Heiligung des Menschen bezogen. Zum einen besteht sie im Versuch des

Menschen, «Gott von sich aus zu erkennen»5, anstatt sich der Selbstmitteilung
Gottes auszusetzen und sie im Glauben anzunehmen. Dieser Versuch führt
aber nach Barth immer nur zur Kreation von Gottesbildern, so wie es Feuer-

2 K. Ward: Religion and revelation. A theology of revelation in the world's religions, Oxford
1994,21.

3 K. Barth: Die kirchliche Dogmatik 1/2, Zollikon-Zürich 1938, 354.

4 Interview von H.A. Fischer-Barnikol mit Barth, in: K. Barth: Gespräche 1964-1968 (Ge¬

samtausgabe 28), Zürich 1997,131-166 (145).
5 Vgl. Barth: Die kirchliche Dogmatik 1/2 (Anm. 3), 328.



Karl Barths Beitrag zu einer gegenwärtigen Theologie der Religionen 99

bach beschrieben hatte. An die Stelle des göttlichen Werkes wird ein menschliches

Gemächte — sagen wir ruhig: eine «Projektion» — geschoben. «[A]n die

Stelle der göttlichen Wirklichkeit, die sich uns in der Offenbarung darbietet

und darstellt, [tritt] ein Bild von Gott, das der Mensch sich eigensinnig und

eigenmächtig selbst entworfen hat»6. Zum anderen besteht die Religion im
Streben des Menschen, Gott mit sich zu versöhnen, anstatt sich von Gott
versöhnen zu lassen und sich diese Versöhnung im Glauben schenken zu lassen.

In der Zurückweisung dieses Versuchs, der immer nur zur Selbstrechtfertigung
und -heiligung führt, bestand das Herzstück der reformatorischen Theologie.
Auch in dieser Hinsicht besteht der Grundfehler der Religion nach Barth
darin, Gott gegenüber eigenmächtig tätig werden zu wollen und das allein ihm

mögliche Werk in die eigenen Hände zu nehmen. Demgegenüber betont Barth
den Tatcharakter der Offenbarung: Sie ist die Tat Gottes, durch die er den

Menschen in eine heilshafte Beziehung zu sich selbst setzt.

Religion ist stolze Selbstbehauptung des Menschen gegenüber Gott und

darin nichts anderes als Sünde. Die menschliche Gottsuche widerspricht der

Selbstmitteilung des menschensuchenden Gottes. Während die Bewegungsrichtung

der Religion vom Menschen hin zu Gott geht, geht die Bewegungsrichtung

der Offenbarung «in unumkehrbarer Einseitigkeit» von Gott zum
Menschen hin. Gott hat von sich aus längst den entscheidenden Schritt auf
die Menschen zu getan: im Ereignis der Selbstoffenbarung in Christus. Der
Mensch braucht sich dieser Offenbarung nur zu unterstellen; nichts braucht er

dazuzutun, nichts kann er dazutun und nichts darf er dazutun, will er die von
Gott eröffnete Beziehung nicht verfehlen.

In diesen beiden Blickrichtungen — der epistemologischen und der soterio-

logischen — ist Barths Religionsf/feo/og/tf also Religionskritik, die im Satz gipfelt:
«Religion ist Unglaube; Religion ist eine Angelegenheit, man muß geradezu

sagen: die Angelegenheit des gottlosen Menschen.»7 In diesem Verdikt fliessen die

zwei genannten Ströme der Religionskritik zusammen: die theologische
Religionskritik der Reformatoren, die sich in der Rechtfertigungslehre artikuliert,
und die philosophische Religionskritik Feuerbachs, die sich in der so genannten

Projektionstheorie Ausdruck verschafft hat. Die von Barth vorgenommene
methodische Operation kann man beschreiben als Ausdehnung der Recht-

6 Ebd., 328.

7 Ebd., 327.



100 Reinhold Bernhardt

fertigungslehre über den Bereich der Soteriologie hinaus auf den Bereich der

Gotteserkenntnis.

Ein in dieser Weise im Singular gebrauchter und theologisch aufgeladener

Religionsbegriff scheint nun aber weder an religionswissenschaftliche noch auch an

vorwissenschafllich-alltagssprachliche Verständnisse von «Religion» anschlussfähig zu
sein. Die in der jüngeren Vergangenheit und Gegenwart geführten
religionstheologischen Debatten gehen jedoch von diesen Verständnissen aus: nicht von
einem theologischen, sondern von einem empirischen Religionsbegriff, nicht

von «Religion» als anthropologischer Potenz, sondern von den Religionen als

alternativen Wegen der Vermittlung zwischen Endlichem und Unendlichem.
Schon seit Jahrzehnten hat sich in der Religionstheologie ein empirical turn

vollzogen. Nicht Religion im Singular, sondern im Plural steht zur Debatte. Nicht
im Gegenüber zu «Offenbarung» und «Glaube» wird «Religion» thematisiert,
sondern im Gegenüber des Christentums in seinen verschiedenen

Erscheinungsformen zu den anderen real-existierenden Religionen.
Genau darauf — auf eine (kritische) Auseinandersetzung mit den

Wahrheitsansprüchen anderer Religionen auf gleicher Augenhöhe — wollte sich

Barth aber nicht einlassen, weil er darin das Erstgeburtsrecht der christlichen

Religion unter den Religionen verspielt sah.8 Dieses Erstgeburtsrecht ist ihr

von Gott verliehen worden, der diese eine Religion solagratia dazu erwählt hat,

zum Gefass seiner Offenbarungswahrheit zu werden. Indem er ihr die Sünde

der Religion vergab, enthob er sie der sündigen Solidargemeinschaft der

Religionen, rechtfertigte und heiligte sie. Er verlieh ihr den Namen Jesu Christi
und erhob sie damit zur wahren, weil christlichen Religion. Als solche ist sie nun
aber von allen anderen Religionen «unterschieden und ausgesondert»9. Alle
ihre Lehren und Lebensformen sind der Vergleichbarkeit mit ausserchristli-

chen Analogien enthoben.

Gewiss wird Barth nicht müde, die Unverfügbarkeit, den vollkommen
unverdienten Geschenkcharakter dieser Gnadengabe zu betonen und auch der

wahrgemachten Religion entgegenzuhalten, in ihr selbst liege nichts, was eine

Würdigkeit für diese Auszeichnung begründen könnte. Im Gegenteil sei und

bleibe auch sie immer noch Unglaube, genauso, wie auch der gerechtfertigte
Sünder immer noch Sünder bleibe. Und doch steht die chrisdiche Religion —

8 Ebd., 364.

9 Ebd., 393.



Karl Barths Beitrag zu einer gegenwärtigen Theologie der Religionen 101

im Lichte der Offenbarung betrachtet — nicht mehr auf einer Ebene mit, auch

nicht auf einer Stufe über den anderen Religionen, sondern in qualitativer Un-
terschiedenheit ihnen entgegen wie das Licht der Finsternis und die Wahrheit
der Lüge.10 Es ist «der Welt der Religionen und dem über sie gesprochenen
Urteil und Gericht entrissen wie ein Brand dem Feuer.»1' Von Gott zur starken

Kundgebung seiner Offenbarung erhoben, kann es den Religionen nun in

ungebrochenem Selbstbewusstsein begegnen12 und sie in einer von Gott
bevollmächtigten Mission zur Umkehr auf den Christusweg auffordern.13 Wenn

Barth auch davor warnt, das göttliche Urteil, dass Religion Unglaube sei,

ungebrochen in menschliche Verurteilungen zu übersetzen, so steht es als göttliches
Urteil über die Religionen eben doch fest und wird im christlichen Glauben
erfasst.

1.2. Barths abwertende Aussagen über andere Keligionen

Die Aussagen, die Barth dann aber doch über ausserchristliche Religionen
machte, fielen zum Teil so schroff abgrenzend und abwertend aus, dass man
ihn zuweilen in die Ecke des religionstheologischen Exklusivismus stellte.14

Das betrifft vor allem die Stellungnahmen zum Islam. In seinen Gifford-
Lectures über das Schottische Bekenntnis von 1560, gehalten an der Universität

Aberdeen im Frühjahr 1937 und 1938, bezeichnete er den «Gott
Mohammeds» als einen «Götze[n] wie alle anderen Götzen»; es beruhe auf einer

optischen Täuschung, wenn man das Christentum mit dem Islam zusammen
als eine <monotheistische> Religion bezeichne.15 In KD §31, in dem «Die

Vollkommenheiten der göttlichen Freiheit» entfaltet werden, kommt Barth auf die

Einheit, Einzigkeit und Einfachheit Gottes, mithin auf den Monotheismus zu

sprechen. Er unterscheidet Gottes Einheit vom philosophischen Postulat des

10 Ebd., 377.
11 Ebd., 392.

12 Ebd., 362-364.
13 Ebd., 392.

14 Exemplarisch D. Pitman: Twentieth century Christian responses to religious pluralism.
Difference is everything (Ashgate new critical thinking in religion, theology, and biblical

studies), Farnham 2014, 25-41. John Hick hatte Barths religionstheologischen Ansatz gar
als «sublime bigotry» bezeichnet (f. Hick: God has many names, Philadelphia 1982, 90).

15 K. Barth: Gotteserkenntnis und Gottesdienst nach reformatorischer Lehre. 20 Vorlesun¬

gen (Gifford-Lectures) über das Schottische Bekenntnis von 1560 gehalten an der Universität

Aberdeen im Frühjahr 1937 und 1938, Zollikon 1938, 57.



102 Reinhold Bernhardt

absolut Einen und kommt in diesem Zusammenhang auf den Monotheismus
des Islam zu sprechen: «Was es mit der Verabsolutierung der Einzigkeit auf sich

hat, zeigt in exemplarischer Weise das fanatische Geschrei des Islam von dem

einen Gott, neben dem dann humorvollerweise ausgerechnet nur die barocke

Gestalt seines Propheten auch noch einen Ehrenplatz einnehmen soll.»16 Mit
seiner Verabsolutierung der Idee der Einzigkeit stelle der Islam eine «Potenzierung

alles sonstigen Heidentums»17 dar. «Es bedeutet darum eine Gedankenlosigkeit,

den Islam und das Christentum in der Weise zusammenzustellen, als

ob sie wenigstens im «Monotheismus) ein Gemeinsames hätten. Nichts trennt
sie vielmehr so gründlich als die Verschiedenheit, in der sie scheinbar dasselbe

sagen: es ist nur ein Gott!»18 Die Trennung besteht nach Barth darin, dass

der Islam menschengemachte Einheitsprinzipien der Welt- und Gottesdeutung
dem realen Gott vorordnet. Demgegenüber habe christliches Gottesdenken

nicht von einem allgemeinen Begriff eines ens vere unum auszugehen, sondern

von der in der Trinitätslehre und Christologie konzeptualisierten Selbstkundgabe

Gottes. Von dort aus habe sie die Einheit Gottes zu denken. «Wir werden

also wohl sagen müssen, daß Gott der absolut Eine, wir werden aber nicht etwa

sagen können, daß das absolut Eine Gott ist.»19 Für den Gott des Islam gilt
somit, was für alle Götter der Religionen gilt: Als menschliche Phantasiegebilde
sind sie «Nichtse, bloße Fratzen Gottes».20

Auch fünfzehn Jahre später — in KD §64 — hat sich an dieser Auffassung
nichts geändert: In einem Abschnitt zur Zweinaturenlehre stellt Barth wiederum

die Freiheit Gottes als konkrete Tat heraus — in diesem Fall die Freiheit

zur Annahme der menschlichen Natur Jesu. Er wendet sich gegen jede Form
der abstrakten Rede von den beiden Naturen und ihrer gegenseitigen Teilhabe.

Christologie hat im denkenden Nachvollzug der Geschichte Gottes mit
Jesus zu bestehen. Sie hat vom Ereignis der freien Gnadentat Gottes in Jesus

Christus auszugehen. Die Freiheit zur Selbsterniedrigung ist das Wesen des

wahren Gottes. Im Gegensatz zu den falschen Göttern, denen einseitig
Hoheitstitel beigelegt werden, umfasst die Gottheit des wahren Gottes «die Höhe

16 K. Barth: Die kirchliche Dogmatik II/l, Zollikon-Zürich 1940, 504.

17 Ebd., 505.

18 Ebd., 505.

19 Ebd., 504.

20 Ebd., 504.



Karl Barths Beitrag zu einer gegenwärtigen Theologie der Religionen 103

und Tiefe, Souveränität und Demut, Herrschaft und Knechtschaft.»21 In die

Erwähnung der falschen Götter schiebt Barth ein: «des Gottes Mohammeds
zumal».22 Auch hier also erscheint die Gottesverehrung des Islam nicht nur
als Glaube an einen falschen Gott, sondern sogar als Steigerungsform eines

solchen Glaubens. Die Falschheit dieser Gottesvorstellung besteht in der

übermässigen Betonung der Unveränderlichkeit Gottes, die nach Barth dazu führt,
Gott die Möglichkeit abzusprechen, sich erniedrigen zu können.

Noch in KD §72 (1959) wird der Islam im Kontext der Überlegungen

Barths zum Missionsverständnis als Form des falschen Glaubens

an die falschen Götter bezeichnet, die religionsgeschichdich betrachtet

durchaus als imposantes Gebilde erscheine: «Es handelt sich bei dem

falschen Glauben an die falschen Götter, bei den sogenannten Religionen,

aus deren Bereich die Völker heraus und in das Licht Jesu Christi,
der göttlichen Gnadenwahl, des götdichen Gnadenbundes zu rufen sind,

durchwegs — auch in deren <primitiven> Gestalten, um von den <höheren>

und insbesondere vom Islam nicht zu reden — um in ihrer Weise psychologisch,

soziologisch, ästhetisch, auch ethisch, überhaupt menschlich

nicht nur interessante, sondern imposante Gebilde. Mission setzt voraus,
daß die Gemeinde sie gleichzeitig, von allem blöden Hochmut des weissen

Mannes ganz frei, als solche zu schätzen und ernst zu nehmen und ihnen
das Evangelium (ohne sich von ihnen auch nur im Geringsten imponieren
zu lassen!) kompromißlos (ohne alles Spiel mit Anknüpfungspunkten und

dergleichen) in seiner radikalen Eigenart und Neuheit gegenüber zu stellen

weiß. Mission ist würdelos und aussichtslos, wenn sie nicht unter ebenso

strenger Geltung dieser beiden Voraussetzungen, wenn sie nicht gleichzeitig
in aufrichtigem Respekt und in ebenso aufrichtiger Respektlosigkeit gegenüber

der sogenannten Religion getrieben wird.»23

Barths Sicht auf den Islam lässt sich somit in der schlichten Behauptung
zusammenfassen, dass es sich dabei um Götzendienst handelt: um die

Verehrung einer menschengemachten Absolutheitsvorstellung unter Absehung
von der konkreten Selbstkundgabe Gottes in der freien Tat seiner

Gnadenereignung in der Geschichte.

21 Vgl. Barth: Die kirchliche Dogmatik IV/2, Zollikon-Zürich 1955, 92.

22 Ebd.
23 K. Barth: Die kirchliche Dogmatik IV/3, Zollikon-Zürich 1959, 1003f.



104 Reinhold Bernhardt

Eine von diesem Befund abweichende Bewertung des Islam findet sich

andeutungsweise im Rahmen der Überlegungen Barths zur Konfessionskunde in

KD §23, die er im Kontext seiner Reflexion auf die Norm der Dogmatik entfaltet.

Diese Norm besteht im Bezug auf die Bibel, die Konfession und die Kirche.

Dogmatik soll in der «Haltung» der biblischen Zeugen, in Treue zu den Vätern

der Kirche und zu ihren Bekenntnissen, sowie in Orientierung an der konkreten

Situation der heutigen kirchlichen Verkündigung betrieben werden. Der
Konfessionskunde kommt dabei die Funktion zu, nicht nur das Wesen der verschiedenen

Konfessionen zu untersuchen und darzustellen, sondern auch nach ihrem
Verhältnis zueinander zu fragen. Sie steht nicht über der evangelischen Dogmatik in
der Weise, dass sie diese neben anderen konfessionellen Dogmatiken anspruchslos

referiert, sondern unter ihr. Indem sie von der evangelischen Dogmatik
ausgeht, ist sie positionell und standortgebunden. Sie beansprucht, «das Bekenntnis

der Kirche zusammenfassend zur Darstellung zu bringen und dann und von da

aus hinüber zu blicken» auf andere lehrhafte Ausprägungen des evangelischen

Christentums (wie dem «Reden und Gehaben des Neuprotestantismus»), andere

christliche Konfessionen (wie vor allem des römischen Katholizismus und der

Kirchen des Ostens) und schliesslich auch über das Christentum hinaus auf
nichtchristliche Religionen, «wobei dem Islam wegen seines besonderen geschichtlichen

Verhältnisses zum Alten und Neuen Testament noch einmal eine

Sonderbehandlung zuteil werden müsste, während im Übrigen in diesem äußersten

Kreis nichts aufzuheben und aufzuarbeiten, sondern das christliche Bekenntnis in

seiner evangelischen Bestimmtheit als das Bekenntnis der Wahrheit allen anderen

als den Bekenntnissen des Irrtums und der Lüge in der ganzen Schlichtheit der

nur noch missionarisch zu verstehenden Botschaft gegenüberzustellen wäre.»24

An dieser Zuordnung ist zum einen bemerkenswert, dass das Judentum aus

den Beziehungsbestimmungen der evangelischen Dogmatik herausgenommen

ist, und zum anderen, dass der Islam nicht zu den «Bekenntnissen des Irrtums
und der Lüge» gerechnet wird. Barth gibt nicht an, worin die von ihm geforderte

Sonderbehandlung des Islam bestehen soll. Auch an keiner anderen Stelle in
seinen Schriften lässt sich ein Hinweis darauf entdecken.

Barths Stellungnahme zum nachbiblischen Judentum im Rahmen seiner

Israeltheologie ist bekanntlich von einer ausgeprägten Dialektik durchzogen. Die

24 Barth: Die kirchliche Dogmatik 1/2 (Anm. 3), 925f.



Karl Barths Beitrag zu einer gegenwärtigen Theologie der Religionen 105

Juden sind in Christus erwählt, haben diese Erwählung aber nicht angenommen

und sich damit selbst verworfen. In seiner Treue hält Gott jedoch an

seiner Erwählung fest — als Erwählung von Christus her und auf ihn hin. Diesen

Dreischritt kann man auch als drei Perspektiven auffassen: Im Blick auf
das Volk Israel kann Barth dessen Bundesbruch und die Verwerfung betonen,
die das Volk sich damit selbst zugezogen hat. Es ist der Inbegriff des sündigen

Menschen. Im Blick auf Gott aber gilt, dass er an der Treue zu seinem

Volk festgehalten und seinen Bund nicht gekündigt hat. Im Blick auf Christus

schliesslich spricht Barth von der erfüllenden Bestätigung des Bundes mit
Israel. Um Christi willen behält die Verwerfung nicht das letzte Wort, in ihm ist
sie aufgehoben. «Es bleibt ja das Wort und es bleibt der Bund Jahves, oft
gebrochen und geschändet, beständig, und so bleibt Israel das Volk und es bleibt
seine Religion die Religion der Offenbarung.»25

In diesem Zusammenhang ordnet Barth das nachbiblische Judentum in den

Kreis der Religionen ein: Im Jahre 1938 schreibt er, mit der Verwerfung Jesu

Christi habe Israel den Bund in seiner Substanz preisgegeben. Und so sei das

Judentum jetzt nur noch «eine menschliche Religion, einst die von Gott geforderte

und geordnete menschliche Antwort auf seine Offenbarung, in ihrem

Vollzug als Unglaube verklagt und verurteilt und doch immer wieder in Gnaden

angenommen, jetzt aber — auch dieses Exempel mußte statuiert werden -
eine verworfene, eine entleerte, weil ihres Grundes und Gegenstandes beraubte

Religion, jetzt die jüdische Religion, von der Gott sein Angesicht abgewendet

hat, eine unter vielen anderen und nicht mehr als sie! Nur gerade Eines hat sie

vor ihnen voraus, und das ist etwas Furchtbares: daß sie einst mehr als sie

gewesen, aber eben endgültig gewesen ist.»26 Israel ist die Gestalt und Darstellung
des Gerichts, die Kirche die Gestalt und Darstellung des göttlichen Erbarmens.

Israel hört, die Kirche glaubt an die ergangene Verheissung.27 Das Hören muss

und wird aber zum Glauben kommen.

In KD §17 nimmt Barth exkursartig auf zwei Erscheinungsformen des

Buddhismus Bezug: auf die Jödo-Shinshü (die «Wahre Schule des Reinen Landes»)

und den Amida-Buddhismus. Er konstatiert frappierende Ähnlichkeiten dieser

Religionsformen mit der christlichen Gnadenreligion. Doch der alles entschei-

25 Ebd., 360f.

26 Ebd., 360f.

27 Vgl. Barth: Die kirchliche Dogmatik II/2, Zürich-Zollikon 1952, 215 (Leitsatz zu §34).



106 Reinhold Bernhardt

dende Unterschied bleibt bestehen: Diese Religionen tragen nicht den Namen

Jesu Christi. Es sind eben Grïa.àe.nreligionen, die von der Wirklichkeit der in
Christus ereigneten Gnade Gottes getrennt sind.28 Der Name «Jesus Christus»

bildet den Lackmustest für die Wahrheit der Religion. So dient auch diese

Bezugnahme auf die buddhistischen Religionsformen allein der Einschärfung der

Differenz. Ein Dialoginteresse ist nicht erkennbar.

Im Kampf gegen den Götzendienst können Barth sogar Bilderstürmerei
und Tempelzerstörung gerechtfertigt erscheinen, womit er sich in gefahrliche
Nähe zum einem religiösen Fundamentalismus begibt: «Es hatte und hat freilich

seine Notwendigkeit und seinen guten Sinn, wenn in Zeiten eines wachen

christlichen Empfindens zum Schmerz aller Ästheten heidnische Tempel dem

Erdboden gleichgemacht, Götter und Heiligenbilder zerstört, Glasmalereien

entzweigeschlagen, Orgeln ausgeräumt wurden.»29

Auch wenn es eine ungerechtfertigte Einseitigkeit ist, die Religionstheologie

Barths dem Modell des religionstheologischen Exklusivismus zuzuordnen,

weil damit die Dialektik dieses Ansatzes unterschlagen wird, so scheint

er doch für eine respektvoll-würdigende Beziehungsbestimmung zu ausser-

christlichen Religionen kaum hilfreich zu sein. Selbst in der sog. Lichterlehre30,

die gelegentlich als religionstheologisch bedeutsame Öffnung Barths

angesehen wird, weil er hier zugesteht, dass die Universalität der Prophétie
Christi auch extra muros ecclesiae wahre Worte hervorzubringen vermag31, werden

die Religionen nicht zu den geschöpflichen Lichtern gerechnet. An der

Christozentrik wird kein Abstrich gemacht. Jesus Christus ist exklusiv «das

eine, das einzige Licht des Lebens»32; «es gibt kein Licht des Lebens außer

und neben dem seinigen, außer und neben dem Licht, das Er ist.»33 Die von
dieser Sonne beschienene Erde reflektiert das eine Licht, ohne selber eige-

28 Siehe dazu: St.S. Jäger: Glaube und religiöse Rede bei Tillich und im Shin-Buddhismus.
Eine religionshermeneutische Studie (Tälich research 2), Berlin 2011, 459-463; Sh. Bando:

Jesus Christus und Amida. Zu Karl Barths Verständnis des Buddhismus vom Reinen Land,
in: Y. Seiichi (Hg.): Gott in Japan. Anstöße zum Gespräch mit japanischen Philosophen,
Theologen, Schriftstellern, München 1973.

29 K. Barth: Die kirchliche Dogmatik II/1, Zollikon-Zürich 1940, 328.

30 H. Berkhof/H.-J. Kraus: Karl Barths Lichterlehre fThSt 123), Zürich 1978.

31 Vgl. Barth: Die kirchliche Dogmatik IV/3 (Anm. 23), 153.

32 Ebd., 95. Vgl. a.a.O., 108f.

33 Ebd.



Karl Barths Beitrag zu einer gegenwärtigen Theologie der Religionen 107

nes hervorzubringen. Barth betont nun aber stärker als früher die Universalität

dieser Lichtreflexionen in der ganzen Schöpfung. Ausser und neben

dem einen Wort Gottes (in seinen drei Gestalten) herrscht nicht mehr bloss

reine Unwahrheit34, auch hier finden sich vielmehr «Worte, Wahrheiten, ja

<Offenbarungen»>35, die «Lichtungen und Erleuchtungen»36 bewirken. Barth
entdeckt sie in zwei Bereichen: als verbale in der profanen Menschenwelt und
als kreatürliche im Kosmos der Schöpfung.

An der grundlegenden Ausrichtung seiner Religionstheologie ändert diese

Betonung der universalen Leuchtkraft des Christuslichts allerdings nichts. Sie

bleibt von der qualitativen Unterscheidung zwischen Menschen- und Gotteswort

bestimmt. Als Menschenworte können die Religionen durchaus gewürdigt

werden. Dem Gotteswort gegenüber sind sie Unwahrheit.

«Man lasse die ganze Geschichte der Religionen, der Dichtungen und Mythen, der

Philosophien und Weltanschauungen zu sich reden! Sicher, daß man da auf nicht
wenige Aussagen stoßen wird, die man als Elemente des in Jesus Christus gesprochenen

Wortes ansprechen möchte. Aber eben: welches Meer von Rudimenten und

Fragmenten, die dann in ihrer Vereinzelung und Verabsolutierung doch etwas ganz
Anderes sagen als dieses Wort! Welcher Hader und Widerstreit zwischen allen diesen

Ergebnissen einseitig vollzogener Analysen und kurzschlüssig vollzogener
Synthesen! Ist es nun nicht doch eine allzu flüchtige und oberflächliche Betrachtung, die
das Wort Jesu Christi und seinen Geltungsanspruch mit all den anderen Worten und
ihren Ansprüchen auf Geltung in eine Linie stellen zu können meint, um angesichts
von deren Fülle irgendein anderes unter ihnen für maßgeblich zu halten, oder auch

halb betrübt und halb erfreut festzustellen, maßgeblich möchte keines von allen, es

möchte der echte Ring vermutlich verloren gegangen sein? Ginge es um das Wort
des Christentums unter den Weltreligionen oder um das Wort der christlichen Kirche

in dieser oder jener Gestalt oder auch um die Worte der Bibel an sich und als

solche, dann möchte solche Betrachtung allenfalls möglich sein. Sie als solche stehen

ja in der Tat in der Reihe mit vielen anderen Worten. Wir reden aber von dem Licht,
dem Wort des Lebens Jesu Christi.»37

Bei diesem Wort handelt es sich um das «eine, einzige Wort Gottes, das

keiner Ergänzung bedürftige, keiner Konkurrenz ausgesetzte, keiner Kom-

34 Ebd., 108.

35 Ebd., 154.

36 Ebd., 159.

37 Ebd., 120.



108 Reinhold Bernhardt

bination mit anderen zugängliche, keiner Überbietung durch andere fähige
Wort»38.

In seinem Vortrag «Das Christentum und die Religion» von 1963 — gehalten

vor 300 zum grossen Teil nichtchristlichen Studierenden — knüpfte Barth
bruchlos an KD §17 an: «Das Christentum ist keine Religion» — «Einsam

inmitten aller Religionen» stehend, geht «es hier im Unterschied, ja Gegensatz

zu allen Religionen nicht um einen Aufbruch des Menschen zu Gott, sondern

um einen Aufbruch Gottes zum Menschen hin»39. Bemerkenswert an dieser

Aussage ist, dass sie sich nicht auf den christlichen Glauben, sondern auf das

Christentum als Religion bezieht. Es wird den Religionen mit exklusivem

theologischen Wahrheitsanspruch entgegengestellt.

«Theologie der Religion«1«» (im Plural!) wird von Barth — soweit sie

überhaupt in den Blick kommt — im Sinne des genitivus objectivus aufgefasst und

betrieben, während sie heute weitgehend im Sinne des genitivus subjectivus

verstanden wird. Das Verständnis im Sinne eines genitivus objectivus macht die

Religionen zum stummen Gegenstand theologischer Deutung. Das Verständnis

im Sinne eines genitivus subjectivus bezieht deren Selbstverständnis in die theologische

Reflexion ein, legt diese Reflexion selbst also religionsdialogisch an. Es

übt sich in der Kunst der Übernahme anderer religiöser Perspektiven, ohne

dabei der Sachmitte des christlichen Glaubens untreu zu werden. So verstanden

versucht «Theologie der Religionen» dem hermeneuüschen Grundsatz zu

folgen, dass die in ihr zur Sprache kommenden anderen Religionen in ihrer

Eigen- und Andersheit gewürdigt werden sollen. Bildhaft gesprochen: Es wird
ihnen Gastrecht in der eigenen Theologie gewährt.

2. Ansatzpunkte in der Theologie Harthsfiir die gegenwärtige Keligionstheologie

Mindestens die beiden zuvor genannten Gründe scheinen dafür zu sprechen,
Barths religionstheologischen Ansatz als zwar theologiegeschichtlich interessant,

für die gegenwärtigen Debatten aber irrelevant zu betrachten. Nach dem

eingangs zitierten Motto «Karl Barths Theologie, aufnehmen und weiterdenken»,

möchte ich aber aus seinem theologischen Ansatz und nicht zuletzt auch

aus den beiden genannten Punkten drei Anregungen für die gegenwärtige

religionstheologische Diskussion gewinnen.

38 Ebd., 121.

39 K. Barth: Das Christentum und die Religion, Junge Kirche 24 (1963), 436-438 (43).



Karl Barths Beitrag zu einer gegenwärtigen Theologie der Religionen 109

2.1. Theologische Religionskritik als Dimension der Religionstheologie

Barth betreibt Religionskritik nicht als Kritik des christlichen Glaubens an

nichtchristlichen Religionen, sondern als Kritik an aller Religion, einschliesslich

und sogar vorzugsweise der christlichen. Auf die von der Zeitschrift «Christianity

today» gestellte Frage «What are the most prevalent false gods of our
time and how do you access their relative significance?» antwortete Barth 1961:

«Der Ort, wo die falschen Götter stehen und verehrt werden, ist heute wie zu allen

Zeiten zuerst die Kirche selbst. Sie glaubt an die Güte und Macht ihrer eigenen
Tradition, Moral und religiösen Aktivität. Sie glaubt an die Vortrefflichkeit der Christen
im Unterschied zu den sie umgebenden Indifferenten, Atheisten und Kommunisten.
Sie glaubt an das von ihr entworfene Menschenbild, Weltbild und Gottesbild. Sie tut
damit dasselbe wie die, die an das Geld, den Sport, die Technik, die Sexualität oder
auch einfach an die Herrlichkeit eines bequemen Lebens glauben. Die Kirche hat

zu beweisen, daß sie selbst an den Gott glaubt, der die Menschen von allen falschen

Göttern befreit hat»40.

Schon in KD §17 hatte Barth darauf beharrt, dass die christliche mit
allen anderen Religionen gleichauf in der Solidarität der Sünde steht, wo sie im

trotzigen Gegenüber zur Offenbarung selbstgewiss aus eigener Kraft bestehen

will. Dies gilt erst recht und umso mehr, wo sie den ihr unverfügbar verliehenen

Status der «wahren Religion» stolz als eine ihr eigene Auszeichnung vor
sich her trägt. Gerade indem sie sich im Konkurrenzkampf mit den anderen

Religionen bemüht, in Selbstempfehlung eigener Stärke ihre Überlegenheit zu

demonstrieren, degradiert sie sich zur blossen Religionsgesellschaft auf prinzipiell

gleicher Ebene mit anderen religiösen Gebilden.41

Dem hält er entgegen: Keine Religion, auch nicht die christliche, ist aus sich

heraus wahr. Die einzige Wahrheit, ausserhalb derer es nur Lüge, Falschheit

und Unrecht vor Gott geben kann, ist und bleibt Gottes Wort selbst.42 Die

Christusoffenbarung erhebt die Kirche wohl zur wahren Religion, gibt diesen

Titel aber nicht in ihren Besitz. Schon im Leitsatz zu diesem Paragraphen wird
die Kirche nicht mit der wahren Religion identifiziert, sondern als «Stätte der

wahren Religion» bezeichnet. Diese Ortsanweisung kommt ihr nur insofern zu,

40 K. Barth: Offene Briefe. 1945-1968 (Gesamtausgabe 15), Zürich 1984, 501

41 Vgl. Barth: Die kirchliche Dogmatik 1/2 (Anm. 3), 364.320.

42 Vgl. Barth: Die kirchliche Dogmatik 1/2 (Anm. 3), 356.



110 Reinhold Bernhardt

«als sie durch Gnade von Gnade lebt»43. Die Wahrheit des christlichen Glaubens

ist eine unverfügbare Gottesgabe, der weder durch menschliche Bestreitung

etwas genommen noch durch menschliche Behauptung und Begründung
etwas hinzugefügt werden kann. Dort, wo die christliche Religion diese

Absolutheit für sich selbst in Anspruch nimmt, wo sie aufgrund ihrer vermeintlichen

religiösen Qualitäten eine Vorrangstellung unter den anderen Religionen
erstrebt, geht sie der Legitimation des christlichen Glaubens verlustig.

Die Unterscheidung zwischen Gotteswahrheit und Religionswahrheit ist
ein entscheidender Fundamentalismusblocker. Sie verhindert die Identifikation

des eigenen religiösen Wahrheitsanspruchs mit der immer vorausliegenden
Wahrheit Gottes, die diesem Anspruch nicht nur Grund gibt, sondern immer
auch dessen kritische Prüfinstanz darstellt. Eine solche aus der Mitte der Theologie

heraus vorgenommene Unterscheidung zwischen dem ihr uneinholbar

vorausliegenden (und sich in ihr selbstmächtig manifestiert habenden) Grund

und der historisch und kulturell bedingten und somit kontingenten Ausdrucks-

gestalt der Religion, ist als religionskritisches Prinzip im Christentum wie in
allen Offenbarungsreligionen am Werk. Barths theologischer Ansatz kann dazu

verhelfen, dieses Prinzip — die Unterscheidung von Grund und Gestalt des

Glaubens — aus christlicher Sicht zu formulieren und andere Religionstraditionen

damit zu stimulieren, es ebenfalls aus ihrer Mitte heraus zu benennen und

zu profilieren.

2.2. Die konsequente Standortgebundenheit

Nach einer prägnanten Formulierung von Sven Ensminger argumentiert Barth

«from the perspective of the Christian faith, from within the Christian church,for the

Christian Church, about the Christian faith.»44 Hält man sich diese konsequente

Standortgebundenheit als ständig mitgeführtes hermeneutisches Vorzeichen

vor der grossen Klammer der Theologie Karl Barths bewusst, versteht man
diese als bekenntnishaften Ausdruck des christlichen Glaubens und nicht als

metaphysisches Feststellungsurteil mit universalem Geltungsanspruch, dann

wird es möglich, daneben andere Glaubensperspektiven zuzulassen und in
ihrem eigenen Wahrheitsanspruch ernst zu nehmen.

43 Ebd., 304.

44 S. Ensminger: Karl Barth's theology as a resource for a Christian theology of religions
(T&T Clark studies in systematic theology 28), London 2014, 2f.



Karl Barths Beitrag zu einer gegenwärtigen Theologie der Religionen 111

Es gibt den Glaubensgrund nur im irdenen Gefäss der Religion. Und Religion

gibt es im Plural: Die Offenbarung Gottes — der Glaubensgrund — erscheint

nach Barth «notwendig als ein Besonderes auf dem Felde des Allgemeinen, das

man Religion nennt: <Christentum> oder <christliche Religion), ein Prädikat an

einem Subjekt, das auch andere Prädikate haben kann, eine Spezies in einem

Genus, zu dem auch andere Spezies gehören. Es gibt ja außer und neben dem

Christentum auch Judentum und Islam, Buddhismus und Shintoismus, animis-

tische und totemistische, asketische, mystische und prophetische Religion aller
Art.»45

Barth leugnet nicht, dass sich der Glaubensgrund in religiöser Gestalt -
in der christlichen Religion — manifestiert, sondern sieht darin gerade einen

Ausdruck der Menschlichkeit der Offenbarung. Es kommt ihm auf die

Blickrichtung an: die Offenbarung soll nicht von der Religion her, sondern die

Religion(en) von der Offenbarung her betrachtet werden. Er ist sich bewusst,
dass es neben dem Blick von der Christusoffenbarung her auch andere Blicke

auf die Religion geben kann. Er sieht seine Aufgabe aber nicht darin, sich mit
diesen anderen Blicken auseinander zu setzen, sondern einzig darin, den Blick

von der Christusoffenbarung her zu entfalten.

So verstanden hat Barth nicht nur die Religionskritik, sondern auch die

Metaphysikkritik des 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts beerbt. Er entfaltet
keine metaphysische Theorie, sondern das Bekenntnis des christlichen Glaubens

in der Perspektive des christlichen Glaubens.

Man kann diese Linie über Barth hinaus ausziehen zu einem religionsher-
meneutischen Pluralismus, der es den Selbstverständnissen anderer Religionen

zugesteht, sich in gleicher Weise bekenntnishaften Ausdruck zu geben, und der

diese Ausdrücke dann in einen religionsdialogischen Austausch auf gleicher

Augenhöhe zueinander in Beziehung treten lässt.

Es gibt in diesem Austausch keine über die einzelnen Binnenperspektiven
erhabene Metaperspektive. Jede und jeder spricht aus ihrer/seiner Wahrheits-

gewissheit, was auch ein Sprechen über die anderen Religionstraditionen ein-

schliessen kann und wird.

45 Vgl. Barth: Die kirchliche Dogmatik 1/2 (Anm. 3), 306.



112 Reinhold Bernhardt

2. 3. Christo^entrischer Universalismus

Von Barths christozentrischem Universalismus aus ist es durchaus möglich,
wahre Worte Gottes nicht nur in der Profanität zu erwarten (wie er es in der

Lichterlehre formuliert hat), sondern auch in den Quellen und Traditionen
anderer Religionen. Barth hat diese Konsequenz aus der von ihm so stark

betonten Gnadenuniversalität Gottes nicht mehr gezogen. Verbindet man aber

die von ihm am Ende seines Lebens dreimal wiederholte Aussage, dass er sich

intensiver mit den Religionen beschäftigen möchte, mit der Aussage, dass er in
einer Neukonzeption seiner Theologie der Pneumatologie sehr viel mehr Raum

geben würde, so kann man vermuten, dass er die Universalitätspotentiale seiner

Theologie noch stärker im Blick auf die Religionen zur Geltung gebracht hätte.

Sicher hätte er nach wie vor auf den einen geschichtlich-konkreten Ort
verwiesen, an dem sich die Gnade Gottes ereignet, andererseits aber vielleicht noch

stärker hervorgehoben, dass diese Gnade die gesamte Geschichte und damit
auch die gesamte Religionsgeschichte um- und übergreift. Christian Link ist
diesen Schritt gegangen. Er zieht aus der Lichterlehre die Konsequenz, «daß

auch die außerchristlichen Religionen zum Darstellungsraum der Offenbarung
werden.» können46. Damit würden diese Religionen aber auch zu loa alieni (fremden

Erkenntnisorten, Melchior Cano) der Offenbarung Gottes.

3. Fa^it
Ich habe drei Punkte angezeigt, von denen aus m.E. ein Weiterdenken der

Religionstheologie Barths lohnend erscheint. Diese drei Punkte folgen in gewisser
Weise der Dialektik, derer sich Karl Barth in der Bearbeitung des Religionsthemas

bedient hat: Im ersten Punkt wird die «Aufhebung» der Religion als

Gestalt des Glaubens zum Grund des Glaubens hin religionstheologisch fruchtbar

gemacht. Im zweiten Punkt wird daran erinnert, dass es den Grund nur in

religiöser Gestalt gibt, dass er eine bestimmte religiöse Perspektive formiert,
neben der es andere gibt, und dass Barths Theologie aus dieser Perspektivität
heraus entfaltet ist. Der dritte Punkt schliesslich geht davon aus, dass die

partikulare Perspektive der christlichen Theologie einen universalen Inhalt hat: die

auf die gesamte Schöpfung bezogene Offenbarung Gottes, die sich in Christus

ereignet hat und von ihm her erkennbar ist, aber über diese Erkenntnisquelle

46 Ch. Link: Das menschliche Gesicht der Offenbarung. Bemerkungen zum Religionsver¬
ständnis Karl Barths, KuD 26 (1980) 277-302 (295).



Karl Barths Beitrag zu einer gegenwärtigen Theologie der Religionen 113

hinaus in die ganze Geschichte und damit auch in die Religionsgeschichte hinein

ausstrahlt.

Was Michael Trowitzsch in seinem Buch «Karl Barth heute» über die Neuzeitkritik

Barths gesagt hat, lässt sich ebenso auf die Religionstheologie beziehen:

«Keine Zurücknahme oder Abschwächung jedenfalls, sondern ein möglichst

ruhiges Weiterdenken (der Neuzeitkritik) Barths scheint mir erforderlich.»47

Ich schliesse mit einem Wort Paul Tillichs, das durchaus auch von Karl Barth

stammen könnte: «Ein System sollte nicht nur ein Punkt sein, an dem man

angekommen ist, sondern auch ein Punkt, von dem man weitergeht. Es sollte wie

eine Station auf dem endlosen Weg zur Wahrheit sein, an dem die vorläufige
Wahrheit Gestalt geworden ist.»48

Abstract
Im vorliegenden Beitrag geht es zunächst um die Frage, warum sich die Religionstheologie

Karl Barths als kaum anschlussfähig für gegenwärtige religionstheologische
Diskurse erweist. Sein theologischer Religionsbegriff steht in Spannung zum
empirischen Religionsbegriff, wie er gegenwärtig verwendet wird. Im Blick auf einzelne

Religionen — vor allem den Islam — sind seine Aussagen zum Teil schroff polemisch.
Dennoch finden sich bei ihm Ansätze, die man aufnehmen und weiterdenken und so

für die Religionstheologie der Gegenwart fruchtbar machen kann. Drei dieser Ansätze
werden im zweiten Teil des Beitrags genannt: die theologische Religionskritik, die

konsequente Standortgebundenheit seines Ansatzes und der christozentrische Universalismus

seines Offenbarungsverständnisses.

This contribution deals with the question why Karl Barth's theological approach to
«religion» in general and to the non-Christian religions in particular is not easily compatible

with current discourses on theology of religions. He uses the notion of «religion»
in a rather theological than empirical sense and his remarks on the religions are in some

cases harshly polemical. Nevertheless there are resources in his approach which can be

taken up and pursued beyond that approach, so that they can fertilize current debates

on that topic. In the second part of the article I point out to three such resources: the

theological critique of religion, the reference to a certain faith-perspective and the

christocentric universalism of his understanding of revelation.

Reinhold Bernhardt, Basel

47 M. Trowitzsch: Karl Barth heute, Göttingen 2012, 92.

48 P. Tillich: Systematische Theologie, Stuttgart 1955-1966, 9.


	Karl Barths Beitrag zu einer gegenwärtigen Theologie der Religionen

