
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 71 (2015)

Heft: 2

Artikel: Auslegung als Hingabe : schrifthermeneutische Umkehrbewegungen in
Karl Barths Dogmatik

Autor: Frettlöh, Madgalene L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877696

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Auslegung als Hingabe

Schrifthermeneutische Umkehrbewegungen in
Karl Barths Dogmatik1

«Eines hat Gott geredet;
zwei Dinge sind es, die ich hörte [...].»

Psalm 62,12c2

«das wörtlich
Genommene —

das tatsächlich

Gegebene»

Ela^ar Benyoët^

Provocare; hervor-, heraus-, aufrufen; aber auch hervorkommen, hervorwachsen

lassen, wecken, und mehr noch: jemanden auffordern, an- und erregen, ja

reizen, gar zum Kampf herausfordern; aber auch Berufung einlegen, appellieren
und sich auf jemanden berufen — all diese Konnotationen gehören zum
semantischen Reichtum des Verbs provocare.

Die mir für dieses Impulsreferat aufgetragene Aufgabe ist es, daran zu

erinnern, inwiefern Karl Barths Schriftverständnis, -gebrauch und -auslegung in
seiner Dogmatik eine Provokation darstellt. Zum Thema ist bereits viel gesagt

1 Impulsreferat am Symposion aus Anlass der Gründung des Karl Barth-Zentrums für Re¬

formierte Theologie in Basel: «Provozierende Theologie! Karl Barth als Herausforderung
heutiger Theologie» am 22. Mai 2015. Der Vortragsstil wurde beibehalten. Es handelt sich

lediglich um eine thetische Skizze, die der weiteren Ausarbeitung harrt.
2 Wie kein anderes Bibelwort benennt dieser Psalmvers den Grund für die Notwendigkeit

der Schrifthermeneutik, wobei besondere Aufmerksamkeit verdient, wie Ps 62,12b-13 die

zwei Dinge, die der Mensch gehört hat, identifiziert: «Bei Gott ist die Macht, und bei dir,
Jhwh, die Güte, denn du vergiltst einem jedem nach seinem Tun.» Vgl. zur hermeneuti-
schen Herausforderung von Ps 62,12a J. Ebach: Die Poesie der Bibel. Über Parallelismen
und Widersprüche, «unspezifische Genauigkeit» sowie Antworten, die zu Fragen werden,
in: H. Schroer u.a. (Hg.): Theopoesie. Theologie und Poesie in hermeneutischer Sicht

(Hermeneutica 7), Rheinbach-Merzbach 1998, 13-41 (18f.).
3 Der Mensch besteht von Fall zu Fall. Aphorismen, Leipzig 2002, 79.

ThZ 2/71 (2015) S. 86-96



Auslegung als Hingabe 87

und geschrieben worden, auch von einigen unter uns.4 Neues werde ich Ihnen
also wohl nicht zu sagen haben, sondern bestenfalls nur Bekanntes, Vertrautes

wiederholen, es wieder holen und es vielleicht dabei ein klein wenig anders

sagen, wobei ja nicht ganz ausgeschlossen sein mag, dass auch ein geringfügiges
Zurechtrücken etwas in Bewegung bringen kann, wenn schon ein Verrücken

um ein einziges Leerzeichen aus einem «nowhere» ein «now here» macht, aus

dem «nirgendwo» ein «jetzt und hier», aus der Utopie den Ort, an dem wir
leben können.

Barths Bibelverständnis und -gebrauch möchte ich in Gestalt ausgewählter

schrifthermeneutischer Umkehrbeivegungen vorstellen. Noch ganz versuchsweise
plädiere ich zudem dafür, Barths Schriftauslegung gabetheologisch zu interpretieren,
was sich unterwegs sachlich und sprachlich immer wieder er-gibt: «Auslegung
als Hingabe», wobei selbstredend alles darauf ankommt, wer sich hier wem

hingibt und wer wen für sich einnimmt.
Inwiefern ist also Karl Barths Schrifthermeneutik, die so manches «kritisch»-

Attribut auf sich gezogen hat — man hat sie «vorkritisch, nachkritisch,
nebenkritisch, metakritisch, unkritisch»5 genannt —, der aber auch Leidenschaftlich-

4 Vgl. als jüngste Monographie zum Thema: G. Bergner: Um der Sache willen. Karl Barths

Schriftauslegung in der Kirchlichen Dogmatik (FSÖTh 148), Göttingen 2015, und die

dort, 352-375, angegebene Literatur; als weitere Monographien: D. Wood: Barth's Theology

of Interpretation. Barth Studies, Aldershot 2007; H. Kirschstein: Der souveräne Gott
und die heilige Schrift. Einführung in die Biblische Hermeneutik Karl Barths, Aachen
1998; ausserdem die beiden Aufsatzbände G. Hunsinger (Hg.): Thy Word Is Truth. Barth

on Scripture, Grand Rapids, Michigan/Cambridge, U.K. 2012; M. Trowitzsch (Hg.): Karl
Barths Schriftauslegung, Tübingen 1996. Ausserdem: R. Smend: Karl Barth als Ausleger
der Heiligen Schrift, in: H. Köckert/W. Krötke (Hg.): Theologie als Christologie: zum
Leben und Werk Karl Barths, Berlin 1988, 9-37 (wiederabgedruckt in: ders.: Epochen der
Bibelkritik. Gesammelte Studien. Bd. 3 [BevTh 109], München 1991, 216-246); U.H.J.
Körtner: Schriftwerdung des Wortes und Wortwerdung der Schrift. Die Schriftlehre Karl
Barths im Kontext des protestantischen Schriftprinzips, ZDT 15 (1999) 107-130; M. Wein-
rich: Die bescheidene Kompromisslosigkeit der Theologie Karl Barths. Bleibende Impulse
zur Erneuerung der Theologie, Göttingen 2013, 64-85.

5 Bergner: Um der Sache willen (Anm. 4), 319; von einer «nachkritischen» Schriftauslegung
Barths spricht R. Smend: Nachkritische Schriftauslegung, in: PARRHSIA. Karl Barth zum
80. Geburtstag am 10. Mai 1966, 215-237 (wiederabgedruckt in: ders.: Die Mitte des Alten
Testaments. Gesammelte Studien. Bd. 1 [BevTh 99], München 1986, 212-232); zur
Auseinandersetzung mit dieser Zuschreibung siehe M. Trowitzsch: <Nachkritische Schriftauslegung).

Wiederaufnahme und Fortführung einer Fragestellung, in: ders. (Hg.): Karl Barths

Schriftauslegung, 73-110; ders.: Karl Barth heute, Göttingen 2007, 256-260; G. Hunsinger:



88 Magdalene L. Fretdöh

keit und pfingstliche Genauigkeit bescheinigt wurden, die als «personale» und
als «aufgeschlossene Schriftauslegung»6 literarisch glänzend nachgezeichnet
wurde und die Barth selbst, in differenzierter Zuordnung zur historisch-kritischen

Exegese, als «theologische» charakterisiert hat7 — inwiefern ist diese

Schriftauslegung eine Provokation? Und wer ist dabei der Provokateur oder

die Provokateurin?

Die Provokation, so scheint mir, besteht schlicht darin, dass Barth mit bi-
belhermeneutischen und exegetischen Selbstverständlichkeiten bricht, indem

er — überraschend und irritierend — gewohnte Fragerichtungen auf den Kopf
stellt und konsequente Emkehrbewegungen inszeniert, gerade so aber auch Freiheit

bezeugt, nämlich die «Freiheit unter dem Wort»8, so dass auch für seine

Schrifthermeneutik — wie für seine Theologie überhaupt — die spannungsvolle

Charakterisierung von leidenschaftlicher Gelassenheit und gelassener Leidenschaftlichkeit

zutreffen mag.

1. Subjektwechsel

Wenn wir von der Schriftauslegung Karl Barths sprechen, dann scheinen geni-

tivus subiectivus und genitivus obiectivus eindeutig zugeordnet zu sein: Wir meinen

«Karl Barth als Ausleger der Heiligen Schrift»9, wie auch der Titel des ebenso

informativen wie unterhaltsamen narrativen Textes von Rudolf Smend zum
Thema lautet. Barth aber kehrt diese Zuordnung um: Das Subjekt der Auslegung

ist die Schrift, genauer: das Ereignis des Wortes Gottes in der Schrift, das

uns zu Ausgelegten macht.

Postcritical Scriptural Interpretation: Rudolf Smend on Karl Barth, in: ders.: Thy Word Is

Truth (Anm. 4), 29-48.
6 M. Trowitzsch: Pfingstlich genau. Zur Hermeneutik Karl Barths, in: M. Beintker/Ch.

Link/ders. (Hg.): Karl Barth in Deutschland (1921—1935): Aufbruch — Klärung - Widerstand.

Beiträge zum Internationalen Symposion vom 1. bis 4. Mai 2003 in der Johannes a

Lasco Bibliothek Emden, Zürich 2005, 363-391.
7 Vgl. etwa K. Barth: Die Auferstehung der Toten. Eine akademische Vorlesung über 1. Kor.

15, München 21926, Ulf. (Vorwort zur ersten Auflage); dazu: J.S. Vos: Theologische und
historisch-kritische Exegese des Neuen Testaments. Bemerkungen zu K. Barths Auslegung
des ersten Korintherbriefes, ZDT 13/1 (1997) 12-31.

8 «Die Freiheit unter dem Wort» ist der Titel von § 21.2 in der Schrifdehre der Prolegomena:
K. Barth: Die kirchliche Dogmatik. Bd. 1/2, Zollikon-Zürich 41948, 779-830.

9 In: Köckert/Krötke (Hg): Theologie als Christologie (Anm. 4), 9-37 (wiederabgedruckt in:
ders.: Epochen der Bibelkritik. Gesammelte Studien 3, München 1991, 216-246).



Auslegung als Hingabe 89

Dieser Wechsel deutet sich schon 1917 im Vortrag «Die neue Welt in der
Bibel» an, dort aber zunächst in Gestalt einer Umkehrung der Fragwürdigkeit: Nicht
die Bibel, sondern die sie befragende Leserin steht in Frage: «Die Frage: was steht

in der Bibel? kehrt sich gerne in beschämender und bedrückender Weise um in
die andre Frage: ja was willst denn du? Und wer bist denn du, der sich erlaubt, so

zu fragen?»10 Was hier noch wie eine der Schrift selbst in den Mund gelegte Kritik
an einer Anmassung des Menschen erscheint, der es sich herausnehme, die Bibel

mit seinen Fragen zu konfrontieren, statt sich selbst von ihr infrage stellen zu

lassen, begegnet später in anderer Akzentsetzung und anderem Tonfall, wenn es

darum geht, dass es menschliche Auslegung der Schrift immer nur im Nachgang
und in Relation zum Ausgelegt®erden durch das Wort Gottes der Schrift gibt. Die

Schrift ist nicht unserer Verfügung unterworfene Auslegeware, sondern als von
ihr Ausgelegte tragen wir selbst Verantwortung für ihr Verstehen und Erklären:

«Das Wort Gottes in der Gestalt der heiligen Schrift ist also wohl auch das Objekt
des Handelns, Denkens und Redens der Kirche und der Welt - aber doch immer

nur, nachdem es und insofern es jenen Vortritt hatte, nachdem es und sofern es

das eigentliche Subjekt dieses Handelns, Denkens und Redens gewesen ist.»11

Ich lese diese Umkehrung des Auslegungssubjekts als einen Hinweis auf die

durchgängig eschatologische Imprägnierung der Barth'schen Hermeneutik, hier konkret

als Reflex von I Kor 13,12: «Denn jetzt sehen wir alles in einem Spiegel, in
rätselhafter Gestalt, dann aber von Angesicht zu Angesicht. Jetzt ist mein Erkennen

Stückwerk, dann werde ich ganz erkennen, wie ich auch ganz erkannt worden

bin», heisst es doch schon in «Biblische Fragen, Einsichten und Ausblicke»: «Wir

sind erkannt, ehe wir erkannt haben.v>n Und ich sehe in dieser Umkehrung eine

Radikalisierung des reformatorischen Schriftprinzips von der Klarheit der sich

selbst auslegenden Schrift. Bei Barth legt die Schrift, insofern das Wort Gottes

sich in ihr ausgibt, nicht nur sich selbst, sondern auch ihre ihr und sich fragwürdigen,

nach Erhellung ihrer Situation suchenden Leser und Leserinnen aus. Worin

gründet nun dieser Subjektwechsel der Auslegung?

10 K. Barth: Die neue Welt in der Bibel, 1917, in: ders.: Vorträge und kleinere Arbeiten 1914—

1921 (GA 48). In Verbindung mit F.-W. Marquardt (f) hg.v. H.-A. Drewes, Zürich 2012,
317-343 (323).

11 K. Barth: Die Kirchliche Dogmatik 1/2 (im Folgenden KD 1/2), Zollikon-Zürich 41948,

767.

12 K. Barth: Biblische Fragen, Einsichten und Ausblicke, 1920, in: ders.: Vorträge und kleine¬

re Arbeiten 1914-1921, 662-701 (701).



90 Magdalene L. Fretdöh

2. Gott im Wort

Nicht als solche und an sich wird die Schrift zur Auslegerin ihrer Leserinnen

und Leser. Das Subjekt der Auslegung ist vielmehr der im Wort stehende

Gott.13 Geradezu penetrant kann Barth in «Die neue Welt in der Bibel» bei

einem Gang durch bekannte narrative biblische Texte feststellen: «Wir spüren
beim Hören von diesen Worten und Ereignissen, dass da etwas dahinter steckt.

Aber was?» «Wir lesen das alles, aber was lesen wir da eigentlich?» «Was ist da

dahinter und was will da zum Vorschein kommen?»14

Gilt Barths Frage hier noch einem «Dahinten) der Texte, so lässt seine

Antwort: «[...] da geht uns die Bibel recht auf, wo uns in ihr die Gnade Gottes

begegnet, leitet, zieht und wachsen lässt»15, doch erkennen, dass die Sache, um
deren Entdeckung es ihm geht, nicht ausserhalb der Texte zu suchen ist,
sondern sich in sie eingeschrieben, ja sich ihnen einverleibt hat. Und diese Sache

— das ist nun die nächste Umkehrbewegung — ist eine Person, ist Gott selbst,

der sich hineingegeben hat in den Leibraum der biblischen Texte und in
ihnen zum Vorschein kommen will. Gott selbst — bei Barth in der Gestalt des

einen Wortes Jesus Christus, in dem Gott so frei ist,für uns Gott zu sein16 — ist
das gleichsam interne Externum der Schrift. Darum kann das Schriftwort, kann

der Buchstabe geistesgegenwärtig zum Gotteswort werden. So besteht die Sach-

gemässheit der Schriftauslegung in der personalen Begegnung mit dem je neu
sich ins Schriftwort begebenden und in ihm sich zu verstehen gebenden Gott.
Barths Schrifdehre ist inkarnationstheologisch und -christologisch grundiert.17
Vielleicht lässt sich sogar sagen: Die Schrift rückt bei Barth in die Rolle der

Schechina ein.

Das «Dahinter» verweist bei Barth darauf, dass das Schriftwort konstitutiv

Verweisungs-, theologisch gesprochen: Zeugnischarakter trägt. Als Zeugnis
weist es aber — und hier meldet sich schon die nächste Umkehrbewegung —

13 Vgl. dazu auch J. Ebach: Gott im Wort. Drei Studien zur biblischen Exegese und Herme¬

neutik, Neukirchen-Vluyn 1997.

14 Barth: Die neue Welt in der Bibel (Anm. 10), 318.320.322.

15 AaO., 325 (Hervorhebung M.L.F.).
16 Vgl. Leitsatz § 13 in KD 1/2, 1.

17 «Gottes Wort kommt als Menschenwort zu Menschen. [...] Weil Gottes ewiges Wort
Fleisch wurde, darum gibt es Propheten und Apostel, gibt es eine heilige Schrift, kommt
es zu uns in der Gestalt dieses Menschenwortes. Weil es Fleisch wurde für uns Menschen, darum
kommt es in dieser Gestalt zu uns als Menschen» (KD 1/2, 783).



Auslegung als Hingabe 91

nicht über sich hinaus nach draussen und so von sich weg wie der Barth doch

sonst so überaus wichtige übergrosse Zeigefinger Johannes des Täufers auf
der Kreuzestafel des Isenheimer Altars18, sondern als Zeugnis geht das Schriftwort

geradezu in sich, weil sich ihm Gott «'«gegeben hat: «Die Texte werden

dann gewissermaßen veranlaßt, in sich zu gehen: in eine, seltsam zu sagen, in
ihnen liegende Externität, mitten in ihrem inneren Leben jenseitig.»19

Es ist diese ebenso freigiebige wie unverfügbare Anwesenheit Gottes in der

Schrift, die deren Auslegungskompetenz begründet, nämlich als Kompetenz
zur Selbstauslegung wie zur Auslegung ihrer Leser und Leserinnen:

So kann Barth im Leitsatz von § 19 in KD 1/2 programmatisch sagen:
«Gottes Wort ist Gott selbst in der heiligen Schrift.»20 Dass Gott im Wort steht,

weil er sich je neu ins Schriftwort begibt, ist zugleich die Bedingung der
Möglichkeit dafür, dass die an Mose und die Propheten, an die Apostel und

Evangelisten gerichteten Worte auch heute für Menschen zum Zeugnis des sich selbst

zu erkennen gebenden Gottes werden. Dass Gott im Wort steht, synchronisiert

die biblischen Texte in ihrer Diachronizität und begründet darin für Barth den

Vorrang der theologischen vor der historisch-kritischen Exegese, aber zugleich
auch die Unentbehrlichkeit dieser für jene.

Alles, was zur Schrifthermeneutik Barths zu sagen ist, folgt aus diesem Axiom,

dass Gott im Wort der Schrift steht und sich in diesem und aus diesem

heraus mitteilen will.

3. Die vom Gotteswort mitgenommenen Leserinnen und Leser

«Etwas zum Mitnehmen»21, so haben Sylvia und Peter Bukowski sprechend
eine ihrer Predigtsammlungen tituliert. Es entspricht unserer Erwartung ans

Predigthören wie ans Bibellesen: dass wir etwas mitnehmen können von dem

Gehörten und Gelesenen in unsere alltäglichen Lebenswelten, dass uns Worte

18 Zur Bedeutung, die das Isenheimer Kreuzigungsbild Mathias Grünewalds zeitlebens für
Karl Barth hatte, siehe R. Marquard: Karl Barth und der Isenheimer Altar, Stuttgart 1995;

M.L. Fretdöh: Rechts und links vom Kreuz stehen. Die Kreuzestafel des Isenheimer Altars

feministisch-theologisch wahrgenommen, in: C. Janssen/B. Joswig (Hg.): Erinnern und
aufstehen — antworten auf Kreuzestheologien, Mainz 2000, 107-127.

19 Trowitzsch: Pfingstlich genau (Anm. 6), 365.

20 Barth: KD 1/2, 505.

21 S. Bukowski/P. Bukowski: Etwas zum Mitnehmen. Reden von Gott in der Welt, Neukir¬

chen-Vluyn 2008.



92 Magdalene L. Fretdöh

zu Lebensmitteln werden und uns nähren.22 Und nicht selten betont, wer dies

offeriert, dass dieses Mitnehmen gratis ist, weil es sich um Wort-Gaben des sich

und mit sich alles andere solagratia gebenden Gottes handelt.

Wieder kehrt Barth die uns vertraute Erwartung um: nicht wir nehmen

etwas aus den Texten mit, sondern das Gotteswort im Schriftwort nimmt uns

mit: «Daß wir <mitkommen>, das ist ja der Sinn des Nachdenkens des uns

Vorgesagten. Was kann aber <mitkommen>, wenn es sich bei dem uns Vorgesagten

um das Wort Gottes handelt, Anderes bedeuten, als daß wir mit unserem
menschlichen Denken durch das Wort Gottes mitgenommen werden und also: daß

wir uns von ihm mitnehmen lassen, daß wir uns gegen die von ihm ausgehende

Bewegung nicht sperren und verschließen, sondern unserem Denken eben

diese Bewegung mitteilen lassen.»23

Wir dürfen hierbei wohl getrost alle Konnotationen dieser alltags sprachlichen

Wendung «etwas nimmt uns mit» mithören: Das Gotteswort zieht uns

an und trägt uns fort, lässt uns nicht bei uns bleiben, aber es geht uns dabei

auch nahe, an die Nieren, unter die Haut, an die Substanz und macht uns so

zu schaffen. Die Texte, in denen Gott im Wort steht, fangen etwas mit uns

an, auf dass wir dann auch etwas mit ihnen anfangen können. Erneut kommt
die eschatologische Imprägnierung des Barth'schen Schriftverständnisses zum
Tragen: Indem uns das Gotteswort im Schriftwort mitnimmt in «die neue Welt

in der Bibel», wirkt es neuschöpferisch an uns — mitgenommen werden wir
neu. «Fällt man in Ohnmacht, kommt man zu sich.»24

4. Unter dem Wort stehen und sich darum unterstehen können

Im Mitgenommenwerden vom Gotteswort im Schriftwort ereignet sich

zugleich eine Ortsanweisung für die, die nun — als selbst Ausgelegte — auch

ihrerseits Verantwortung für die Auslegung und Aneignung des Schriftwortes
übernehmen. Ihr Ort ist nicht über, sondern unter dem biblischen Zeugnis. Sie

haben die biblischen Texte nicht zu schulmeistern, sondern in deren Schule

zu gehen, wie Barth immer wieder bis hinein in die «Einführung in die

evangelische Theologie» festhält: «Die Theologie hat ihren Ort [...] ein für allemal

22 Vgl. M.L. Frettlöh: Worte sind Lebensmittel. Kirchlich-theologische Alltagskost (Erev-
Rav-Hefte: Biblische Erkundungen 8), Knesebeck 2007.

23 Barth: KD 1/2, 823.

24 E. Benyoëtz: Die Zukunft sitzt uns im Nacken, München/Wien 2000, 21.



Auslegung als Hingabe 93

unterhalb dessen der biblischen Schriften. [...] Sie ihrerseits hat in der Schule der

prophetisch-apostolischen Menschen [...] das Eine, worauf es ankommt, zu
lernen. Sie hat es sich gefallen zu lassen, dass jene ihrxxber die Schulter blicken,
ihre Hefte korrigieren, weil sie hinsichtlich des Einen, worauf es ankommt,
besser Bescheid wissen als sie.»25

Barth begründet hier den Standort der Theologie unterhalb dessen der
biblischen Texte mit einer Rangordnung von Zeugen und Zeuginnen erster und

zweiter Ordnung.26 Die biblischen Zeugnisse verdienten diesen Respekt «wegen

ihres unmittelbaren Verhältnisses zu Gottes Werk und Wort»27. Mir läge
als Begründung ein «Gott ist im Wort der Schrift» näher. Die Konsequenz

mag dieselbe sein, nämlich sich in der Auslegung der Schrift nicht zum Richter
derselben aufzuspielen und den biblischen Texten keine Zensuren zu geben.

Menschlicher Kritik an der Schrift — und kritikwürdig ist sie ja aufgrund ihrer
Menschlichkeit28 — geht die Krisis, in die die Schrift ihre Leserinnen und Hörer

führt, voraus: Auch im kritischen Gebrauch der Schrift ist die Schrift «das Subjekt

dieser Kritik»29.

Und wenn wir schon menschlich-allzumenschlich nicht anders können,
dann vielleicht doch so, dass wir die Texte nicht so lange bearbeiten, bis sie für
uns befriedigend sind, sondern dass sie ausreichend, genügend sind:

«Gefordert ist [...] eine Haltung, die dem überlieferten Text, wenn es denn

schon um eine Zensur geht, die Note <genügend> {sic satis) bescheinigt, statt ihn

25 K. Barth: Einführung in die evangelische Theologie, Zollikon-Zürich 1962, 40f.
26 Gemeinsam ist beiden nach Barth, dass es sich «um menschliche Beantwortungen des göttli¬

chen Wortes handelt», weshalb die Theologie von den biblischen Texten «die Methode
eines auf das Wort Gottes ausgerichteten menschlichen Denkens und Redens zu lernen habe».

Aber Theologie ist ihrerseits «weder Prophétie noch Apostolat. Ihr Verhältnis zu Gottes
Wort ist dem der biblischen Zeugen darum nicht vergleichbar, weil sie das Wort Gottes

nur aus zweiter Hand: nur im Spiegel und Echo des biblischen Zeugnisses kennen kann»

(a.a.O., 39).
27 A.a.O., 40.

28 «Aber nun trägt das Wort Gottes in der Schrift die Gestalt eines menschlichen Wortes. Mensch¬

liche Worte aber bedürfen der Erklärung, weil sie als solche, wenn auch in der Regel nicht
in der Absicht dessen, der sie spricht, wohl aber immer für den, der sie hört, vieldeutig sind.

[...] Indem nun Gottes Wort in der Schrift die Gestalt menschlichen Wortes angenommen
hat, hat es sich selbst in diese Erklärungsbedürftigkeit hineinbegeben. Auf diese

Erklärungsbedürftigkeit, also auf die Schrift in ihrem Charakter als menschliches Wort, bezieht sich

unsere menschliche Verantwortung ihr gegenüber» (Barth: KD 1/2, 799).
29 Barth: KD 1/2, 823.



94 Magdalene L. Frettlöh

am eigenen Schreibtisch so lange aufbessern zu wollen, bis der Exeget seinem

[...] <homemade text) einen <guten> oder <sehr gutem Sinn bescheinigen kann. In
mehrfach verdrehter Aufnahme eines berühmten Zitats: Die Theologen haben

die Schrift immer nur verschieden verändert, es kömmt drauf an, sie wahr zu
nehmen.»30

Beim Stehen unterhalb der biblischen Zeugnisse geht es aber um weit mehr
als um den Verzicht auf deren Zurichtung nach eigenem Gutdünken. Gerade

das Stehen unter der Schrift, das Sich-ihrem-Zeugnis-Unterstellen-Lassen

bringt die Erfahrung von Freiheit und von Widerständigkeit mit sich: Ist die

Schrift aufgrund des sich in ihr aussprechenden Gottesworts das Subjekt der

Auslegung, dann erschüesst sich in ihr den Leserinnen und Lesern auch die

Macht des Gotteswortes, die «eigentümliche Macht dieses Subjektes in seiner

Entgegenstellung und Auseinandersetzung mit allen anderen Subjekten»31, also

«die grundsätzliche Problematisierung der Macht aller anderen Subjekte»32. Die
Freiheit des Wortes Gottes setzt die Lesenden der Schrift selbst in Freiheit,
eben in die «Freiheit unter dem Wort», in dem Gott sich aus- und zuspricht und
dessen Hörerinnen und Leser so beansprucht, dass sie jedem Herrschaftsanspruch

irdischer Mächte und Gewalten trotzen können. Wer unter dem Wort
steht, kann sich unterstehen, allem Lebensfeindlichen gegenüber trotzig und

widerständig zu sein, denn er und sie findet Halt, Rückhalt an und in diesem

Wort.

5. Weiteren Umkehrbewegungen auf der Spur

Eine Vielzahl der Motive von Barths Schriftverständnis und -gebrauch sind

noch unerörtert geblieben: Wie steht es um das mehrstellige Verhältnis von
spezifisch biblischer und allgemeiner Hermeneutik bei Barth? Welche

Zuordnungsfiguren finden sich zwischen historisch-kritischer und theologischer

Exegese? Barth selbst deutet — ganz en passant — eine Beziehung zur
Lichterlehre an, eine überraschende Konfiguration! Welcher Gebrauch von
exegetischen Methoden, die der Erklärungsbedürftigkeit der Schrift hinsichtlich
ihrer Menschlichkeit und Schriftlichkeit zu dienen haben, verträgt sich mit der

Auslegungskompetenz, die der Schrift selbst eignet? Was genau meint Barth

30 J. Ebach: Verbindliche Vielfalt. Über die «Schrift» als Kanon, Kul 20 (2005), 109-119 (117).
31 Barth: KD 1/2, 756.

32 Barth: KD 1/2, 758.



Auslegung als Hingabe 95

mit «biblischer Haltung» und «biblischer Denkform» beim Verstehen und
Erklären der Schrift? Wie schlägt sich die spezifische Zeitlichkeit des biblischen

Zeugnisses, die der Zeitlichkeit der Offenbarung entspricht und die Barth in

§14 unterscheidet in eine «alttestamentliche Zeit der Erwartung» und eine

«neutestamentliche Zeit der Erinnerung»33 — eine Unterscheidung, der ich gerne

leidenschaftlich widersprechen würde — wie schlägt sich diese Zeitlichkeit
der Offenbarung und ihres Zeugnisses in dessen Auslegung nieder?

Gerne hätte ich Ihnen zudem Barths Schriftgebrauch an einem Beispiel

veranschaulicht, etwa gezeigt, wie sich Barths Verständnis der Sünde in ihrer
trivialen Gestalt als Trägheit und Dummheit in KD IV/2 aus der Auslegung
der Erzählung von Nabal, Abigajil und David in I Sam 25 speist.34

Stattdessen nur zwei Thesen zur Diskussion.

6. Thesen

6.1 Die konsequenten schrifthermeneutischen Umkehrbewegungen, die Barth

vollzieht, sind theologisch ernst zu nehmen. Sie legen hamartiologische

Implikationen im gängigen Schriftverständnis und -gebrauch frei und zeichnen

Barths Bibelhermeneutik in eine Bewegung der t'schuvah und metânoia ein,

der Umkehr und Abkehr von einer Bevormundung, Zensierung und

Beherrschung der Schrift hin zu einer Gelassenheit, die mit den biblischen

Texten Gott selbst ausreden und sich aussprechen lässt.

Zugleich steht damit aber auch Barths eigene Schrifthermeneutik auf dem

Prüfstand und muss sich je neu von der Schrift her selbst revidieren lassen.

Seine Einsicht aus dem Vorwort zu «Die Auferstehung der Toten» (1924)

hat nichts an Aktualität eingebüsst: «Alles, was heute wir Alle treiben, sind

Notarbeiten einer Übergangszeit.»35

6.2 Barths Schriftverständnis und -gebrauch erweisen sich als schrifthermeneu-
tisches Pendant zur Erwählungs- und zur Techtfertigungslehre:

Das Gotteswort im Schriftwort erwählt sich seine Leserinnen und Leser

33 Siehe Barth: KD 1/2, 77-111.111 -133.

34 K. Barth: Die Kirchliche Dogmatik. Bd. IV/2, Zollikon-Zürich 1955, 481-486; dazu: M.L.
Fretdöh: Der Segen Abigajils und die unmögliche Möglichkeit der Rache Davids. Eine

Segens- und toratheologische Lektüre von lSam 25, in: Ch. Hardmeier/R. Kessler/A. Ruwe

(Hg.): Freiheit und Recht. Festschrift für Frank Crüsemann zum 65. Geburtstag, Gütersloh
2003, 339-359 (342-348); Bergner: Um der Sache willen (Anm. 4), 241-249.

35 Barth: Auferstehung der Toten (Anm. 7), IV.



96 Magdalene L. Frettlöh

und nimmt sie mit in die Geschichte des sich selbst in beiden Testamenten

der Schrift zu verstehen gebenden Gottes, befreit sie so von allen

Selbstkonstituierungsversuchen und ermächtigt sie zu einer gelassenen
eigenverantwortlichen Auslegung und Aneignung des Schriftwortes in dessen

Eigenbewegung.

Das Gotteswort im Schriftwort legt in seiner Gott und Mensch erschliessen-

den Kraft seine Leserinnen und Leser aus, öffnet sie für das Urteil Gottes,

bringt sie neuschöpferisch zurecht, befreit sie so von allen

Selbstrechtfertigungsversuchen zu einer nun ihrerseits aufgeschlossenen Auslegung des in

der Schrift Gesagten.

Abstract
Die Provokation der Schrifthermeneutik Karl Barths besteht in Umkehrbewegungen,
die materialdogmatisch im Horizont von Erwählungs-, Rechtfertigungs- und Sündenlehre

zu entfalten sind. Die hermeneutische metänoia steht auf gabetheologischem
Grund: Weil Gott selbst sich ins Schriftwort begeben hat und je neu begibt, Gottes
Wort also nicht nur Mensch, sondern auch Schrift wurde, wird - in einem pointierten
Subjektwechsel — die Schrift zur Auslegerin ihrer Leser und Hörerinnen und nimmt
diese mit in «die neue Welt in der Bibel». Stellen sie sich unter das Zeugnis der Schrift
und verzichten auf jede Bevormundung oder gar Beherrschung der Schrift, werden
sie zum Widerstand gegen alle lebensfeindlichen Mächte und Gewalten befreit. Barths

so gedeutete Bibelhermeneutik kann als Radikalisierung des reformatorischen
Schriftprinzips der Klarheit einer sich selbst auslegenden Schrift angesehen werden.

Magdalene L. Frettlöh, Bern


	Auslegung als Hingabe : schrifthermeneutische Umkehrbewegungen in Karl Barths Dogmatik

