Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 71 (2015)

Heft: 2

Artikel: Auslegung als Hingabe : schrifthermeneutische Umkehrbewegungen in
Karl Barths Dogmatik

Autor: Frettloh, Madgalene L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877696

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Auslegung als Hingabe

Schrifthermeneutische Umkehrbewegungen in
Karl Barths Dogmatik'

«Eines hat Gott geredet;
zwei Dinge sind es, die ich horte [...]»
Psalm 62,124

«das wortlich
Genommene —
das tatsachlich
Gegebene»
Elagar Benyoéty

Provocare: hervor-, heraus-, aufrufen; aber auch hervorkommen, hervorwachsen
lassen, wecken, und mehr noch: jemanden auffordern, an- und erregen, ja rei-
zen, gar zum Kampf herausfordern; aber auch Berufung einlegen, appellieren
und sich auf jemanden berufen — all diese Konnotationen gehéren zum se-
mantischen Reichtum des Verbs provocare.

Die mir fiir dieses Impulsreferat aufgetragene Aufgabe ist es, daran zu er-
innern, inwiefern Karl Barths Schriftverstindnis, -gebrauch und -auslegung in
seiner Dogmatik eine Provokation darstellt. Zum Thema ist bereits viel gesagt

1 Impulsreferat am Symposion aus Anlass der Grundung des Karl Barth-Zentrums fiir Re-
formierte Theologie in Basel: «Provozierende Theologie! Karl Barth als Herausforderung
heutiger Theologie» am 22. Mai 2015. Der Vortragsstil wurde beibehalten. Es handelt sich
lediglich um eine thetische Skizze, die der weiteren Ausarbeitung harrt.

2 Wie kein anderes Bibelwort benennt dieser Psalmvers den Grund fiir die Notwendigkeit
der Schrifthermeneutik, wobei besondere Aufmerksamkeit verdient, wie Ps 62,12b-13 die
zwei Dinge, die der Mensch gehort hat, identifiziert: «Bei Gott ist die Macht, und bei dir,
Jhwh, die Giite, denn du vergiltst einem jedem nach seinem Tun.» Vgl. zur hermeneuti-
schen Herausforderung von Ps 62,12a J. Ebach: Die Poesie der Bibel. Uber Parallelismen
und Widerspriiche, «unspezifische Genauigkeit» sowie Antworten, die zu Fragen werden,
in: H. Schroer u.a. (Hg): Theopoesie. Theologie und Poesie in hermeneutischer Sicht
(Hermeneutica 7), Rheinbach-Merzbach 1998, 13-41 (18f.).

3 Der Mensch besteht von Fall zu Fall. Aphorismen, Leipzig 2002, 79.

ThZ 2/71 (2015) S. 86-96



Auslegung als Hingabe 87

und geschrieben worden, auch von einigen unter uns.* Neues werde ich Thnen
also wohl nicht zu sagen haben, sondern bestenfalls nur Bekanntes, Vertrautes
wiederholen, es wieder holen und es vielleicht dabei ein klein wenig anders sa-
gen, wobei ja nicht ganz ausgeschlossen sein mag, dass auch ein geringfiigiges
Zurechtriicken etwas in Bewegung bringen kann, wenn schon ein Verrtucken
um ein einziges Leerzeichen aus einem «nowhere» ein «now here» macht, aus
dem «nirgendwon ein «jetzt und hier, aus der Utopie den Ort, an dem wir
leben kénnen.

Barths Bibelverstindnis und -gebrauch méchte ich in Gestalt ausgewihlter
schrifthermenentischer Umbkehrbewegungen vorstellen. Noch ganz versuchsweise pla-
diere ich zudem dafiir, Barths Schriftauslegung gabetheologisch zu interpretieren,
was sich unterwegs sachlich und sprachlich immer wieder er-gibt: «Auslegung
als Hingabe», wobei selbstredend alles darauf ankommt, wer sich hier wem
hingibt und wer wen fur sich einnimmt.

Inwiefern ist also Karl Barths Schrifthermeneutik, die so manches «kritisch»-
Attribut auf sich gezogen hat — man hat sie «vorkritisch, nachkritisch, neben-
kritisch, metakritisch, unkritisch»’ genannt —, der aber auch Leidenschaftlich-

4 Vgl als jingste Monographie zum Thema: G. Bergner: Um der Sache willen. Karl Barths
Schriftauslegung in der Kirchlichen Dogmatik (FSOTh 148), Géttingen 2015, und die
dort, 352-375, angegebene Literatur; als weitere Monographien: D. Wood: Barth’s Theolo-
gy of Interpretation. Barth Studies, Aldershot 2007; H. Kirschstein: Der souverine Gott
und die heilige Schrift. Einfithrung in die Biblische Hermeneutik Karl Barths, Aachen
1998; ausserdem die beiden Aufsatzbinde G. Hunsinger (Hg.): Thy Word Is Truth. Barth
on Scripture, Grand Rapids, Michigan/Cambridge, UK. 2012; M. Trowitzsch (Hg.): Karl
Barths Schriftauslegung, Tiibingen 1996. Ausserdem: R. Smend: Karl Barth als Ausleger
der Heiligen Schrift, in: H. Kéckert/W. Krotke (Hg.): Theologie als Christologie: zum
Leben und Werk Karl Barths, Berlin 1988, 9-37 (wiederabgedruckt in: ders.: Epochen der
Bibelkritik. Gesammelte Studien. Bd. 3 [BevTh 109], Miinchen 1991, 216-246); U.H.J.
Kértner: Schriftwerdung des Wortes und Wortwerdung der Schrift. Die Schriftlehre Karl
Barths im Kontext des protestantischen Schriftprinzips, ZDT 15 (1999) 107-130; M. Wein-
rich: Die bescheidene Kompromisslosigkeit der Theologie Karl Barths. Bleibende Impulse
zur Erneuerung der Theologie, Géttingen 2013, 64-85.

5  Bergner: Um der Sache willen (Anm. 4), 319; von einer «nachkritischen» Schriftauslegung
Barths spricht R. Smend: Nachkritische Schriftauslegung, in: PARRHSIA. Karl Barth zum
80. Geburtstag am 10. Mai 1966, 215-237 (wiederabgedruckt in: ders.: Die Mitte des Alten
Testaments. Gesammelte Studien. Bd. 1 [BevTh 99|, Minchen 1986, 212-232); zur Aus-
einandersetzung mit dieser Zuschreibung siche M. Trowitzsch: (Nachkritische Schriftaus-
legung. Wiederaufnahme und Fortfiihrung einer Fragestellung, in: ders. (Hg.): Karl Barths
Schriftauslegung, 73-110; ders.: Karl Barth heute, Géttingen 2007, 256-260; G. Hunsinger:



88 Magdalene L. Frettloh

keit und pfingstliche Genauigkeit bescheinigt wurden, die als «personale» und
als «aufgeschlossene Schriftauslegung»® literarisch glinzend nachgezeichnet
wurde und die Barth selbst, in differenzierter Zuordnung zur historisch-kri-
tischen Exegese, als «theologische» charakterisiert hat” — inwiefern ist diese
Schriftauslegung eine Provokation? Und wer ist dabei der Provokateur oder
die Provokateurin?

Die Provokation, so scheint mir, besteht schlicht darin, dass Barth mit bi-
belhermeneutischen und exegetischen Selbstverstindlichkeiten bricht, indem
er — Uberraschend und irritierend — gewohnte Fragerichtungen auf den Kopf
stellt und konsequente Umkehrbewegungen inszeniert, gerade so aber auch Frei-
heit bezeugt, nimlich die «Freiheit unter dem Wort»®, so dass auch fiir seine
Schrifthermeneutik — wie fiir seine Theologie tiberhaupt — die spannungsvolle
Charakterisierung von /lezdenschaftlicher Gelassenheit und gelassener Leidenschaftlich-
keit zutreffen mag.

1. Subjektwechsel

Wenn wir von der Schriftauslegung Karl Barths sprechen, dann scheinen gen-
tivus subiectivus und genitivus obiectivus eindeutig zugeordnet zu sein: Wir meinen
«Karl Barth als Ausleger der Heiligen Schrifty’, wie auch der Titel des ebenso
informativen wie unterhaltsamen narrativen Textes von Rudolf Smend zum
Thema lautet. Barth aber kehrt diese Zuordnung um: Das Subjekt der Ausle-
gung ist die Schrift, genauer: das Ereignis des Wortes Gottes zz der Schrift, das
uns zu Ausgelegten macht.

Posteritical Scriptural Interpretation: Rudolf Smend on Karl Barth, in: ders.: Thy Word Is
Truth (Anm. 4), 29-48.

6 M. Trowitzsch: Pfingstlich genau. Zur Hermeneutik Karl Barths, in: M. Beintker/Ch.
Link/ders. (Hg,): Karl Barth in Deutschland (1921-1935): Aufbruch — Klirung — Wider-
stand. Beitrdge zum Internationalen Symposion vom 1. bis 4. Mai 2003 in der Johannes a
Lasco Bibliothek Emden, Zirich 2005, 363-391.

7 Vgl. etwa K. Barth: Die Auferstehung der Toten. Eine akademische Vorlesung tiber 1. Kor.
15, Miinchen #1926, IIIf. (Vorwort zur ersten Auflage); dazu: J.S. Vos: Theologische und
historisch-kritische Exegese des Neuen Testaments. Bemerkungen zu K. Barths Auslegung
des ersten Korintherbriefes, ZDT 13/1 (1997) 12-31.

8  «Die Freiheit unter dem Wort» ist der Titel von § 21.2 in der Schriftlehre der Prolegomena:
K. Barth: Die kirchliche Dogmatik. Bd. 1/2, Zollikon-Ziirich *1948, 779-830.

9 In: Kockert/Krotke (Hg.): Theologie als Christologie (Anm. 4), 9-37 (wiederabgedruckt in:
ders.: Epochen der Bibelkritik. Gesammelte Studien 3, Miinchen 1991, 216-246).



Auslegung als Hingabe 89

Dieser Wechsel deutet sich schon 1917 im Vortrag «Die neue Welt in der Bi-
bel» an, dort aber zunichst in Gestalt einer Umkehrung der Fragwiirdigkeit: Nicht
die Bibel, sondern die sie befragende Leserin steht in Frage: «Die Frage: was steht
in der Bibel? kehrt sich gerne in beschimender und bedriickender Weise um in
die andre Frage: ja was willst denn du? Und wer bist denn du, der sich erlaubt, so
zu fragen?»' Was hier noch wie eine der Schrift selbst in den Mund gelegte Kritik
an einer Anmassung des Menschen erscheint, der es sich herausnehme, die Bibel
mit seinen Fragen zu konfrontieren, statt sich selbst von ihr infrage stellen zu
lassen, begegnet spater in anderer Akzentsetzung und anderem Tonfall, wenn es
darum geht, dass es menschliche Auslegung der Schrift immer nur im Nachgang
und in Relation zum Ausgelegtwerden durch das Wort Gottes der Schrift gibt. Die
Schrift ist nicht unserer Verfligung unterworfene Auslegeware, sondern als von
ihr Ausgelegte tragen wir selbst Verantwortung fiir ihr Verstehen und Erkliren:
«Das Wort Gottes in der Gestalt der heiligen Schrift ist also wohl auch das Objekt
des Handelns, Denkens und Redens der Kirche und der Welt — aber doch immer
nur, nachdem es und insofern es jenen [orfritt hatte, nachdem es und sofern es
das eigentliche Subjekt dieses Handelns, Denkens und Redens gewesen ist»'

Ich lese diese Umkehrung des Auslegungssubjekts als einen Hinweis auf die
durchgingig eschatologische Impragnierung der Barth’schen Hermeneutik, hier kon-
kret als Reflex von I Kor 13,12: «<Denn jetzt sehen wir alles in einem Spiegel, in
ritselhafter Gestalt, dann aber von Angesicht zu Angesicht. Jetzt ist mein Erken-
nen Stiickwerk, dann werde ich ganz erkennen, wie ich auch ganz erkannt worden
biny, heisst es doch schon in «Biblische Fragen, Einsichten und Ausblicke»: «Wir
sind erkannt, ehe wir erkannt haben»'* Und ich sehe in dieser Umkehrung eine
Radikalisierung des reformatorischen Schriftprinzips von der Klarheit der sich
selbst auslegenden Schrift. Bei Barth legt die Schrift, insofern das Wort Gottes
sich in ihr ausgibt, nicht nur sich selbst, sondern auch ihre ihr und sich fragwiirdi-
gen, nach Erhellung ihrer Situation suchenden Leser und Leserinnen aus. Worin
griindet nun dieser Subjektwechsel der Auslegung?

10 K. Barth: Die neue Welt in der Bibel, 1917, in: ders.: Vortrige und kleinere Arbeiten 1914—
1921 (GA 48). In Verbindung mit F-W. Marquardt (1) hg.v. H.-A. Drewes, Zurich 2012,
317-343 (323).

11 K. Barth: Die Kirchliche Dogmatik 1/2 (im Folgenden KD 1/2), Zollikon-Ziirich 1948,
767.

12 K. Barth: Biblische Fragen, Einsichten und Ausblicke, 1920, in: ders.: Vortrige und kleine-
re Arbeiten 1914-1921, 662-701 (701).



90 Magdalene L. Frettloh

2. Gott im Wort

Nicht als solche und an sich wird die Schrift zur Auslegerin ihrer Leserinnen
und Leser. Das Subjekt der Auslegung ist vielmehr der im Wort stehende
Gott.” Geradezu penetrant kann Barth in «Die neue Welt in der Bibel» bei
einem Gang durch bekannte narrative biblische Texte feststellen: «Wir sptiren
beim Horen von diesen Worten und Ereignissen, dass da etwas dahinter steckt.
Aber was?» «Wir lesen das alles, aber was lesen wir da eigentlich?» «Was ist da
dahinter und was will da zum Vorschein kommen?»'*

Gilt Barths Frage hier noch einem «Dahinter» der Texte, so ldsst seine Ant-
wort: «[...] da geht uns die Bibel recht auf, wo uns 7z ihr die Gnade Gottes
begegnet, leitet, zieht und wachsen lisst»'®, doch erkennen, dass die Sache, um
deren Entdeckung es ihm geht, nicht ausserhalb der Texte zu suchen ist, son-
dern sich in sie eingeschrieben, ja sich ihnen einverleibt hat. Und diese Sache
— das ist nun die nichste Umkehrbewegung — ist eine Person, ist Gott selbst,
der sich hineingegeben hat in den Leibraum der biblischen Texte und in ih-
nen zum Vorschein kommen will. Gott selbst — bei Barth in der Gestalt des
einen Wortes Jesus Christus, in dem Gott so frei ist, fiir uns Gott zu sein'® — ist
das gleichsam interne Externum der Schrift. Darum kann das Schriftwort, kann
der Buchstabe gezstesgegenwartig zum Gotteswort werden. So besteht die Sach-
gemassheit der Schriftauslegung in der personalen Begegnung mit dem je neu
sich ins Schriftwort begebenden und in ihm sich zu verstehen gebenden Gott.
Barths Schriftlehre ist inkarnationstheologisch und -christologisch grundiert."”
Vielleicht lasst sich sogar sagen: Die Schrift riickt bei Barth in die Rolle der
Schechina ein.

Das «Dahinter» verweist bei Barth darauf, dass das Schriftwort konstitu-
tiv Verweisungs-, theologisch gesprochen: Zeugnischarakter trigt. Als Zeugnis
weist es aber — und hier meldet sich schon die nichste Umkehrbewegung —

13 Vgl dazu auch J. Ebach: Gott im Wort. Drei Studien zur biblischen Exegese und Herme-
neutik, Neukirchen-Vluyn 1997.

14 Barth: Die neue Welt in der Bibel (Anm. 10), 318.320.322.

15 AaO, 325 (Hervorhebung M.L.E).

16 Vgl Leitsatz § 13 in KD 1/2, 1.

17 «Gottes Wort kommt als Menschenwort zu Menschen. [...] Weil Gottes ewiges Wort
Fleisch wurde, darum gibt es Propheten und Apostel, gibt es eine heilige Schrift, kommt
es zu uns in der Gestalt dieses Menschenwortes. Weil es Fleisch wurde fiir uns Menschen, darum
kommt es in dieser Gestalt zu uns als z# Menschem (KD 1/2, 783).



Auslegung als Hingabe 91

nicht tiber sich hinaus nach draussen und so von sich weg wie der Barth doch
sonst so iiberaus wichtige iibergrosse Zeigefinger Johannes des Taufers auf
der Kreuzestafel des Isenheimer Altars'®, sondern als Zeugnis geht das Schrift-
wort geradezu iz sich, weil sich ihm Gott ezngegeben hat: «Die Texte werden
dann gewissermal3en veranlaf3t, in sich zu gehen: in eine, seltsam zu sagen, in
ihnen liegende Externitit, mitten in ihrem inneren Leben jenseitig»'

Es ist diese ebenso freigiebige wie unverfiigbare Anwesenheit Gottes in der
Schrift, die deren Auslegungskompetenz begrindet, namlich als Kompetenz
zur Selbstauslegung wie zur Auslegung ihrer Leser und Leserinnen:

So kann Barth im Leitsatz von § 19 in KD 1/2 programmatisch sagen:
«Gottes Wort ist Gott selbst in der heiligen Schrift»® Dass Gott im Wort steht,
weil er sich je neu ins Schriftwort begibt, ist zugleich die Bedingung der Mog-
lichkeit dafiir, dass die an Mose und die Propheten, an die Apostel und Evan-
gelisten gerichteten Worte auch heute fiir Menschen zum Zeugnis des sich selbst
zu erkennen gebenden Gottes werden. Dass Gott im Wort steht, synchronisiert
die biblischen Texte in ihrer Diachronizitit und begriindet darin fiir Barth den
Vorrang der theologischen vor der historisch-kritischen Exegese, aber zugleich
auch die Unentbehrlichkeit dieser fiir jene.

Alles, was zur Schrifthermeneutik Barths zu sagen ist, folgt aus diesem Axi-
om, dass Gott im Wort der Schrift steht und sich in diesem und aus diesem
heraus mitteilen will.

3. Die vom Gotteswort mitgenommenen 1eserinnen und Leser
«Etwas zum Mitnehmen»®', so haben Sylvia und Peter Bukowski sprechend
eine ihrer Predigtsammlungen tituliert. Es entspricht unserer Erwartung ans
Predigthéren wie ans Bibellesen: dass wir etwas mitnehmen kénnen von dem
Gehorten und Gelesenen in unsere alltiglichen Lebenswelten, dass uns Worte

18  Zur Bedeutung, die das Isenheimer Kreuzigungsbild Mathias Grinewalds zeitlebens fir
Karl Barth hatte, siche R. Marquard: Karl Barth und der Isenheimer Altar, Stuttgart 1995;
M.L. Frettloh: Rechts und links vom Kreuz stehen. Die Kreuzestafel des Isenheimer Altars
feministisch-theologisch wahrgenommen, in: C. Janssen/B. Joswig (Hg.): Erinnern und
aufstehen — antworten auf Kreuzestheologien, Mainz 2000, 107-127.

19  Trowitzsch: Pfingstlich genau (Anm. 6), 365.

20 Barth: KD I/2, 505.

21 S. Bukowski/P. Bukowski: Etwas zum Mitnehmen. Reden von Gott in der Welt, Neukir-
chen-Vluyn 2008.



92 Magdalene L. Frettloh

zu Lebensmitteln werden und uns nihren.?> Und nicht selten betont, wer dies
offeriert, dass dieses Mitnehmen gratis ist, weil es sich um Wort-Gaben des sich
und mit sich alles andere so/z gratia gebenden Gottes handelt.

Wieder kehrt Barth die uns vertraute Erwartung um: nicht wir nehmen
etwas aus den Texten mit, sondern das Gotteswort im Schriftwort nimmt uns
mit: «Dal} wir mitkommerp, das ist ja der Sinn des Nachdenkens des uns Vor-
gesagten. Was kann aber mitkommern, wenn es sich bei dem uns Vorgesag-
ten um das Wort Gottes handelt, Anderes bedeuten, als daf} wir mit unserem
menschlichen Denken durch das Wort Gottes mitgenommen werden und also: dal3
wir uns von ihm mitnehmen lassen, dall wir uns gegen die von ihm ausgehen-
de Bewegung nicht sperren und verschlieBen, sondern unserem Denken eben
diese Bewegung mitteilen lassen.»®

Wir durfen hierbei wohl getrost alle Konnotationen dieser alltagssprach-
lichen Wendung «etwas nimmt uns mit» mithoren: Das Gotteswort zieht uns
an und tragt uns fort, ldsst uns nicht bei uns bleiben, aber es geht uns dabei
auch nahe, an die Nieren, unter die Haut, an die Substanz und macht uns so
zu schaffen. Die Texte, in denen Gott im Wort steht, fangen etwas mit uns
an, auf dass wir dann auch etwas mit ihnen anfangen kénnen. Erneut kommt
die eschatologische Impragnierung des Barth’schen Schriftverstandnisses zum
Tragen: Indem uns das Gotteswort im Schriftwort mitnimmt in «die neue Welt
in der Bibel», wirkt es neuschopferisch an uns — mitgenommen werden wir
neu. «Fillt man in Ohnmacht, kommt man zu sich.»*

4. Unter dem Wort stehen und sich darum unterstehen konnen ...
Im Mitgenommenwerden vom Gotteswort im Schriftwort ereignet sich zu-
gleich eine Ortsanweisung fur die, die nun — als selbst Ausgelegte — auch ih-
rerseits Verantwortung fiir die Auslegung und Aneignung des Schriftwortes
tibernehmen. Thr Ort ist nicht Gber, sondern #ufer dem biblischen Zeugnis. Sie
haben die biblischen Texte nicht zu schulmeistern, sondern in deren Schule
zu gehen, wie Barth immer wieder bis hinein in die «Einfithrung in die evan-
gelische Theologie» festhilt: «Die Theologie hat ihren Ort [...] ein fiir allemal

22 Vgl. M.L. Frettloh: Worte sind Lebensmittel. Kirchlich-theologische Alltagskost (Erev-
Rav-Hefte: Biblische Erkundungen 8), Knesebeck 2007.

23 Barth: KD 1/2, 823.

24 E. Benyoétz: Die Zukunft sitzt uns im Nacken, Minchen/Wien 2000, 21.



Auslegung als Hingabe 93

unterhalb dessen der biblischen Schriften. [...] Sie ihrerseits hat in der Schule der
prophetisch-apostolischen Menschen [...] das Eine, worauf es ankommt, zu
lernen. Sie hat es sich gefallen zu lassen, dass jene 7/ iiber die Schulter blicken,
hre Hefte korrigieren, weil sie hinsichtlich des Einen, worauf es ankommt,
besser Bescheid wissen als sie»”

Barth begriindet hier den Standort der Theologie unterhalb dessen der bi-

blischen Texte mit einer Rangordnung von Zeugen und Zeuginnen erster und

26

zweiter Ordnung.” Die biblischen Zeugnisse verdienten diesen Respekt «we-

gen ihres unmittelbaren Verhaltnisses zu Gottes Werk und Wort”'. Mir lage
als Begriindung ein «Gott ist im Wort der Schrifty niher. Die Konsequenz
mag dieselbe sein, nimlich sich in der Auslegung der Schrift nicht zum Richter
derselben aufzuspielen und den biblischen Texten keine Zensuren zu geben.
Menschlicher Kritik an der Schrift — und kritikwiirdig ist sie ja aufgrund ihrer
Menschlichkeit® — geht die Krisis, in die die Schrift ihre Leserinnen und Horer
fuhrt, voraus: Auch im kritischen Gebrauch der Schrift ist die Schrift «das Sub-
jekt dieser Kritik»™.

Und wenn wir schon menschlich-allzumenschlich nicht anders konnen,
dann vielleicht doch so, dass wir die Texte nicht so lange bearbeiten, bis sie fir
uns befriedigend sind, sondern dass sie ausreichend, gentigend sind:

«Gefordert ist [...] eine Haltung, die dem tberlieferten Tex#, wenn es denn
schon um eine Zensur geht, die Note @entigend> (s satis) bescheinigt, statt ihn

25 K. Barth: Einfithrung in die evangelische Theologie, Zollikon-Zirich 1962, 40f.

26 Gemeinsam ist beiden nach Barth, dass es sich «um menschliche Beantwortungen des gottli-
chen Wortes handelt, weshalb die Theologie von den biblischen Texten «die Methode ei-
nes auf das Wort Gottes ausgerichteten mwenschlichen Denkens und Redens zu lernen haben.
Aber Theologie ist ihrerseits «weder Prophetie noch Apostolat. Ihr Verhiltnis zu Gottes
Wort ist dem der biblischen Zeugen darum nicht vergleichbar, weil sie das Wort Gottes
nur aus zweiter Hand: nur im Spiegel und Echo des biblischen Zeugnisses kennen kann»
(a.a.0, 39).

27  Aa.0O, 40.

28  «Aber nun trigt das Wort Gottes in der Schrift die Gestalt eines menschlichen Wortes. Mensch-
liche Worte aber beduirfen der Erklirung, weil sie als solche, wenn auch in der Regel nicht
in der Absicht dessen, der sie spricht, wohl aber immer fiir den, der sie hort, vieldeutig sind.
[...] Indem nun Gottes Wort in der Schrift die Gestalt menschlichen Wortes angenommen
hat, hat es sich selbst in diese Erk/arungsbediirfiigker? hineinbegeben. Auf diese Erklirungs-
bediirftigkeit, also auf die Schrift in ihrem Charakter als menschliches Wort, bezieht sich
unsere menschliche Verantwortung ihr gegeniiber» (Barth: KD 1/2, 799).

29  Barth: KD 1/2, 823.



04 Magdalene L. Frettloh

am eigenen Schreibtisch so lange aufbessern zu wollen, bis der Exeget seznen
[...] <homemade text einen «guteny oder «sehr guteny Sinn bescheinigen kann. In
mehrfach verdrehter Aufnahme eines bertthmten Zitats: Die Theologen haben
die Schrift immer nur verschieden verindert, es kommt drauf an, sie wahr zu
nehmen.»”

Beim Stehen #nterhalb der biblischen Zeugnisse geht es aber um weit mehr
als um den Verzicht auf deren Zurichtung nach eigenem Gutdiinken. Gera-
de das Stehen unter der Schrift, das Sich-ihrem-Zeugnis-Unterstellen-Lassen
bringt die Erfahrung von Freiheit und von Widerstindigkeit mit sich: Ist die
Schrift aufgrund des sich in ihr aussprechenden Gottesworts das Subjekt der
Auslegung, dann erschliesst sich in ihr den Leserinnen und Lesern auch die
Macht des Gotteswortes, die «eigentiimliche Macht dieses Subjektes in seiner
Entgegenstellung und Auseinandersetzung mit allen anderen Subjekten»’, also
«die grundsitzliche Problematisierung der Macht aller anderen Subjekte»’. Die
Freiheit des Wortes Gottes setzt die Lesenden der Schrift selbst in Freiheit,
eben in die «Freiheit unter dem Wort», in dem Gott sich aus- und zuspricht und
dessen Horerinnen und Leser so beansprucht, dass sie jedem Herrschaftsan-
spruch irdischer Michte und Gewalten trotzen kénnen. Wer unter dem Wort
steht, kann sich unterstehen, allem Lebensfeindlichen gegeniiber trotzig und
widerstindig zu sein, denn er und sie findet Halt, Ruckhalt an und in diesem

Wort.

5. Weiteren Umbkebrbewegungen anf der Spur
Eine Vielzahl der Motive von Barths Schriftverstindnis und -gebrauch sind
noch unerortert geblieben: Wie steht es um das mehrstellige Verhiltnis von
spezifisch biblischer und allgemeiner Hermeneutik bei Barth? Welche Zu-
ordnungsfiguren finden sich zwischen historisch-kritischer und theologischer
Exegese? Barth selbst deutet — ganz en passant — eine Beziehung zur Lich-
tetlehre an, eine tberraschende Konfiguration! Welcher Gebrauch von exe-
getischen Methoden, die der Erklarungsbedurftigkeit der Schrift hinsichtlich
ihrer Menschlichkeit und Schriftlichkeit zu dienen haben, vertrigt sich mit der
Auslegungskompetenz, die der Schrift selbst eignet? Was genau meint Barth

30  J. Ebach: Verbindliche Vielfalt. Uber die «Schrift» als Kanon, Kul 20 (2005), 109-119 (117).
31  Barth: KD I/2, 756.
32  Barth: KD /2, 758.



Auslegung als Hingabe 25

mit «biblischer Haltungy» und «biblischer Denkform» beim Verstehen und Er-
kliren der Schrift? Wie schlagt sich die spezifische Zeitlichkeit des biblischen
Zeugnisses, die der Zeitlichkeit der Offenbarung entspricht und die Barth in
§14 unterscheidet in eine «alttestamentliche Zeit der Erwartung» und eine
«neutestamentliche Zeit der Erinnerung»® — eine Unterscheidung, der ich ger-
ne leidenschaftlich widersprechen wiirde — wie schligt sich diese Zeitlichkeit
der Offenbarung und ihres Zeugnisses in dessen Auslegung nieder?

Gerne hitte ich Thnen zudem Barths Schriftgebrauch an einem Beispiel
veranschaulicht, etwa gezeigt, wie sich Barths Verstindnis der Stinde in ihrer
trivialen Gestalt als Trigheit und Dummbeit in KD IV/2 aus der Auslegung
der Erzihlung von Nabal, Abigajil und David in I Sam 25 speist.”

Stattdessen nur zwei Thesen zur Diskussion.

6. Thesen

6.1 Die konsequenten schrifthermeneutischen Umkehrbewegungen, die Barth
vollzieht, sind #heologisch ernst zu nehmen. Sie legen hamartiologische Impli-
kationen im gingigen Schriftverstindnis und -gebrauch frei und zeichnen
Barths Bibelhermeneutik in eine Bewegung der #Sschuvah und metinoia ein,
der Umkehr und Abkehr von einer Bevormundung, Zensierung und Be-
herrschung der Schrift hin zu einer Gelassenheit, die mit den biblischen
Texten Gott selbst ausreden und sich aussprechen lisst.
Zugleich steht damit aber auch Barths eigene Schrifthermeneutik auf dem
Prifstand und muss sich je neu von der Schrift her selbst revidieren lassen.
Seine Einsicht aus dem Vorwort zu «Die Auferstehung der Toten» (1924)
hat nichts an Aktualitit eingebtisst: «A/es, was heute wir .4/ treiben, sind
Notarbeiten einer Ubergangszeit.»™

0.2 Barths Schriftverstindnis und -gebrauch erweisen sich als schrifthermeneu-
tisches Pendant zur Empablungs- und zur Rechtfertigungslebre:
Das Gotteswort im Schriftwort erwihlt sich seine Leserinnen und Leser

33 Siehe Barth: KD I/2,77-111.111-133.

34 K. Barth: Die Kirchliche Dogmatik. Bd. IV/2, Zollikon-Ziirich 1955, 481-486; dazu: M.L.
Frettloh: Der Segen Abigajils und die unmogliche Méglichkeit der Rache Davids. Eine se-
gens- und toratheologische Lektiire von 1Sam 25, in: Ch. Hardmeier/R. Kessler/A. Ruwe
(Hg): Freiheit und Recht. Festschrift fiir Frank Criisemann zum 65. Geburtstag, Giitersloh
2003, 339-359 (342-348); Bergner: Um der Sache willen (Anm. 4), 241-249.

35 Barth: Auferstehung der Toten (Anm. 7), I'V.



96 Magdalene I.. Frettloh

und nimmt sie mit in die Geschichte des sich selbst in beiden Testamenten
der Schrift zu verstehen gebenden Gottes, befreit sie so von allen Selbst-
konstituierungsversuchen und ermichtigt sie zu einer gelassenen eigenver-
antwortlichen Auslegung und Aneignung des Schriftwortes in dessen Ei-
genbewegung,

Das Gotteswort im Schriftwort legt in seiner Gott und Mensch erschliessen-
den Kraft seine Leserinnen und Leser aus, 6ffnet sie fir das Urteil Gottes,
bringt sie neuschopferisch zurecht, befreit sie so von allen Selbstrechtferti-
gungsversuchen zu einer nun ihrerseits aufgeschlossenen Auslegung des in
der Schrift Gesagten.

Abstract

Die Provokation der Schrifthermeneutik Karl Barths besteht in Umkehrbewegungen,
die materialdogmatisch im Horizont von Erwihlungs-, Rechtfertigungs- und Stinden-
lehre zu entfalten sind. Die hermeneutische metinoia steht auf gabetheologischem
Grund: Weil Gott selbst sich ins Schriftwort begeben hat und je neu begibt, Gottes
Wort also nicht nur Mensch, sondern auch Schrift wurde, wird — in einem pointierten
Subjektwechsel — die Schrift zur Auslegerin ihrer Leser und Horerinnen und nimmt
diese mit in «die neue Welt in der Bibel». Stellen sie sich unter das Zeugnis der Schrift
und verzichten auf jede Bevormundung oder gar Beherrschung der Schrift, werden
sie zum Widerstand gegen alle lebensfeindlichen Michte und Gewalten befreit. Barths
so gedeutete Bibelhermeneutik kann als Radikalisierung des reformatorischen Schrift-
prinzips der Klarheit einer sich selbst auslegenden Schrift angesehen werden.

Magdalene 1. Frettloh, Bern



	Auslegung als Hingabe : schrifthermeneutische Umkehrbewegungen in Karl Barths Dogmatik

