Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 71 (2015)
Heft: 1
Artikel: Kants Wette : von Kants starkem Glauben an ausserirdisches Leben,

der Geschichte dieser Fragestellung und ihrer Herausforderung fur die
Theologie heute

Autor: Losch, Andreas
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877694

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877694
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kants Wette

Von Kants starkem Glauben an ausserirdisches Leben,
der Geschichte dieser Fragestellung und ihrer Herausforderung
fur die Theologie heute”

Es klingt nicht sehr erdverbunden, wenn man tiber mogliches Leben jenseits
unseres Planeten nachdenkt. Allerdings hat der «bestirnte Himmel» tiber uns
nicht erst seit Kant Bewunderung und Ehrfurcht beférdert'. Fir Kant, der mit
der Existenz von Bewohnern anderer Welten fest rechnete, war dieser Himmel
bewohnt’. Sich nicht auf Entdeckungsreise in die Weite der Fixsterne zu ma-
chen, sondern damit solange warten zu wollen, «bis man tibereingekommen
sein wird, wie der Pflug auf das vorteilhafteste konne gefithrt werden»’, das
sei typisch fir von Eigennuty beherrschte Menschen, provoziert Kant. Er ist
sich sicher: «Wenn es moglich wire durch irgend eine Erfahrung auszumachen,
so mochte ich wohl alles das Meinige darauf verwetten, dal} es wenigstens in
irgend einem von den Planeten, die wir sehen, Einwohner gebe. Daher sage
ich, ist es nicht blofl Meinung, sondern ein starker Glaube (auf dessen Richtig-

* Ich danke Claus Beisbart fiir seine hilfreichen Bemerkungen zu einem fritheren Entwurf
dieses Textes.

1 I. Kant/H. Klemme/H.D. Brandt: Kritik der praktischen Vernunft, Hamburg, 2003, 215f.
Zum Motiv siche A. Losch: Die Erforschung des Himmels als Gegenstand der Kosmolo-
gie und der Theologie, in: Gibt es eine Ordnung des Universums? Der Kosmos zwischen
Messung, Anschauung und religioser Deutung, Festschrift fiir Professor Dr. Jirgen Hib-
ner, hg.v. E Vogelsang, Bonn 2012, 169.

2 «Eben so werden sie von dem Weltgebiude nichts mehr zu kennen nétig haben, als notig
ist, den Anblick des Himmels an einem schonen Abende ihnen rithrend zu machen, wenn
sie einigermalen begriffen haben, dal noch mehr Welten und daselbst noch mehr schone
Geschopfe anzutreffen sind.» I. Kant: Beobachtungen iiber das Gefiihl des Schonen und
Erhabenen, in: ders.: Vorkritische Schriften bis 1768. 2, hg.v. W. Weischedel, Frankfurt am
Main 1977, 821.854f. Kant bezicht sich hier auf die Frauen, lisst ihnen damit allerdings
eine zweifelhafte Ehre zuteil werden, siche H. Wille: Kant tiber Aulerirdische. Zur Figur
des Alien im vorkritischen und kritischen Werk, Miinster 2005, 51ff. Zur Bewohnung des
«bestirnten Himmels» vgl. auch M.]. Crowe: The extraterrestrial life debate, 1750-1900,
Mineola N.Y. 1999, 55f. and M.]. Crowe/M.E. Dowd: The Extraterrestrial Life Debate
from Antiquity to 1900, in: Astrobiology, History, and Society. Life Beyond Earth and the
Impact of Discovery, hg.v. D.A. Vakoch, Berlin 2013, 4.53f.

3 Kant: Beobachtungen tiber das Gefiihl des Schénen und Erhabenen (Anm. 2), 848f.

ThZ 1/71 (2015) S. 23-47



24 Andreas Losch

keit ich schon viele Vorteile des Lebens wagen wiirde), daf3 es auch Bewohner
anderer Welten gebe.»' Diese Aussage Kants an keinem geringeren Ort als in
der Kritik der reinen VVernunft sollte gegentiber unserem Thema nachdenklich
stimmen.

Man kann in ihr einerseits einen Reflex fritherer Uberzeugungen und Dar-
legungen Kants erkennen, andererseits ist der Kontext in der Kritik der reinen
Vernunft natirlich relevant. Kant kommt auf Ausserirdische «immer wieder
an ganz zentralen Punkten seines Denkens zu sprechen, und dies wihrend
seiner gesamten Schaffenszeit»’. An seinem Beispiel soll daher im Folgenden
dem Sinn solcher Uberlegungen nachgegangen werden. Sie stehen aufgrund
des Fortschritts der planetaren Astronomie heute von neuem auf der Tages-
ordnung. Es stellt sich die Frage, ob das Nachdenken dartiber auch fiir die
Theologie eine Herausforderung darstellt. Wir werden sehen, dass dies in der
Tat der Fall ist.

L Kants Uberlegungen in der Allgemeinen Naturgeschichte und Theorie des Himmels
Die Spur von Kants Beschaftigung mit dem Thema fiihrt uns zunichst zurtick
zu seiner Allgemeinen Naturgeschichte und Theorie des Himmels. Innerhalb seiner
Werke tuberwiegen bis in die 1760er Jahre allgemeine naturwissenschaftliche
Probleme®, und so widmet sich auch die 1755 erschienene’ Jugendschrift die-
sem Themenkreis. Es ist erstaunlich, was Kant hier an spiteren astronomischen
Einsichten vorweggenommen hat®, erstaunlich deswegen, weil die empirische
Basis zum Zeitpunkt der Abfassung des Werkes ausserordentlich diinn war’.
Man darf nicht vergessen, dass das spezifische Thema, dem sich Kant stellt,

4 L Kant/]. Timmermann: Kritik der reinen Vernunft, Hamburg 1998, B 853ff.

Wille: Kant tiber Auf3erirdische (Anm. 2), 11f.

6  E Krafft: Nachwort, in: Immanuel Kant. Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des
Himmels. hg.v. E Krafft, Miinchen 1971, 179.179f.

7 Allerdings wurde ein grosser Teil der Auflage bei einem Brand vernichtet, so dass Johann
Friedrich Gensichen im Auftrag Kants 1781 einen kurzen Auszug der wesentlichsten Be-
merkungen zusammengestellt und als Anhang zu einer deutschen Ubersetzung FEW. Her-
schels veroffentlicht hat. Krafft: Nachwort (Anm. 6), 192ff.

8 Vgl dazu Krafft: Nachwort (Anm. 6), 188f. und R. Kurth: Kants «Allgemeine Naturge-
schichte und Theotie des Himmels» von 1755 und die moderne Wissenschaft, Mitteilun-
gen der Naturforschenden Gesellschaft in Bern, Neue Folge 13 (1956), 57.

9 Krafft: Nachwort (Anm. 6), 180f. Dazu K.G. Jones: The Observational Basis for Kant’s
Cosmogony. A Critical Analysis, Journal of the History of Astronomy 1971, 29.

wun



Kants Wette 25

die «wissenschaftliche» Kosmogonie, ein relatives Novum darstellte'’. Hierin

unterscheiden sich auch Kants Darlegungen von den rein kosmo/ogischen Aus-
fiihrungen von Thomas Wright'', von denen Kant inspiriert worden ist, die er
aber nur aus einer Besprechung kannte'”. Mit dem Entwurf einer Kosmogonie
wurde der Begriff der <historia naturalis» von Kant umgepragt, er war es, der
«erstmals das ganze Weltgeschehen als ein geschichtliches auffaBte»

Kant unterscheidet sich von den anderen grossen Denkern der Neuzeit,
die gleichermassen Philosophen wie Naturwissenschaftler waren, nun auch da-
rin, dass er «nicht unter die grolen Mathematiker zu zihlen ist', ja vielleicht
noch nicht einmal die Newtonsche Physik seiner Zeit wirklich beherrschte'”.
Zu diesem Zeitpunkt spielte dies in der «Astronomie» offensichtlich noch kei-
ne grosse Rolle, das Analogieverfahren (der Schluss vom Bekannten auf das
Unbekannte) musste viele Licken schliessen'. Kants Theorie des Himmels ist
eine Art «qualitativer» Physik — sicher auch unter Anwendung einiger quantita-
tiver Berechnungen —, die sich in erstaunlich weiten Teilen bewahrheitet hat'’,
ja spiter sogar «zum direkten Ausgangspunkt der modernen Kosmogonie»'®

10 Jurgen Hamel verweist allerdings auf die kosmogonischen Hypothesen George Louis
Leclerc de Buffons, auf die sich Kant explizit auch bezieht. Vgl. J. Hamel: Nachwort, in:
Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels oder Versuch von der Verfassung
und dem mechanischen Ursprunge des ganzen Weltgebiudes nach Newtonischen Grund-
sitzen abgehandelt, Frankfurt am Main 2005, 147.151ff,

11 T Wright: An Original Theory or New Hypothesis Of The Universe, 1750, London/New
York 1971.

12 Freie Urtheile und Nachrichten zum Aufnehmen der Wissenschaften und Historie tiber-
haupt, Hamburg, bey Georg Christian Grund. 1751, in: Immanuel Kant. Allgemeine Na-
turgeschichte und Theorie des Himmels, hg.v. F. Krafft, Miinchen 1971, 199 und I. Kant:
Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels, in: Immanuel Kant. Vorkritische
Schriften bis 1768. 1, hg.v. W. Weischedel, Frankfurt am Main 1977, 225.238.240.258ff.

13 Krafft: Nachwort (Anm. 6), 180f.

14  Krafft: Nachwort (Anm. 6), 179f.

15  Diesbeziglich sehr kritisch ist S.L. Jaki: Planets and planetarians. A history of theories of
the origin of planetary systems, New York 1977, 111ff. Dazu muss man jedoch untersu-
chen, welche Erkenntnisse der newtonschen Mechanik Kant zu seiner Zeit in Konigsberg
tiberhaupt zuginglich sein konnten, vgl. H.-J. Waschkies: Physik und Physikotheologie des
jungen Kant. Die Vorgeschichte seiner Allgemeinen Naturgeschichte und Theorie des
Himmels, Amsterdam/Philadelphia 1987, 4ff.

16  Krafft: Nachwort (Anm. 6), 181f.

17 Vgl. dazu Anmerkung 8.

18  Hamel: Nachwort (Anm. 10), 204f.



26 Andreas Losch

geworden ist. Dreissig Jahre nach der Erstveroffentlichung war es der Astro-
nom William Herschel, der zu Ansichten Gber Milchstrassen und Nebel kam,
die sich mit Kants Identifizierung der selbigen mit Sternenanhaufungen weit-
gehend deckten'. «Unabhingig von Kant formuliert vierzig Jahre nach des-
sen Algemeiner Naturgeschichte Laplace eine dhnliche Hypothese der Entstehung
des Sonnensystems aus einem rotierenden Nebel. Seine Theorie hat grossere
Wirkung als Kants frithe Schrift, die nun aber wiederentdeckt wird und damit
breitere oftentliche Wahrnehmung erfihrt. Die Verbindung beider Entwiir-
fe zur Kant-Laplaceschen-Theorie beherrscht dann die Kosmologie des 19.
Jahrhunderts.»*

Theologie und Astronomie waren zu dieser Zeit, noch vor dem bertihmten
Diktum von Laplace, er benétige die Hypothese Gott nicht mehr®'; oft mitei-
nander verquickt. Newton hatte die moglichen atheistischen Konsequenzen

19 R. Kurth: Kants «Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels» (Anm. 8), 58f.

20  D. Evers: Raum, Materie, Zeit. Schopfungstheologie im Dialog mit naturwissenschaftlicher
Kosmologie, Tiibingen 2000, 75ff. In diesem Zusammenhang darf Johann Heinrich Lam-
bert nicht unerwihnt bleiben, den Kant «vor das erste Genie in Deutschland» hielt, «wel-
ches fihig ist in detienigen Art von Untersuchungen, die mich auch vornemlich beschiifti-
gen, eine wichtige und dauerhafte Verbesserung zu leisten.» (I. Kant, Brief 34. An Iohann
Heinrich Lambert. 31. Dec. 1765, in: Briefwechsel. Band 1 1747-1788. hg.v. Kéniglich
Preullische Akademie der Wissenschaften, Berlin, Leipzig, 1922, 54, 541). Er reagierte da-
mit auf Lamberts Hinweis, dass, was in dessen «Cosmologischen Briefen pag. 149 erzihlt
wird» — die Ansicht, die Milchstrasse bestehe aus Fixsternen —, «von anno 1749 zu datiren»
ist, also von Lambert bereits vor Kants eigener Veroffentlichung gedacht worden ist (I.H.
Lambert, Brief 33. Von Iohann Heinrich Lambert, 13. Nov. 1765, in: Briefwechsel. Band
I 1747-1788, hg.v. Kéniglich PreuBische Akademie der Wissenschaften, Berlin, Leipzig
1922, 51.51f.) «Ich gienge gleich nach dem Nachtessen, und zwar wieder meine damalige
Gewohnheit, in Mein Zimmer, und beschaute am Fenster den gestirnten Himmel und be-
sonders die Milchstraie. Den Einfall, so ich dabey hatte, sie als eine Eccliptic der Fixsterne
anzusehen, schrieb ich auf ein Quartblatt, und dieses war alles, was ich anno 1760, da ich
die Briefe schriebe, aufgezeichnet vor mir hatte.»

21 Victor Hugo tiberliefert uns diese Anekdote des Astronomen Arago unter dem Eintrag
«Faits contemporains» des Jahres 1847 in seinen Choses Vues: «Quand Laplace eut publi¢
sa Mécanique céleste, disait-il [M. Arago], 'empereur le fit venir. L’empereur était furieux.
— Comment, s’écria-t-il en apercevant Laplace, vous faites tout le systéme du monde, vous
donnez les lois de toute la création, et dans tout votre livre vous ne parlez pas une seul fois
de Pexistence de Dieu! — Sire, répondit Laplace, je n’avais pas besoin de cette hypothése.»
V. Hugo: Choses Vues, Paris 1955, 103f. Dazu J. Henrich: Die Fixierung des modernen
Wissenschaftsideals durch Laplace, Berlin 2010. Eine etwas andere Fassung der Anekdote
findet sich in H. Faye: Sur lorigine du monde. Théories cosmogoniques des anciens et
modernes, Paris 1884, 110f.



Kants Wette 27

seiner Gravitationsgesetze dadurch abgewandt, dass er in seinen Briefen an
Bentley eine géttliche Hand postulierte, welche die Planeten trotz Reibungs-
verlustes gegen die Anziechungskraft der Sonne auf ihren Bahnen hielt”. Und
Thomas Wright nahm ein géttliches Zentrum der Milchstrasse an, um das sich
die Sonnensysteme bewegten®. Kant nun verzichtet in seinen Uberlegungen
auf diese von Wright noch in Anspruch genommene géttliche Hilfestellung®,
und gerade deswegen widmet er sich in seiner Vorrede der Frage, welche Rolle
Gott in der Natur spielt. «Ich habe nicht eher den Anschlag auf diese Unter-
nehmung gefasset, als bis ich mich in Ansehung der Pflichten der Religion in
Sicherheit gesehen habe.»®

Seine im Prinzip deistische Losung ist ebenso einfach wie genial. Ganz im
Sinne von Leibniz’ Kritik an Newton vermeidet er die Einmischung Gottes in
die Natur, indem er ihn als Geber und Bewahrer der Ordnung der Naturgeset-

ze selbst preist. «Es ist ein Gott ebendeswegen, weil die Natur auch selbst im Chaos nicht

20

anders als regelmdfSig und ordentlich verfahren kann»™ Dies ist ihm auch wichtiger

als «die Wunder der Offenbarung mit den ordentlichen Naturgesetzen in ein

22 SJ. Dick: Plurality of worlds. The origins of the extraterrestrial life debate from Democri-
tus to Kant, Cambridge/UK 1982, 145f. «To the last Part of your Letter, I answer, First,
that if the Earth (without the Moon) were placed any where with its Center in the Orbis
Magnus, and stood still there without any Gravitation or Projection, and there at once
were infused into it, both a gravitating Energy towards the Sun, and a transverse Impulse
of a just Quantity moving it directly in a Tangent to the Orbis Magnus, the Compounds
of this Attraction and Projection would, according to my Notion, cause a circular Revolu-
tion of the Earth about the Sun. But the transverse Impulse must be a just Quantity; for
if it be too big or too little, it will cause the Earth to move in some other Line. I do not
know any Power in Nature which would cause this transverse Motion without the divine
Arm.» I. Newton: Four Letters from Sir Isaac Newton to Doctor Bentley containing Some
Arguments in Proof of a Deity (London 17506), in: Isaac Newton’s papers & letters on
natural philosophy and related documents, hg.v. I.B. Cohen, Cambridge 1978, 279.296ff.,
vgl. Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 229f.

23 Wright: An Original Theory or New Hypothesis Of The Universe (Anm. 11), 168ff.; Kant:
Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 210ff.

24 Er kritisiert Wright explizit in dieser Hinsicht, vgl. Kant: Allgemeine Naturgeschichte und
Theorie des Himmels (Anm. 12), 352ff. (353): «Die Gottheit ist in der Unendlichkeit des
ganzen Weltraumes allenthalben gleich gegenwirtigy.

25 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 227f.

26 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 235f. So auch
schon in I. Kant: Gedanken von der wahren Schitzung der lebendigen Krafte, in: Immanu-
el Kant. Vorkritische Schriften bis 1768. 1, hg.v. W. Weischedel, Frankfurt am Main 1977,
7. 771t



28 Andreas Losch

System zu bringen»”’, was er mit der Hypothese eines fruhzeitlichen Wasser-
ringes um die Erde als Erklirung der Wasserfeste im Himmel, die die Schop-
fungsgeschichte Gen 1,6f schildert, nichtsdestotrotz punktuell versucht®.
Gegen den Vorwurf der intellektuellen Verwegenheit, die Genese des Kosmos
beschreiben zu wollen, wappnet sich Kant, indem er auf die grosse Einfach-
heit des Unterfangens verweist — im Gegensatz zur Kompliziertheit der Ent-

stehung «eines einzigen Krauts oder einer Raupe»™. Sein Wahlspruch lautet:

«Gebet mir Materie, ich will eine Welt daraus banenh

Dazu braucht Kant nun vor allem die Newtonschen Gesetze, die er des-
wegen in einem kurzen Abriss vor Er6ffnung des ersten Teils noch einmal
erliutert’. Der Zentralgedanke, den Kant sodann im ersten Teil selbst erortert,
ist derjenige Wrights. «Er betrachtete die Fixsterne nicht als ein ungeordnetes
und ohne Absicht zerstreutes Gewimmel, sondern er fand eine systematische
Vetfassung des Ganzen»”, indem er Fixsterne eben als Sonnen mit eigenen
Sonnensystemen ansah®, die um einen gemeinsamen Mittelpunkt zirkulierten.
In der Tradition der natiirlichen Theologie und insbesondere im Anschluss an
den von ihm hochgeschitzten Dichter Alexander Pope®, von dem er jedem
der drei Teile seines Werkes ein Zitat voranstellt™, sieht Kant die sich erwei-

27  Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 323f.

28  Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 322ff.

29  Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 237f.

30 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 237f., vgl. Vol-
taire: (Buvres compléetes. Band 31, Gotha 1786, 27f.: «Donnez-moi du mouvement et de
la matiére, et je vais faire un monde» Damit kridsiert Voltaire Descartes Physik; Kants
Aufnahme des Zitats zeigt, wie er das Vorhaben, das Voltaire als vermessen darstellt, in
aller Bescheidenheit einzulosen versucht.

31 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 250ff.

32  Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 258f.

33  Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 201f.

34  Dazu A.D. Nuttall: Pope’s «Essay on man», London/Boston 1984, 191ff. Auch Thomas
Wright zitierte Pope, der den Pluralismus selbst wiederum von William Whiston aufgegrif-
fen hatte. Crowe/Dowd: The Extraterrestrial Life Debate from Antiquity to 1900 (Anm.
&, 158,

35  Jeweils aus A. Pope: Hrn. B.H. Brockes aus dem Englischen Gbersetzter Versuch vom
Menschen des Herrn Alexander Pope nebst verschiedenen andern Uebersetzungen und
einigen eigenen Gedichten. Nebst einer Vorrede und einem Anhange von Briefen ... aus
der History of the Works of the Learned tbersetzet von B.J. Zinck, Hamburg 1740, 1ff.
Grund der intensiven Verwendung Popes war auch eine entsprechend gestellte Preisauf-
gabe der Berliner Akademie der Wissenschaften fiir das Jahr 1755, zu der Kant einige



Kants Wette 29

sende Unermesslichkeit des Kosmos als Grund, den Schopfer zu preisen®, der
sich «in so unbegreiflich groen Werken»*’ offenbart.

Der zweite Teil der .A/lgemeinen Naturgeschichte und Theorie des Himmels besteht
dann aus acht Hauptstiicken, von denen Kant in der Vorrede das letzte als fiir
den Zweifler besonders relevant heraushebt™. Hier setzt sich Kant noch einmal
mit Newtons gottlicher Hand auseinander und positioniert sich innerhalb der
Natiirlichen Theologie seiner Zeit so: «Der eine SchluB3 ist ganz richtig: Wenn
in der Verfassung der Welt Ordnung und Schénheit hervorleuchten: so ist ein
Gott. Allein, der andere ist nicht weniger ergriindet: Wenn diese Ordnung aus
den allgemeinen Naturgesetzen hat herflieBen kénnen: so ist die ganze Natur
notwendig eine Wirkung der h6chsten Weisheit.»™ Die Theologie in dem Werk
sollte nicht verwundern, ist das Ganze doch von der Anlage her ein physiko-
theologischer Gottesbeweis®.

Kants Abhandlung hat nun auch einen dritten Teil*' bzw. Anhang*, der sich
explizit um das spezifische Thema dieses Aufsatzes dreht, nimlich die mégliche
Bedeutung ausserirdischen Lebens im Kosmos. Kant selbst deutet den Status
dieses Teiles in der Vorrede wie folgt an: «Man wird indessen allemal etwas mehr
wie blo3 Willkirliches, obgleich jederzeit etwas weniger als Ungezweifeltes, in
selbigen antreffen»® In genau dieser Zwischenstellung findet sich das Thema
spater auch in der Kritik der reinen Vernunft wieder*. Kant beschaftigt sich im
dritten Teil also — wie schon viele grosse Denker vor ihm* — mit den «Bewoh-

Notizen angefertigt hatte, vgl. dazu L. Kreimendahl: Einleitung, in: Der einzig mogliche
Beweisgrund zu einer Demonstration des Daseins Gottes, Historisch-kritische Edition.
hgv. I. Kant/L. Kreimendahl, Hamburg 2011, I, XXXIIff. und Waschkies: Physik und
Physikotheologie des jungen Kant (Anm. 15), 580ff.

36  Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 267f.

37  Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 2571,

38 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 241f.

39  Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 372f,

40  Wiaschkies: Physik und Physikotheologie des jungen Kant (Anm. 15), 549f,, u.a. mit Bezug
auf die Vorrede, vgl. Anmerkung 26.

41 So die Uberschrift in: Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm.
12), 3755

42 So die Uberschrift in: Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm.
12), 3771.

43  Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 244f.

44 Vgl. den Abschnitt II. Kants Haltung zu Ausserirdischen in der kritischen Phase.

45  Dick: Plurality of worlds (Anm. 22).



30 Andreas Losch

nern der Gestirne»®, indem er das Prinzip des Analogieschlusses dahingehend
entfaltet, dass er nicht nur die Planeten als grosstenteils bewohnt annimmt,
sondern auch ein Prinzip postuliert, anhand dessen sich die Unterschiede der
verschiedenen Planetenbewohner erkliren lassen*’. Kant ist sich zwar bewusst,
dass bei diesem Thema «die Freiheit zu erdichten kein eigentlichen Schranken
habe»®, ja dass dabei durchaus die Phantasie mit einem durchgehen kénne,
ist jedoch davon uberzeugt, dass die Wahrscheinlichkeit doch wohl begriindet
sei.”” Und so postuliert er, dass der Abstand der verschiedenen Himmelskor-
per zur Sonne die Bewohner derselben massgeblich beeinflussen miisse, was
eine Folgerung aus seiner Theorie der Entstehung der Sonnensysteme ist, und

ausserdem auch eine Umkehr der Annahmen Wrights darstellt™

. Kant zufolge
wichst und schreitet «die 1V ollkommenbeit der Geisterwelt sowohl, als der materialischen
in den Planeten, von dem Merkur an bis zum Saturn, oder vielleicht noch iiber ibm (woferne
noch andere Planeten sein), in einer richtigen Gradenfolge, nach der Proportion ibrer Entfer-
nungen von der Sonne», fort’'. Denn die Wirkung der Sonne als «Quelle des Lichts
und des Lebens»” nimmt mit zunehmender Entfernung ab, also miisse die Ma-
terie und Beschaffenheit der Planeten und ihrer Bewohner entsprechend feine-
ren Charakter haben, um noch von ihr zu profitieren. Vorausgesetzt ist dabei der
Gedanke der natiirlichen Theologie, dass Gott «alles dem Vorteile der verniinf-
tigen Wesen, die sie [die Planeten] bewohnen, so zutriglich angeordnet hat.»”
Das bedeutet nun auch — Kant ist sich des spekulativen Charakters dieses
Schlusses allerdings bewusst —, dass Stunde allein ein Problem eines wmuttleren

Abstandes von der Sonne sein konne, denn die Wesen der héheren Planeten

46  Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 377f.

47  Dabei wird, was Kant fir das bekannte Sonnensystem entwickelt, paradigmatisch auch fiir
die weiteren postulierten Sternensysteme gegolten haben.

48  Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 377f.

49  Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 377f.

50  Im Unterschied zur Konzeption Wrights, der als Zentralkrper des Universums ein Got-
terwesen annimmt, das «alle Tugend an sich z6ge, die Laster aber zuriicktriebe», will Kant
«mit mehrer Wahrscheinlichkeit die vollkommensten Klassen verntnftiger Wesen weiter
von diesen Mittelpunkte, als nahe bei demselben, suchen» Kant: Allgemeine Naturge-
schichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 352ff. (353).

51  Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 387ft.

52 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 389f.

53  Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 391f.



Kants Wette 31

seien aufgrund ihrer feineren Stofflichkeit wohl dartiber erhaben™, die der nie-
deren aber wohl «mit gar zu geringen Fihigkeiten des Geistes versehen, um
die Verantwortung ihrer Handlungen vor dem Richterstuhle der Gerechtigkeit
tragen zu dorfen»™ Mit diesen abschliessenden Ubetlegungen in diesem Teil
seiner Ausfuhrungen umgeht Kant auch soteriologische Probleme. Philipp

Melanchthon z.B. hatte aus solchen Grunden die Annahme einer Vielzahl von
56

Welten noch abgelehnt™.

Auch Kant war der Meinung, «dal} es eben nicht notwendig sei, zu be-
haupten, alle Planeten miiiten bewohnt sein»’’; allerdings stand auch er in der
Tradition, dass der Zweck der Natur die Betrachtung durch verniinftige Wesen sei, und
ergo erscheine es angemessener anzunehmen, die Planeten seien (grosstenteils)
bewohnt®®, Insofern konnte es sein, so Kant, dass die unbewohnten Planeten
sich nur noch nicht vollig ausgebildet oder ein bestimmtes Stadium bereits
liberschritten hitten®.

1. Kants Haltung zu Ausserirdischen in der kritischen Phase
Die Allgemeine Naturgeschichte macht deutlich, dass die spateren Kritiken von
jemandem geschrieben wurden, der die Verlockungen spekulativer Systeme
selbst erfahren hatte®. Kant wurde dann zunehmend kritisch gegeniiber den
spekulativeren Ausfihrungen seiner Schrift. Der 1781 erschienene, von J.F.

54  An anderer Stelle merkt Kant eine weitere mogliche Uberlegenheit Ausserirdischer an:
«Die Rolle des Menschen ist also sehr kiinstlich. Wie es mit den Einwohnern anderer Pla-
neten und ihrer Natur beschaffen sei, wissen wir nicht; wenn wir aber diesen Auftrag der
Natur gut ausrichten, so kénnen wir uns wohl schmeicheln, da wir unter unseren Nachba-
ren im Weltgebdude einen nicht geringen Rang behaupten diirften. Vielleicht mag bei die-
sen ein jedes Individuum seine Bestimmung in seinem Leben vollig erreichen. Bei uns ist es
anders; nur die Gattung kann dieses hoffen.» I. Kant: Idee zu einer allgemeinen Geschichte
in weltbiirgerlicher Absicht, in: Immanuel Kant. Schriften zur Anthropologie, Geschichts-
philosophie, Politik und Pidagogik 1, hg.v. W. Weischedel, Frankfurt am Main 1977, 31.41f.

55  Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 394f.

56  Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 89f.

57  Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theotie des Himmels (Anm. 12), 377f. Damit steht
er in der Tradition der Atomisten, vgl. Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 10f.

58  Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 378f. Vgl. dazu
E. Knobloch: Vielheit der Welten - extraterrestrische Existenz, in: Ideale Akademie, Ver-
gangene Zukunft oder konkrete Utopie? hg.v. W. Vosskamp, Berlin 2002, 165.172f.

59  Zum Beispiel des Mars vgl. Anm. 121.

60  Crowe/Dowd: The Extraterrestrial Life Debate from Antiquity to 1900 (Anm. 2), 19f.



32 Andreas Losch

Gensichen herausgegebene Auszug als Anhang zur deutschen Ubersetzung
von Aufsatzen William Herschels streicht vieles, nicht nur aus Grinden der
gebotenen Kiirze. «Das Ubrige, meint er [Kant], enthalte zu sehr bloBe Hypo-
thesen, als dal3 er es jetzt noch ganz billigen konntex»®' Gestrichen wurde u.a.
die Vorrede, einige Hauptstiicke im zweiten Teil, darunter auch das achte, und
damit der theologische Rahmen des Ganzen. Zudem fiel der ganze dritte Teil
weg®. Alles «blof3 hypothetische» hat nicht tiberlebt. Man sollte meinen, auch
die Frage nach den Ausserirdischen habe sich damit erledigt. Doch das Thema
«ausserirdisches Leben» beschaftigte Kant weiter.

Der Abschnitt der Kritik der reinen 1 ernunft, in dem sich das eingangs wieder-
gegebene Zitat findet, handelt «Vom Meinen, Wissen und Glauben»®. Hier for-
muliert Kant seine allseits bekannte Einordnung des Glaubens als Zwischen-
ding zwischen Meinen und Wissen, als ein nur subjektiv zureichendes, objektiv
aber unzureichendes Firwahrhalten®. «Es kann aber Uberall blo3 in prakti-
scher Beziehung das theoretisch unzureichende Flirwahrhalten Glauben ge-
nannt werden»”. Innerhalb dieses Glaubens unterscheidet er den zufilligen und
den bypothetischnotwendigen Glauben («wenn ich gewill weil3, dal3 niemand andere
Bedingungen kennen koénne, die auf den vorausgesetzten Zweck fithren»®),
wobei der sog. zufallige Glaube auch pragmatisch genannt wird, weil z.B. ein Arzt
manchmal pragmatisch handeln muss, ohne es genau oder es besser zu wissen.

Als Priifstein, «ob etwas bloBe Uberredung, oder wenigstens subjektive
Uberzeugung, d.i. festes Glauben sei»”’, nennt er das Wetfen. Dieses offenbare
den Grad der personlichen Uberzeugung der eigenen Annahmen, insbeson-
dere wenn es um das ganze Hab und Gut gehe. «Wenn man sich in Gedanken

61  J.F. Gensichen: [Nachwort], in: Uber den Bau des Himmels, Drey Abhandlungen aus dem
Englischen tibersetzt nebst einem authentischen Auszug aus Kants allgemeiner Naturge-
schichte und Theorie des Himmels, Konigsberg 1791, 201.201f.

62  Dazu Hamel: Nachwort (Anm. 10), 167f.

63  Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), 851ff. Ottfried Hoffe erldutert,
warum die Uberschrift in dem Glauben gipfelt (dieser steht dort an dritter Stelle), wihrend
dieser doch in dem Diskussionsdurchgang zunichst nur eine Zwischenstufe darstellt. O.
Hoffe: Kants Kritik der reinen Vernunft. Die Grundlage der modernen Philosophie, Miin-
chen #2004, 300ff. (300f.).

64  Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 850ff.

65 Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 851ff.

66 Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 852ff.

67 Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 852ff.



Kants Wette 33

vorstellt, man solle worauf das Gliick des ganzen Lebens verwetten, so schwin-
det unser triumphierendes Urteil gar sehr, wir werden tiberaus schiichtern und
entdecken so allererst, dal unser Glaube so weit nicht zulange»*®

Zum Glauben in praktischer Beziehung in Analogie steht der doktrina-
/e Glauben, der sich auf rein theoretische Urteile beziehe und allerdings ein
Mittel erfordere, «die GewiBBheit der Sache auszumachen»®. An dieser Stelle
bringt Kant nun als Beispiel solch doktrinalen Glaubens das bereits eingangs
gebrachte Zitat: «Wenn es moglich wire durch irgend eine Erfahrung auszuma-
chen, so méchte ich wohl alles das Meinige darauf verwetten, daf} es wenigs-
tens in irgend einem von den Planeten, die wir sehen, Einwohner gebe. Daher
sage ich, ist es nicht blo3 Meinung, sondern ein starker Glaube (auf dessen
Richtigkeit ich schon viele Vorteile des Lebens wagen wiirde), dall es auch
Bewohner anderer Welten gebe»™ Der Konjunktiv ist hier als notwendig zu
deuten, da es sich ja um ein bloss theoretisches Urteil handelt. Kant geht in der
Kritik der reinen Vernunft noch nicht davon aus, dass die Frage nach der Existenz
Ausserirdischer einmal geklirt werden kénne. Dennoch stellt dieser Glaube
an Ausserirdische fir Kant nichts weniger als das Paradebeispie/ firr doktrinalen
Glauben dar”'. Aus heutiger Sicht ist das vielleicht erstaunlich, weswegen im
historischen Teil der Kontext dargestellt werden wird, in dem Kant zu dieser
Ansicht kommen konnte.

Angesichts dieses starken Glaubens an die Existenz Ausserirdischer ver-
wundert es nicht, dass der Glaube daran bei Kant erkenntnistheoretisch be-
trachtet zunachst auch auf einer Stufe mit dem Glauben an Gott steht. Denn
Kant fahrt ungeniert fort, wir miussten «gestehen», dass auch «die Lehre
vom Dasein Gottes zum doktrinalen Glauben gehére»™. Damit meint Kant
die physikotheologische Uberzeugung, in der Nachforschung der Natur «ei-
nen weisen Welturheber vorauszusetzen»’, d.h. von einer einheitlichen und
sinnvollen Struktur der Welt auszugehen, auch wenn er stets bemuht sei,

68  Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 853ff.

69 Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 853ff.

70  Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 853ff.

71 Genauso benutzt Kant Mondbewohner zur Illustration des transzendentalen Idealismus.
Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 521ff.

72 Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 854ff.

73 Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 854ff.



34 Andreas Losch

der «Vernunft mich so zu bedienen, als ob alles blol Natur sei»™. Hier die-
ne der positive Ausgang der naturkundlichen Versuche der Bestitigung der
Brauchbarkeit dieser Voraussetzung eines weisen Welturhebers. Das Fihr-
wahrhalten hier ein blosses «Meinen» zu nennen, sei ihm deswegen zu we-
nig, wo er doch auch «festiglich einen Gott glaube»™, doch sei dieser Glau-
be nicht praktisch, sondern eben doktrinal zu nennen — ebenso wie librigens
der Glaube an ein kiinftiges Leben der menschlichen Seele™. Und solcher
bloss doktrinale Glaube «hat etwas Wankendes in sich»”’, wie Kant gesteht.
Anders aber verhalte es sich mit dem moralischen Glauben, der schlicht notwen-
dig sei, weil sonst die sittlichen Grundsitze selbst umgesttirzt wiirden; und weil
zu diesemr Glauben der Glaube an das Dasein Gottes und an ein kiinftiges Leben
ebenfalls gehorten, konne diesen Glauben doch «nichts wankend machen»™.
Hier ist also bereits eine Unterscheidung zwischen der Kategorie des Glau-
bens an die Existenz Ausserirdischer und der des umfassenderen” Glaubens
an Gott und eine kiinftige Welt angelegt, die vielleicht in der spiteren Kritik der
Urteilskraft dazu fihrt, dass die Annahme, es gebe verninftige Bewohner auf
anderen Planeten, zu einer «Sache der Meinungy erklirt wird®. Wurde Meinen
in der Kritik der reinen 1Vernunft als subjektiv und objektiv unzureichendes Fur-
wahrhalten rein defizitir bestimmt®, betont Kant in der Kritik der Urteilskrafi
den positiven Unterschied zum Glauben: Meinungssachen seien «Objekte ei-
ner wenigstens an sich moglichen Erfahrungserkenntnis» — wobei diese natiir-
lich «nach dem bloBlen Grade dieses Vermogens, den wir besitzen, fir uns
unmoglich ist»** Die Frage nach der Existenz Ausserirdischer ist nun fiir Kant
keine Glaubensfrage mehr, weil er diese Erfahrungserkenntnis fiir verifizierbar
bzw. falsifizierbar hilt. Sie konnte also gar ein Wissensgegenstand sein: «denn

wenn wir diesen niher kommen konnten, welches an sich méoglich ist, wiirden

74  Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 854ff.

75  Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 854ff.

76  Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 855ff.

77  Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 855ff.

78  Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 856ft.

79  D.h. eine moralische Dimension einschliessenden.

80 I Kant/H. Klemme/P. Giordanetti: Kritik der Urteilskraft. Beilage Erste Einleitung in die
«Kritik der Urteilskrafts, Hamburg 2006, B 455ff.

81  Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 850ff.

82  Kant/Klemme/Giordanetti: Kritik der Urteilskraft (Anm. 80), B 455ff.



Kants Wette 35

wir, ob sie sind oder nicht sind, durch Erfahrung ausmachen; aber wir werden
ihnen niemals so nahe kommen, und so bleibt es beim Meinen.»*’

Wie hitte Kant aber wohl entschieden, wenn er die heutige Faktenlage ge-
kannt hitte? Die Entdeckung ausserirdischen Lebens riickt heute in den Be-
reich des Moglichen. Noch bleibt es diesbeziiglich Kantisch gesprochen beim
Meinen. Immerhin ist es aber heute keine Glaubensfrage mehr, sondern eine
der Wissenschaft zugingliche Frage.

I11. Alte und neune Astronomische Einsichten
Warum setzt Kant die Existenz Ausserirdischer voraus? Heute mutet die Aus-
einandersetzung mit den «Ausserirdischen» vielleicht deswegen so exotisch an,
weil es im 20. Jh., abgesehen von den unseritsen Ausserungen von UFO-Gliu-
bigen® und den erfolglosen Versuchen des SETI-Projektes™, aussergewohn-
lich ruhig um dieses Thema war. Man war sich auch gar nicht mehr sicher, ob
es denn ausser den Sternen auch Planeten gab, auf denen Leben hitte exis-

. In fritheren Jahrhunderten war das anders®. Die Geschichte

tieren konnen
der Auseinandersetzung mit der Moglichkeit ausserirdischen Lebens zeigt, dass
Kants Uberlegungen im Kontext einer reichen Tradition zum Tragen kommen.

Geschichtlich hatte die kgpernikanische Revolution zu einer grossen Offenheit
in der Beschiftigung mit dieser Frage gefiihrt, denn sie machte die aristote-
lische Kosmologie obsolet. Da die Erde damit ihre Sonderstellung im Zen-
trum des Kosmos verlor, waren mehrere Erden leicht denkbar. Es gehorte
zum Kern der neuen Art von Astrophysik, Sonne, Mond und die bis dahin be-
kannten Planeten nicht als perfekte Spharen unter einem unbeweglichen Fix-
sternhimmel zu betrachten, sondern die Gesetze, die auf der Erde galten, auch
auf sie anzuwenden. Dies war Ausdruck des sog. «kopernikanischen Prinzips»

oder auch «Prinzips der Mittelmassigkeit», nach dem die Erde keine Sonder-

83 Kant/Klemme/Giordanetti: Kritik der Urteilskraft (Anm. 80), B 455ff. Im Folgenden
grenzt sich Kant von Swedenborg ab, indem er die Annahme kérperloser Geister als Dich-
tung cher denn als Meinung bezeichnet.

84 Vgl dazu z.B. A. Kreiner: Jesus - UFOs - Aliens. AuBlerirdische Intelligenz als Herausfor-
derung fir den christlichen Glauben, Freiburg i.Br. 2011, Kap. 4-6ff.

85 D. Wilkinson: Science, religion, and the search for extraterrestrial intelligence, Oxford
2013, 83ff.

86  Wilkinson: Science, religion, and the search for extraterrestrial intelligence (Anm. 85), 27ff.

87  Zum folgenden siche Dick: Plurality of worlds (Anm. 22).



36 Andreas Losch

stellung in einem im Wesentlichen gleichf6rmigen Universum innehat, und die-
se Erkenntnis in abgeschwichter Form nichts weniger als die philosophische
Grundlage der heutigen Naturwissenschaft darstellt®. Auch die Existenz von
Sternenbewohnern erschien in Anwendung des Prinzips der Mittelmissigkeit
und unter Betrachtung der gottlichen Allmacht als wahrscheinlich, jedoch gab
es ebenso starke #heologische Vorbehalte, den Kopernikanismus fir wahr zu hal-
ten. Giordano Bruno war vermutlich der erste, der behauptete, die Sterne seien
Korper wie unsere Sonne und wie diese ebenfalls von Planeten umgeben®;
sein Schicksal ist bekannt, auch wenn die genannte Behauptung sicher nicht
der Hauptgrund fiir seine tragische Hinrichtung gewesen ist”. Philipp Me-
lanchthon hielt u.a. deswegen gegen Kopernikus am Aristotelismus fest, weil
er in dem Schoépfungsbericht der Bibel keine Hinweise auf weitere Universen
oder Bewohner anderer Sterne fand. Mehr noch ergaben sich schwerwiegen-
de Fragen hinsichtlich der christlichen Erlosungs- und Inkarnationslehre”, die
Kants vorkritischer Ansatz geschickt umgeht”.

Aus dhnlichen Grinden war — anders als Kepler tibrigens — moglicherweise
auch Galileo Galilei darin zurtickhaltend, Bewohner anderer Sterne zu pos-
tulieren; zumindest wurde er deswegen davor gewarnt, dies zu tun™. Anders
Tommaso Campanella, der in seiner Verteidigung Galileis auch biblische Argu-
mente fiir den Kopernikanismus fand. So spricht der biblische Schépfungsbe-
richt von Wassern uiber und unter dem Firmament, und das Wasser uber dem
Firmament bezog Campanella auf die angenommenen Wasservorrite auf dem
Mond. Campanella wies auch darauf hin, dass der Kreuzestod Christi fir die
Sternenbewohner vielleicht gar nicht notwendig sei, da diese nicht von Adam
abstammten und also gar nicht der Erbsiinde verfallen seien. Ahnliches habe
man zudem bereits in Hinsicht auf die Bewohner fremder Erdteile diskutiert™.

88 Crowe/Dowd: The Extraterrestrial Life Debate from Antiquity to 1900 (Anm. 2), 7f.

89  Crowe/Dowd: The Extraterrestrial Life Debate from Antiquity to 1900 (Anm. 2), 8f.

90  Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 69f.

91  Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 88ff.

92 Weil er davon ausgeht, dass Siinde allein ein Problem eines mittleren Abstandes von der
Sonne sei.

93 Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 90f. Anders als es Michael Crowe und Matthew Dowd
(Crowe/Dowd: The Extraterrestrial Life Debate from Antiquity to 1900 [Anm. 2], 8f.)
nahelegen, schloss Galilei die Existenz von Bewohnern auf anderen Sternen nicht generell
aus, sondern bestritt lediglich ihren mit Erdmenschen gleichartigen Charakter.

94  Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 90ff.



Kants Wette 37

Galilei selbst hielt sich aus der Diskussion heraus und betonte trotz sei-
nes Festhaltens am Kopernikanismus die Unterschiede zwischen Erde und
Mond®”. John Wilkins konnte dagegen auf dem Boden, den das Wirken von
Giordano Bruno im protestantischen England bereitet hatte, die Behauptung
der Entdeckung einer Welt im Mond vertreten (Discovery of a World in the Moone,
1638) und offensiv die Frage aufwerfen: Wenn die Erde, wie es der Koperni-
kanismus will, doch schlicht einer von vielen Planeten ist, warum sollte nicht
einer der vielen Planeten eine zweite Erde sein?”

René Descartes war es, der 1644 in seinen Principia Philosophiae eine Wirbel-
theorie formulierte, welche dann der Annahme einer Vielheit von Sonnensys-
temen zu Popularitit verhalf. Jedoch wurde von seinen Gefolgsleuten zunichst
nicht angenommen, dass diese Wirbelsysteme ausser den Sonnen auch weitere
Planeten enthielten. Es konnte sein, dass die kirchenpolitischen Schwierigkei-
ten, denen sich Galilei gegentiiber gesehen hatte, dazu beitrugen, dass diese
Idee und die damit verbundene Frage nach der Bewohnung der Planeten nicht
weiter verfolgt wurde”. Erst mit Bernard le Bovier de Fontenelle, dem spite-
ren Sekretar der franzosischen Akademie der Wissenschaften”, und mit dem
Cosmotheoros (1698), dem posthum veroffentlichten Alterswerk des hochange-
sehenen Christiaan Huygens, dnderte sich das”. Sie nahmen explizit auch die
Existenz von Planeten an, welche die Sonnen in den Wirbeln umkreisten — und
mit diesen Planeten auch deren Bewohner.

Nur ein Jahr nach der ersten Veroffentlichung von de Fontenelle zum The-
ma stellte Isaac Newtons Phzlosophiae naturalis prinicipia mathematica 1687 die Na-
turphilosophie auf den Kopf und damit auch die Wirbeltheorie ins wissen-
schaftliche Abseits'". Newtons Gravitationsgesetz liess die Frage nach einer
Vielzahl von Sonnensystemen wieder offen, und die Frage der Kosmogenese
wurde von Newton in seinen Werken zunichst nicht behandelt. Es war in sei-
nen Briefen an Richard Bentley, dass Newton die Annahme formulierte, ohne
die Hilfe einer «gottlichen Hand» sei die Genese der Sonnensysteme mit ihren

95  Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 96ff.

96  Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 97ff.

97  Privat hielt Descartes die Existenz Ausserirdischer fir moglich. Crowe/Dowd: The Extra-
terrestrial Life Debate from Antiquity to 1900 (Anm. 2), 9f.

98  Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 123ff.

99  Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 127ff.

100 Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 142f.



38 Andreas Losch

Planetenbewegungen nicht denkbar; damit wandte er sich gegen die im Kern
atheistische Hypothese der Atomisten'"".

Man darf nicht vergessen, dass die Existenz anderer Sonnensysteme zu die-
sem Zeitpunkt immer noch nicht beobachtet, nur postuliert werden konnte. Es
mussten also metaphysische Prinzipien sein, die zu dieser Annahme fiithrten.
Es waren denn auch teleologische Griinde, die Bentley zur Annahme bewogen,
dass alle Himmelskorper zum Zweck ihrer jeweiligen Bewohner geschaffen
worden seien. Dadurch wurde die Annahme bewohnter Sonnensysteme ein
Teil des Unternehmens, das uns als naturliche Theologie bekannt ist, die den
Nachweis von Gottes Ehre aus den Werken der Natur heraus erbringen will'”.

Ein berihmtes Werk in dieser Tradition wurde William Derhams vielge-
lesene Astro-Theology (1715), welche jedes astronomische Detail als Beweis fiir
die Gottheit benutzte. Derham war es auch, der auf Newtonscher Basis die
Annahme einer Vielzahl von Sonnensystemen als drittes, «<neues System» nach
dem aristotelischen und dem kopernikanischen Ansatz popularisierte. Die Son-
nen waren dazu da, ihren eigenen bewohnten Planeten Licht und Wirme zu

13 Ein Echo auf diese Diskussionen, vor denen seine Position sicher

spenden
auch verstindlicher wird, finden wir schliesslich in Kants Auseinandersetzung
mit dem Thema.

Auch William Herschel, der grosste damals lebende Astronom, war ein glii-
hender Verfechter der These von der Bewohnung anderer Planeten, auch des
Mondes und sogar der Sonne'”, die er nur fiir einen besonders grossen und
leuchtenden Planeten hielt'”. Ende des 18. Jahrhunderts war der Glaube an
ausserirdische Bewohner der Planeten so verbreitet, dass Thomas Paine in sei-
nem Buch The Age of Reason von dieser Grundlage aus den christlichen Glau-
ben angreifen konnte: «to believe that God created a plurality of worlds, at
least as numerous as what we call stars, renders the Christian system of faith at

once little and ridiculous, and scatters it in the mind like feathers in the air»!"

101 Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 142ff.

102 Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 149f.

103 Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 151ff.

104 Crowe/Dowd: The Extraterrestrial Life Debate from Antiquity to 1900 (Anm. 2), 20ff.

105 Crowe: The extraterrestrial life debate (Anm. 2), 67f.; Crowe/Dowd: The Extraterrestrial
Life Debate from Antiquity to 1900 (Anm. 2), 33ff.

106 'T. Paine: The Age of Reason. Being an Investigation of True and Fabulous Theology, Paris
1794, 84f.



Kants Wette 39

IV Wowvon erzdblen die Himmel?
Es war also um den Anfang des 19. Jahrhunderts herum gar nicht mehr si-
cher, dass die Himmel von Gottes Ehre erzahlen (Psalm 19,1), wihrend die
«Bevolkerungy der Himmel zugleich wissenschaftlicher Konsens war. Wenn
John Herschel, ein hochangesehener Astronom und Wissenschaftsphilo-
soph, in seinem Preliminary Discourse on the Study of Natural Philosophy (1830)
strenge wissenschaftliche Kriterien insbesondere fir die Astronomie einfor-
derte, weil deren Erkenntnisse im offenen Widerspruch zu oberflichlicher
Beobachtung stiinde, ist sein Beispiel dafiir aus heutiger Sicher kontraintui-
tiv: «The planets, which appear only as stars somewhat brighter than the rest,
are to (the astronomer) spacious, elaborate, and habitable worlds»'” Gerade
eine tiefer gehende Analyse erkenne also, dass es sich bei manchen Sternen
eigentlich um bewohnbare Planeten handele. So dachte auch August Comte,
die Astronomie habe als einzige Wissenschaft theologische und metaphysi-
sche Entwicklungsstadien hinter sich gelassen, die Himmel erzihlten also nur
von der Ehre Hipparchus’, Keplers, Newtons usw. Gleichzeitig behauptete
er, von der Bewohnung der Planeten des Sonnensystems sei auszugehen'”.
Mitte des 19. Jahrhunderts hatten sich die Spannungen zwischen Religion und
Astronomie wieder weitgehend gelegt. Es wurde weithin angenommen, dass
der Glaube an ausserirdisches Leben nicht nur kompatibel mit Religion sei,

' wie es z.B. in den Astronomical Discourses (1817)

sondern diese sogar stiitze
von Thomas Chalmers vorgedacht worden war.

Es waren dann die Ausserirdischen selbst, deren Existenz in Frage gestellt
wurde, und zwar durch William Whewell, der 1853 das Buch Of #he Plurality
of Worlds: an Essay verotfentlichte, dessen Titel noch an die vorherrschende
Tradition — wie sie z.B. Chalmers verkorperte — ankniipfte, um sie im Lau-

110

fe des Buches dann aber zu verneinen''’. Dies lag an seiner Auswertung der

vorliegenden astronomischen und wissenschaftlichen Fakten, die er fir apo-
logetische Zwecke zur Wiederbegriindung der Sonderstellung der Erde ein-

107 Crowe/Dowd: The Extraterrestrial Life Debate from Antiquity to 1900 (Anm. 2), 27f.

108 Crowe/Dowd: The Extraterrestrial Life Debate from Antiquity to 1900 (Anm. 2), 27ff.

109 Crowe/Dowd: The Extraterrestrial Life Debate from Antiquity to 1900 (Anm. 2), 37f.

110 In seiner 1833 erschienenen Abhandlung «Astronomy and General physics Considered
with Reference to Natural Theology» ging Whewell noch von deren Existenz aus.



40 Andreas Losch

setzte!!!

. Interessant daran ist weniger der religios begriindete, an Psalm 8
anschliessende, wieder erstarkende Anthropozentrismus, sondern die Einar-
beitung der vorliegenden naturwissenschaftlichen Faktenlage und das Gespiir
fir den spekulativen Charakter vieler bisher als wissenschaftlich geltenden
Annahmen: «Men have been so long accustomed to look upon astronomi-
cal science as the mother of certainty, that they may confound astronomi-
cal discoveries with cosmological conjectures ; though these be slightly and
illogically connected with those»''* Auch das traditionsreiche metaphysische
Prinzip der Fiille, nach dem bevolkerte Welten dem Schopfer zu héherer Ehre
gereichten als leere Weltenrdume, konnte er so in Auswertung der geologi-
schen Erkenntnisse seiner Zeit in Frage stellen, denn auch auf der Erde, so
war nun bekannt, hatte es ja mehrfache Populationen gegeben, die — noch
vor Darwins Origin of Species von 1859 — als separate Neuschépfungen gal-
ten.'” Aufgrund der Auswertung der Fakten erkannte er z.B. auch, dass die
Sonnenstrahlung die inneren Planeten unseres Sonnensystems sehr heiss und
die dusseren sehr kalt werden liess, oder dass die geringe Dichte des Jupiters
nahelege, dass dieser iiberhaupt keine Oberfliche besitze. Damit hatte er be-
reits eine Ahnung von dem heutigen Konzept der «habitablen Zone»'*, dem
Bereich eines Sonnensystems, in dem bewohnbare Planeten vorhanden sein
konnen. Dartiber hinaus nahm er jedoch an, dass die Annahme, Nebelbereiche
am Sternenhimmel seien Universen unserer Milchstrasse vergleichbar, falsch
sei. «And thus we atre not, I think, going too far, when we say, that our Solar
System, compared with spiral nebulous systems, is a system completed and fin-
ished, while they are mere confused, indiscriminate, incoherent masses.»'"” Hier
hatte er zwar Unrecht, aber seine Ansichten entsprachen auch gegen Ende des
19. Jahrhunderts noch durchaus der vorherrschenden Forschungsmeinung''.

111 «Why should not the Solar System be the chief and most complete system in the universe,
and the Earth the principal planet in that System? So far as we yet know, the Sun is the
largest Sun among the stars; and we shall attempt to show, that the Earth is the largest
solid opaque globe in the solar system.» W. Whewell: Of the Plurality of Worlds: an Essay,
London 1853, 160f.

112 Whewell: Of the Plurality of Worlds (Anm. 111), 101f.

113 Whewell: Of the Plurality of Wortlds (Anm. 111), 103f.

114 «The Earth’s Orbit is the Temperate Zone of the Solar System.» Whewell: Of the Plurality
of Worlds (Anm. 111), 196f.

115 Whewell: Of the Plurality of Worlds (Anm. 111), 1306f.

116 Crowe/Dowd: The Extraterrestrial Life Debate from Antiquity to 1900 (Anm. 2), 44f.



Kants Wette 41

Whewell entfachte eine Debatte, doch der Glaube an eine Vielzahl bewohnter
Welten wurde dadurch noch nicht nachhaltig erschiittert''’. Dennoch ist die
Tendenz deutlich: Die Wissenschaft begann nun, eine Vielzahl bewohnter Wel-

18 Nachdem es immer klarer wurde, dass

ten als unwahrscheinlich anzusehen
die Sonne aufgrund ihrer Temperatur und der Mond aufgrund seiner man-
gelnden Atmosphire kein Leben beherbergen konnten, richtete sich die Auf-
merksamkeit auf den Mars, auf dem zuerst 1877 Giovanni Schiaparelli Kanile
beobachtet haben wollte. Die 6ffentliche Diskussion dieser Frage fiihrte u.a.
zu H.G. Well’s Klassiker The War of the Worlds. Anfang des 20. Jahrhunderts
kristallisierte sich jedoch die Meinung heraus, die angeblichen Kanile seien op-
tische Tduschungen'”. Damit watren zu diesem Zeitpunkt die Ausserirdischen
aus dem Sonnensystem «vertrieben». Die Anzahl der erwarteten Planetensyste-
me im Universum hatte sich durch die Aufgabe der Hypothese, dass die Nebel
eigene Galaxien darstellten, zudem stark reduziert, und die verbleibenden Fix-
sterne konnten aufgrund ihrer Sonnenartigkeit auch kein Leben beherbergen.
Es war die Wissenschaft, welche die Idee einer Vielzahl von Welten unwaht-
scheinlich werden liess. Es war aber auch die Wissenschaft, welche diese Idee
aufgrund neuer Erkenntnisse wieder aufnahm.

V. Herausforderungen heute
Erst 1995 wurde durch die Schweizer Major und Queloz der erste Planet aus-
serhalb unseres Sonnensystems, der einen sonnenihnlichen Stern umbkreist,
also der erste richtige sog. «Exoplanet», entdeckt. Durch den Einsatz insbeson-
dere auch von Weltraumteleskopen sind heute schon tber 1000 Exoplaneten
ausgemacht worden; ja, man nimmt an, dass etwa jeder 10. Stern auch wenigs-
tens einen Planeten besitzt'*. Da die Milchstrasse wenigstens 300 Millionen
Sterne umfasst'®', wiren das immer noch wenigstens 30 Millionen existierende
Planeten allein in unserer Galaxie. Die Frage, ob die Planeten bewohnbar sind,
sie also in der «habitablen Zone» liegen, hiangt nun entscheidend vom Abstand

117 S.J. Dick: Life on other worlds. The 20th-century extraterrestrial life debate, Cambridge
2001, 17f.

118 Wilkinson: Science, religion, and the search for extraterrestrial intelligence (Anm. 85), 27f.

119 Crowe/Dowd: The Extraterrestrial Life Debate from Antiquity to 1900 (Anm. 2), 46ff.

120 N.M. Batalha: Exploring exoplanet populations with NASA’s Kepler Mission, Proc. Natl.
Acad. Sci. US.A. 35/2014, 12647. Ich danke Kevin Heng fiir diesen Hinweis.

121 ]. Gribbin: Galaxies. A very short introduction, New York 2008, 28f.



42 Andreas Losch

von der jeweiligen Sonne ab. In unserem Sonnensystem liegt z.B. auch der
Mars gerade noch in dieser Zone, und er ist sicher ein gutes Beispiel fiir Kants
Annahme, dass die Planeten, die unbewohnt sind, auch ein bestimmtes Stadi-
um bereits tberschritten haben kénnten. So geht man beim Mars auch heute
noch davon aus, dass er durchaus einmal Leben beheimatet haben konnte!,
Selbst wenn nur ein Bruchteil der vorhandenen Planeten Leben beherbergen
konnte und davon wiederum nur ein Bruchteil es auch tatsachlich #ize, wiaren das
in unserer Galaxie noch eine ganze Menge Planeten'”. Es stellt sich dann aller-
dings die Frage, wo sie alle sind, die Ausserirdischen. Dieses Paradox hat u.a.
Enrico Fermi zur Annahme gefiihrt, dass es in unserer Galaxie kein weiteres
intelligentes Leben gebe. Es gibt allerdings auch andere Denkmodelle, dieses
Paradox zu beantworten'*,

Wie immer es um das Leben jenseits unseres Planeten nun auch bestellt ist,
behandelt wurde die Frage als Angelegenheit der sogenannten «Exobiologiex.
Da man allerdings ausser dem von der Erde stammenden Leben noch kein Le-
ben im All gefunden hat, wurde der Sinn dieser Disziplin bezweifelt — es scheine
doch so zu sein, dass es die einzige wissenschaftliche Disziplin sei, von der man
nicht sicher sein konne, dass ihr Gegenstand tiberhaupt existiere'*. Das Fach
wurde daher unter dem Stichwort «Astrobiologie» neu erfunden, wobei nun das
Leben auf und von der Erde im Kontext des Weltalls betrachtet wird'*. Wie
dargestellt, ist das Weltall ziemlich gross, und die vollige Abwesenheit anderen
Lebens wire doch etwas unwahrscheinlich, zumal das irdische Leben auf den
Elementen basiert, die am hiufigsten im Universum vorkommen'?’. Méglich
wire es allerdings, dass wir aufgrund der riesigen Entfernungen zwischen den
Sonnensystemen niemals damit in Kontakt treten konnten, jedenfalls nach heu-
tiger Vorstellung zukiinftiger technischer Moglichkeiten.

122 Wilkinson: Science, religion, and the search for extraterrestrial intelligence (Anm. 85), 9ff.

123 Das Werkzeug zur Berechnung dieser Wahrscheinlichkeiten ist eine von Frank Drake ent-
wickelte Gleichung, Siehe dazu z.B. Wilkinson: Science, religion, and the search for extra-
terrestrial intelligence (Anm. 85), 39ff.

124 S. Webb: Where is everybody? Fifty solutions to the Fermi paradox and the problem of
extraterrestrial life, New York 2002.

125 Wenn man Kants Argumentation folgen will, hat sie dies mit der Theologie gemein. Nur
die ethische Bedeutung der Theologie schiitzt sie bei Kant vor den Konsequenzen.

126 D. Catling: Astrobiology. A very short introduction, Oxford 2013, 5f.

127 Catling: Astrobiology (Anm. 126), 9ff.



Kants Wette 43

Die theologische Beschiftigung mit den Implikationen der méglichen Exis-
tenz ausserirdischen Lebens wird entsprechend den biologischen Subdiszipli-
nen unter den Stichwortern «Exotheologie»'®® oder «Astrotheologie»'® gefiihrt.
Die Notwendigkeit einer solchen Disziplin wird deutlich, wenn der populire
Physiker Paul Davies z.B. bemerkt, die «Existenz aufBerirdischer intelligenter
Lebewesen wiirde eine weitreichende Riickwirkung auf die Religion haben und
der tblichen Vorstellung von Gottes besonderer Beziehung zum Menschen
den Boden vollstandig entziehen. Vor allem davon betroffen ware das Chris-
tentum mit seiner Lehre, Jesus Christus habe als fleischgewordener Gott den
Menschen auf der Erde das Heil gebracht, denn die Vorstellung, eine Vielzahl
anderer «Christusse» besuche systematisch jeden bewohnten Planeten in der Ge-
stalt der jeweiligen Bewohner, wirkt ziemlich unsinnig, Wie aber sonst sollten
diese anderen erlost werden' Man fiihlt sich an Thomas Paines Einwinde
vom Ende des 18. Jahrhunderts erinnert. Der Theologe Ted Peters dagegen
sieht zahlreiche Méglichkeiten, mit der gestellten Aufgabe konstruktiv umzuge-
hen, und macht auf die Uberlegungen zahlreicher, auch moderner Theologen
aufmerksam, die in diese Richtung weisen"".

Wias ist also die Herausforderung fir die Theologie? Es gibt im Grunde
funf verschiedene Szenarien (mit unterschiedlichem erkenntnistheoretischen
Status), die jeweils fiir sich ihre eigene Herausforderung an die Theologie dar-
stellen:

Szenario 1: Es gibt kein anderes Leben im All. Dieses Negativ-Szenario wird oft
angenommen, lasst sich erkenntnistheoretisch aber nicht verifizieren; dafir ist
das Universum einfach zu gross'”. Die Annahme dieser Moglichkeit erlaubt
es nattirlich, die alten Denkgewohnheiten zu bewahren und die Erde und den
Menschen fiir etwas ganz Besonderes im Universum zu halten, es kann aber

128 Vgl T. Peters: Exo-Theology: Speculations on Extra-Terrestrial Life, CTNS Bulletin 3
(1994), 1 und Ta Katoptrizoména. Das Magazin fiir Kunst, Kultur, Theologie, Asthetik,
Heft 89 «Exotheologie» (2014), abgerufen am 20.10.2014 unter http://theomag.de/89/
index.htm.

129 T. Peters: Astrotheology: A constructive Proposal, Zygon® 2/2014, 443.

130 P. Davies: Gott und die moderne Physik, Augsburg 1998, 101f.

131 Peters: Exo-Theology (Anm. 128). Siehe auch T. Peters: AuB3erirdisches Wesen, in: Religion
in Geschichte und Gegenwart Bd. I, hg.v. H.D. Betz, Tiibingen 1998, 995.

132 K. Akerma: AuB3erirdische, Einleitung in die Philosophie. Extraterrestrier im Denken von
Epikur bis Hans Jonas, Minster 2002, 285f.



44 Andreas Losch

auch zum Horror vacui fihren, wenn man z.B. an Jean Pauls Rede des toten
Christus vom Weltgebiude herab denkt.'”

Szenario 2: Es gibt ausser dem 1eben auf der Erde sonst nur «einfaches» Leben im
Weltall. Solches Leben konnte man zwar vorlaufig verifizieren, man wird aber
auch hier nie wissen, ob es irgendwo im Universum nicht doch noch kom-
plexeres Leben gibt, was das Szenario wiederum falsifizierte. Immerhin kann
man bei Entdeckung solch «einfachen» Lebens vermutlich die Frage nach dem
Ursprung des Lebens auf der Erde kliren, in gewissem Sinne also die nach der
Genesis. Voraussetzung ist dabei, dass man gegenseitige Kontamination streng
vermeidet. Dies wire ein Beispiel fiir eine zu entwickelnde «Astroethik»'*.

Szenario 3a: Es gibt intelligentes 1.eben jenseits unseres Planeten, aber es befindet sich
tn u grosser Entfernung, um wabrgenommen zu werden. Erkenntnistheoretisch kann
man derzeit nicht zwischen Szenario 1 und 3a unterscheiden. Daher wire es
klug, angesichts der genannten Wahrscheinlichkeiten Szenario 3a anzunehmen.
Dies nun koénnte sich im Zuge des technischen Fortschritts in Szenario 3b ver-
wandeln. Dieser technische Fortschritt konnte sich angesichts der Entdeckung
und zunehmenden Kartographierung der Exoplaneten ggf. sogar in unserer
Zeit abspielen.

Bei den Szenarien 1-3a befinden wir uns im Bereich von Kants «Meineny.
Wir haben gesehen, dass er sich gerade im Zuge seiner zunehmend kritischen
Reflexion dariiber klar geworden ist, dass die Existenz ausserirdischen Lebens
kein Gegenstand reiner Spekulation sein sollte, ja auch keine Glaubensfrage
darstellt, sondern eines Tages prinzipiell iiberpriifbar ist und sich damit auch in
Wissen verwandeln konnte. Dies wird im Folgenden durch die Szenarien 3b und
3c abgedeckt.

Szenario 3b: Es gibt intelligentes 1eben jenseits unseres Planeten und wir konnen seine
Spuren wabrnehmen, aber es befindet sich in u grosser Entfernung, als dass wir mit ibm in
Kontakt treten konnen. Diese Situation konnte durch die technische Entwicklung
einer der betroffenen Zivilisationen eintreten und sich allerdings auch durch die-

133 J.P. Richter: Erstes Blumenstiick. Rede des todten Christus vom Weltgebdude herab, daf3
kein Gott sei, in: Blume-, Frucht- und Dornenstiicke oder Ehestand, Tod und Hochzeit
des Armenadvokaten E.St. Siebenkis, Berlin 1826, 154.

134 T. Peters: Astroethics. Engaging Extraterrestrial Intelligent Life-Forms, in: Encountering
life in the universe. Ethical foundations and social implications of astrobiology, hg.v. C.

Impey/A.H. Spitz/WR. Stoeger, Tucson 2013, 200, 201 ff.



Kants Wette 45

se Entwicklung eines Tages in Szenario 3¢ wandeln. Die Menschheit sollte sich
in diesem Fall bereit machen fiir das Folgeszenario, theologische Uberlegungen
missten jedoch bereits vorher angestellt werden. So wiirden die Fragen des reli-
giosen Dialogs auf der Erde im interplanetarischen Massstab neu gestellt; somit
kann die Theologie der Religionen hier bereits wichtige Vorarbeiten leisten.

Szenario 3c: Es gibt intelligentes 1eben jenseits unseres Planeten, und wir kinnen in
Kontakt mit ibm treten. Bleibt die Frage: Freund oder Feind? Dies kénnte auch
von der Art des Umgangs in der Erstbegegnung abhingen. Dieses Szenario
eroffnet zusitzlich zu den theologischen Fragestellungen die Frage nach der
Entwicklung einer umfassenden angemessenen Astroethik”.

Die postulierten Uberginge zwischen den jeweiligen Szenarien beinhalten
natlirlich einen gewissen Fortschrittsoptimismus, der m.E. aufgrund der in kos-
mischen Massstiben sehr schnellen technischen Evolution der Menschheit be-
griindet erscheint.

Die Vermutung, es gebe ausserirdisches Leben, ist gegenwirtig allerdings
weiterhin ein Gegenstand der Spekulation, und Kants Wette ist noch offen.
Trifen die letzten beiden Szenarien zu, wiirde Kant seine Wette gewinnen. Was
aber stinde fiir den christlichen Glauben, z.B. hinsichtlich der Vorstellung der
Inkarnation, auf dem Spiel, wire das der Fall? Dies darzustellen wire Thema
% Die Theologie kann sich gerade durch die Wieder-

aufnahme dieser alten Debatte auf die wahrscheinliche oder zumindest méog-

eines eigenen Aufsatzes

liche Zukunft vorbereiten, um einen Beitrag zur Orientierung der Menschheit
zu leisten.

Es sei zum Schluss allerdings noch bedacht, dass es natiirlich eine grund-
siatzliche Frage darstellt, ob der Glaube sich fir diese Fragen tiberhaupt interes-
sieren soll. Angesichts des in Kontinentaleuropa vorherrschenden Paradigmas
einer gegenseitigen Unabhingigkeit von Theologie und Naturwissenschaft'”’
ist diese Frage keineswegs trivial. Mehr noch, wire es nicht ein Verrat am theo-

135 Peters: Astrotheology (Anm. 129), 454ff.; Peters: Astroethics (Anm. 134).

136 Siehe z.B. die Annidherung an das Thema in A. Losch/A. Krebs: Implications for the
Discovery of Extraterrestrial Life — a Theological Approach, Theology and Science 2015
[forthcoming].

137 S.M. Daecke: Zur angelsichsischen Literatur, in: Der Dialog zwischen Theologie und
Naturwissenschaft, Ein bibliographischer Bericht, hg.v. J. Hiibner, Miinchen 1987, 32; A.
Losch: Jenseits der Konflikte. Eine konstruktiv-kritische Auseinandersetzung von Theolo-
gie und Naturwissenschaft, Géttingen 2011, 14£.



46 Andreas Losch

logischen Erbe von Barmen, wiirde man solchen fiir die Weltgemeinschaft
sicher bedeutsamen Ereignissen wie der Entdeckung ausserirdischen Lebens
auch eine potentielle theologische Bedeutung einriumen? Es wire in jedem
Fall in der Entwicklung der Theologie der Religionen sorgfiltig darauf zu

138 21 bleiben.

t]39.

achten, allein beim Wort Gottes «als Quelle der Verkiindigungy»
Karl Barth hat dies ja selbst in seiner Lichterlehre beispielhaft durchgespiel
Wenn man am Offenbarungscharakter des Wortes Gottes festhalten will, darf
man den universalen Anspruch des biblischen Glaubens nicht aufgeben, sonst
wird auch der monotheistische Gottesgedanke aufgegeben. Auch wenn die Be-
wohner fremder Welten also ihre eigenen Sonnen haben, die Offenbarung und
Erleuchtung muss ihnen von der einen Lichtquelle kommen, die uns auch hier

auf Erden aufgeschienen ist.

138 K. Barth: Kirchliche Dogmatik 11/1, Die Lehre von Gott. Erster Halbband, Zollikon
41958, 194f.

139 K. Barth: Kirchliche Dogmatik 1V/3 1. Hilfte, Die Lehre von der Verséhnung. Dritter
Teil, Zollikon 1959,



Kants Wette 47

Abstract

Der «bestirnte Himmel» iiber uns hat nicht erst seit Kant Bewunderung und Ehr-
furcht beférdert. Fur ihn, der mit der Existenz von Bewohnern anderer Welten fest
gerechnet hat, war dieser Himmel bewohnt. Er ist sich sicher: «Wenn es méglich wire
durch irgend eine Erfahrung auszumachen, so mochte ich wohl alles das Meinige da-
rauf verwetten, dal} es wenigstens in irgend einem von den Planeten, die wir schen,
Einwohner gebe. Daher sage ich, ist es nicht blo3 Meinung, sondern ein starker Glau-
be (auf dessen Richtigkeit ich schon viele Vorteile des Lebens wagen wiirde), dal3 es
auch Bewohner anderer Welten gebe.» In dieser Aussage Kants, die sich an keinem
geringeren Ort als in der Kritik der reinen Vernunft findet, kann man einerseits einen
Reflex fritherer Uberzeugungen und Darlegungen Kants erkennen, andererseits sind
der Kontext der zitierten Stelle und der zeitgeschichtliche Hintergrund natiirlich rele-
vant. An Kants Beispiel wird dem Sinn solcher Uberlegungen iiber Bewohner fremder
Welten nachgegangen, die aufgrund des Fortschritts der planetaren Astronomie heute
von neuem auf der Tagesordnung stehen. Das Nachdenken dartber stellt auch fur die
Theologie eine Herausforderung dar.

Andreas 1osch, Bern



	Kants Wette : von Kants starkem Glauben an ausserirdisches Leben, der Geschichte dieser Fragestellung und ihrer Herausforderung für die Theologie heute

