
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 71 (2015)

Heft: 1

Artikel: Kants Wette : von Kants starkem Glauben an ausserirdisches Leben,
der Geschichte dieser Fragestellung und ihrer Herausforderung für die
Theologie heute

Autor: Losch, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877694

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877694
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kants Wette

Von Kants starkem Glauben an ausserirdisches Leben,
der Geschichte dieser Fragestellung und ihrer Herausforderung

für die Theologie heute*

Es klingt nicht sehr erdverbunden, wenn man über mögliches Leben jenseits

unseres Planeten nachdenkt. Allerdings hat der «bestirnte Himmel» über uns

nicht erst seit Kant Bewunderung und Ehrfurcht befördert1. Für Kant, der mit
der Existenz von Bewohnern anderer Welten fest rechnete, war dieser Himmel
bewohnt2. Sich nicht auf Entdeckungsreise in die Weite der Fixsterne zu
machen, sondern damit solange warten zu wollen, «bis man übereingekommen
sein wird, wie der Pflug auf das vorteilhafteste könne geführt werden»3, das

sei typisch für von Eigennutz beherrschte Menschen, provoziert Kant. Er ist
sich sicher: «Wenn es möglich wäre durch irgend eine Erfahrung auszumachen,

so möchte ich wohl alles das Meinige darauf verwetten, daß es wenigstens in

irgend einem von den Planeten, die wir sehen, Einwohner gebe. Daher sage

ich, ist es nicht bloß Meinung, sondern ein starker Glaube (auf dessen Richtig-

* Ich danke Claus Beisbart für seine hilfreichen Bemerkungen zu einem früheren Entwurf
dieses Textes.

1 I. Kant/H. Klemme/H.D. Brandt: Kritik der praktischen Vernunft, Hamburg, 2003, 215f.

Zum Motiv siehe A. Losch: Die Erforschung des Himmels als Gegenstand der Kosmologie

und der Theologie, in: Gibt es eine Ordnung des Universums? Der Kosmos zwischen

Messung, Anschauung und religiöser Deutung, Festschrift für Professor Dr. Jürgen Hübner,

hg.v. F. Vogelsang, Bonn 2012, 169.

2 «Eben so werden sie von dem Weltgebäude nichts mehr zu kennen nötig haben, als nötig
ist, den Anblick des Himmels an einem schönen Abende ihnen rührend zu machen, wenn
sie einigermaßen begriffen haben, daß noch mehr Welten und daselbst noch mehr schöne

Geschöpfe anzutreffen sind.» I. Kant: Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und

Erhabenen, in: ders.: Vorkritische Schriften bis 1768. 2, hg.v. W Weischedel, Frankfurt am
Main 1977, 821.854f. Kant bezieht sich hier auf die Frauen, lässt ihnen damit allerdings
eine zweifelhafte Ehre zuteil werden, siehe H. Wille: Kant über Außerirdische. Zur Figur
des Alien im vorkritischen und kritischen Werk, Münster 2005, 51 ff. Zur Bewohnung des

«bestirnten Himmels» vgl. auch M.J. Crowe: The extraterrestrial life debate, 1750-1900,
Mineola N.Y. 1999, 55f. and M.J. Crowe/M.F. Dowd: The Extraterrestrial Life Debate
from Antiquity to 1900, in: Astrobiology, History, and Society. Life Beyond Earth and the

Impact of Discovery, hg.v. D.A. Vakoch, Berlin 2013, 4.53f.
3 Kant: Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen (Anm. 2), 848f.

ThZ 1/71 (2015) S. 23-47



24 Andreas Losch

keit ich schon viele Vorteile des Lebens wagen würde), daß es auch Bewohner
anderer Welten gebe.»4 Diese Aussage Kants an keinem geringeren Ort als in
der Kritik der reinen Vernunft sollte gegenüber unserem Thema nachdenklich

stimmen.

Man kann in ihr einerseits einen Reflex früherer Überzeugungen und

Darlegungen Kants erkennen, andererseits ist der Kontext in der Kritik der reinen

Vernunft natürlich relevant. Kant kommt auf Ausserirdische «immer wieder

an ganz zentralen Punkten seines Denkens zu sprechen, und dies während
seiner gesamten Schaffenszeit»5. An seinem Beispiel soll daher im Folgenden
dem Sinn solcher Überlegungen nachgegangen werden. Sie stehen aufgrund
des Fortschritts der planetaren Astronomie heute von neuem auf der

Tagesordnung. Es stellt sich die Frage, ob das Nachdenken darüber auch für die

Theologie eine Flerausforderung darstellt. Wir werden sehen, dass dies in der

Tat der Fall ist.

I. Kants Überlegungen in derAllgemeinen Naturgeschichte und Theorie des Himmels

Die Spur von Kants Beschäftigung mit dem Thema führt uns zunächst zurück

zu seiner Allgemeinen Naturgeschichte und Theorie des Himmels. Innerhalb seiner

Werke überwiegen bis in die 1760er Jahre allgemeine naturwissenschaftliche

Probleme6, und so widmet sich auch die 1755 erschienene7 Jugendschrift
diesem Themenkreis. Es ist erstaunlich, was Kant hier an späteren astronomischen

Einsichten vorweggenommen hat8, erstaunlich deswegen, weil die empirische
Basis zum Zeitpunkt der Abfassung des Werkes ausserordentlich dünn war9.

Man darf nicht vergessen, dass das spezifische Thema, dem sich Kant stellt,

4 I. Kant/J. Timmermann: Kritik der reinen Vernunft, Hamburg 1998, B 853ff.
5 Wille: Kant über Außerirdische (Anm. 2), 11 f.

6 F. Krafft: Nachwort, in: Immanuel Kant. Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des

Himmels, hg.v. F. Krafft, München 1971, 179.179f.

7 Allerdings wurde ein grosser Teil der Auflage bei einem Brand vernichtet, so dass Johann
Friedrich Gensichen im Auftrag Kants 1781 einen kurzen Auszug der wesentlichsten

Bemerkungen zusammengestellt und als Anhang zu einer deutschen Übersetzung F.W. Her-
schels veröffentlicht hat. Krafft: Nachwort (Anm. 6), 192ff.

8 Vgl. dazu Krafft: Nachwort (Anm. 6), 188f. und R. Kurth: Kants «Allgemeine Naturge¬
schichte und Theorie des Himmels» von 1755 und die moderne Wissenschaft, Mitteilungen

der Naturforschenden Gesellschaft in Bern, Neue Folge 13 (1956), 57.

9 Krafft: Nachwort (Anm. 6), 180f. Dazu K.G. Jones: The Observational Basis for Kant's

Cosmogony. A Critical Analysis, Journal of the History of Astronomy 1971, 29.



Kants Wette 25

die «wissenschaftliche» YJosmogonie, ein relatives Novum darstellte10. Hierin
unterscheiden sich auch Kants Darlegungen von den rein kosmologischen

Ausführungen von Thomas Wright11, von denen Kant inspiriert worden ist, die er
aber nur aus einer Besprechung kannte12. Mit dem Entwurf einer Kosmogonie
wurde der Begriff der <historia naturalis) von Kant umgeprägt, er war es, der

«erstmals das ganze Weltgeschehen als ein geschichtliches auffaßte.»13

Kant unterscheidet sich von den anderen grossen Denkern der Neuzeit,
die gleichermassen Philosophen wie Naturwissenschaftier waren, nun auch

darin, dass er «nicht unter die großen Mathematiker zu zählen ist»14, ja vielleicht
noch nicht einmal die Newtonsche Physik seiner Zeit wirklich beherrschte15.

Zu diesem Zeitpunkt spielte dies in der «Astronomie» offensichtlich noch keine

grosse Rolle, das Analogieverfahren (der Schluss vom Bekannten auf das

Unbekannte) musste viele Lücken schliessen16. Kants Theorie des Himmels ist
eine Art «qualitativer» Physik — sicher auch unter Anwendung einiger quantitativer

Berechnungen -, die sich in erstaunlich weiten Teilen bewahrheitet hat17,

ja später sogar «zum direkten Ausgangspunkt der modernen Kosmogonie»18

10 Jürgen Hamel verweist allerdings auf die kosmogonischen Hypothesen George Louis
Leclerc de Buffons, auf die sich Kant explizit auch bezieht. Vgl. J. Hamel: Nachwort, in:

Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels oder Versuch von der Verfassung
und dem mechanischen Ursprünge des ganzen Weltgebäudes nach Newtonischen Grundsätzen

abgehandelt, Frankfurt am Main 2005, 147.151 ff.
11 T. Wright: An Original Theory or New Hypothesis Of The Universe, 1750, London/New

York 1971.

12 Freie Urtheile und Nachrichten zum Aufnehmen der Wissenschaften und Historie über¬

haupt, Hamburg, bey Georg Christian Grund. 1751, in: Immanuel Kant. Allgemeine
Naturgeschichte und Theorie des Himmels, hg.v. F. Krafft, München 1971, 199 und I. Kant:
Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels, in: Immanuel Kant. Vorkritische
Schriften bis 1768. 1, hg.v. W Weischedel, Frankfurt am Main 1977, 225.238.240.258ff.

13 Krafft: Nachwort (Anm. 6), 180f.

14 Krafft: Nachwort (Anm. 6), 179f.

15 Diesbezüglich sehr kritisch ist S.L. Jaki: Planets and planetarians. A history of theories of
the origin of planetary systems, New York 1977, 111 ff. Dazu muss man jedoch untersuchen,

welche Erkenntnisse der newtonschen Mechanik Kant zu seiner Zeit in Königsberg
überhaupt zugänglich sein konnten, vgl. H.-J. Waschkies: Physik und Physikotheologie des

jungen Kant. Die Vorgeschichte seiner Allgemeinen Naturgeschichte und Theorie des

Himmels, Amsterdam/Philadelphia 1987, 4ff.
16 Krafft: Nachwort (Anm. 6), 181 f.

17 Vgl. dazu Anmerkung 8.

18 Hamel: Nachwort (Anm. 10), 204f.



26 Andreas Losch

geworden ist. Dreissig Jahre nach der Erstveröffentlichung war es der Astronom

William Herschel, der zu Ansichten über Milchstrassen und Nebel kam,
die sich mit Kants Identifizierung der selbigen mit Sternenanhäufungen
weitgehend deckten19. «Unabhängig von Kant formuliert vierzig Jahre nach dessen

Allgemeiner Naturgeschichte Laplace eine ähnliche Hypothese der Entstehung
des Sonnensystems aus einem rotierenden Nebel. Seine Theorie hat grössere

Wirkung als Kants frühe Schrift, die nun aber wiederentdeckt wird und damit
breitere öffentliche Wahrnehmung erfährt. Die Verbindung beider Entwürfe

zur Kant-Laplaceschen-Theorie beherrscht dann die Kosmologie des 19.

Jahrhunderts.»20

Theologie und Astronomie waren zu dieser Zeit, noch vor dem berühmten

Diktum von Laplace, er benötige die Hypothese Gott nicht mehr21, oft
miteinander verquickt. Newton hatte die möglichen atheistischen Konsequenzen

19 R. Kurth: Kants «Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels» (Anm. 8), 58f.

20 D. Evers: Raum, Materie, Zeit. Schöpfungstheologie im Dialog mit naturwissenschaftlicher

Kosmologie, Tübingen 2000, 75ff. In diesem Zusammenhang darf Johann Heinrich Lambert

nicht unerwähnt bleiben, den Kant «vor das erste Genie in Deutschland» hielt, «welches

fähig ist in derienigen Art von Untersuchungen, die mich auch vornemlich beschäftigen,

eine wichtige und dauerhafte Verbesserung zu leisten.» (I. Kant, Brief 34. An Iohann
Heinrich Lambert. 31. Dec. 1765, in: Briefwechsel. Band I 1747-1788. hg.v. Königlich
Preußische Akademie der Wissenschaften, Berlin, Leipzig, 1922, 54, 54f.). Er reagierte
damit auf Lamberts Hinweis, dass, was in dessen «Cosmologischen Briefen pag. 149 erzählt
wird» — die Ansicht, die Milchstrasse bestehe aus Fixsternen -, «von anno 1749 zu datiren»

ist, also von Lambert bereits vor Kants eigener Veröffentlichung gedacht worden ist (LH.
Lambert, Brief 33. Von Iohann Heinrich Lambert, 13. Nov. 1765, in: Briefwechsel. Band

I 1747-1788, hg.v. Königlich Preußische Akademie der Wissenschaften, Berlin, Leipzig
1922, 51.51 f.) «Ich gienge gleich nach dem Nachtessen, und zwar wieder meine damalige
Gewohnheit, in Mein Zimmer, und beschaute am Fenster den gestirnten Himmel und
besonders die Milchstraße. Den Einfall, so ich dabey hatte, sie als eine Eccliptic der Fixsterne

anzusehen, schrieb ich auf ein Quartblatt, und dieses war alles, was ich anno 1760, da ich
die Briefe schriebe, aufgezeichnet vor mir hatte.»

21 Victor Hugo überliefert uns diese Anekdote des Astronomen Arago unter dem Eintrag
«Faits contemporains» des Jahres 1847 in seinen Choses Vues: «Quand Laplace eut publié
sa Mécanique céleste, disait-il [M. Arago], l'empereur le fit venir. L'empereur était furieux.
— Comment, s'écria-t-il en apercevant Laplace, vous faites tout le système du monde, vous
donnez les lois de toute la création, et dans tout votre livre vous ne parlez pas une seul fois
de l'existence de Dieu! — Sire, répondit Laplace, je n'avais pas besoin de cette hypothèse.»
V. Hugo: Choses Vues, Paris 1955, 103f. Dazu J. Henrich: Die Fixierung des modernen
Wissenschaftsideals durch Laplace, Berlin 2010. Eine etwas andere Fassung der Anekdote
findet sich in H. Faye: Sur l'origine du monde. Théories cosmogoniques des anciens et

modernes, Paris 1884, 11 Of.



Kants Wette 27

seiner Gravitationsgesetze dadurch abgewandt, dass er in seinen Briefen an

Bendey eine göttliche Hand postulierte, welche die Planeten trotz Reibungsverlustes

gegen die Anziehungskraft der Sonne auf ihren Bahnen hielt22. Und
Thomas Wright nahm ein göttliches Zentrum der Milchstrasse an, um das sich

die Sonnensysteme bewegten23. Kant nun verzichtet in seinen Überlegungen
auf diese von Wright noch in Anspruch genommene göttliche Hilfestellung24,
und gerade deswegen widmet er sich in seiner Vorrede der Frage, welche Rolle

Gott in der Natur spielt. «Ich habe nicht eher den Anschlag auf diese

Unternehmung gefasset, als bis ich mich in Ansehung der Pflichten der Religion in
Sicherheit gesehen habe.»25

Seine im Prinzip deistische Lösung ist ebenso einfach wie genial. Ganz im
Sinne von Leibniz' Kritik an Newton vermeidet er die Einmischung Gottes in
die Natur, indem er ihn als Geber und Bewahrer der Ordnung der Naturgesetze

selbst preist. «Es ist ein Gott ebendeswegen, weil die Natur auch selbst im Chaos nicht

anders als regelmäßig und ordentlich verfahren kann.y>2b Dies ist ihm auch wichtiger
als «die Wunder der Offenbarung mit den ordentlichen Naturgesetzen in ein

22 S.J. Dick: Plurality of worlds. The origins of the extraterrestrial life debate from Democri-
tus to Kant, Cambridge/UK 1982, 145f. «To the last Part of your Letter, I answer, First,
that if the Earth (without the Moon) were placed any where with its Center in the Orbis
Magnus, and stood still there without any Gravitation or Projection, and there at once
were infused into it, both a gravitating Energy towards the Sun, and a transverse Impulse
of a just Quantity moving it directly in a Tangent to the Orbis Magnus, the Compounds
of this Attraction and Projection would, according to my Notion, cause a circular Revolution

of the Earth about the Sun. But the transverse Impulse must be a just Quantity; for
if it be too big or too little, it will cause the Earth to move in some other Line. I do not
know any Power in Nature which would cause this transverse Motion without the divine
Arm.» I. Newton: Four Letters from Sir Isaac Newton to Doctor Bentley containing Some

Arguments in Proof of a Deity (London 1756), in: Isaac Newton's papers & letters on
natural philosophy and related documents, hg.v. I.B. Cohen, Cambridge 1978, 279.296ff.,
vgl. Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 229f.

23 Wright: An Original Theory or New Hypothesis Of The Universe (Anm. 11), 168ff.; Kant:
Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 21 Off.

24 Er kritisiert Wright explizit in dieser Hinsicht, vgl. Kant: Allgemeine Naturgeschichte und
Theorie des Himmels (Anm. 12), 352ff. (353): «Die Gottheit ist in der Unendlichkeit des

ganzen Weltraumes allenthalben gleich gegenwärtig».
25 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 227f.

26 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 235f. So auch

schon in I. Kant: Gedanken von der wahren Schätzung der lebendigen Kräfte, in: Immanuel

Kant. Vorkritische Schriften bis 1768. 1, hg.v. W Weischedel, Frankfurt am Main 1977,
7.77 ff.



28 Andreas Losch

System zu bringen»27, was er mit der Hypothese eines frühzeitlichen Wasserringes

um die Erde als Erklärung der Wasserfeste im Himmel, die die

Schöpfungsgeschichte Gen l,6f schildert, nichtsdestotrotz punktuell versucht28.

Gegen den Vorwurf der intellektuellen Verwegenheit, die Genese des Kosmos
beschreiben zu wollen, wappnet sich Kant, indem er auf die grosse Einfachheit

des Unterfangens verweist — im Gegensatz zur Kompliziertheit der

Entstehung «eines einzigen Krauts oder einer Raupe»29. Sein Wahlspruch lautet:

«Gebet mirMaterie, ich will eine Welt daraus bauenhr50

Dazu braucht Kant nun vor allem die Newtonschen Gesetze, die er

deswegen in einem kurzen Abriss vor Eröffnung des ersten Teils noch einmal
erläutert31. Der Zentralgedanke, den Kant sodann im ersten Teil selbst erörtert,
ist derjenige Wrights. «Er betrachtete die Fixsterne nicht als ein ungeordnetes
und ohne Absicht zerstreutes Gewimmel, sondern er fand eine systematische

Verfassung des Ganzen»32, indem er Fixsterne eben als Sonnen mit eigenen

Sonnensystemen ansah33, die um einen gemeinsamen Mittelpunkt zirkulierten.

In der Tradition der natürlichen Theologie und insbesondere im Anschluss an

den von ihm hochgeschätzten Dichter Alexander Pope34, von dem er jedem
der drei Teile seines Werkes ein Zitat voranstellt35, sieht Kant die sich erwei-

27 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 323f.

28 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 322ff.
29 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 237f.

30 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 237f., vgl. Vol¬

taire: Œuvres complètes. Band 31, Gotha 1786, 27£: «Donnez-moi du mouvement et de

la matière, et je vais faire un monde.» Damit kritisiert Voltaire Descartes Physik; Kants
Aufnahme des Zitats zeigt, wie er das Vorhaben, das Voltaire als vermessen darstellt, in
aller Bescheidenheit einzulösen versucht.

31 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 250ff.
32 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 258£
33 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 201 f.

34 Dazu A.D. Nuttall: Pope's «Essay on man», London/Boston 1984, 191 ff Auch Thomas

Wright zitierte Pope, der den Pluralismus selbst wiederum von William Whiston aufgegriffen

hatte. Crowe/Dowd: The Extraterrestrial Life Debate from Antiquity to 1900 (Anm.
2), 15£

35 Jeweils aus A. Pope: Hrn. B.H. Brockes aus dem Englischen übersetzter Versuch vom
Menschen des Herrn Alexander Pope nebst verschiedenen andern Uebersetzungen und

einigen eigenen Gedichten. Nebst einer Vorrede und einem Anhange von Briefen aus

der History of the Works of the Learned übersetzet von B.J. Zinck, Hamburg 1740, Iff.
Grund der intensiven Verwendung Popes war auch eine entsprechend gestellte Preisaufgabe

der Berliner Akademie der Wissenschaften für das Jahr 1755, zu der Kant einige



Kants Wette 29

sende Unermesslichkeit des Kosmos als Grund, den Schöpfer zu preisen36, der

sich «in so unbegreiflich großen Werken»37 offenbart.

Der zweite Teil der Allgemeinen Naturgeschichte und Theorie des Himmels besteht

dann aus acht Hauptstücken, von denen Kant in der Vorrede das letzte als für
den Zweifler besonders relevant heraushebt38. Hier setzt sich Kant noch einmal

mit Newtons göttlicher Hand auseinander und positioniert sich innerhalb der

Natürlichen Theologie seiner Zeit so: «Der eine Schluß ist ganz richtig: Wenn

in der Verfassung der Welt Ordnung und Schönheit hervorleuchten: so ist ein

Gott. Allein, der andere ist nicht weniger ergründet: Wenn diese Ordnung aus

den allgemeinen Naturgesetzen hat herfließen können: so ist die ganze Natur

notwendig eine Wirkung der höchsten Weisheit.»39 Die Theologie in dem Werk

sollte nicht verwundern, ist das Ganze doch von der Anlage her ein physiko-
theologischer Gottesbeweis40.

Kants Abhandlung hat nun auch einen dritten Teil41 bzw. Anhang42, der sich

explizit um das spezifische Thema dieses Aufsatzes dreht, nämlich die mögliche

Bedeutung ausserirdischen Lebens im Kosmos. Kant selbst deutet den Status

dieses Teiles in der Vorrede wie folgt an: «Man wird indessen allemal etwas mehr
wie bloß Willkürliches, obgleich jederzeit etwas weniger als Ungezweifeltes, in

selbigen antreffen.»43 In genau dieser Zwischenstellung findet sich das Thema

später auch in der Kritik der reinen Vernunft wieder44. Kant beschäftigt sich im
dritten Teil also — wie schon viele grosse Denker vor ihm45 — mit den «Bewoh-

Notizen angefertigt hatte, vgl. dazu L. Kreimendahl: Einleitung, in: Der einzig mögliche
Beweisgrund zu einer Demonstration des Daseins Gottes, Historisch-kritische Edition,
hg.v. I. Kant/L. Kreimendahl, Hamburg 2011, I, XXXIIff. und Waschkies: Physik und

Physikotheologie des jungen Kant (Anm. 15), 580ff.
36 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 267f.
37 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 257f.
38 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 241 f.

39 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 372f.
40 Waschkies: Physik und Physikotheologie des jungen Kant (Anm. 15), 549£, u.a. mit Bezug

auf die Vorrede, vgl. Anmerkung 26.

41 So die Überschrift in: Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm.
12), 375f.

42 So die Überschrift in: Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm.
12), 377f.

43 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 244f.
44 Vgl. den Abschnitt II. Kants Haltung zu Ausserirdischen in der kritischen Phase.

45 Dick: Plurality of worlds (Anm. 22).



30 Andreas Losch

nern der Gestirne»46, indem er das Prinzip des Analogieschlusses dahingehend
entfaltet, dass er nicht nur die Planeten als grösstenteils bewohnt annimmt,
sondern auch ein Prinzip postuliert, anhand dessen sich die Unterschiede der

verschiedenen Planetenbewohner erklären lassen47. Kant ist sich zwar bewusst,
dass bei diesem Thema «die Freiheit zu erdichten kein eigentlichen Schranken

habe»48, ja dass dabei durchaus die Phantasie mit einem durchgehen könne,
ist jedoch davon überzeugt, dass die Wahrscheinlichkeit doch wohl begründet
sei.49 Und so postuliert er, dass der Abstand der verschiedenen Himmelskörper

zur Sonne die Bewohner derselben massgeblich beeinflussen müsse, was

eine Folgerung aus seiner Theorie der Entstehung der Sonnensysteme ist, und
ausserdem auch eine Umkehr der Annahmen Wrights darstellt50. Kant zufolge
wächst und schreitet «die Vollkommenheit der Geisterwelt sowohl, als der materialischen

in den Planeten, von dem Merkur an bis s(um Saturn, oder vielleicht noch über ihm (rnferne

noch andere Planeten sein), in einer richtigen Gradenfolge, nach der Proportion ihrer Enfer-

nungen von der Sonne», fort51. Denn die Wirkung der Sonne als «Quelle des Lichts

und des Lebens»52 nimmt mit zunehmender Entfernung ab, also müsse die
Materie und Beschaffenheit der Planeten und ihrer Bewohner entsprechend feineren

Charakter haben, um noch von ihr zu profitieren. Vorausgesetzt ist dabei der

Gedanke der natürlichen Theologie, dass Gott «alles dem Vorteile der vernünftigen

Wesen, die sie [die Planeten] bewohnen, so zuträglich angeordnet hat.»53

Das bedeutet nun auch — Kant ist sich des spekulativen Charakters dieses

Schlusses allerdings bewusst —, dass Sünde allein ein Problem eines mittleren

Abstandes von der Sonne sein könne, denn die Wesen der höheren Planeten

46 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 377f.

47 Dabei wird, was Kant für das bekannte Sonnensystem entwickelt, paradigmatisch auch für
die weiteren postulierten Sternensysteme gegolten haben.

48 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 377f.

49 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 377f.

50 Im Unterschied zur Konzeption Wrights, der als Zentralkörper des Universums ein Göt¬

terwesen annimmt, das «alle Tugend an sich zöge, die Laster aber zurücktriebe», will Kant
«mit mehrer Wahrscheinlichkeit die vollkommensten Klassen vernünftiger Wesen weiter

von diesen Mittelpunkte, als nahe bei demselben, suchen.» Kant: Allgemeine Naturgeschichte

und Theorie des Himmels (Anm. 12), 352ff. (353).
51 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 387ff.
52 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 389f.

53 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 391 f.



Kants Wette 31

seien aufgrund ihrer feineren Stofflichkeit wohl darüber erhaben54, die der
niederen aber wohl «mit gar zu geringen Fähigkeiten des Geistes versehen, um
die Verantwortung ihrer Handlungen vor dem Richterstuhle der Gerechtigkeit

tragen zu dörfen.»55 Mit diesen abschliessenden Überlegungen in diesem Teil
seiner Ausführungen umgeht Kant auch soteriologische Probleme. Philipp
Melanchthon z.B. hatte aus solchen Gründen die Annahme einer Vielzahl von
Welten noch abgelehnt56.

Auch Kant war der Meinung, «daß es eben nicht notwendig sei, zu

behaupten, alle Planeten müßten bewohnt sein»57; allerdings stand auch er in der

Tradition, dass der Zweck der Natur die Betrachtung durch vernünftige Wesen sei, und

ergo erscheine es angemessener anzunehmen, die Planeten seien (grösstenteils)
bewohnt58. Insofern könnte es sein, so Kant, dass die unbewohnten Planeten

sich nur noch nicht völlig ausgebildet oder ein bestimmtes Stadium bereits

überschritten hätten59.

II. Kants Haltung %u Ausserirdischen in der kritischen Phase

Die Allgemeine Naturgeschichte macht deutlich, dass die späteren Kritiken von
jemandem geschrieben wurden, der die Verlockungen spekulativer Systeme
selbst erfahren hatte60. Kant wurde dann zunehmend kritisch gegenüber den

spekulativeren Ausführungen seiner Schrift. Der 1781 erschienene, von J.F.

54 An anderer Stelle merkt Kant eine weitere mögliche Überlegenheit Ausserirdischer an:

«Die Rolle des Menschen ist also sehr künstlich. Wie es mit den Einwohnern anderer
Planeten und ihrer Natur beschaffen sei, wissen wir nicht; wenn wir aber diesen Auftrag der
Natur gut ausrichten, so können wir uns wohl schmeicheln, da wir unter unseren Nachbaren

im Weltgebäude einen nicht geringen Rang behaupten dürften. Vielleicht mag bei diesen

ein jedes Individuum seine Bestimmung in seinem Leben völlig erreichen. Bei uns ist es

anders; nur die Gattung kann dieses hoffen.» I. Kant: Idee zu einer allgemeinen Geschichte
in weltbürgerlicher Absicht, in: Immanuel Kant. Schriften zur Anthropologie,
Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik 1, hg.v. W. Weischedel, Frankfurt am Main 1977,31.41 f.

55 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 394f.
56 Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 89f.

57 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 377f. Damit steht

er in der Tradition der Atomisten, vgl. Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), lOf.
58 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (Anm. 12), 378f. Vgl. dazu

E. Knobloch: Vielheit der Welten - extraterrestrische Existenz, in: Ideale Akademie,

Vergangene Zukunft oder konkrete Utopie? hg.v. W. Vosskamp, Berlin 2002, 165.172f.
59 Zum Beispiel des Mars vgl. Anm. 121.

60 Crowe/Dowd: The Extraterrestrial Life Debate from Antiquity to 1900 (Anm. 2), 19f.



32 Andreas Losch

Gensichen herausgegebene Auszug als Anhang zur deutschen Übersetzung

von Aufsätzen William Herschels streicht vieles, nicht nur aus Gründen der

gebotenen Kürze. «Das Übrige, meint er [Kant], enthalte zu sehr bloße

Hypothesen, als daß er es jetzt noch ganz billigen könnte.»61 Gestrichen wurde u.a.

die Vorrede, einige Hauptstücke im zweiten Teil, darunter auch das achte, und

damit der theologische Rahmen des Ganzen. Zudem fiel der ganze dritte Teil

weg62. Alles «bloß hypothetische» hat nicht überlebt. Man sollte meinen, auch

die Frage nach den Ausserirdischen habe sich damit erledigt. Doch das Thema
«ausserirdisches Leben» beschäftigte Kant weiter.

Der Abschnitt der Kritik der reinen "Vernunft, in dem sich das eingangs
wiedergegebene Zitat findet, handelt «Vom Meinen, Wissen und Glauben»63. Hier
formuliert Kant seine allseits bekannte Einordnung des Glaubens als Zwischending

zwischen Meinen und Wissen, als ein nur subjektiv zureichendes, objektiv
aber unzureichendes Fürwahrhalten64. «Es kann aber überall bloß in praktischer

Beziehung das theoretisch unzureichende Fürwahrhalten Glauben

genannt werden»65. Innerhalb dieses Glaubens unterscheidet er den zufälligen und

den hypothetischnotwendigen Glauben («wenn ich gewiß weiß, daß niemand andere

Bedingungen kennen könne, die auf den vorausgesetzten Zweck führen»66),

wobei der sog. zufällige Glaube auchpragmatisch genannt wird, weil z.B. ein Arzt
manchmal pragmatisch handeln muss, ohne es genau oder es besser zu wissen.

Als Prüfstein, «ob etwas bloße Überredung, oder wenigstens subjektive
Überzeugung, d.i. festes Glauben sei»67, nennt er das Wetten. Dieses offenbare

den Grad der persönlichen Überzeugung der eigenen Annahmen, insbesondere

wenn es um das ganze Hab und Gut gehe. «Wenn man sich in Gedanken

61 J.F. Gensichen: [Nachwort], in: Uber den Bau des Himmels, Drey Abhandlungen aus dem

Englischen übersetzt nebst einem authentischen Auszug aus Kants allgemeiner Naturgeschichte

und Theorie des Himmels, Königsberg 1791, 201.201f.
62 Dazu Hamel: Nachwort (Anm. 10), 167f.

63 Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), 851 ff. Ottfried Höffe erläutert,

warum die Uberschrift in dem Glauben gipfelt (dieser steht dort an dritter Stelle), während
dieser doch in dem Diskussionsdurchgang zunächst nur eine Zwischenstufe darstellt. O.

Höffe: Kants Kritik der reinen Vernunft. Die Grundlage der modernen Philosophie, München

-'2004, 300ff. (300£).
64 Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 850ff.
65 Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 851 ff.
66 Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 852ff.
67 Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 852ff.



Kants Wette 33

vorstellt, man solle worauf das Glück des ganzen Lebens verwetten, so schwindet

unser triumphierendes Urteil gar sehr, wir werden überaus schüchtern und

entdecken so allererst, daß unser Glaube so weit nicht zulange.»68

Zum Glauben in praktischer Beziehung in Analogie steht der doktrinelle

Glauben, der sich auf rein theoretische Urteile beziehe und allerdings ein

Mittel erfordere, «die Gewißheit der Sache auszumachen»69. An dieser Stelle

bringt Kant nun als Beispiel solch doktrinalen Glaubens das bereits eingangs

gebrachte Zitat: «Wenn es möglich wäre durch irgend eine Erfahrung auszumachen,

so möchte ich wohl alles das Meinige darauf verwetten, daß es wenigstens

in irgend einem von den Planeten, die wir sehen, Einwohner gebe. Daher

sage ich, ist es nicht bloß Meinung, sondern ein starker Glaube (auf dessen

Richtigkeit ich schon viele Vorteile des Lebens wagen würde), daß es auch

Bewohner anderer Welten gebe.»70 Der Konjunktiv ist hier als notwendig zu

deuten, da es sich ja um ein bloss theoretisches Urteil handelt. Kant geht in der

Kritik der reinen Vernunft noch nicht davon aus, dass die Frage nach der Existenz

Ausserirdischer einmal geklärt werden könne. Dennoch stellt dieser Glaube

an Ausserirdische für Kant nichts weniger als das Paradebeispiel für doktrinalen
Glauben dar71. Aus heutiger Sicht ist das vielleicht erstaunlich, weswegen im
historischen Teil der Kontext dargestellt werden wird, in dem Kant zu dieser

Ansicht kommen konnte.

Angesichts dieses starken Glaubens an die Existenz Ausserirdischer
verwundert es nicht, dass der Glaube daran bei Kant erkenntnistheoretisch
betrachtet zunächst auch auf einer Stufe mit dem Glauben an Gott steht. Denn
Kant fährt ungeniert fort, wir müssten «gestehen», dass auch «die Lehre

vom Dasein Gottes zum doktrinalen Glauben gehöre»72. Damit meint Kant
die physikotheologische Überzeugung, in der Nachforschung der Natur
«einen weisen Welturheber vorauszusetzen»73, d.h. von einer einheitlichen und

sinnvollen Struktur der Welt auszugehen, auch wenn er stets bemüht sei,

68 Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 853ff.
69 Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 853ff.
70 Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 853ff.
71 Genauso benutzt Kant Mondbewohner zur Illustration des transzendentalen Idealismus.

Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 521 ff.
72 Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 854ff.
73 Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 854ff.



34 Andreas Losch

der «Vernunft mich so zu bedienen, als ob alles bloß Natur sei»74. Hier diene

der positive Ausgang der naturkundlichen Versuche der Bestätigung der

Brauchbarkeit dieser Voraussetzung eines weisen Welturhebers. Das

Führwahrhalten hier ein blosses «Meinen» zu nennen, sei ihm deswegen zu
wenig, wo er doch auch «festiglich einen Gott glaube»75, doch sei dieser Glaube

nicht praktisch, sondern eben doktrinal zu nennen — ebenso wie übrigens
der Glaube an ein künftiges Leben der menschlichen Seele76. Und solcher

bloss doktrinale Glaube «hat etwas Wankendes in sich»77, wie Kant gesteht.
Anders aber verhalte es sich mit dem moralischen Glauben, der schlicht notwendig

sei, weil sonst die sittlichen Grundsätze selbst umgestürzt würden; und weil

zu diesem Glauben der Glaube an das Dasein Gottes und an ein künftiges Leben

ebenfalls gehörten, könne diesen Glauben doch «nichts wankend machen»78.

Hier ist also bereits eine Unterscheidung zwischen der Kategorie des Glaubens

an die Existenz Ausserirdischer und der des umfassenderen79 Glaubens

an Gott und eine künftige Welt angelegt, die vielleicht in der späteren Kritik der

Urteilskraft dazu führt, dass die Annahme, es gebe vernünftige Bewohner auf
anderen Planeten, zu einer «Sache der Meinung» erklärt wird80. Wurde Meinen

in der Kritik der reinen Vernunft als subjektiv und objektiv unzureichendes

Fürwahrhalten rein defizitär bestimmt81, betont Kant in der Kritik der Urteilskraft
den positiven Unterschied zum Glauben: Meinungssachen seien «Objekte
einer wenigstens an sich möglichen Erfahrungserkenntnis» — wobei diese natürlich

«nach dem bloßen Grade dieses Vermögens, den wir besitzen, für uns
unmöglich ist.»82 Die Frage nach der Existenz Ausserirdischer ist nun für Kant
keine Glaubensfrage mehr, weil er diese Erfahrungserkenntnis für verifizierbar
bzw. falsifizierbar hält. Sie könnte also gar ein Wissensgegenstand sein: «denn

wenn wir diesen näher kommen könnten, welches an sich möglich ist, würden

74 Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 854f£
75 Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 854ff.
76 Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 855ff.
77 Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 855ff.
78 Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 856ff.
79 D.h. eine moralische Dimension einschliessenden.

80 I. Kant/H. Klemme/P. Giordanetti: Kritik der Urteilskraft. Beilage Erste Einleitung in die

«Kritik der Urteilskraft», Hamburg 2006, B 455ff.
81 Kant/Timmermann: Kritik der reinen Vernunft (Anm. 4), B 850ff.
82 Kant/Klemme/Giordanetti: Kritik der Urteilskraft (Anm. 80), B 455ff.



Kants Wette 35

wir, ob sie sind oder nicht sind, durch Erfahrung ausmachen; aber wir werden

ihnen niemals so nahe kommen, und so bleibt es beim Meinen.»83

Wie hätte Kant aber wohl entschieden, wenn er die heutige Faktenlage
gekannt hätte? Die Entdeckung ausserirdischen Lebens rückt heute in den
Bereich des Möglichen. Noch bleibt es diesbezüglich Kantisch gesprochen beim

Meinen. Immerhin ist es aber heute keine Glaubensfrage mehr, sondern eine

der Wissenschaft zugängliche Frage.

III. Alte und neue Astronomische Hinsichten

Warum setzt Kant die Existenz Ausserirdischer voraus? Heute mutet die

Auseinandersetzung mit den «Ausserirdischen» vielleicht deswegen so exotisch an,

weil es im 20. Jh., abgesehen von den unseriösen Äusserungen von UFO-Gläubigen84

und den erfolglosen Versuchen des SETI-Projektes85, aussergewöhn-
lich ruhig um dieses Thema war. Man war sich auch gar nicht mehr sicher, ob

es denn ausser den Sternen auch Planeten gab, auf denen Leben hätte
existieren können86. In früheren Jahrhunderten war das anders87. Die Geschichte

der Auseinandersetzung mit der Möglichkeit ausserirdischen Lebens zeigt, dass

Kants Überlegungen im Kontext einer reichen Tradition zum Tragen kommen.

Geschichtlich hatte die kopernikanische Kevolution zu einer grossen Offenheit
in der Beschäftigung mit dieser Frage geführt, denn sie machte die aristotelische

Kosmologie obsolet. Da die Erde damit ihre Sonderstellung im
Zentrum des Kosmos verlor, waren mehrere Erden leicht denkbar. Es gehörte
zum Kern der neuen Art von Astrophysik, Sonne, Mond und die bis dahin
bekannten Planeten nicht als perfekte Sphären unter einem unbeweglichen
Fixsternhimmel zu betrachten, sondern die Gesetze, die auf der Erde galten, auch

auf sie anzuwenden. Dies war Ausdruck des sog. «kopernikanischen Prinzips»
oder auch «Prinzips der Mittelmässigkeit», nach dem die Erde keine Sonder-

83 Kant/Klemme/Giordanetti: Kritik der Urteilskraft (Anm. 80), B 455ff. Im Folgenden

grenzt sich Kant von Swedenborg ab, indem er die Annahme körperloser Geister als Dichtung

eher denn als Meinung bezeichnet.
84 Vgl. dazu z.B. A. Kreiner: Jesus - UFOs - Aliens. Außerirdische Intelligenz als Herausfor¬

derung für den christlichen Glauben, Freiburg i.Br. 2011, Kap. 4-6ff.
85 D. Wilkinson: Science, religion, and the search for extraterrestrial intelligence, Oxford

2013, 83ff.
86 Wilkinson: Science, religion, and the search for extraterrestrial intelligence (Anm. 85), 27ff.
87 Zum folgenden siehe Dick: Plurality of worlds (Anm. 22).



36 Andreas Losch

Stellung in einem im Wesentlichen gleichförmigen Universum innehat, und diese

Erkenntnis in abgeschwächter Form nichts weniger als die philosophische

Grundlage der heutigen Naturwissenschaft darstellt88. Auch die Existenz von
Sternenbewohnern erschien in Anwendung des Prinzips der Mittelmässigkeit
und unter Betrachtung der göttlichen Allmacht als wahrscheinlich, jedoch gab

es ebenso starke theologische Vorbehalte, den Kopernikanismus für wahr zu halten.

Giordano Bruno war vermutlich der erste, der behauptete, die Sterne seien

Körper wie unsere Sonne und wie diese ebenfalls von Planeten umgeben89;

sein Schicksal ist bekannt, auch wenn die genannte Behauptung sicher nicht
der Hauptgrund für seine tragische Hinrichtung gewesen ist90. Philipp Me-
lanchthon hielt u.a. deswegen gegen Kopernikus am Aristotelismus fest, weil

er in dem Schöpfungsbericht der Bibel keine Hinweise auf weitere Universen
oder Bewohner anderer Sterne fand. Mehr noch ergaben sich schwerwiegende

Fragen hinsichtlich der christlichen Erlösungs- und Inkarnationslehre91, die

Kants vorkritischer Ansatz geschickt umgeht92.

Aus ähnlichen Gründen war — anders als Kepler übrigens — möglicherweise
auch Galileo Galilei darin zurückhaltend, Bewohner anderer Sterne zu
postulieren; zumindest wurde er deswegen davor gewarnt, dies zu tun93. Anders

Tommaso Campanella, der in seiner Verteidigung Galileis auch biblische
Argumente für den Kopernikanismus fand. So spricht der biblische Schöpfungsbericht

von Wassern über und unter dem Firmament, und das Wasser über dem

Firmament bezog Campanella auf die angenommenen Wasservorräte auf dem

Mond. Campanella wies auch darauf hin, dass der Kreuzestod Christi für die

Sternenbewohner vielleicht gar nicht notwendig sei, da diese nicht von Adam
abstammten und also gar nicht der Erbsünde verfallen seien. Ähnliches habe

man zudem bereits in Hinsicht auf die Bewohner fremder Erdteile diskutiert94.

88 Crowe/Dowd: The Extraterrestrial Life Debate from Antiquity to 1900 (Anm. 2), 7f.

89 Crowe/Dowd: The Extraterrestrial Life Debate from Antiquity to 1900 (Anm. 2), 8f.

90 Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 69f.
91 Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 88ff.
92 Weil er davon ausgeht, dass Sünde allein ein Problem eines mittleren Abstandes von der

Sonne sei.

93 Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 90f. Anders als es Michael Crowe und Matthew Dowd
(Crowe/Dowd: The Extraterrestrial Life Debate from Antiquity to 1900 [Anm. 2], 8f.)

nahelegen, schloss Galilei die Existenz von Bewohnern auf anderen Sternen nicht generell

aus, sondern bestritt lediglich ihren mit Erdmenschen gleichartigen Charakter.

94 Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 90ff.



Kants Wette 37

Galilei selbst hielt sich aus der Diskussion heraus und betonte trotz seines

Festhaltens am Kopernikanismus die Unterschiede zwischen Erde und
Mond95. John Wilkins konnte dagegen auf dem Boden, den das Wirken von
Giordano Bruno im protestantischen England bereitet hatte, die Behauptung
der Entdeckung einer Welt im Mond vertreten (Discovery of a World in the Moone,

1638) und offensiv die Frage aufwerfen: Wenn die Erde, wie es der
Kopernikanismus will, doch schlicht einer von vielen Planeten ist, warum sollte nicht
einer der vielen Planeten eine zweite Erde sein?96

René Descartes war es, der 1644 in seinen Principia Philosophiere eine Wirbeltheorie

formulierte, welche dann der Annahme einer Vielheit von Sonnensystemen

zu Popularität verhalf. Jedoch wurde von seinen Gefolgsleuten zunächst

nicht angenommen, dass diese Wirbelsysteme ausser den Sonnen auch weitere

Planeten enthielten. Es könnte sein, dass die kirchenpolitischen Schwierigkeiten,

denen sich Galilei gegenüber gesehen hatte, dazu beitrugen, dass diese

Idee und die damit verbundene Frage nach der Bewohnung der Planeten nicht
weiter verfolgt wurde97. Erst mit Bernard le Bovier de Fontenelle, dem späteren

Sekretär der französischen Akademie der Wissenschaften98, und mit dem
Cosmotheoros (1698), dem posthum veröffentlichten Alterswerk des hochangesehenen

Christiaan Huygens, änderte sich das99. Sie nahmen explizit auch die

Existenz von Planeten an, welche die Sonnen in den Wirbeln umkreisten — und
mit diesen Planeten auch deren Bewohner.

Nur ein Jahr nach der ersten Veröffentlichung von de Fontenelle zum Thema

stellte Isaac Newtons Philosophiere naturalispriniäpia mathematica 1687 die

Naturphilosophie auf den Kopf und damit auch die Wirbeltheorie ins
wissenschaftliche Abseits100. Newtons Gravitationsgesetz liess die Frage nach einer

Vielzahl von Sonnensystemen wieder offen, und die Frage der Kosmogenese
wurde von Newton in seinen Werken zunächst nicht behandelt. Es war in
seinen Briefen an Richard Bentley, dass Newton die Annahme formulierte, ohne

die Hilfe einer «göttlichen Hand» sei die Genese der Sonnensysteme mit ihren

95 Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 96f£
96 Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 97ff.
97 Privat hielt Descartes die Existenz Ausserirdischer für möglich. Crowe/Dowd: The Extra¬

terrestrial Life Debate from Antiquity to 1900 (Anm. 2), 9f.

98 Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 123ff.
99 Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 127ff.
100 Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 142f.



38 Andreas Losch

Planetenbewegungen nicht denkbar; damit wandte er sich gegen die im Kern
atheistische Hypothese der Atomisten101.

Man darf nicht vergessen, dass die Existenz anderer Sonnensysteme zu
diesem Zeitpunkt immer noch nicht beobachtet, nur postuliert werden konnte. Es

mussten also metaphysische Prinzipien sein, die zu dieser Annahme führten.

Es waren denn auch teleologische Gründe, die Bentley zur Annahme bewogen,
dass alle Himmelskörper zum Zweck ihrer jeweiligen Bewohner geschaffen
worden seien. Dadurch wurde die Annahme bewohnter Sonnensysteme ein

Teil des Unternehmens, das uns als natürliche Theologie bekannt ist, die den

Nachweis von Gottes Ehre aus den Werken der Natur heraus erbringen will102.

Ein berühmtes Werk in dieser Tradition wurde William Derhams vielgelesene

Astro-Theology (1715), welche jedes astronomische Detail als Beweis für
die Gottheit benutzte. Derham war es auch, der auf Newtonscher Basis die

Annahme einer Vielzahl von Sonnensystemen als drittes, «neues System» nach

dem aristotelischen und dem kopernikanischen Ansatz popularisierte. Die Sonnen

waren dazu da, ihren eigenen bewohnten Planeten Licht und Wärme zu

spenden103. Ein Echo auf diese Diskussionen, vor denen seine Position sicher

auch verständlicher wird, finden wir schliesslich in Kants Auseinandersetzung
mit dem Thema.

Auch William Herschel, der grösste damals lebende Astronom, war ein

glühender Verfechter der These von der Bewohnung anderer Planeten, auch des

Mondes und sogar der Sonne104, die er nur für einen besonders grossen und

leuchtenden Planeten hielt105. Ende des 18. Jahrhunderts war der Glaube an

ausserirdische Bewohner der Planeten so verbreitet, dass Thomas Paine in
seinem Buch The A.ge of Reason von dieser Grundlage aus den christlichen Glauben

angreifen konnte: «to believe that God created a plurality of worlds, at
least as numerous as what we call stars, renders the Christian system of faith at

once little and ridiculous, and scatters it in the mind like feathers in the air.»106

101 Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 142ff.

102 Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 149f.

103 Dick: Plurality of worlds (Anm. 22), 151 ff.

104 Crowe/Dowd: The Extraterrestrial Life Debate from Antiquity to 1900 (Anm. 2), 20ff.
105 Crowe: The extraterrestrial life debate (Anm. 2), 67f.; Crowe/Dowd: The Extraterrestrial

Life Debate from Antiquity to 1900 (Anm. 2), 33ff.
106 T. Paine: The Age of Reason. Being an Investigation of True and Fabulous Theology, Paris

1794, 84f.



Kants Wette 39

IV. Wovon erzählen die Himmel?

Es war also um den Anfang des 19. Jahrhunderts herum gar nicht mehr
sicher, dass die Himmel von Gottes Ehre erzählen (Psalm 19,1), während die

«Bevölkerung» der Himmel zugleich wissenschaftlicher Konsens war. Wenn

John Herschel, ein hochangesehener Astronom und Wissenschaftsphilosoph,

in seinem Preliminary Discourse on the Study of Natural Philosophy (1830)

strenge wissenschaftliche Kriterien insbesondere für die Astronomie einforderte,

weil deren Erkenntnisse im offenen Widerspruch zu oberflächlicher

Beobachtung stünde, ist sein Beispiel dafür aus heutiger Sicher kontraintuitiv:

«The planets, which appear only as stars somewhat brighter than the rest,

are to (the astronomer) spacious, elaborate, and habitable worlds.»107 Gerade

eine tiefer gehende Analyse erkenne also, dass es sich bei manchen Sternen

eigentlich um bewohnbare Planeten handele. So dachte auch August Comte,
die Astronomie habe als einzige Wissenschaft theologische und metaphysische

Entwicklungsstadien hinter sich gelassen, die Himmel erzählten also nur
von der Ehre Hipparchus', Keplers, Newtons usw. Gleichzeitig behauptete

er, von der Bewohnung der Planeten des Sonnensystems sei auszugehen108.

Mitte des 19. Jahrhunderts hatten sich die Spannungen zwischen Religion und
Astronomie wieder weitgehend gelegt. Es wurde weithin angenommen, dass

der Glaube an ausserirdisches Leben nicht nur kompatibel mit Religion sei,

sondern diese sogar stütze109, wie es z.B. in den Astronomical Discourses (1817)

von Thomas Chalmers vorgedacht worden war.

Es waren dann die Ausserirdischen selbst, deren Existenz in Frage gestellt
wurde, und zwar durch William Whewell, der 1853 das Buch Of the Plurality

of Worlds: an Essay veröffentlichte, dessen Titel noch an die vorherrschende

Tradition — wie sie z.B. Chalmers verkörperte — anknüpfte, um sie im Laufe

des Buches dann aber zu verneinen110. Dies lag an seiner Auswertung der

vorliegenden astronomischen und wissenschaftlichen Fakten, die er für
apologetische Zwecke zur Wiederbegründung der Sonderstellung der Erde ein-

107 Crowe/Dowd: The Extraterrestrial Life Debate from Antiquity to 1900 (Anm. 2), 27f.
108 Crowe/Dowd: The Extraterrestrial Life Debate from Antiquity to 1900 (Anm. 2), 27ff.
109 Crowe/Dowd: The Extraterrestrial Life Debate from Antiquity to 1900 (Anm. 2), 37f.

110 In seiner 1833 erschienenen Abhandlung «Astronomy and General physics Considered
with Reference to Natural Theology» ging Whewell noch von deren Existenz aus.



40 Andreas Losch

setzte111. Interessant daran ist weniger der religiös begründete, an Psalm 8

anschliessende, wieder erstarkende Anthropozentrismus, sondern die

Einarbeitung der vorliegenden naturwissenschaftlichen Faktenlage und das Gespür
für den spekulativen Charakter vieler bisher als wissenschaftlich geltenden
Annahmen: «Men have been so long accustomed to look upon astronomical

science as the mother of certainty, that they may confound astronomical

discoveries with cosmological conjectures ; though these be slighdy and

illogically connected with those.»112 Auch das traditionsreiche metaphysische

Pringip der Fülle, nach dem bevölkerte Welten dem Schöpfer zu höherer Ehre

gereichten als leere Weltenräume, konnte er so in Auswertung der geologischen

Erkenntnisse seiner Zeit in Frage stellen, denn auch auf der Erde, so

war nun bekannt, hatte es ja mehrfache Populationen gegeben, die — noch

vor Darwins Origin of Species von 1859 - als separate Neuschöpfungen
galten.113 Aufgrund der Auswertung der Fakten erkannte er z.B. auch, dass die

Sonnenstrahlung die inneren Planeten unseres Sonnensystems sehr heiss und

die äusseren sehr kalt werden Hess, oder dass die geringe Dichte des Jupiters

nahelege, dass dieser überhaupt keine Oberfläche besitze. Damit hatte er
bereits eine Ahnung von dem heutigen Konzept der «habitablen Zone»114, dem

Bereich eines Sonnensystems, in dem bewohnbare Planeten vorhanden sein

können. Darüber hinaus nahm er jedoch an, dass die Annahme, Nebelbereiche

am Sternenhimmel seien Universen unserer Milchstrasse vergleichbar, falsch

sei. «And thus we are not, I think, going too far, when we say, that our Solar

System, compared with spiral nebulous systems, is a system completed and

finished, while they are mere confused, indiscriminate, incoherent masses.»115 Hier
hatte er zwar Unrecht, aber seine Ansichten entsprachen auch gegen Ende des

19. Jahrhunderts noch durchaus der vorherrschenden Forschungsmeinung116.

111 «Why should not the Solar System be the chief and most complete system in the universe,
and the Earth the principal planet in that System? So far as we yet know, the Sun is the

largest Sun among the stars; and we shall attempt to show, that the Earth is the largest
solid opaque globe in the solar system.» W. Whewell: Of the Plurality of Worlds: an Essay,

London 1853, 160f.

112 Whewell: Of the Plurality of Worlds (Anm. Ill), lOlf.
113 Whewell: Of the Plurality of Worlds (Anm. 111), 103f.

114 «The Earth's Orbit is the Temperate Zone of the Solar System.» Whewell: Of the Plurality
of Worlds (Anm. 111), 196f.

115 Whewell: Of the Plurality of Worlds (Anm. 111), 136f.

116 Crowe/Dowd: The Extraterrestrial Life Debate from Antiquity to 1900 (Anm. 2), 44f.



Kants Wette 41

Whewell entfachte eine Debatte, doch der Glaube an eine Vielzahl bewohnter

Welten wurde dadurch noch nicht nachhaltig erschüttert117. Dennoch ist die

Tendenz deutlich: Die Wissenschaft begann nun, eine Vielzahl bewohnter Welten

als unwahrscheinlich anzusehen118. Nachdem es immer klarer wurde, dass

die Sonne aufgrund ihrer Temperatur und der Mond aufgrund seiner

mangelnden Atmosphäre kein Leben beherbergen konnten, richtete sich die

Aufmerksamkeit auf den Mars, auf dem zuerst 1877 Giovanni Schiaparelli Kanäle

beobachtet haben wollte. Die öffentliche Diskussion dieser Frage führte u.a.

zu H.G. Well's Klassiker The War of the Worlds. Anfang des 20. Jahrhunderts
kristallisierte sich jedoch die Meinung heraus, die angeblichen Kanäle seien

optische Täuschungen119. Damit waren zu diesem Zeitpunkt die Ausserirdischen

aus dem Sonnensystem «vertrieben». Die Anzahl der erwarteten Planetensysteme

im Universum hatte sich durch die Aufgabe der Hypothese, dass die Nebel

eigene Galaxien darstellten, zudem stark reduziert, und die verbleibenden

Fixsterne konnten aufgrund ihrer Sonnenartigkeit auch kein Leben beherbergen.
Es war die Wissenschaft, welche die Idee einer Vielzahl von Welten
unwahrscheinlich werden Hess. Es war aber auch die Wissenschaft, welche diese Idee

aufgrund neuer Erkenntnisse wieder aufnahm.

V. Herausforderungen heute

Erst 1995 wurde durch die Schweizer Major und Queloz der erste Planet
ausserhalb unseres Sonnensystems, der einen sonnenähnHchen Stern umkreist,
also der erste richtige sog. «Exoplanet», entdeckt. Durch den Einsatz insbesondere

auch von Weltraumteleskopen sind heute schon über 1000 Exoplaneten
ausgemacht worden; ja, man nimmt an, dass etwa jeder 10. Stern auch wenigstens

einen Planeten besitzt120. Da die Milchstrasse wenigstens 300 MilHonen
Sterne umfasst121, wären das immer noch wenigstens 30 MilHonen existierende

Planeten allein in unserer Galaxie. Die Frage, ob die Planeten bewohnbar sind,
sie also in der «habitablen Zone» Hegen, hängt nun entscheidend vom Abstand

117 S.J. Dick: Life on other worlds. The 20th-century extraterrestrial life debate, Cambridge
2001,17f.

118 Wilkinson: Science, religion, and the search for extraterrestrial intelligence (Anm. 85), 27f.
119 Crowe/Dowd: The Extraterrestrial Life Debate from Antiquity to 1900 (Anm. 2), 46ff.
120 N.M. Batalha: Exploring exoplanet populations with NASA's Kepler Mission, Proc. Natl.

Acad. Sei. U.S.A. 35/2014, 12647. Ich danke Kevin Heng für diesen Hinweis.
121 J. Gribbin: Galaxies. A very short introduction, New York 2008, 28f.



42 Andreas Losch

von der jeweiligen Sonne ab. In unserem Sonnensystem liegt z.B. auch der

Mars gerade noch in dieser Zone, und er ist sicher ein gutes Beispiel für Kants

Annahme, dass die Planeten, die unbewohnt sind, auch ein bestimmtes Stadium

bereits überschritten haben könnten. So geht man beim Mars auch heute

noch davon aus, dass er durchaus einmal Leben beheimatet haben könnte122.

Selbst wenn nur ein Bruchteil der vorhandenen Planeten Leben beherbergen
könnte und davon wiederum nur ein Bruchteil es auch tatsächlich täte, wären das

in unserer Galaxie noch eine ganze Menge Planeten123. Es stellt sich dann

allerdings die Frage, wo sie alle sind, die Ausserirdischen. Dieses Paradox hat u.a.

Enrico Fermi zur Annahme geführt, dass es in unserer Galaxie kein weiteres

intelligentes Leben gebe. Es gibt allerdings auch andere Denkmodelle, dieses

Paradox zu beantworten124.

Wie immer es um das Leben jenseits unseres Planeten nun auch bestellt ist,
behandelt wurde die Frage als Angelegenheit der sogenannten «Exobiologie».
Da man allerdings ausser dem von der Erde stammenden Leben noch kein
Leben im All gefunden hat, wurde der Sinn dieser Disziplin bezweifelt — es scheine

doch so zu sein, dass es die einzige wissenschaftliche Disziplin sei, von der man
nicht sicher sein könne, dass ihr Gegenstand überhaupt existiere125. Das Fach

wurde daher unter dem Stichwort «Astrobiologie» neu erfunden, wobei nun das

Leben auf und von der Erde im Kontext des Weltalls betrachtet wird126. Wie

dargestellt, ist das Weltall ziemlich gross, und die völlige Abwesenheit anderen

Lebens wäre doch etwas unwahrscheinlich, zumal das irdische Leben auf den

Elementen basiert, die am häufigsten im Universum vorkommen127. Möglich
wäre es allerdings, dass wir aufgrund der riesigen Entfernungen zwischen den

Sonnensystemen niemals damit in Kontakt treten könnten, jedenfalls nach

heutiger Vorstellung zukünftiger technischer Möglichkeiten.

122 Wilkinson: Science, religion, and the search for extraterrestrial intelligence (Anm. 85), 9ff.
123 Das Werkzeug zur Berechnung dieser Wahrscheinlichkeiten ist eine von Frank Drake ent¬

wickelte Gleichung. Siehe dazu z.B. Wilkinson: Science, religion, and the search for
extraterrestrial intelligence (Anm. 85), 39f£

124 S. Webb: Where is everybody? Fifty solutions to the Fermi paradox and the problem of
extraterrestrial life, New York 2002.

125 Wenn man Kants Argumentation folgen will, hat sie dies mit der Theologie gemein. Nur
die ethische Bedeutung der Theologie schützt sie bei Kant vor den Konsequenzen.

126 D. Catling: Astrobiology. A very short introduction, Oxford 2013, 5f.

127 Catling: Astrobiology (Anm. 126), 9ff.



Kants Wette 43

Die theologische Beschäftigung mit den Implikationen der möglichen Existenz

ausserirdischen Lebens wird entsprechend den biologischen Subdiszipli-
nen unter den Stichwörtern «Exotheologie»128 oder «Astrotheologie»129 geführt.
Die Notwendigkeit einer solchen Disziplin wird deudich, wenn der populäre

Physiker Paul Davies z.B. bemerkt, die «Existenz außerirdischer intelligenter
Lebewesen würde eine weitreichende Rückwirkung auf die Religion haben und

der üblichen Vorstellung von Gottes besonderer Beziehung zum Menschen

den Boden vollständig entziehen. Vor allem davon betroffen wäre das

Christentum mit seiner Lehre, Jesus Christus habe als fleischgewordener Gott den

Menschen auf der Erde das Heil gebracht, denn die Vorstellung, eine Vielzahl
anderer <Christusse> besuche systematisch jeden bewohnten Planeten in der
Gestalt der jeweiligen Bewohner, wirkt ziemlich unsinnig. Wie aber sonst sollten
diese anderen erlöst werden?»130 Man fühlt sich an Thomas Paines Einwände

vom Ende des 18. Jahrhunderts erinnert. Der Theologe Ted Peters dagegen

sieht zahlreiche Möglichkeiten, mit der gestellten Aufgabe konstruktiv umzugehen,

und macht auf die Überlegungen zahlreicher, auch moderner Theologen
aufmerksam, die in diese Richtung weisen131.

Was ist also die Herausforderung für die Theologie? Es gibt im Grunde
fünf verschiedene Szenarien (mit unterschiedlichem erkenntnistheoretischen

Status), die jeweils für sich ihre eigene Herausforderung an die Theologie
darstellen:

Szenario 1 : Es gibt kein anderes Leben im All. Dieses Negativ-Szenario wird oft
angenommen, lässt sich erkenntnistheoretisch aber nicht verifizieren; dafür ist
das Universum einfach zu gross132. Die Annahme dieser Möglichkeit erlaubt

es natürlich, die alten Denkgewohnheiten zu bewahren und die Erde und den

Menschen für etwas ganz Besonderes im Universum zu halten, es kann aber

128 Vgl. T. Peters: Exo-Theology: Speculations on Extra-Terrestrial Life, CTNS Bulletin 3

(1994), 1 und Tà Katoptrizoména. Das Magazin für Kunst, Kultur, Theologie, Ästhetik,
Heft 89 «Exotheologie» (2014), abgerufen am 20.10.2014 unter http://theomag.de/89/
index.htm.

129 T. Peters: Astrotheology: A constructive Proposal, Zygon® 2/2014, 443.

130 P. Davies: Gott und die moderne Physik, Augsburg 1998, 101 f.

131 Peters: Exo-Theology (Anm. 128). Siehe auch T. Peters: Außerirdisches Wesen, in: Religion
in Geschichte und Gegenwart Bd. I, hg.v. H.D. Betz, Tübingen 1998, 995.

132 K. Akerma: Außerirdische, Einleitung in die Philosophie. Extraterrestrier im Denken von
Epikur bis Hans Jonas, Münster 2002, 285f.



44 Andreas Losch

auch zum Horror vacui führen, wenn man z.B. an Jean Pauls Rede des toten
Christus vom Weltgebäude herab denkt.133

Szenario 2: Es gibt ausser dem Heben auf der Erde sonst nur «einfaches» Heben im

Weltall. Solches Leben könnte man zwar vorläufig verifizieren, man wird aber

auch hier nie wissen, ob es irgendwo im Universum nicht doch noch

komplexeres Leben gibt, was das Szenario wiederum falsifizierte. Immerhin kann

man bei Entdeckung solch «einfachen» Lebens vermutlich die Frage nach dem

Ursprung des Lebens auf der Erde klären, in gewissem Sinne also die nach der

Genesis. Voraussetzung ist dabei, dass man gegenseitige Kontamination streng
vermeidet. Dies wäre ein Beispiel für eine zu entwickelnde «Astroethik»134.

Sscenario 3a: Es gibt intelligentes Heben jenseits unseres Vianeten, aber es befindet sieb

in sgt grosser Enfernung, um wahrgenommen pu werden. Erkenntnistheoretisch kann

man derzeit nicht zwischen Szenario 1 und 3a unterscheiden. Daher wäre es

klug, angesichts der genannten Wahrscheinlichkeiten Szenario 3a anzunehmen.

Dies nun könnte sich im Zuge des technischen Fortschritts in Szenario 3b

verwandeln. Dieser technische Fortschritt könnte sich angesichts der Entdeckung
und zunehmenden Kartographierung der Exoplaneten ggf. sogar in unserer
Zeit abspielen.

Bei den Szenarien l-3a befinden wir uns im Bereich von Kants «Meinen».

Wir haben gesehen, dass er sich gerade im Zuge seiner zunehmend kritischen
Reflexion darüber klar geworden ist, dass die Existenz ausserirdischen Lebens

kein Gegenstand reiner Spekulation sein sollte, ja auch keine Glaubensfrage
darstellt, sondern eines Tages prinzipiell überprüfbar ist und sich damit auch in
Wissen verwandeln könnte. Dies wird im Folgenden durch die Szenarien 3b und

3c abgedeckt.

Szenario 3b: Es gibt intelligentes Heben jenseits unseres Planeten und wir können seine

Spuren wahrnehmen, aber es befindet sich in pu grosser Entfernung, als dass wir mit ihm in

Kontakt treten können. Diese Situation könnte durch die technische Entwicklung
einer der betroffenen Zivilisationen eintreten und sich allerdings auch durch die-

133 J.P. Richter: Erstes Blumenstück. Rede des todten Christus vom Weltgebäude herab, daß

kein Gott sei, in: Blume-, Frucht- und Dornenstücke oder Ehestand, Tod und Hochzeit
des Armenadvokaten F.St. Siebenkäs, Berlin 1826, 154.

134 T. Peters: Astroethics. Engaging Extraterrestrial Intelligent Life-Forms, in: Encountering
life in the universe. Ethical foundations and social implications of astrobiology, hg.v. C.

Impey/A.H. Spitz/W.R. Stoeger, Tucson 2013, 200, 201ff.



Kants Wette 45

se Entwicklung eines Tages in Szenario 3c wandeln. Die Menschheit sollte sich

in diesem Fall bereit machen für das Folgeszenario, theologische Überlegungen

müssten jedoch bereits vorher angestellt werden. So würden die Fragen des

religiösen Dialogs auf der Erde im interplanetarischen Massstab neu gestellt; somit
kann die Theologie der Religionen hier bereits wichtige Vorarbeiten leisten.

Szenario 3c: Es gibt intelligentes Eeben jenseits unseres Planeten, und wir können in

Kontakt mit ihm treten. Bleibt die Frage: Freund oder Feind? Dies könnte auch

von der Art des Umgangs in der Erstbegegnung abhängen. Dieses Szenario

eröffnet zusätzlich zu den theologischen Fragestellungen die Frage nach der

Entwicklung einer umfassenden angemessenen Astroethik'33.

Die postulierten Übergänge zwischen den jeweiligen Szenarien beinhalten

natürlich einen gewissen Fortschrittsoptimismus, der m.E. aufgrund der in
kosmischen Massstäben sehr schnellen technischen Evolution der Menschheit

begründet erscheint.

Die Vermutung, es gebe ausserirdisches Leben, ist gegenwärtig allerdings
weiterhin ein Gegenstand der Spekulation, und Kants Wette ist noch offen.
Träfen die letzten beiden Szenarien zu, würde Kant seine Wette gewinnen. Was

aber stünde für den christlichen Glauben, z.B. hinsichtlich der Vorstellung der

Inkarnation, auf dem Spiel, wäre das der Fall? Dies darzustellen wäre Thema
eines eigenen Aufsatzes136. Die Theologie kann sich gerade durch die

Wiederaufnahme dieser alten Debatte auf die wahrscheinliche oder zumindest mögliche

Zukunft vorbereiten, um einen Beitrag zur Orientierung der Menschheit

zu leisten.

Es sei zum Schluss allerdings noch bedacht, dass es natürlich eine

grundsätzliche Frage darstellt, ob der Glaube sich für diese Fragen überhaupt interessieren

soll. Angesichts des in Kontinentaleuropa vorherrschenden Paradigmas
einer gegenseitigen Unabhängigkeit von Theologie und Naturwissenschaft137

ist diese Frage keineswegs trivial. Mehr noch, wäre es nicht ein Verrat am theo-

135 Peters: Astrotheology (Anm. 129), 454ff.; Peters: Astroethics (Anm. 134).
136 Siehe z.B. die Annäherung an das Thema in A. Losch/A. Krebs: Implications for the

Discovery of Extraterrestrial Life — a Theological Approach, Theology and Science 2015
I forthcoming].

137 S.M. Daecke: Zur angelsächsischen Literatur, in: Der Dialog zwischen Theologie und

Naturwissenschaft, Ein bibliographischer Bericht, hg.v. J. Hübner, München 1987, 32; A.
Losch: Jenseits der Konflikte. Eine konstruktiv-kritische Auseinandersetzung von Theologie

und Naturwissenschaft, Göttingen 2011, 14f.



46 Andreas Losch

logischen Erbe von Barmen, würde man solchen für die Weltgemeinschaft
sicher bedeutsamen Ereignissen wie der Entdeckung ausserirdischen Lebens

auch eine potentielle theologische Bedeutung einräumen? Es wäre in jedem
Fall in der Entwicklung der Theologie der Religionen sorgfältig darauf zu

achten, allein beim Wort Gottes «als Quelle der Verkündigung»138 zu bleiben.

Karl Barth hat dies ja selbst in seiner Lichterlehre beispielhaft durchgespielt139.

Wenn man am Offenbarungscharakter des Wortes Gottes festhalten will, darf
man den universalen Anspruch des biblischen Glaubens nicht aufgeben, sonst

wird auch der monotheistische Gottesgedanke aufgegeben. Auch wenn die

Bewohner fremder Welten also ihre eigenen Sonnen haben, die Offenbarung und

Erleuchtung muss ihnen von der einen Lichtquelle kommen, die uns auch hier

auf Erden aufgeschienen ist.

138 K. Barth: Kirchliche Dogmatik II/l, Die Lehre von Gott. Erster Halbband, Zollikon
"1958, 194f.

139 K. Barth: Kirchliche Dogmatik IV/3 1. Hälfte, Die Lehre von der Versöhnung. Dritter
Teil, Zollikon 1959.



Kants Wette 47

Abstract
Der «bestirnte Himmel» über uns hat nicht erst seit Kant Bewunderung und
Ehrfurcht befördert. Für ihn, der mit der Existenz von Bewohnern anderer Welten fest

gerechnet hat, war dieser Himmel bewohnt. Er ist sich sicher: «Wenn es möglich wäre

durch irgend eine Erfahrung auszumachen, so möchte ich wohl alles das Meinige
darauf verwetten, daß es wenigstens in irgend einem von den Planeten, die wir sehen,

Einwohner gebe. Daher sage ich, ist es nicht bloß Meinung, sondern ein starker Glaube

(auf dessen Richtigkeit ich schon viele Vorteile des Lebens wagen würde), daß es

auch Bewohner anderer Welten gebe.» In dieser Aussage Kants, die sich an keinem

geringeren Ort als in der Kritik der reinen Vernunft findet, kann man einerseits einen

Reflex früherer Überzeugungen und Darlegungen Kants erkennen, andererseits sind
der Kontext der zitierten Stelle und der zeitgeschichtliche Hintergrund natürlich
relevant. An Kants Beispiel wird dem Sinn solcher Überlegungen über Bewohner fremder
Welten nachgegangen, die aufgrund des Fortschritts der planetaren Astronomie heute

von neuem auf der Tagesordnung stehen. Das Nachdenken darüber stellt auch für die

Theologie eine Herausforderung dar.

Andreas ljosch, Bern


	Kants Wette : von Kants starkem Glauben an ausserirdisches Leben, der Geschichte dieser Fragestellung und ihrer Herausforderung für die Theologie heute

