
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 71 (2015)

Heft: 1

Artikel: Der "tote Winkel" in J. Habermas' Religionstheorie : über religiöse
Binnenrationalität

Autor: Jütte, Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877693

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877693
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 71 2015 Heft 1

Der <tote Winkel) in J. Habermas' Religionstheorie:
Über religiöse Binnenrationalität

«Gerade als Wissenschaft des Glaubens vom Glauben
hat die Theologie ein Licht,

das nicht das Licht des Glaubens des Theologen ist.»1

(Karl Barth)

Religion gehört zur Moderne: Das ist in den letzten zwanzig Jahren innerhalb
der einschlägigen Diskurse über Religion und Gesellschaft im transzdiszipli-
nären Umfeld von Theologie, Religionswissenschaft, Soziologie, Politologie
und den Rechtswissenschaften zu einer Binsenweisheit geworden.2 Während

man sich weitgehend darüber einig zu sein scheint, dass die klassische

Säkularisierungsthese bezüglich ihrer modernitätserschliessenden Kraft unzureichend

ist3, zeichnet sich am Horizont dieser Selbsterklärungsversuche (wesdicher) li-

1 K. Barth: Fides quaerens intellectum. Anselms Beweis der Existenz Gottes im Zusammen¬

hang seines theologischen Programms (1931), hg.v. E. Jüngel/I.U. Dalferth, Gesamtausgabe

II. AW 13, Zürich 32002,174.
2 Mit den Schlagworten «Wiederkehr der Götter», «Desecularization of the World» und

«Entprivatisierung der Religion» verbindet sich die Absage an den modernitätstheoretisch-
intrinsischen Zusammenhang von Modernitätsentwicklung und Religionsschwund. Siehe

dazu: F.W Graf: Die Wiederkehr der Götter. Religion in der modernen Kultur, München
'2004; PL. Berger: The Desecularization of the World. Resurgent Religion and World
Politics, Washington D.C 1999; J. Casanova: Public Religions in the Modern World, Chicago
1994.

3 Hans Joas unterscheidet deswegen zwischen sieben Bedeutungen innerhalb der Rede von
der Säkularisierung: Je zwei Bedeutungen sind juristischen (Status von Priestern und
Enteignung des Kirchenguts), bzw. genealogischen Veränderungen (Das Verhältnis der

Gegenwartskultur zum jüdisch-christlichen Erbe) gewidmet. Unter die fünfte fallt die These
des Religionschwunds, unter die sechste die Privatisierungsthese und unter die letzte die

Beobachtung der Auflösung gesellschaftlicher Lenkungsfunktion durch die Religion. Vgl.

ThZ 1/71 (2015) S. 1-22



2 Stephan Jütte

beraler Gesellschaften noch kein Konsens darüber ab, was diese Religion sei,

welche Religionen konkret zu welcher Moderne gehörten4 oder in welchem

Verhältnis die individuell konzipierte Religiosität zum Sozialen zu stehen habe.5

Innerhalb der deutschsprachigen Theologie wird in dieser unübersichtlichen

Gemengelage an Theorie- und damit verbundenen Sprachangeboten
nach Luhmann nun auch Habermas breit rezipiert.6 Mit seinen Verweisen auf
die Relevanz der «jüdisch-christlichen Uberlieferung»7 für die reflexive

Selbstdurchdringung der genealogischen Kompositionsbedingungen von (okziden-

taler) Moderne bietet er einen inhaltlich ideengeschichtlichen Anknüpfungspunkt.

Daran können theologische Positionen zwecks Behauptung eigener
Sozial- und Gegenwartsrelevanz scheinbar zwanglos — wenn auch nicht an
Habermas' Theorie insgesamt und sicher nicht immer in deren Sinn — anschliessen

und sich dekontextualisierter Konzepte und Begriffe wie jene der «rettende[n]

Aneignung»8 religiöser Gehalte, «postsäkulare Gesellschaft»9, «Ein Bewusstsein

H. Joas: Führt Modernisierung zur Säkularisiserung?, in: Religion zwischen Kulturkampf
und Sinnsuche, hg.v. G. Nollmann/H. Strasser, Essen 2007, 37-45.

4 Beispielhaft lässt sich das an der deutschen Debatte darüber beobachten, ob der Islam oder/

und die Muslime und Musliminnen zu Deutschland gehören.
5 Eine kurze Ubersicht über die Säkularisierungsdebatte bietet U. Winkler: Religionen als

Eigenwelten. Das religionstheologische Problem der Unversöhnlichkeit, in: Parallelwelten.

Christliche Religion und die Vervielfachung von Wirklichkeit, hg.v. J.E. Hafner/J. Valten,

Stuttgart 2009, 202-227.
6 Die katholische Theologie hat sich schon in den Achtzigerjahren vertieft mit Habermas

auseinander gesetzt. Am nachhaltigsten wirkt dabei der Entwurf des Metz-Schülers H.
Peukert: Wissenschaftstheorie, Handlungstheorie, Fundamentale Theologie. Analysen zu
Ansatz und Status theologischer Theoriebildung, Frankfurt a.M. 1978. Die protestantische

Rezeption reicht zwar über W. Pannenbergs Wissenschaftstheorie (1973) bis in die

Siebzigerjahre zurück, ist dann aber weitgehend abgebrochen. Siehe dazu: H. Düringer:
Universale Vernunft und partikularer Glaube. Eine theologische Auswertung des Werkes

von Jürgen Habermas, Leuven 1999, 225-304.
7 Vgl. J. Habermas: Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze, Frank¬

furt a.M. 2005, 117.152f£; ders.: Nachmetaphysisches Denken II. Aufsätze und Repliken,
Frankfurt a.M. 2012, 254f.; ders.: Glauben und Wissen. Friedenspreis des Deutschen
Buchhandels 2001, Frankfurt a.M. 2001, 22f£; ders.: Vorpolitische Grundlagen des demokratischen

Rechtsstaates?, in: ders./J. Ratzinger: Dialektik der Säkularisierung. Über Vernunft
und Religion, hg.v. F. Schuller, Freiburg/Basel/Wien 62005, 31 f.

8 Habermas: Zwischen Naturalismus und Religion (Anm. 7), 218.

9 Habermas: Glauben und Wissen (Anm. 7), 12.



Der <tote Winkel) in J. Habermas' Religionstheorie 3

von dem, was fehlt»10 oder die «kooperative Übersetzung»11 religiöser Intuitionen

oder Argumente bedienen. Dies hat nicht nur zu unerwarteten Bündnissen

und überraschendem Applaus von Bayern nach Frankfurt12, sondern mitunter
auch zu handfesten Missverständnissen geführt.13

Ein Teil der theologischen Fehlinterpretation mag dem politischen Interesse,

von dem die Habermas-Rezeption ausgeht, und ein weiterer Teil der vorschnellen

Übernahme theologisch belasteter Begriffe — allen voran dem der «Übersetzung»

— geschuldet sein. Allerdings bleibt eine Restschuld offen, welche nicht
auf der Rezeptionsseite abzugelten ist: Habermas' Verhältnisbestimmung von
Religion und Gesellschaft erweist sich mitunter deshalb gegen die theologische

Rezeption als sperrig, weil es ihr grundlegend an einer religionssoziologisch und

religionsphilosophisch kohärenten Bestimmung von Religion mangelt.
Wer mit Habermas — und nicht nur unter der Autorität seines auf Schlagworte

verkürzten Systems — denken will, sieht sich gezwungen, die theorieinterne

Unvereinbarkeit seiner evolutionären Gesellschaftstheorie und deren

Rationalitätskonzept mit seiner Konzeption rationalitätsdefizienter Religion
zu klären, zumal dem religiösen Bewusstsein eine berechtigte «Zeitgenossenschaft»

mit dem «nachmetaphysischen Denken»14 attestiert wird. Diese theoretische

Fehlstellung soll im kommenden Abschnitt dargestellt (1.) und dann auf
Habermas' Rezeption theologischer Entwürfe bezogen werden (2.), bevor ich
schliesslich (3.) einen theologischen Ausweg skizziere.

/. Rationale Gesellschaft und epistemisch opake Religion

Umfassend stellt Habermas seine evolutionäre Geschichtsphilosophie im

Bezug auf die Religion bereits 1976 in seiner geschichtsphilosophischen Untersuchung15

dar: Ausgehend vom Mythos, der typisch für die archaische Gesellschaft

10 J. Habermas: Ein Bewusstsein von dem, was fehlt, in: ders.: Philosophische Texte. Kritik
der Vernunft [Bd.5], Frankfurt a.M. 2009, 408-416.

11 Habermas: Zwischen Naturalismus und Religion (Anm. 7), 11.

12 Habermas/Ratzinger: Dialektik der Säkularisierung (Anm. 7).
13 Damit sind Papst Benedikts XVI. Europa-Rede in der Wiener Hofburg gemeint, bei der

er Habermas in seinem eigenen Sinn verkürzt wiedergibt, und der Ärger des Gepachteten,
in dessen intellektuellem Glanz der Papst sich sonnte. Siehe dazu S. Müller-Dohm: Jürgen
Habermas. Eine Biographie, Frankfurt a.M., 517f.

14 Habermas: Nachmetaphysisches Denken II (Anm. 7), 126.

15 J. Habermas: Zur Rekonstruktion des historischen Materialismus, Frankfurt a.M. 21976.



4 Stephan Jütte

sei, zeichnet er die Religionsentwicklung bis in die Gegenwart nach, in der die

Religion auf einen Kernbestand «universalistischer Moral»16 geschrumpft sei.

Im Christentum erkennt Habermas das letzte Symbolsystem von
gesamtgesellschaftlich integraüver Wirkung, das in der Moderne aber seine Bedeutung
verloren und einem «Massenatheismus»17 das Feld habe überlassen müssen.

Diesem Programm folgt er weitgehend auch in seinem ersten Hauptwerk18,
wobei er auf der Grundlage einer differenzierteren Rationalitätstheorie die

Modernisierungsgeschichte insgesamt als Rationalisierung gesellschaftlicher

Zusammenhänge darzustellen vermag. Freilich kann ein solcher Rationalitätsbegriff

nicht selbst empirisch erhoben werden, sondern ist das Ergebnis einer

metatheoretischen Erwägung — in diesem Fall v.a. in der Auseinandersetzung
mit Weber.19 Er wird zur hermeneutischen Matrix der Gesellschaftsbeschreibung

und der Gesellschaftskritik. Was Habermas sieht und wie er beurteilt, was

er sieht, hängt direkt davon ab, was er unter Rationalität versteht, insofern diese

den durch die sozialgeschichtliche Entwicklung hervortretenden Zielbegriff
bildet.

Warum aber sollte sich eine soziologische Theorie einem Rationalitätskonzept

anbinden? Das ist nur dann gerechtfertigt, wenn es gelingt, einen internen

Bezug zwischen soziologischer Theorie und Rationalisierung nachzuweisen.

Das ist dann der Fall, wenn die Rationalität der Kommunikation, welche als

Grundoperation sozialen Prozessierens verstanden wird, «allgemeingültig)20

zugrunde liegt. Das trifft vor dem Hintergrund dieser Rationalitätstheorie

zu, wenn sich zeigen lässt, dass Kommunikation grundsätzlich als verständi-

gungsorientiertes Handeln zu verstehen ist. Weil Habermas die Allgemeinheit
der kommunikativen Rationalität ohne Rückendeckung durch metaphysische
Grundannahmen herausstellen will, kann er nicht mit anthropologischen
Wesensbestimmungen21 argumentieren. Stattdessen verfasst er eine Theorie-

16 A.a.O. 17.

17 A.a.O. 553.

18 J. Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns [2.Bde], Frankfurt a.M. 1981.

19 Siehe dazu W Schluchter: Grundlegungen der Soziologie. Eine Theoriegeschichte in syste¬
matischer Absicht [Bd.2], Tübingen 2009, 177ff.

20 Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns I (Anm. 18), 198.

21 Vgl. dazu Habermas' Kritik an der Bewusstseinsphilosophie, die sich auch gegen jede
transzendental in Stellung gebrachte Anthropologie überhaupt richtet, in: J. Habermas:

Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze, Frankfurt a.M. 1988, 52ff.



Der <tote Winkel) in J. Habermas' Religionstheorie 5

geschichte, welche die in seinen Augen relevant gebliebenen soziologischen
Ansätze zu einer Theorie der gesellschaftlichen Rationalisierung im Sinne

einer Problemgeschichte in systematischer Absicht aufnimmt; damit will er
die Desiderate in einer Theorie der Rationalisierung bearbeiten, die an den

Grundbegriffen des kommunikativen Handelns entwickelt wird.22 Für die

Rekonstruktion der Verhältnisbestimmung von Religion und Gesellschaft auf
der Grundlage dieser evolutionären Rationalitätstheorie ist die Genealogie der

«Verständigungsform»23 besonders aufschlussreich:

- Auf präkonventioneller Stufe (1) werden bestimmte Bereiche der Gesellschaft

durch sakrale Formen und Symbole der geltungstheoretischen Infragestellung

entzogen. In der arbeitsteiligen Gesellschaft wird das Rationalitätsgefälle

zwischen sakralen und profanen Handlungsorientierungen deutlich,
wodurch die tradierten sakralen Symbolisierungen selbst fragwürdig werden.

- In der Moderne (2) differenzieren sich geltungstheoretische Formen aus:

Der profane Bereich setzt ein umfassendes Geltungsverständnis frei. Dabei

wird zwischen Geltungsansprüchen, die sich auf Wahrheit, Richtigkeit und

Wahrhaftigkeit beziehen, unterschieden. Der sakrale Bereich reagiert auf diese

Ausdifferenzierung mit der «Institutionalisierung von Heils- und Erkenntniswegen»,

der Produktion religiöser Deutungssysteme, der «Institutionalisierung
des Kunstgenusses» und schliesslich mit der Verbreitung gesinnungsethischer
Ansätze oder des Naturrechts24.

- Auf der postkonventionellen Ebene (3) differenzieren sich die

Geltungsansprüche in Diskursen aus. Die Normativität wird nicht von externen
Vorgaben (Naturrecht, kategorischer Imperativ) hervorgebracht, sondern entsteht
selbst diskursiv. Dadurch wird der sakrale Handlungsbereich praktisch obsolet:

Moral und Recht bedürfen keiner metaphysischen Grundlage mehr, und auch

die Kunst wird entsakralisiert.25

22 Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns I (Anm. 18), 199. — Diese theoreti¬
sche Weichenstellung gründet auf zwei Voraussetzungen. Erstens: Die Verallgemeiner-
barkeit lasse sich deshalb begründen, weil die soziologischen Theoretiker zueinander nicht
in einem Ablösungsverhältnis stünden, sondern wissenschaftsgeschichtliche Alternativen
darstellten. Zweitens: Die Anschlussfahigkeit der eigenen Position an die Wissenschaftsgeschichte

bürge für die Verallgemeinerbarkeit selbst. Vgl. a.a.O. 201.

23 Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns II (Anm. 18), 278-292 (278).
24 A.a.O. 286.

25 Vgl. a.a.O. 290ff.



6 Stephan Jütte

Die «Versprachlichung des Sakralen»26 führt auf ihrem Weg in die Moderne

zu einer Entsakralisierung öffentlicher Begründungen und zu einer Diskursi-

vierung sakraler Handlungsorienderungen. Eine kommunikativ erzeugte und

in Diskursen verflüssigte Ethik übernimmt diejenige soziale Funktionsstelle,
welche einst der Religion zukam.27 In der Moderne, die ihre Orientierungsfragen

nicht durch Sanktionen und Tabus, sondern durch die sich in öffentlichen
Diskursen durchsetzenden besseren — rationaleren — Argumente bearbeitet,

wird die Religion qua raüonaler Durchdringung der lebensweltlichen Strukturen

in diesen selbst überflüssig. Was einst religiös-symbolisch sanktioniert

worden ist, verflüssigt sich in eine kommunikativ verfahrende Ethik, religiöse

Begründungsformen werden durch Diskurse abgelöst, und Religion wird zu

einem Fossil der Rationalitätsgeschichte: «Dabei verwandelt sich die religiöse

Glaubensgemeinschaft, die gesellschaftliche Kooperation erst möglich macht, zu einer

unter Kooperations'^wängen stehenden Kommunikationsgemeinschaft.-)>28 Dieser Ansatz

kann durch die Beobachtung vitaler religiöser Bewegungen nicht ausgehebelt

werden; ihre Präsenz erklärt er aus «Widerstands- und Rückzugsbewegungen»29

heraus, die auf die Kolonialisierung der Lebenswelt reagieren, d.h. auf solche

soziale Gegebenheiten, die durch Steuerungsmedien der gesellschaftlichen
Systeme der lebensweltlichen Verständigung entzogen bleiben.

Habermas hat diese Theorie hinsichtlich der linearen Fortschreibung des

Ablösungsprozesses der Religion durch kommunikatives Handeln später
modifiziert: Religion bearbeite auch unter modernen Bedingungen noch das

«Außeralltägliche im Alltag»30. Aufgrund dieser Kontingenzbewältigungsfunktion
«koexistiert auch das nachmetaphysische Denken noch mit einer religiösen
Praxis»31. In diesem Zusammenhang steht das bekannte Zitat, an welchem die

innertheoretische Problemlage veranschaulicht werden soll:

26 A.a.O. 75-117. - Eine gute Ubersicht bietet E. Arens: Kommunikative Rationalität und

Religion. Die Theorie des kommunikativen Handelns als Herausforderung polirischer
Theologie, in: Erinnerung, Befreiung, Solidarität. Benjamin, Marcuse, Habermas und die

politische Theologie, hg.v. E. Arens/O. John/P. Rottländer, Düsseldorf 1991, 169-172.

27 Diesem an Dürkheim orientierten Programm folgt Habermas im Kern auch noch in sei¬

nem Beitrag: «Eine Hypothese zum gattungsgeschichtlichen Sinn des Ritus», in:
Nachmetaphysisches Denken II (Anm. 7), 77-95.

28 Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns II (Anm. 18), 139.

29 A.a.O. 582.

30 Habermas: Nachmetaphysisches Denken (Anm. 7), 60.

31 Ebd.



Der <tote Winkel) in J. Habermas' Religionstheorie 7

«Die fortbestehende Koexistenz beleuchtet sogar eine merkwürdige Abhängigkeit
einer Philosophie, die ihren Kontakt mit dem Außeralltäglichen eingebüßt hat.

Solange die religiöse Sprache inspirierende, ja unaufgebbare semantische Gehalte mit
sich führt, die sich der Ausdruckskraft einer philosophischen Sprache (vorerst?)
entziehen und der Übersetzung in begründende Diskurse noch harren, wird Philosophie
auch in ihrer nachmetaphysischen Gestalt Religion weder ersetzen noch verdrängen
können.»32

Das ist so schön formuliert, dass man kaum widersprechen mag. Allerdings ist

dieser Abschnitt, der in der theologischen Rezeption den Status eines Aphorismus

erhalten hat, v.a. Ausdruck einer theoretischen Schieflage. Die Koexistenz

zwischen der Religion, welche den nachmetaphysischen Geltungsbedingungen

nicht entspricht, und der Philosophie, die in ihrer nachmetaphysischen
Gestalt bloss noch kritische Instanz innerhalb der Vermittlung von Expertenwissen

und alltäglichen Orientierungsfragen und nicht mehr «im Besitze einer

affirmativen Theorie des richtigen Lebens ist»33, wird damit erklärt, dass «der

vollends profanisierte Alltag gegen den erschütternd-subversiven Einbruch

außeralltäglicher Ereignisse keineswegs immun geworden»34 sei. Die
Bearbeitung dieser (Einbrüche) sei das Geschäft der Religion.35 Nun ist es weder
besonders umstritten noch sehr originell, die Religion in funktionalistischer

Perspektive als Kontingenzbewältigungsstrategie zu beschreiben. Entscheidend

ist vielmehr, dass diese Perspektive von Habermas' Theoriekonstruktion
her nicht einnehmbar ist. Es gibt nämlich nicht <Ausseralltägliches>, sondern

jemand oder einige deuten dieses oder jenes aus der Ersten-Person-Perspektive
als ausseralltäglich.

32 Ebd.
33 A.a.O. 59.

34 A.a.O. 60.

35 Habermas hatte sich bereits 1975 im Rahmen der «Religionsgespräche zur gesellschaftli¬
chen Rolle der Religion» in diesem Sinne geäussert: ((Ich könnte mir vorstellen, dass wir
für die Aufklärung unserer selbst über die Bedingungen, die unser Leben menschenwürdig

machen, vielleicht auf Theologen nicht verzichten können. [...] Sie haben noch eine

Sprache, die appellative und metakommunikative Qualitäten hat, die wir uns als Sozialwis-
senschafder gar nicht mehr leisten können. Vielleicht kann diese Sprache das in Bewegung
setzen, was man in Bewegung setzen müsste, um das Übergreifen von selbstobjektivierenden

Interpretationssystemen aufzuhalten. Die andere Dimension, in der Theologen
vielleicht nicht ersetzt werden können — darüber kann ich nicht viel sagen - ist der Bereich
individueller Tröstung. Und der dritte Bereich ist vielleicht eine Form quasi politischer
Praxis.» (H.-E. Bahr/D. Solle: Religionsgespräche zur gesellschaftlichen Rolle der Religion,
Darmstadt 1975, 29).



8 Stephan Jütte

Wenn die Mutter auf ihr Neugeborenes blickt und es als <ein Geschenk

Gottes) bezeichnet, oder der Hinterbliebene seine Frau <in Gottes Händen)

weiss, dann erheben beide keinen solchen Geltungsanspruch, den sie unter

nachmetaphysischen Geltungsbedingungen vertreten könnten oder wollten.

Ihre Aussage <harrt> denn auch nicht der Ubersetzung in einen begründenden
Diskurs). Der Satz beansprucht nicht in diesem objektivierbaren Sinn wahr zu

sein, auch wenn er das seiner logischen Struktur nach vorgeben mag. Das
«Geschenk Gottes) oder das <in Gottes Händen liegen) führen nämlich semantisch

schon die Entzogenheit des Bezeichneten mit sich. Deshalb machen Menschen

solche Aussagen, wenn sie etwas bezeichnen wollen, worüber sie nicht in einem

verobjektivierbaren Sinn sprechen können. Auch geht der Sinn des Satzes nicht
in dem auf, was die Mutter oder der Hinterbliebene auf Nachfrage anzugeben

vermöchten. Die (Ausdruckskraft) religiöser Kontingenzbewältigungssätze
führt gegenüber ihrem semantischen Gehalt einen Uberschuss mit; sie verweisen

auf das diesem Wort und seinem Sprecher Unverfügbare. Oder anders

ausgedrückt: Religiöse Gehalte sind deshalb so ausdrucksstark und inspirierend,
weil in ihnen alles, was ist, so zur Sprache kommt, als ob es von einem dem

Sprecher unverfügbaren Ort auf diesen allererst zukäme.36 Was er versteht, ist

nicht dieses oder jenes, sondern sich selbst in diesem Wort.
Man könnte einwenden, dass die Rede von der Unverfügbarkeit religiöser

Sätze nun eben ein theologisches Verständnis religiöser semantischer Gehalte

zum Ausdruck bringe und Habermas demgegenüber eine rationaler basierte

Religion vor Augen stehe. Aber genau das ist nicht der Fall. Habermas ist

sich nicht nur des existentiellen Bezugsrahmens religiöser Mitteilung durchaus

bewusst,37 sondern er definiert die Grenze zwischen Glauben und Wissen,

Religion und Philosophie darüber, dass die religiösen Überzeugungen sich der

diskursiven Aufbereitung versperren:

36 I. Dalferth bezeichnet diese Figur treffend als «Deuteumweg über Gott». Siehe: I. Dal-
ferth: Selbstlose Leidenschaften. Christlicher Glaube und menschliche Passionen, Tübingen

2013, 67.

37 Vgl. Habermas: Zwischen Naturalismus und Religion (Anm. 7), 133: «Der Fromme voll¬

zieht seine Existenz <aus> dem Glauben. Der wahre Glaube ist nicht nur Doktrin, geglaubter

Inhalt, sondern Energiequelle, aus der sich performativ das ganze Leben der Gläubigen
speist.»



Der <tote Winkelt in J. Habermas' Religionstheorie 9

«[...] religiös verwurzelte existentielle Überzeugungen entziehen sich durch ihren

gegebenenfalls rational verteidigten Bezug auf die dogmatische Autorität eines

unantastbaren Kerns von infalliblen Offenbarungswahrheiten der Art von vorbehaltloser

diskursiver Erörterung, denen sich andere ethische Lebensorientierungen und
Weltanschauungen, d.h. (weltliche Konzeptionen des Gutem aussetzen.»38

Wenn nun der Grund für die Koexistenz der Religion mit dem nachmetaphysischen

Denken im Vermögen ersterer liegt, Kontingenz zu bewältigen, dann

bedeutet dies, dass in der Religion39 diejenigen Lebensfragen thematisiert und

gedeutet werden können, denen gegenüber man unter nachmetaphysischen

Denkbedingungen notwendig sprachlos bleiben muss.

Welches Bild entsteht, wenn die einzelnen Theorieteile aufeinander bezogen

werden? Erstens bietet Habermas in der Theorie des kommunikativen
Handelns eine evolutionäre Gesellschaftstheorie, deren Zielbegriff — die

Rationalität der Gesellschaft — so konzipiert ist, dass mit dem Verschwinden der

Religion zu rechnen ist. Religion ist aus dem intrinsischen Zusammenhang der

Modernisierungsthese heraus ein Relikt der Moderne. Zweitens relativiert
Habermas diese These insofern, als er einräumt, dass er «[...] zu schnell eine

affirmative Antwort auf die Frage suggeriert habe, ob denn von den religiösen

Wahrheiten, nachdem die religiösen Weltbilder zerfallen sind, nicht mehr
und nichts anderes als nur die profanen Grundsätze einer universalistischen

Verantwortungsethik gerettet, und das heißt: mit guten Gründen, aus

Einsicht, übernommen werden können.»40 Das würde dann gelingen, wenn die

38 A.a.O. 135.

39 Habermas unterscheidet streng zwischen Religionen und Weltbildern: «Wenn wir uns heu¬

te fragen, was denn die Religion in diesem engeren Sinne der bis heute prägenden (starken)

Traditionen von allen anderen Weltanschauungen unterscheidet, so lautet die Antwort,
dass es solche Praktiken [Rituale] sind. Religionen überleben nicht ohne die kultischen

Handlungen einer Gemeinde. Das ist ihr <Alleinstellungsmerkmal>. Sie haben als einzige
Gestalt des Geistes auch in der Moderne noch Zugang zur Erfahrungswelt des Ritus im

engeren Sinne.» (Habermas: Nachmetaphysisches Denken II [Anm. 7], 104). Angesprochen

auf die zahlreichen nichtreligiösen Rituale, die gesellschaftliche Solidarität stiften,
meint Habermas: « Volunteerism ist ja ein herausragender Zug der politischen Kultur in den

USA. Was sich darin verrät, ist wohl weniger die Ähnlichkeit zwischen religiösem und

staatsbürgerlichem Ritual als vielmehr das nachhaltige Motivationspotential der oft unbe-

wusst fortwirkenden religiösen Sozialisation. [...] Ich möchte daran festhalten, dass heute

nur religiöse Gemeinden über ihre kultische Praxis den Zugang zu archaischer Erfahrung
dieser Art offenhalten.» (a.a.O. 111.)

40 J. Habermas: Texte und Kontexte, Frankfurt a.M. 1991, 141.



10 Stephan Jütte

(semantischen Gehalto der (religiösen Wahrheiten) in (begründende Diskurse)

übersetzt werden könnten. Allerdings ist das unter den Bedingungen dieser

Theorie unmöglich, weil die Vernunft gar nicht an Religion anschliessen kann,
da diese keine Kandidatin für Wahrheit ist: Sie entzieht sich nämlich — drittens
— per Definition «der vorbehaldosefn] diskursivefn] Erörterung»41 aus episte-

mologischen Gründen. Habermas kann nicht zeigen, dass Religion eine eigene

Vernünftigkeit zukommt, was er aber voraussetzen müsste, wenn sie für
den modernen Menschen, der unter nachmetaphysischen Bedingungen denkt,

Anschlussmöglichkeiten bieten wollte.42 Deshalb führt er (das Ausseralltägli-
che> nicht als hermeneutische Kategorie ein, sondern — einem Offenbarungspositivismus

ähnlich — als ontische Gegebenheit.43

Die theoretische Inkonsistenz dieser Theorieanlage besteht also darin, dass

die Gesellschaft als vernünftig gedacht werden soll, Religion in ihr keineswegs

wegfallt, es aber gleichzeitig nicht zu zeigen gelingt, wie diese an die vernünftige

Struktur gesellschaftlichen Prozessierens überhaupt Anschluss finden kann.

Eben das kaschiert der Begriff der Übersetzung, beziehungsweise die Rede

von (der rettenden Aneignung) semantischer Gehalte der Religion.
Dass Habermas es unterlässt, eine religiöse (Binnen-)Rationalität zu erheben,

bestimmt die Art, wie er theologische Argumentation wahrnimmt.

2. Theologie als Apologie

In seiner Replik44 zu einer 1988 in Chicago veranstalteten Konferenz nimmt
Habermas das oben beschriebene Problem selbst auf. Er hebt den religiösen

Eigensinn, den er im Offenbarungsglauben verortet, zugleich als Grenze der

Reformierbarkeit des Religiösen und als dessen Identität hervor:

((Aber gegen die Reform, der der gesunde Menschenverstand in modernen
Gesellschaften — ob nun mit oder ohne Beistand der Philosophen — unterliegt, bildet jenes

41 Habermas: Zwischen Naturalismus und Religion (Anm. 7), 135.

42 Vgl. J. Dierken: Ganzheit und Kontrafaktizität. Religion in der Sphäre des Sozialen, Tübin¬

gen 2014, 267.

43 Dadurch gerät Habermas in eine überraschende Nähe zu H. Lübbe. Dieser meint, dass

Religion diejenige Lebenspraxis beschreibe, welche einen Umgang mit nicht transformierbarer

Kontingenz in Handlungssinn erlaube. Vgl. H. Lübbe: Modernisierung und Folgelasten.

Trends Kultureller und Politischer Evolution, Berlin 1997, 204.

44 Habermas: Texte und Kontexte (Anm. 40), 127-156.



Der <tote Winkel) in J. Habermas' Religionstheorie 11

in der rituellen Praxis zusammengehaltene Syndrom des Offenbarungsglaubens doch
eine spezifische Sperre. Denn die religiösen Diskurse verlören ihre Identität, wenn sie

sich einer Art von Interpretation öffneten, die die religiöse Erfahrung nicht mehr als

religiöse gelten läßt.»45

Daran anschliessend führt er vier mögliche Theorietypen theologischen
Argumentierens an: Erstens könne sie auf der Linie von Kierkegaard zu Barth den

«(protestantischen Weg> einschlagen und sich auf Kerygma und Glauben als

eine von der Vernunft schlechthin unabhängige Quelle der religiösen Einsicht
berufen»46, oder zweitens im Sinne des («aufgeklärten Katholizismus») sich den

wissenschaftlichen Diskursen aussetzen, «ohne freilich darauf zu verzichten,
die in der Sprache der jüdisch-christlichen Überlieferung artikulierten

Erfahrungen als eigene Erfahrungsbasis anzuerkennen» 47. Sie könne drittens unter
der Prämisse eines («methodischen Atheismus») die eigenen Traditionsbestände

radikal entmythologisieren und es dem Verfahren selbst überlassen, «ob das

religiöse Sprachspiel intakt bleibt oder aber zerfällt»48. Der vierte Weg — ihn
schreibt Habermas seinen Gesprächspartnern der Chicago-Konferenz zu —

bestehe darin, «den säkularen Gegenspieler auf dem Wege immanenter Kritik so

in die Enge zu treiben, daß er aus den aufgewiesenen Aporien nur mit dem

Zugeständnis der theologisch verteidigten Behauptungen herausfinden kann»49.

Es liegt auf der Hand: Produktivität und intellektueller Reiz der vierten Option

erschöpft sich darin, Problemanzeigen zu produzieren, die der

(nachmetaphysisch) denkende Gesprächspartner aber keinesfalls unter den ihm
angebotenen Lösungsansätzen und deren Prämissen bearbeiten will.50 Dieser vierte

45 A.a.O. 138.

46 Ebd.
47 Ebd.
48 A.a.O. 139.

49 A.a.O. 140f.

50 In hervorragender Weise hat H. Peukert eine solche Problemanzeige vorgetragen in:
Wissenschaftstheorie, Handlungstheorie, Fundamentale Theologie. Analysen zu Ansatz
und Status theologischer Theoriebildung, Frankfurt a.M. 1978. Peukert meint, dass die

Kommunikationsgemeinschaft bei Habermas prinzipiell unbegrenzt gedacht werden müsse,

also auch diachron. Erst eine diachrone Gemeinschaft vermöge dem Anliegen einer

universalen, anamnetischen Solidarität Rechnung zu tragen. Daher sei der Gottesgedanke
konstitutives Element der Theorie des kommunikativen Handelns und dieses selbst Ort
der Gotteserfahrung. Auch Pannenberg ist der eindrückliche Nachweis einer theoretischen
Leerstelle gelungen; er hat gezeigt, dass der Konsenstheorie der Wahrheit die Unterscheidungskraft

zwischen «einem Wahrheitskonsens und einer herrschenden Konvention»



12 Stephan Jütte

Weg gibt zwar vor, anschlussfähig an die diskutierte Theorie zu sein, indem

er sie rezipiert, aber die Anschlüsse selbst erweisen sich aus der Perspektive
eben jener Theorie als Sackgassen und Einbahnstrassen theologischer Über-

bietungsversuche.
Die dritte Möglichkeit stösst zwar bei Habermas auf starkes Interesse, fällt

sie doch in eins mit dem, was er selbst unter Ubersetzung versteht. Allerdings
ist mit der bedingungslosen Aussetzung des religiösen Sprachspiels an
methodisch-atheistische Prämissen zugleich auch die identitätsanbietende Erschliessung

der Überlieferung für eine Glaubensgemeinschaft gefährdet. Habermas

fragt daher, «wer sich in dieser Interpretation wiedererkennt»51. Diese Frage
ist rhetorisch zu verstehen. Gegenüber F.-W. Graf, der als (Religionsintellektueller)

beansprucht hatte, die Religion in der Gesellschaft aus einer

Beobachterperspektive heraus zu beschreiben, soll er gefragt haben: «Wenn es doch

so sei, dass die Wahrheitsansprüche der Religion nicht nur für die Doktrin
gelten, sondern religiöse Erkenntnis sich als religiöse Sozialisation vollziehe,
als Nachfolge auf einem Heilsweg — warum, so fragte Habermas, entkoppeln
sich dann die Theologen zunehmend von der rituellen Praxis der Gemeinde?»;

er soll nachgehakt haben, «ob die Theologen mit einem solchen disziplinären
Selbstmissverständnis womöglich nur ihren Platz unter dem Dach der Universität

behaupten wollten?»52 Für Habermas ist Religion nur Religion, wenn sie

mit kultischen Handlungen einer praktizierenden Gemeinde einhergeht, und

Theologie nur das Reflexionssystem dieser Religion, wenn sie an diese Praxis

gekoppelt und an die Teilnehmer dieser Praxis gerichtet bleibt.

Der zweite Weg scheint auf den ersten Blick ein gangbarer und

vielversprechender zu sein: Auf ihm setzt sich die Theologie den wissenschaftlichen

Diskursen aus und sichert ihre Identität und die Identitifikationsmöglichkeit
der Religionsgemeinschaft mit ihr durch den Bezug auf die jüdisch-christli-

abgehe (W Pannenberg: Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt a.M. 1973, 42).

Allerdings gelingt es auch ihm — wie Peukert — nicht, Habermas eine in dessen eigenes

Theoriesetring passende Lösung anzubieten. Daher handelt es sich — bei aller argumentativen
Vortrefflichkeit — nicht um ein Kooperationsangebot, sondern um einen Uberbietungsver-
such.

51 Habermas: Texte und Kontexte (Anm. 40), 139.

52 C. Geyer: Gefährlicher mentaler Stoff. Religion im säkularen Gemeinwesen, FAZ
(20.7.2012), http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/religion-im-saekularen-gemeinwesen-
gefaehrlicher-mentaler-stoff-11826743.html (12.2.2015).



Der <tote Winkel) in J. Habermas' Religionstheorie 13

che Überlieferung. Freilich zwingt diese Festlegung aber auch zu einer

Selbstwahrnehmung als partikularer Grösse, als Wahrheitskandidatin unter anderen.

Genau dies wird die aufgeklärte katholische Position aber nicht hinnehmen,
sondern vielmehr versuchen, die in der jüdisch-christlichen Überlieferung
tradierten Glaubenssätze auf ihre Universalität und ihren Allgemeinheitsanspruch
hin durchsichtig zu machen. Man kann keinen Wahrheitsanspruch vertreten,
den man selbst lediglich als partikulare Einsicht versteht.53 De facto entsteht

auf diesem Weg gar keine eigentliche Theologie, sondern eine invertierte
Kulturhermeneutik: Die Moderne wird rückübersetzt in die Tradition.54

Der erste Weg, «der in unserem Jahrhundert zu Karl Barth führt»55, scheint

schon deswegen erledigt, weil auf ihm zu Gunsten der Behauptung des religiösen

Eigensinns die Vernünftigkeit auf der Strecke bleibt.

Träfe das zu, dann ergäbe sich ein düsteres Bild der Theologie, so wie

Habermas sie von aussen wahrnimmt. Theologie wäre dann entweder nicht

theologisch, dafür aber interessant, gesellschaftlich bereichernd und inspirierend

(radikale Entmythologisierung), oder sie wäre gesellschaftlich irrelevant,
entweder weil sie in der apologetischen Gestalt gar nicht bereit ist, sich auf
die Denkvoraussetzungen des säkularen Partners einzulassen (vierter Weg),
oder aufgrund ihrer Opakheit für diesen unzugänglich bleibt und mit ihm
ohnehin nichts zu bereden hat (protestantischer Weg). Oder sie ist eine listige

Gesprächspartnerin, die unter scheinbar partikularen Selbstansprüchen doch

unbedingte Wahrheitsansprüche erheben will und in ihrem Gesprächspartner
bloss einen mehr oder weniger hilfreichen und umständlichen Umweg dazu

sieht (aufgeklärter Katholizismus).
Wenn es aber zutrifft, dass Habermas' Verhältnisbestimmung von Religion

und Öffentlichkeit am Ort der «Logizität»56 des Religiösen ergänzungsbedürftig

ist, weil nur dort die fehlende Brücke zwischen den zeitgenössischen
Formen des Geistes der Religion und des <nachmetaphysischen Denkens) gebaut
werden kann, dann ist der erste Weg vielversprechend. Und selbst wenn das

Bindeglied zwischen Common Sense und Religion in der Übersetzung liegen

53 Vgl. Habermas: Texte und Kontexte (Anm. 40), 140.

54 Dass dieser Weg mit «katholisch» bezeichnet wird, ist sehr unglücklich; wenigstens von mir
wird der Begriff nicht konfessionell verstanden.

55 Habermas: Texte und Kontexte (Anm. 40), 140.

56 Dierken: Ganzheit und Kontrafaktizität (Anm. 42), 267.



14 Stephan Jütte

sollte, kann nur eine solche Gestalt von Religion gemeint sein, der selbst

übersetzbare, d.h. vernünftig an den Common Sense anschliessbare Strukturen
eignen. Weil die erste Option als einzige unter den vier angebotenen von einer

eigenständigen (Quelle der religiösen Einsicht) ausgeht, kann es nur auf diesem

Weg gelingen57, die Differenz von Theologie und <nachmetaphysischem> Denken,

Religion und Common Sense und schliesslich von Glauben und Wissen zu

wahren und dabei ihr Verhältnis so zu bestimmen, dass beide als nicht-konfli-

gierend beschrieben werden. Allerdings — und darum geht es im folgenden
Abschnitt — setzt das voraus, dass diese Option — wenn gleich vernunftunabhängig
begründet — nicht als unvernünftig gedacht werden muss.

3. Die internen Geltungsbeschränkungen und der externe Wahrheitsanspruch

Habermas' Auseinandersetzung mit der Religion ist zweiseitig. Zum einen

erkennt er in den Weltreligionen Uberlieferungsgrössen von potentiellen
«<Wahrheitsgehalte[n]> im Sinne verdrängter oder unerschlossener moralischer

Intuitionen»58, die er gegen die «Ausbreitung naturalistischer Weltbilder»59, also

gegen einen selbst weltbildproduktiven «Szientismus»60 in Anschlag bringen
will.61 Zum anderen geht es ihm um die Regulierung des politischen Einflusses

«religiöser Orthodoxien»62. Religion ist damit zugleich als Ressource und

Gefährdung gesellschaftlicher Selbstintegration thematisch. Beide Themen hat

er in der Friedenspreisrede63 vereint und in der «kooperativen Übersetzung»

religiöser Gehalte einer Lösung zugeführt. Die kooperative Übersetzung soll

die sich unverstanden fühlenden religiösen Bürger integrieren — gegen den
«unfairen Ausschluss der Religion aus der Öffentlichkeit»64. Gleichzeitig schöpft
die Gesellschaft daraus semantische Potentiale gegen die das «soziale Band, das

aus gegenseitiger Anerkennung geknüpft ist» zu zermürben drohende «Sprache

57 Auch hier gilt, dass ich den (protestantischen Weg) keineswegs konfessionell, sondern als

ideengeschichtliche Etikettierung verstehe.

58 Habermas: Nachmetaphysisches Denken II (Anm. 7), 254.

59 Habermas: Zwischen Naturalismus und Religion (Anm. 7), 7.

60 A.a.O. 254.

61 Vgl. dazu J. Habermas: Begründete Enthaltsamkeit. Gibt es postmetaphysische Antworten
auf die Frage nach dem (richtigen Lebern?, in: ders.: Die Zukunft der menschlichen Natur.
Auf dem Weg zu einer liberalen Eugenik?, Frankfurt a.M. 2005, 11-33.

62 Habermas: Zwischen Naturalismus und Religion (Anm. 7), 7.

63 Habermas: Glauben und Wissen (Anm. 7).

64 A.a.O. 22.



Der <tote Winkel) in J. Habermas' Religionstheorie 15

des Marktes»65 und für «die Selbstaufklärung einer vom Kulturkampf zerrissenen

Bürgergesellschaft»66. Quasi als staatsbürgerliche Pflicht wird deshalb dem

«religiös unmusikalischen Bürger» zugemutet, den religiösen Uberzeugungen
keinen «schlechthin irrational [en]»67 epistemischen Status zuzuweisen und sich

in diesem Sinne lernbereit am Übersetzungsprozess zu beteiligen. Übersetzt

werden dabei die «kognitiven Gehalte», d.h. «alle semantischen Gehalte, die

sich in einen vom Sperrklinkeneffekt der Offenbarungswahrheiten entriegelten
Diskurs übersetzen lassen»68. In Diskursen zählen Gründe, d.h. solche

Erklärungen, die intersubjektiv Geltung beanspruchen können, ohne eine religiöse

oder weltanschauliche Sozialisation vorauszusetzen. Die Umsetzung dieses

ersten Anliegens kann deshalb als externe Rationalisierung der Religion
beschrieben werden. Sie setzt keine vernünftige Binnenstruktur derselben voraus,
sondern transformiert sie unter der pragmatisch-performativen Voraussetzung
ihrer Transformationsfähigkeit innerhalb öffentlicher Diskurse.

Nun zeigt aber das zweite Anliegen, nämlich die sozialverträgliche
Entschärfung (religiöser Orthodoxien), schon an, dass die Gesellschaft darauf

angewiesen ist, dass die Religion(en) ihre Kompatibilität mit der Gesellschaft69

aus sich heraus erzeugen:

65 A.a.O. 23.

66 A.a.O. 29.

67 Habermas: Vorpolitische Grundlagen (Anm. 7), 35.

68 Habermas: Zwischen Naturalismus und Religion (Anm. 7), 255.

69 Habermas setzt dabei folgende Lernprozesse voraus: «Religiöse Bürger müssen eine epi-
stemische Einstellung zu fremden Religionen und Weltanschauungen finden, die ihnen
innerhalb des bisher von der eigenen Religion eingenommenen Diskursuniversums begegnen.

Das gelingt in dem Maße, wie sie ihre religiösen Auffassungen selbstreflexiv zu den

Aussagen konkurrierender Heilslehren in ein Verhältnis setzen, das den eigenen exklusiven

Anspruch nicht gefährdet.
Religiöse Bürger müssen ferner eine epistemische Einstellung zum Eigensinn säkularen

Wissens und zum gesellschaftlichen institutionalisierten Wissenschaftsmonopol
wissenschaftlicher Experten finden. Das gelingt nur insoweit, wie sie aus ihrer religiösen Sicht das

Verhältnis von dogmatischen Glaubensinhalten und säkularem Weltwissen grundsätzlich
in der Weise bestimmen, dass die autonomen Erkenntnisfortschritte mit den heilsrelevanten

Aussagen nicht in Widerspruch geraten können.

Religiöse Bürger müssen schließlich eine epistemische Einstellung zu dem Vorrang finden,
den säkulare Gründe auch in der politischen Arena genießen. Das gelingt nur in dem

Maße, wie sie den egalitären Individualismus von Vernunftrecht und universalistischer Moral

auf einsichtige Weise in den Kontext ihrer umfassenden Doktrinen einbetten.» (a.a.O.

143.)



16 Stephan Jütte

«In letzter Instanz befindet freilich die Glaubenspraxis der Gemeinden darüber,
ob eine dogmatische Bearbeitung der kognitiven Herausforderungen der Moderne
<gelungen> ist. [...] Die neuen epistemischen Einstellungen werden <erlernt>, wenn
sie [...] aus einer für die Beteiligten selbst einsichtigen Rekonstruktion überlieferter
Glaubenswahrheiten hervorgehen.»70

Wenn also ein wirklicher Lernprozess und nicht bloss eine gesellschaftlich-

machtpolitische Mediatisierung der Religion möglich sein soll71, dann setzt dies

voraus, dass religiöse Semantiken und Konzepte innerhalb einer religiösen Bin-

nenlogizität entwickelt werden können. Die diesen Lernprozess begleitenden
Einsichten könnte man dann am Kriterium der inneren Kohärenz überprüfen.
Aber daneben gibt es im Rahmen von Habermas' Gesellschafts- und
Rationalitätstheorie eine weitere Möglichkeit, die Rationalität religiösen Prozessierens

aus der Beobachterperspektive — also durchaus auch unter der Voraussetzung
eines methodischen Atheismus — wahrzunehmen: Fasst man nämlich seine

dreifache Aufgabenstellung an (religiöse Bürgen als gegenwartsdiagnostische

Erschliessung der externen Bedingungen religiösen Selbstvollzugs auf und
versteht die modernitätsspezifischen Herausforderungen als Kehrseite der Katarakte

dieser rationalitätsgeschichtlichen Gesellschaftsentwicklung, dann ist die

kohärent vollzogene und also explizierbare theologische Bearbeitung dieser

Aufgabenstellung selbst ein Ausdruck der religionsinternen Rationalitätsstruktur.

Die Zielvorgabe dieser drei Aufgabenstellungen72 lässt sich formal darin

zusammenziehen, dass die Religion aus sich selbst heraus für sich einen

unbedingten Wahrheitsanspruch mit einem gleichzeitig beschränkten sozialen

Geltungsanspruch formulieren muss. Wenn ihr das gelingt, dann wahrt sie den

Bezug zur Religionsgemeinschaft, welche sich auf diese Glaubenswahrheiten

70 A.a.O. 144.

71 Daran ist Habermas gelegen; vgl. Habermas: Ein Bewusstsein von dem, was fehlt (Anm.
10), 32.

72 In meiner Dissertation diskutiere ich die drei Aufgabenstellungen ausführlich und zeige

auf, wie diese im Anschluss v.a. an K. Barths Theologie gelöst werden können. S. Jütte:
Glaube in der hermeneutischen Freiheit <nachmetaphysischen Denkens» Eine epistemisch-
hermeneutische Selbstreflexion evangelischer Theologie auf den inneren Zusammenhang
von Glaubensgrund, Glaubensinhalt und Glaubensweise in Auseinandersetzung mit Jürgen

Habermas. Dissertation, eingereicht an der Theologischen Fakultät der Universität
Bern im Dezember 2014.



Der <tote Winkel) in J. Habermas' Religionstheorie 17

bezieht, unter der Bedingung modernitätskompatibler Grundhaltung zur
Gesellschaft.

Auf dem Weg von Kierkegaard zu Barth und mit Letztgenanntem kann das

durch die Analogiefigur geleistet werden.73 Diese stellt grob umrissen das theo-

rie-praktische Korrelat zur christlich-religiösen Einsicht dar, dass die Wahrheit

epistemisch einer «bis an die Wurzel des menschlichen Seins»74 reichenden

Unterscheidung des Menschen durch das Gericht Gottes über den Menschen

unterliegt. Diese Unterscheidung selbst ist der menschlichen Erkenntnis von sich

aus entzogen, weshalb von Gottes Gerechtigkeit als Gerechtigkeit Christi von
einer fremden Gerechtigkeit gesprochen werden kann: Mit dem Kreuz fallen

in Jesus Christus alle Menschen unter das Gericht, in der Auferweckung Jesu

Christi gleichermassen unter die Rechtfertigung. Weil die Rechtfertigung Gottes

nun aber nicht bloss als dessen Handeln an einem anderen, sondern als seine

eigene Wesensbestimmung verstanden werden soll, wird die Rechtfertigung
des Sünders zum konstitutiven Moment der göttlichen Selbstbestimmung.
Dadurch wird die Christusgeschichte radikal in der Menschheitsgeschichte

verankert, und so erhält die Rechtfertigung — und zwar nicht als historisches

Ereignis, sondern als dogmatische Lehre von der Rechtfertigung Gottes — fun-

damentalepistemologischen Sinn.75 Indem die Rechtfertigung Gottes nicht
bloss als Handeln Gottes unter anderem, sondern als Selbstbestimmung am

Ort des Anderen konzipiert wird, muss sich jeder theologische Wahrheitsanspruch

am Ort dieses Identifikationsereignisses aussetzen.

Diese fundamentaltheologische Bestimmung wird nun mittels der analogia

fidei-Figur76 praktisch gewendet: Im Glauben — und also unter der Anrede Gottes,

die ihre Mitteilbarkeit im Vollzug derselben allererst herstellt — entsprechen

73 Diese Darstellung folgt grob D. Korschs Rekonstruktion anhand von §61 der KD in Ver¬

bindung mit der Rechtfertigungslehre in: D. Korsch: Dialektische Theologie nach Karl
Barth, Tübingen 1996, 102-107.

74 A.a.O. 103.

75 Vgl. Korsch: Dialektische Theologie (Anm. 73), 105.

76 In der KD taucht der Begriff zum ersten Mal in KD 1/1,11 auf: «Der Vol/^ugdet Erkennt¬

nis, das Ereignis menschlichen Handelns, die dieser Zueignung entsprechende Aneignung vom
intuitiven Ergreifen bis zum sprachlich formulierenden Begreifen, in der das Offenbarwerden

der analogia fidei und die von ihm ausgehende Klarheit in der Dogmatik (nicht erst
und nicht nur in der Dogmatik, aber auch in der Dogmatik) geschöpfliche Gestalt gewinnt
— sie ist jenem Geschehen von Gott her gegenüber freilich ein Zweites, im Glauben zwar
mit ihm Geeintes, aber gerade im Glauben auch wohl von ihm zu Unterscheidendes.»



18 Stephan Jütte

sich das Sein Gottes und das Sein des Menschen.77 Was dem Menschen von
sich aus nicht möglich ist, nämlich gott-entsprechend zu sein oder zu handeln,
ist ihm im Glauben eröffnet: «Im Glauben ist der Mensch gottförmig, d.h. das

Wort Gottes zu vernehmen fähig, fähig der im Wort über ihn fallenden

Entscheidung Gottes in seiner eigenen Entscheidung so zu entsprechen, daß das

Wort Gottes nun das von ihm gehörte Wort, er selber nun der von diesem Wort
angesprochene Mensch ist.»78 Die analogia fidei-Figur rekonstruiert demnach

die Kommunikationsmöglichkeit des Wortes Gottes auf dem Hintergrund der

im Rechtfertigungsgeschehen vollzogenen Übereinstimmung Gottes mit sich

selbst und der christologisch begründeten Inklusionsfolge der Menschen als

im Glauben Geglaubtes. Glaube, in eben diesem Sinn, ist ein inhaltlich bereits

gefüllter Begriff, so dass alle dieser Bestimmtheit zuwiderlaufenden

Selbstbestimmungen des Menschen nur als Unglaube thematisch werden können.79

Dadurch wird eine Differenz zwischen dem Wort Gottes und der Erkennbarkeit

desselben so eingezogen, dass die Verstehensbedingungen ganz auf die

Seite des Wortes und gar nicht auf die Seite der Rezipienten zu stehen
kommen.80 Die Krisis als radikale Scheidung des Menschen, also das Gericht Gottes

über den Sünder, bedeutet erkenntnistheoretisch die Unmöglichkeit der
verstehenden Überwindung — der Uber-Setzung — des Wortes Gottes vom Menschen

her. Das Gotteswort im Menschenwort ist formal nicht unterscheidbar vom
blossen Menschenwort, unterscheidet sich aber gleichzeitig substantiell durch

seine Ereignishaftigkeit81. Dies stellt für die Bemühung um die Übersetzung
des Wortes Gottes das wahrheitstheoretische Problem der Iterierbarkeit des

77 Barth spricht von der «Gottförmigkeit» des Menschen im Glauben (KD \/\, 252).
78 A.a.O. 253.

79 Vgl. den berühmt-berüchtigten §17 aus der KD.
80 In diesem Wort sagt Gott ja nicht etwas über dieses und jenes, sondern teilt im Ereignis

der Anrede sich selbst als in der Erwählung, als Bundespartner, mit sich selbst übereinstimmend

mit. Er ist Bundesparmer und nicht einer, der einen Bund schliesst. Das Wort Gottes
ist dann eben - im wörtlichen Sinn — das Wort Gottes, das Gott ist und neben dem er sonst
nichts anderes ist. Vgl. KD 1/1, 148.

81 H. von Sass beschreibt dies als Paradox: «Eben darin also besteht das Paradox: dass das

Menschenwort im Glauben — und allein dort — als Gottes Wort und so als Gottes Tat
und so als identisch mit Gott gilt, obgleich nirgends eine äußerliche Differenz trotz ihres

<ewige[n] qualitative[n] Unterschied[s]> sichtbar wird.» Ders.: Gott als Ereignis des Seins.

Versuch einer hermeneutischen Onto-Theologie, Hermeneutische Untersuchungen zur
Theologie, Tübingen 2013, 100.



Der <tote Winkel) in J. Habermas' Religionstheorie 19

Wortes Gottes dar. Das Wort besteht ja nicht nur aus semantischen Einheiten,
sondern wesentlich aus seinem «Ereigniswerden»82 als Wort Gottes. Von hier

aus wird verständlich, was Barth mit der «verborgene[n] Macht»83 der Sätze

des Wortes Gottes, in denen die Theologie existiere, meint. Diese verborgene
Macht bezeichnet die Differenz zwischen dem äusserlich als Menschenwort
erscheinenden und ereignishaft sich als Wort Gottes erweisenden Wort (Gottes).
Für den praktischen Glaubensvollzug bedeutet dies, dass Glaubensurteile nur
über Entsprechungen zu dem im Zuspruch und Anspruch der Rechtfertigung
sich mitteilenden Gott zu haben sind. <Wie im Himmel, so auf Erden> meint
dann keine theokratische Rechts-, Wissenschafts- oder Religionsordnung,
sondern auf Seiten der Gläubigen eine Praxis des sich in diese Entsprechung
Emlebens.84

Die Theologie als Reflexionssystem des religiösen Vollzugs vermag diese

Differenz zwischen (dem ereignishaften) Wort Gottes als letzter Wahrheit und

dem Menschenwort zu beobachten, indem sich dieses Gotteswort — d.h. Gott
selbst! — ereignen kann, aus sich selbst heraus, also auf der Glaubensgrundlage
ihrer Gemeinschaft. Darum zieht sie aus internen Gründen auch eine Differenz

zwischen Wahrheit und öffentlicher Geltung ein. Was wahr ist, ist eben

gerade nicht intersubjektiv vermittelbar oder durch den <zwanglosen Zwang
des besseren Arguments) zu erhärten, sondern ist identisch mit der Selbstkundgabe

und Bestimmung Gottes, die dieser in seiner Freiheit als Anrede an
Menschen richtet. Deshalb kann es weder Aufgabe der Theologie noch der Religion
sein, diese Wahrheit umzusetzen, vielmehr halten beide diese Leerstelle frei.

82 A.a.O. 112.

83 K. Barth: Einführung in die evangelische Theologie, Zürich 31985, 59.

84 Barth unterscheidet weiter nach einer analogia operadonis und relationis. Erstere meint
dabei die Vergleichbarkeit «zwischen dem göttlichen und dem geschöpflichen Wirken».

(KD III/3, 116) Die zweite betrifft die geschöpfliche Mitmenschlichkeit als imago Dei
(vgl. KD III/2, 262). — Siehe dazu auch M.L. Fretdöhs Kritik an Barths immanent nicht

stringenter Verwendung der relationis-Figur auf die Ordnung der (geschlechtlich
unterschiedenen) Mitmenschen untereinander. Dies.: <Das Ja vor jeder Frage). Karl Barths Lehre

von Gottes Gnadenwahl — ein Beitrag zum gegenwärtigen Subjektivationsdiskurs, ZDTh
20 (2002) 103-146. — Die Konsequenzen für eine theologische Ethik können an dieser Stelle

nicht entfaltet werden, sondern müssen im Status von Andeutungen bleiben. Siehe dazu
G. Pfleiderer: Das prophetische Amt) der Theologie. Zur systematischen Rekonstruktion
der Theologie Karl Barths und ihres Entwicklungsgangs, ZDTh 17 (2001) 112-138, v.a.

den Begriff <Wirkungsreflexivität> (116).



20 Stephan Jütte

Das bedeutet für den Umgang mit dem weltanschaulichen und religiösen

Pluralismus, mit der Wissenschaft oder der liberalen Staats- und Rechtsordnung

immer dasselbe: Solange sich ihre Vertreter nicht dazu versteigen,
Wahrheiten zu produzieren, die sie nicht nur für gültig halten, sondern für die sie

öffentliche Geltung beanspruchen, wird der Christ mit ihnen konfliktfrei leben

können, ja sich sogar interessiert an ihnen beteiligen können. Erst wo sie in die

Poren dieser Leerstelle eindringen und sich quasi an Stelle Gottes setzen, endet

das friedlich-schiedliche Nebeneinander.

Habermas hatte in seiner Replik auf theologische Beiträge in Chicago 1988

hervorgehoben, dass das «großartige Beispiel von Karl Barth» zeige, «daß die

konsequente Entlastung der Theologie von metaphysisch-kosmologischen

Erklärungsansprüchen nicht eo ipso die Bereitschaft bedeutet, die Überzeugungskraft

der Theologie in der Auseinandersetzung mit wissenschaftlichen Diskursen

zu behaupten»85. Man wird dieser Beobachtung zustimmen können; Barths

Theologie gilt paradigmatisch als Grundform der Selbstständigkeitsbegründung,

beziehungsweise Unabhängigkeitsbegründung von den Wissenschaften.86

Allerdings kann Habermas (sich) nicht erklären, weshalb das so ist, und

führt deswegen eine missverständliche Begründung an: «Aus Barthianischer

Sicht verweigert sich das biblisch bezeugte Offenbarungsgeschehen in seiner

historischen Faktizität einer allein auf Vernunft gestellten Argumentation.»87

Die Begründung ist nicht deswegen falsch, weil sie inhaltlich nicht zutrifft,
sondern weil sie nicht erklären kann, weshalb die Barth'sche Theologie mit
den Wissenschaften konfliktfrei umgehen kann. Viel eher wäre unter diesen

Voraussetzungen wahrscheinlich, dass sich Barth entweder gar nicht mit den

Wissenschaften auseinandersetzt, oder dass er sie gar ablehnt, weil er ihnen

die offenbarte Wahrheit überordnet. Beides ist aber deswegen nicht der Fall,

weil er auf der Grundlage seiner Theologie, von der Reflexion auf den Status

der Offenbarung her, zwischen der menschlich perspektivierten Wissenschaft

— ihr sind daher nur Hypothesen möglich — und der Theologie unterscheiden

85 Habermas: Texte und Kontexte (Anm. 40), 133f.

86 Einen Überblick zu den unterschiedlichen Typologien und deren Zuordnungen bietet A.
Losch: Jenseits der Konflikte. Eine konstruktiv-kritische Auseinandersetzung von Theologie

und Naturwissenschaft, Göttingen 2011, 70-104.

87 Habermas: Texte und Kontexte (Anm. 40), 134.



Der <tote Winkel) in J. Habermas' Religionstheorie 21

kann, welche die Welt und den Menschen aufgrund des Bundes88, in dem dieser

zu Gott steht, thematisiert. Die Wissenschaft ist daher «nicht notwendig ein

geistloses Werk», sondern kann, «indem sie sich an ihre Grenzen hält, indem sie

nicht mehr und nicht weniger als eben exakte Wissenschaft ist und bleiben will,
ein gutes Werk, so gut wie der Mensch selbst, wie Gott ihn geschaffen hat»89,

sein. Theologen sehen keine andere Welt und bestreiten nicht die wissenschaftliche

Aufklärung über Naturphänomene oder die materielle Welt, wohl aber

haben sie auf einen Glauben zu reflektieren, der, indem er dieselbe Welt sieht,
diese schon innerhalb der Gottesbeziehung wahrnimmt.90

Freilich ist diese protestantische Binnenperspektive unter nachmetaphysischen

Geltungsbedingungen nicht zu verteidigen. Sie und mit ihr die Analogie-
Form soll hier auch nicht als höchste oder gar einzige Möglichkeit einer

religiösen Binnenrationalität profiliert werden, sondern als eine Möglichkeit, unter
protestantisch-theologischen Prämissen zu zeigen, wie Religion ihre

Gesellschaftskompatibilität in der Moderne selbst erzeugt und erhält. Die Analogieform

stellt — das sollte in dieser Rekonstruktion deutlich geworden sein — eine

zeitgenössische Form des Selbst- und Fremdverhältnisses dar. Zwar kann der

protestantische Weg nicht zur Quelle seiner selbst führen, etwa im Sinne

einer intersubjektiv nachvollziehbaren Offenlegung seiner Erkenntnisgrundlage.
Wohl kann man aber auf ihm erklären, warum das nicht möglich ist. Die

Antwort auf diese Frage bildet komplementär — quasi gegen Innen — die

Begründung für einen absoluten Wahrheitsanspruch bei gleichzeitig beschränkter

Geltung in kasuistisch-öffentlichen Orientierungsfragen. Darin zeigt sich der

protestantische Weg nicht als (anderes der Rationalität) oder gar als (Irrationalität),

sondern als unter kohärenztheoretischen Prämissen rekonstruierbare
Form der Rationalität, die nicht in ihrem Prozessieren, sondern nur von ihrer

Möglichkeitsbedingung her opak erscheint.

Vielleicht lassen sich solche Binnenrationalitäten von den jeweiligen eigenen

Prämissen der einzelnen Religionsgemeinschaften her rekonstruieren. Es

88 Vgl. KD III/2,12.
89 A.a.O. 27.

90 Dalferth beschreibt das prägnant wie folgt: «Es gibt nichts, was im Horizont der orientie¬
renden Beziehung auf Gott nicht zu verstehen wäre und durch Gottes kreative Beziehung
zu allem nicht seine letztgültige Bestimmung erhielte.» (Dalferth: Selbstlose Leidenschaften

[Anm. 36], 59).



22 Stephan Jütte

entstünde dann ein anderes Bild der arbeitsteiligen Vermeidung religiöser
Gefahrdung der Gesellschaft und religiöser Ressource für sie: Die Theologien

bearbeiten ihre religiösen Uberlieferungen und bearbeiten somit aus sich

selbst heraus das kultur- und sozialgefährdende Potential der Religionen, während

sich die Gesellschaft insgesamt im Prozess der Verständigung über diese

oder jene religiöse Semantik zu ihrer Selbstverständigung über ein anderes

und ihr fremdes Sprachspiel bedienen kann. Nicht Übersetzung wäre dann
das Heilmittel für gesellschaftsgefährdende religiöse Pathologien, sondern das

innere Reflexivwerden der Religionen auf ihre jeweilige Erschliessungskraft

zur Unterscheidung zwischen Wahrheit und Geltung.
Dass dies möglich sein muss, behauptet, wer Habermas' theoretische gesell-

schafts- und modernitätsdiagnostische Erschliessungskraft nicht als verengte
Protestantismustheorie versteht, sondern auf Religionen unter nachmetaphysischen

Denkbedingungen in einer sich als postsäkular verstehenden Gesellschaft

überhaupt bezieht.

Abstract

Jürgen Habermas ist unter den theologischen Gegnern der Säkularisierungsthese zu
einer vielzitierten Stimme geworden. Dabei wird jedoch oft übersehen, dass der
Übersetzungsvorbehalt — die Immigration religiöser Gehalte ins Säkulare — im Gesamt
seiner Theorie keine mögliche Lösung, sondern Ausdruck einer innertheoretischen
Problemlage darstellt. Dies liegt daran, dass Habermas die Binnenrationalität der Religion
unterbestimmt. Einen protestantischen Weg>, dieses Desiderat einzuholen, skizziert
der vorliegende Beitrag im Gefolge von Karl Barths Analogie-Konzept.

Stephan Jütte, Bern


	Der "tote Winkel" in J. Habermas' Religionstheorie : über religiöse Binnenrationalität

