Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 70 (2014)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Frang Sedmezer, Das Buch Ezechiel. Kapitel 25-48, Neuer Stuttgarter Kommentar
Altes Testament 21/2, Verlag Katholisches Bibelwerk, Stuttgart 2013.

376 S., ISBN 978-3-460-07212-1, € 28.90.

Der vorliegende Kommentar zu den Kapiteln 25-48 des Ezechielbuches versteht
sich als unmittelbare Fortsetzung des bereits im Jahr 2002 erschienenen ersten Teiles
zu den Kapiteln Ez 1-24. Dementsprechend wird die im 2002 erschienenen Band
angelegte Kapitelzihlung fortgefiihrt, so dass das hier zu besprechende Werk mit
Kapitel XX beginnt. Fir die fiir das Verstindnis des Ezechielbuches notwendigen
Einleitungsfragen wird ebenfalls auf die Ausfithrungen innerhalb des ersten Bandes
verwiesen. In einer knappen Einleitung wird lediglich eine grundsitzliche Verortung
vorgenommen. Sedlmeier versteht das Ezechielbuch als Exilliteratur und geht von
einem historischen Propheten Ezechiel aus, der im babylonischen Exil gewirkt hat.
Der Moglichkeit, das gesamte Buch als Pseudepigraphie zu erkliren, erteilt er eine
Absage. Innerhalb der Forschung zum Ezechielbuch, die sich einerseits ausschliess-
lich am Endtext orientiert (M. Greenberg) bzw. andererseits im Gefolge von W,
Zimmerli vor allem an der Redaktionsgeschichte des Prophetenbuches interessiert
ist (K. E. Pohlmann), will Sedlmeier einen Mittelweg beschreiten, indem er vom
Endtext ausgeht, von diesem ausgehend die Rickfrage nach méglichen Vorstufen
stellt und schliesslich zum Endtext zuriickkehrt («diachron reflektierte Synchronie»).
Hinsichtlich der Problematik, dass zwischen dem Erscheinen des ersten Kommen-
tarteils und dem zweiten Teil zehn Jahre liegen, weist Sedlmeier darauf hin, dass der
Forschungsdissens zum Ezechielbuch in dieser Zeitspanne lediglich noch grésser
geworden sei. Der kommentierende Teil des Bandes folgt einer Grobgliederung in
die Kapitel Ez 25-32 («Fremdvoélkerspriche»), Ez 33-39 («Visionen einer heilvol-
len Zukunft fiir das Haus Israel») und Ez 40-48 («Die Vision vom neuen Israel»).
Innerhalb dieser Grobgliederung werden weitere Unterteilungen angenommen. In
grau unterlegten Exkursen werden Sonderprobleme des Ezechielbuches behandelt,
u.a. zu den Fremdvolkerspruchen, zur Frage nach der Textiiberlieferung des Eze-
chielbuches, die am Beispiel von Ez 36,23bB-38 erliutert wird, sowie zur Bedeutung
von Ez 37 und zu Ez 38. In einem dritten Teil wird auf die Wirkungsgeschichte des
Ezechielbuches eingegangen. Sedlmeier weist allerdings selbst darauf hin, dass es
tir diesen dritten Teil eines eigenen Kommentarbandes bedurft hitte. Ein kurzes Li-
teraturverzeichnis, ein Verzeichnis der verwendeten Abkiirzungen, ein Abbildungs-
nachweis sowie ein Glossar zu Fachtermini und hebriischen Begriffen schliessen
den Kommentar ab.

Innerhalb der disparaten Forschungslage zum Ezechielbuch liegt mit dem Kom-
mentar Sedlmeiers ein exegetischer Zugang vor, der einerseits das Wachstum der
Prophetenbiicher im Blick hat, andererseits das theologische Profil des Ezechielbu-
ches als Ganzes wiirdigt und der dadurch den Lesern dieses in umfassender Weise



Rezensionen 359

erschliesst. Er wird damit dem von der Kommentarreihe intendierten Ziel, auch fur
Laien verstiandlich zu sein, gerecht, bietet aber auch dartiber hinaus einen wertvollen

Forschungsbeitrag,
Mareike Blischke, Gottingen

Jean-Daniel Macehi, Christophe Nihan, Thomas Rimer et Jan Riick/ (éd.), Les recueils pro-
phétiques de la Bible. Origines, milieux, et contexte proche-oriental (Le Monde de
la Bible 64), Labor et Fides, Geneve 2012.

552 S., ISBN 978-2-8309-1436-8, CHF 59.-/€ 42.-.

Die Forschung an den alttestamentlichen Prophetenbiichern hat sich in den letz-
ten Jahrzehnten neu orientiert. Im Vordergrund steht gegenwirtig deutlich weni-
ger die Suche nach den historischen Prophetengestalten, ihrer Botschaft und ihren
ipsissima verba, sondern zum einen die Frage nach den Literarisierungsprozessen,
die hinter den prophetischen Bilichern und Buchzusammenhingen liegen, und zum
anderen das Problem einer sachgemissen Bestimmung des Verhiltnisses der alttes-
tamentlichen Prophetie bzw. der alttestamentlichen Prophetenbticher zu propheti-
schen Uberlieferungen aus der Umwelt des Alten Testaments. Die 19 Beitrige des
vorliegenden Bandes, die auf ein Forschungsseminar der Theologischen Fakultiten
der Westschweiz zuriickgehen, greifen beide Themenfelder auf und bieten einen
breit geficherten Uberblick iiber die gegenwirtige Propheten- bzw. Propheten-
buchexegese.

Der Band umfasst insgesamt sieben Hauptteile, denen eine ausfihrliche Einlei-
tung vorausgeht, in der Jean-Daniel Macchi und Thomas Rémer nicht nur wichtige
Stationen der Forschungsgeschichte zusammenfassen, sondern auch nachzeichnen,
wie es zu der skizzierten Forschungswende hin zum Prophetenbuch gekommen ist
und welche Folgen diese Wende fiir die Exegese der einzelnen Prophetenbiicher hat.

Der erste Hauptteil des Bandes bietet Einblicke in die Erforschung der altori-
entalischen Prophetie. Dominique Charpin zeichnet die Eigenart der Prophetie aus
Mari nach und macht vor diesem Hintergrund darauf aufmerksam, «que les pro-
phéties bibliques s’insérent dans un continuum proche-oriental» (p. 73). Martti Nis-
sinen untersucht in seinem Beitrag die Verbindungen zwischen Prophetie, Tempel
und Kult, die sich sowohl in ausseralttestamentlichen als auch in alttestamentlichen
Uberlieferungen erkennen lassen, und der These, zwischen Prophetie und Kult gebe
es eine grundsitzliche Opposition, widersprechen: «De toute facon il est difficile
d’imaginer un propheéte sans temple.» (p. 109)

Programmatisch legt in einem zweiten Hauptteil Konrad Schmid seine Beob-
achtungen zum Zusammenhang des Kanonteils Nebiim vom Josua- bis zum Ma-
leachibuch dar. Schmid weist, u. a. am Beispiel von Mal 3,22.23f., auf tber die Pro-
phetenbiicher im engeren Sinne hinausgehende Verbindungen und Beztige hin und
interpretiert die Formation der Nebiim als einen Prozess, der sich in Abhingigkeit



360 Rezensionen

von der Entstehung der Tora auf der einen und der Ketubim auf der anderen Seite
vollzieht: «LLa formation des (Nebiim» est un processus qui commence lors de la
délimitation de la Tora et qui s’étend jusqu’a la constitution des Ketubim.» (p. 142)

Im Zentrum des dritten Hauptteils steht das Jesajabuch. Jacques Vermeylen dis-
kutiert in seinem Beitrag die Frage nach deuteronomistischen Bearbeitungen des
Jesajabuches: Wihrend er vor allem DtrP und teilweise auch DtrN fiir erkennbar hilt,
lassen sich seiner Meinung nach Spuren von DtrH im Jesajabuch nicht ausmachen.
Jean-Daniel Macchi fasst im folgenden Kapitel den Forschungsstand zur Entstehung
des Deuterojesajabuches zusammen, demzufolge Jes 40-52* in der frithen Perserzeit
entstanden und dann die gesamte Perserzeit hindurch bearbeitet und fortgeschrieben
worden seien. Christophe Nihan erarbeitetim Anschluss eine Synthese zur Entstehung
des sogenannten Tritojesajabuches: Den Kern aus dem 5. Jh.v. Chr. erkennt er in den
Kapiteln Jes 60-62*, die zunichstals aktualisierender Anhang zum Deuterojesajabuch
konzipiert worden seien; eine erste Uberarbeitung aus der zweiten Hilfte der Per-
serzeit habe Jes 56,9-59,20 als eine Einleitung zu Jes 60-62* vorangestellt, eine zweite
Uberarbeitung habe dann im Verlauf des 4. Jh. v.Chr. mit Jes 56,1-8 und Jes 63-
66 die vorliegende Textfassung gerahmt. Die sich anschliessende Fallstudie zu Jes
54f., die Macchi und Nihan gemeinsam erarbeitet haben, nimmt Fragestellungen
der beiden vorangehenden Kapitel auf und richtet den Blick auf die entscheiden-
den Briickenkapitel zwischen den deutero- und den sogenannten tritojesajanischen
Kapiteln. Macchi und Nihan kommen zu dem Ergebnis, diese Briickenkapitel seien
zu einem Zeitpunkt entstanden, als Jes 1-39%, Jes 40-52* und Jes 60-62* bereits mit-
einander verbunden waren; die Entstehung von Jes 54f. sei daher im Kontext der
buchubergreifenden Redaktionsprozesse zu deuten und nicht allein von Deutero-
jesaja her oder allein auf (Tritojesaja> hin zu lesen.

Im vierten Hauptteil wird die Entstehung des Jeremiabuches aus zwei Perspekti-
ven in den Blick genommen. Thomas Rémer befasst sich zum einen mit den redak-
tionellen Prozessen innerhalb des Buches, die sich vor dem Hintergrund der durch
die Septuaginta ermittelbaren vormasoretischen Buchfassung in Ansitzen erkennen
lassen; zum anderen geht er den Beziehungen des Jeremiabuches zum Deuterono-
mismus nach und nimmt an, dass das Jeremiabuch «faisait, dans un premier temps,
partie d’une bibliotheque dtr» (p. 281). Joélle Ferry legt daran anschliessend unter
der Uberschrift «ILe livte dans le livre» eine detaillierte Analyse von Jer 36 vor und
weist nach, dass dieses Kapitel als eine Erzihlung vom Buch im Buch» nicht nur fiir
die Rekonstruktion der Entstehung des Jeremiabuches, sondern fiir das Verstindnis
der Entstehung der Hebriischen Bibel insgesamt von herausragender Bedeutung ist.

Im fiinften Hauptteil kommen zwei Spezialisten der Ezechielforschung zu Wort.
Karl-Friedrich Pohlmann trigt in seiner Analyse des Ezechielbuches die verschiede-
nen literarischen Schichten voneinander ab: Er unterscheidet eine jiingste protoa-
pokalyptische Revision des Buches von einer vorangehenden diasporaorientierten
Edition, die wiederum auf eine golaorientierte Buchkomposition folgte, der eine
erste Buchfassung zugrundelag, in der Gerichts- und Heilsworte zusammengestellt



Rezensionen 361

waren; Pohlmann geht davon aus, «que ce premier livre prophétique a son origine
dans le pays.» (p. 328) Johan Lust umreisst in seinem Beitrag das Profil der griechi-
schen Fassung des Ezechielbuches, die — darin dem Jeremiabuch dhnlich — darauf
hinweist, dass es neben der lingeren, masoretisch bezeugten noch eine andere, kiir-
zere Buchfassung gab: «lLes textes long et court représentent deux compositions
différentes.» (p. 358)

Im sechsten Hauptteil steht das Zwolfprophetenbuch im Zentrum und dabei
insbesondere die Frage, ob und inwiefern es sich bei den zwolf kleinen Propheten-
biichern um einen Buchzusammenhang oder um einzelne, voneinander zu unter-
scheidende Buicher handelt. James D. Nogalski wertet in seinem Beitrag die Indizien
fir einen zusammenhingenden Redaktionsprozess aus, der sich seiner Meinung nach
im Blick auf das Zwolfprophetenbuch rekonstruieren lisst; dabei konzentriert er
sich vor allem auf die von kultischen Vorstellungen beeinflussten Texte und ver-
mutet auf der Grundlage von Hinweisen in den Chronikbiichern und im Esra- und
Nehemiabuch in den Leviten die Trigergruppen des Redaktionsprozesses, der das
Dodekapropheton hervorbrachte. Ehud Ben Zvi bestreitet in seinem Beitrag, dass es
einen solchen Redaktionsprozess gegeben habe, und vertritt, u.a. mit Verweis auf die
Uber- und teilweise auch Unterschriften der einzelnen Biicher, die These, dass es sich
bei den zwolf kleinen Prophetenbiichern um unabhiingig voneinander zu interpre-
tierende literarische Gréssen handelt. Rachel Kiing nimmt die Kontroverse zwischen
Nogalski und Ben Zvi auf und gibt ausgehend vom Zephanjabuch Einblicke in tiber-
greifende Beziehungsstrukturen, die ihrer Ansicht nach tiber das Dodekapropheton
hinausreichen und auch die drei grossen Prophetenbiicher umfassen. Innocent Him-
baza rekonstruiert die Redaktions- und damit zusammenhingend auch die Textge-
schichte des Maleachibuches und vertritt die These, dass dieses zunichst eigenstindig
tradiert und erst sekundir in das Dodekapropheton eingebunden worden sei.

Der abschliessende siebte Hauptteil geht der Prophetie ausserhalb des Kanon-
teils Nebiim nach. Eberhard Bons untersucht, vorrangig am Beispiel des Jesajabu-
ches, die unterschiedlichen Gottesbilder der Septuagintafassung und zeigt an deren
Beispiel die theologischen Neuansitze, die die Trigerkreise der Septuaginta in ihren
Texten verankert haben. George J. Brooke gibt einen Einblick in die prophetischen
Texte aus Qumran, in denen sich u. a. zeigt, dass der Lehrer der Gerechtigkeit mit
prophetischen Ziigen dargestellt wird, ohne jedoch den Titel eines Propheten fiir
sich in Anspruch genommen zu haben, «réservant ce terme aux grandes figures du
passé ou a une figure attendue dans un futur imminent.» (p. 510) Abschliessend legt
Martin Leuenberger unter der Uberschrift «Histoire théonome» einen Uberblick tiber
prophetische und apokalyptische Geschichtstheologien vor und erkennt eine Struk-
turanalogie zwischen den Anfingen der Schriftprophetie im 8. Jh. v.Chr. und der
spaten Apokalyptik: «dans des circonstances enticrement différentes, des expériences
historiques spécifiques gagnent une plausibilité interprétative définitive, et condui-
sent tant la prophétie que I'apocalyptique a percevoir la fin inévitable d’Israél, voire
de toute histoire.» (p. 548)



362 Rezensionen

Mit dem vorliegenden Band schliesst sich eine Liicke. Nach den ebenfalls auf
Forschungsseminare der Theologischen Fakultiten der Westschweiz zurtickgehen-
den wichtigen Binden zum Pentateuch (Albert de Pury [éd.], LLe Pentateuque en
question. Les origines et la composition des cing premiers livres de la Bible a la
lumiéere des recherches récentes, 1989/°2002) und zum Deuteronomistischen Ge-
schichtswerk (Albert de Pury, Thomas Rémer et Jean-Daniel Macchi [éd.], Israél
construit son histoire. I.’historiographie deutéronomiste a la lumiere des recherches
récentes, Geneéve 1996) liegt nun ein weiterer, sorgfaltig edierter Sammelband vor,
der den gegenwirtigen Forschungsstand zur Prophetie nicht nur biindelt, sondern
die Forschung bereichert und weiterfithrt. Der Erfolg der beiden Vorgingerbinde
wird sich auch bei diesem Band absehbar wiederholen. Das Geheimnis dieses Er-
folges durfte in dem gekonnten Arrangement liegen, das vom Grundwissen tiber
exegetische Detailstudien bis hin zu programmatischen Forschungsbeitrigen reicht
und damit Leserinnen und Leser in die aktuellen Forschungsdebatten einfiihrt und
sie an ithnen teilhaben ldsst.

Markus Sanr, Kiel

Oskar Dangl, Das Buch Habakuk. Neuer Stuttgarter Kommentar Altes Testament
(Bd. 25,1), Katholisches Bibelwerk, Stuttgart 2014.

151 S., ISBN 978-3-460-07251-0, € 19.95.

Oskar Dangl (D.) hat fiir die Reihe Neuer Stuttgarter Kommentar Altes Testament
(NSK-AT) seinen Kommentar zum Buch Habakuk (Hab) vorgelegt. D., der sich
als Schiiler von G. Braulik bezeichnet und vor allem an ethischen Themen interes-
siert ist, arbeitet zur Zeit als Dozent an der Kirchlichen Pidagogischen Hochschule
Wien/Krems. Er beginnt seinen Kommentar mit einem Vorwort und einem Ka-
pitel zu den Einleitungsfragen des Buches (9-24), in dem die Themen Gliederung,
Textkritik, Literarkritik und Komposition, historische Verankerung, Form- und Gat-
tungskritik sowie interpretatorische Perspektiven bearbeitet werden. Anschliessend
geht D, der sich an der Einheitsiibersetzung orientiert, die einzelnen Textabschnitte
durch (25-130). Hier bringt er Hab mit anderen alttestamentlichen Texten in Ver-
bindung. Das letzte Kapitel beschreibt wichtige Stationen der Wirkungsgeschichte,
wobei D. neben dem Neuen Testament u.a. auch die jidische Deutung sowie die
Rezeption in Musik und Kunst behandelt. Ferner bietet der Kommentar drei Exkur-
se zu den Themen Gewalt, canonical approach und Gottesbilder sowie ein knappes
Literaturverzeichnis. Nach D. geht es bei Hab um die Errettung des Gerechten aus
den Verstrickungen der Gewalt durch den Glauben an Jhwh, der das Vertrauen an
die gottliche Lebenszusage und die Absage an die Gewalt beinhaltet. Dabei bleibt
aber ein gewalttitiges Gottesbild bestehen, das tiber Rettung und Vernichtung be-
stimmt (24). D. ringt dabei zusehends um die Gottesvorstellung: Darf Gott gewalt-



Rezensionen 363

tatig gedacht werden (122f)? Die Spannung, die hier entsteht, kann er leider nicht
immer aushalten. Es bleibt zu fragen, wie theologisch damit umzugehen ist, dass
Jhwh biblisch nicht nur als guter Gott auftritt. Dieses dunkle Gottesbild einzig in
den Bereich der Hoffnung auf Errettung aus einer Notsituation zu schieben, scheint
die Schwierigkeit einer ambivalenten Gottesvorstellung umgehen zu wollen.

D.s Stil ist einfach und verstindlich, zum Teil aber auch redundant. Die Struktur
gerade im Kommentarteil ist nicht immer gleich zu durchschauen. Problematisch ist
auch das Vorgehen insgesamt: D. nennt immer wieder verschiedene Positionen zu
einzelnen Themen, fiihrt die Vertreter dieser Thesen aber nur selten an. Stattdes-
sen wird von einigen Exegeten, Kommentatoren etc. gesprochen. Das liegt wohl
im Programm des NSK-AT begriindet, hat aber zur Folge, dass viele Aussagen zu
allgemein und damit wenig verstindlich sowie nicht nachpriifbar sind. D. ist auch
schwer zu folgen, wenn zusammengehorige Positionen hinsichtlich literar- und gat-
tungskritischer Entscheidungen nicht mehr als solche zu erkennen sind. Das ist vor
allem deshalb schade, weil D. offenkundig in der Forschungsgeschichte von Hab
sehr bewandert ist. Dartiber hinaus sind seine eigenen Thesen nicht immer eindeutig
zu identifizieren. Angesichts der mitunter sehr disparaten Thesen zur Gliederung
und Entstehung von Hab wiren klar verstindliche Positionen des Verfassers (Vf.)
wunschenswert.

Positiv hervorzuheben ist, dass immer wieder Beztge zur Gegenwart der Le-
serinnen und Leser hergestellt werden. D. entscheidet sich, Hab unter dem Stich-
wort der Gewalt zu lesen, und lisst dabei andere Aspekte beiseite. Dieses bewusste
Vorgehen ist gerechtfertigt, es ist aber fraglich, ob Begriffe wie Kapitalismus- oder
Systemkritik die Sache treffen. Auch lassen sich nicht alle Abschnitte, wie besonders
Hab 3, auf diesem sozialkritischen Hintergrund verstehen.

Insgesamt handelt es sich um einen Kommentar, dessen Vf. tiber eine grosse
Kenntnis der wichtigsten Themen der Habakukforschung verfiigt, diese aber ange-
sichts der Richtlinien des NSK-AT nicht immer zeigen kann. Dennoch erméglicht
D. einen ersten Einblick in die komplexen Fragen der Exegese des Buches und kann
— gerade mit seinen Beziigen zur Rezeptionsgeschichte und zur Gegenwart — sicher-
lich dazu beitragen, dass Hab aus dem Schatten der bekannteren Prophetenbiicher
heraustritt.

Judith Filitz, Leipzig

Ernst Troeltsch, Schriften zur Religionswissenschaft und Ethik (1903 — 1912) (=
Ernst Troeltsch, Kritische Gesamtausgabe im Auftrag der Kommission fiir Theo-
logiegeschichtsforschung der Bayerischen Akademie der Wissenschaften hg.v. EW.
Graf, Chr. Albrecht, G. Hibinger und T. Rendtoff, Bd. 6,1 und 6,2), hg.v. T. Rend-
torff in Zusammenarbeit mit K. Thorner, Walter de Gruyter, Berlin/Boston 2014.

XXII + 1355 S, ISBN 978-3-11-026158-5, € 349.-.



364 Rezensionen

Im Jahre 1902 publizierte Ernst Troeltsch seine grosse Studie (Die Absolutheit des
Christentums und die Religionsgeschichte (= Kritische Gesamtausgabe [im Folgen-
den KGA], Bd. 5). Die Abhandlung fasst Uberlegungen des Heidelberger Ordinari-
us fur Systematische Theologie zu einer geschichtsphilosophischen Begriindung der
Geltung des Christentums unter den Bedingungen des Historismus zusammen, wel-
che in der These von dessen Hochstgeltung fiir den euroamerikanischen Kulturkreis
gipfeln. Jene Fragestellung markiert, wie noch der Berliner Troeltsch in dem fiir sei-
ne nicht mehr zustande gekommene Vortragsreise nach England konzipierten Vor-
trag (Die Stellung des Christentums unter den Weltreligionen» (KGA, Bd. 17) notiert,
den «Kern und Ausgangspunkt» seiner wissenschaftlichen Arbeit. Der hier anzuzei-
gende Band 6 der Kritischen Gesamtausgabe der Werke Troeltschs mit Schriften zur
Religionsphilosophie und Ethik bietet nun Texte aus den Jahren 1903 bis 1912. Sie
fithren den in der Absolutheitsschrift ausgefiihrten Gedanken weiter und bieten vor
allem eine erkenntnistheoretische Vertiefung von dessen Religionsphilosophie sowie
sozialethische Uberlegungen. Herausgegeben und mit einer prignanten Einleitung
versehen wurde der Band von dem Nestor der Troeltsch-Forschung Trutz Rendtoff
in Zusammenarbeit mit Katja Thorner.

Der mustergiiltig edierte Band prisentiert insgesamt 27 Texte (vgl. hingegen 2:
«26 Texten) in (fast) chronologischer Reihenfolge. Lediglich die 1904 im 9. Band
der Kant-Studien erschienene grosse Abhandlung Troeltschs tiber <Das Historische
in Kants Religionsphilosophie» ist aus Grinden des Umfangs als einziger Text in
den Teilband zwei der vorliegenden Ausgabe aufgenommen (868-1065). Neben der
Kant-Studie macht der Band weitere wichtige und zum Teil umfangreiche Texte zur
Positionsbestimmung des Heidelberger Denkers zuginglich, die an verstreuten Or-
ten publiziert wurden, wie den grundlegenden Vortrag Psychologie und Erkennt-
nistheorie in der Religionswissenschaft (215-256), (Die Bedeutung der Geschicht-
lichkeit Jesu fiir den Glaubeny (820-851) oder Das stoisch-christliche Naturrecht
und das moderne profane Naturrechov (723-772). Alle diese Texte hatte Troeltsch
aufgrund ihres Umfangs bzw. einer moglichen Verwendung fiir seine geplante, aber
nicht zustande gekommene Religionsphilosophie nicht in den Band zwei seiner 1913
erschienenen Gesammelten Schriften aufgenommen (vgl. 9-13). Die Texte der vor-
liegenden Edition entstammen Beitrigen aus Zeitschriften und Sammelbinden, ge-
hen auf Vortrige zuriick oder bieten Stellungnahmen des prominenten Theologen
zu aktuellen Themen aus der Tagespresse. In ithnen spiegeln sich die Kontroversen
tber die Absolutheitsschrift ebenso wie das interdisziplindre Netzwerk Heidelbergs
im ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts, in dem der junge Ordinarius schnell «zum
fihrenden Gelehrtenpolitiker der Heidelberger Universitio (3) aufstieg. Das kommt
nicht zuletzt in zahlreichen Vortragsanfragen an den gesuchten Redner sowie in sei-
nen zahllosen Rezensionen zum Ausdruck.

Der Band stellt zunichst die der Edition zugrundgelegten Grundsitze, den Auf-
bau der KGA sowie die verwendeten Siglen vor (XV-XXI). Die darauf folgende
Einleitung (1-49) des Herausgebers informiert ausfiithrlich tiber den biographischen



Rezensionen 365

und werkgeschichtlichen Kontext der in den Band aufgenommenen Texte. Pragnant
werden nicht nur die Publikationsprojekte Troeltschs dargelegt; auch das geistige
Milieu der badischen Universititsstadt Heidelberg (3-9) sowie grundlegende syste-
matische Motive des Denkens von Troeltsch im ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhun-
derts werden kenntnisreich erortert. Letztere betreffen einmal das Projekt seiner
Religionsphilosophie (13-27) und sodann die Ausarbeitung einer Sozialethik (27-49).
Ebenso wie die theologischen und religionsphilosophischen Texte nehmen die ethi-
schen und sozialethischen Stellungnahmen des Systematischen Theologen den Pro-
blemhorizont der Moderne konstruktiv auf. «Die Grundstrukturen der modernen
Welt gehen aus einem Individualismus hervor, der mit der <irchlichen Autoritits-
kultun, der <katholisch-weltkirchlichen» wie der protestantisch-landeskirchlichem,
gebrochen habex (29) Die Differenz zwischen mittelalterlicher Einheitskultur und
Moderne bzw. Alt- und Neuprotestantismus hat Troeltsch vor dem Hintergrund
seiner Studien zur Bedeutung des Protestantismus fiir die Genese der modernen
Kultur in seinem 1907 in der Zeitschrift PreuBlische Jahrbiicher erschienenen Beitrag
Das Wesen des modernen Geistes) (434-473) buindig zusammengefasst. Dieser Text,
der von Hans Baron in den vierten Band der Gesammelten Schriften Troeltschs
gekiirzt aufgenommen wurde, gelangt in der vorliegenden Edition vollstindig zum
Abdruck. Die verinderten Problemanforderungen unter den Bedingungen der Mo-
derne traktieren auch andere in den Band aufgenommene sozialethische Schriften,
wie der 1904 erschienene Vortrag Politische Ethik des Christentums> (134-196) oder
die Heidelberger Rektoratsrede (Die Trennung von Staat und Kirche, der staatliche
Religionsunterricht und die theologischen Fakultiten» (342-425) aus dem Jahre 1907
sowie <Die Sozialphilosophie des Christentumss (779-808) von 1911. Die Edition
der Texte von Troeltsch wird mit dem Beitrag <Zwei Thoma-Bilder in der Heidel-
berger Peterskirche> (55-57) eroffnet, der am 9. April 1903 in der Christlichen Welt
erschien. Uber die Entstehung sowie die Textgenese und Drucklegung jedes Textes
geben Editorische Berichte detailliert Auskunft. Im Anschluss an die edierten Texte
von Troeltsch folgen in dem Teilband zwei, ebenso wie in den anderen Binden der
KGA, Biogramme (1073-1113) und Literaturverzeichnis, in dem sowohl die von
Troeltsch genannte (1115-1148) als auch die von den Herausgebern herangezogene
Literatur (1149-1220) aufgefihrt ist. Personen- (1221-1239) und Sachregister (1241-
1351) beschliessen den Band.

Im Rahmen einer Besprechung ist es nattrlich nicht moéglich, alle in den Band auf-
genommenen Texte ausfiihrlich zu wiirdigen. Ich beschrinke mich auf einige grundle-
gende Gesichtspunkte. Neben den sozialethischen Schriften, welche ihre Bindelung in
dem opus magnum Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen erhalten
haben, dokumentieren die Abhandlungen, welche Troeltsch zwischen 1903 und 1912
ausgearbeitet hat, die Weiterentwicklung seiner Religionsphilosophie. Um 1900 hatte
er seine religionsphilosophische Konzeption einer Umformung unterzogen, deren
wichtigstes Merkmal die Verzahnung der vormaligen cum grano salis religionspsycho-
logisch zu nennende Theorie mit einer erkenntnistheoretischen Geltungstheorie der




366 Rezensionen

Religion darstellt. Greifbar ist diese Umorientierung in der Abhandlung tiber Kant aus
dem Jahre 1904 sowie in der auf den Vortrag auf dem Congress of Arts and Science
in St. Louis vom 21. September 1904 zurtickgehenden Abhandlung Psychologie und
Erkenntnistheorie in der Religionswissenschafo, die 1905 im Verlag Mohr Siebeck in
Tiibingen erschien, deren englische Fassung mit dem eher unspezifischen Titel Main
Problems of the Philosophy of Religion> (304-318) in dem Band ebenfalls mitgeteilt
wird. Eine empirische Beschreibung und Erfassung des religiosen Lebens, wie sie
Troeltsch in seinem 1895/96 in der Zeitschrift fur Theologie und Kirche veroffent-
lichten Aufsatz Die Selbstindigkeit der Religion» (KGA, Bd. 1) ausgefiihrt hatte,
beantwortet nimlich noch nicht die Frage nach dem «Wahrheits- und Realititsgehalt»
(227) der religiosen Erscheinungen. Das Interesse an einer Begriindung der Religion
tihrt thn seit 1904 dazu, die Religionspsychologie durch eine geltungstheoretische
Erkenntnistheorie kantischer Provenienz zu erginzen. Wihrend die Religionspsy-
chologie die Aufgabe hat, «die religiose Erfahrung ohne Vorurteil fir oder wider zu
studieren», um «sie in ihrer charakteristischen Eigentimlichkeit zu erfassen» (220),
obliegt es der Erkenntnistheorie, die Geltung und Wahrheit der Religion durch deren
Rickfithrung auf ein Vernunftgesetz zu begriinden, um sie «als gesicherte Wirklich-
keit gegen den psychologischen Schein sicher zu stellen» (231). In seinem Beitrag
Religionsphilosophie» (543-613) fiir die Kuno Fischer Festschrift, der 1904 in erster
und 1907 in zweiter Auflage erschien, hat Troeltsch im letzten Abschnitt (609-613)
Grundziige der ihm vorschwebenden Konzeption einer Philosophie der Religion vor
dem problemgeschichtlichen Hintergrund der zeitgendssischen Debatten skizziert.
Angesichts der Vermehrung der religionskundlichen Kenntnisse sowie der metho-
dischen Probleme, denen sich die Religionsphilosophie zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts ausgesetzt sah, sollte diese bekanntlich die vier Theorieebenen von Psychologie,
Erkenntnistheorie, Geschichtsphilosophie und Metaphysik der Religion verkniipten.

Der Band macht wichtige Texte Troeltschs aus seinen Heidelberger Jahren zu-
gianglich, deren Lektlire auch gut einhundert Jahre nach ihrer Abfassung nach wie
vor inspirierend ist. Sie dokumentieren, wie er sich an den Problemanforderungen
der Moderne abarbeitet, diese Anforderungen in die Theologie aufnimmt und Letz-
tere dadurch einer radikalen Umformung unterzieht.

Christian Dang, Wien

Angelika Krebs, Georg Pfleiderer, Kurt See/mann (Hg.), Ethik des gelebten Lebens. Bas-
ler Beitrage zu einer Ethik der Lebensfiihrung. Pano Verlag, Ziirich 2011.

334 S., ISBN 978-3-290-22008-2, CHF 42.-/€ 28.-.
Dass ein Sammelband nicht in disparate Teile zerfillt, sondern einen Bogen schligt,

der die sachliche Einheit des Dargestellten in jedem Bezug trigt, ist — zumal, wenn
es sich um ein interdisziplindres Unternehmen handelt — ein Glicksfall. Beim vor-



Rezensionen 367

liegenden Buch ist das trotz der uniibersichtlichen Problemlage gegenwirtiger ethi-
scher Diskurse dadurch gelungen, dass der Versuch einer «Reduktion dieser Kom-
plexitit» unternommen wird, indem man «sich am Gang des menschlichen Lebens
und den damit gegebenen elementaren Themen orientiert (7). Damit ist ein Fokus
gefunden, der sicher nicht simtliche denkbaren ethischen Themen umfasst, wohl
aber zugleich eine Elementarisierung ermdéglicht wie auch einen theoretischen Pers-
pektivwechsel zulisst. So sind an diesem Band Theologinnen und Philosophen, Bio-
logen, Mediziner und Juristinnen beteiligt, um einen spannenden Bogen zu schlagen
vom Beginn des Lebens (Kurt Seelmann: Lebensanfang. Ab wann ist Leben schiit-
zenswert?) bis zu seinem Ende (Christoph Rehmann-Sutter: Leben enden lassen.
Ethik von Entscheidungen tber das Lebensende) und dariiber hinaus (Georg Pflei-
derer: Leben nach dem Leben? — oder: Was diirfen wir hoffen?). Zwischen Anfang
und Ende finden die grossen lebensweltlichen Themen ihren Ort, die die conditio
humana von Anbeginn an ausmachen: Sexualitit und Liebe, Korper und Seele, Ar-
beit und Krankheit, Erzichung und Bildung, Gerechtigkeit, Umwelt. Das Schone an
dieser Reihe ist, dass der Ansatz bei der menschlichen Vorfindlichkeit — jener zu-
tiefst humanistische Ansatz, der dem Ort, an dem die dem Bande zugrundeliegende
Ringvortlesung im Jahre 2009 gehalten wurde, angemessen ist — Giberall durchschligt:
jenseits normativer Vorgaben oder moralischer Prinzipien, die da ihre Anspriiche
anmelden mogen.

Ich kann hier nicht alle behandelten Lebensthemen vorstellen und beschrinke
mich daher auf zwei: Georg Pfleiderers Beitrag, der die eschatologische Klammer
menschlicher Existenz sehr vorsichtig und auf dem Hintergrund ihrer historischen
Dekonstruktionen zur Sprache bringt, und den des Philosophen Andreas Brenner,
der einer an der Stoa, Gracian und Nietzsche geschulten Lebenskunst das Wort
redet. Beide Ansitze gehdren zusammen und erginzen sich wie im Kanon die Apo-
kalypse und Kohelet.

Die klassischen christlichen Jenseitsvorstellungen — der Glaube an ein Leben
nach dem Tode im Himmel oder in der Holle — und ihre kosmologischen und meta-
physischen Voraussetzungen sind «in der Neuzeit bekanntlich unter die Rader einer
aufklarerischen Kritik, eines neuen, multisphirisch ausdifferenzierten Gesellschafts-
systems und eines durch die naturwissenschaftlich begriindete industrielle Tech-
nologie mannigfach verinderten tiglichen Lebens» geraten (297) — zugleich aber
ist christlicher Glaube ohne Transzendenz nicht méglich. Georg Pfleiderer nimmt
diese Dialektik ernst, indem er zunichst wichtige Stationen der Dekonstruktion von
Calvin (!) uber Nietzsche und Tolstoi bis zu Rudolf Bultmann benennt und dagegen
mit Rudolf Otto, Niklas Luhmann und Karl Barth die Logik der Eschatologie stellt.
Pfleiderers vorsichtiger Versuch einer Losung des Problems von Eschatologie und
Ethik, von Leben und Hoffen macht sich an der Inkarnation fest und ist nicht ei-
gentlich eine Losung, kann auch keine sein, sondern bezeichnet eher eine Leerstelle:
«Das Leben Jesu selbst ist, siecht man auf sein sichtbares und sozusagen empirisches
Ende, nichts als ein grosses Fragezeichen. Alles christliche Denken kreist um die-



368 Rezensionen

ses Fragezeichen. Christliche Offenbarungstheologie versucht einen Gott zu den-
ken, der sich selbst zu diesem Fragezeichen gemacht hat. Die Hoffnung christlicher
Theologie ist, dass beim Durchleben und Durchdenken dieses Fragezeichen sich |...]
zum Ausrufezeichen zu verwandeln vermag. Die Hoffnung ist konkret die, dass un-
serem individuellen, biographischen Leben, auch seinen unerfillten Méglichkeiten,
im absoluten Geist Gottes eine Dauer und eine Geltung versprochen ist, die wir ihm
sonst nicht zuzurechnen vermdéchten.» (316£)

Ganz unhegelianisch redet Andreas Brenner von der Lebenskunst und greift
damit ein Thema auf, das die populidrphilosophische Literatur seit Jahren dominiert.
Kein Wunder, dass Brenner sich immer wieder auf die hellenistische Philosophie,
auf Epikur, Seneca und Epiktet bezieht — und auf Nietzsche, der bekanntlich seine
ganz eigene Auffassung von Lebenskunst gehabt hat. Vor allem aber ist Sokrates ihm
ein Beispiel des Lebenskiinstlers, weil er frei ist, unabhingig und gelassen, und «weil
er mit seinem Leben gerade nichts zeigen und nicht belehren will» (191). «Kinstler,
Kinstlerin unseres Lebens sind wir alle» (195) — philosophische Lebenskunst meint
nicht Belehrung, sondern Aufklirung tiber unser Leben: Einsicht in die Besonder-
heit der Personlichkeit und in die Bedeutung menschlicher Beziehungen, Gelassen-
heit, Wahrhaftigkeit und Kritik an allen dogmatischen Lehren sowie Natur-, Leib-
und Zeitbewusstsein. Lebenskunst als Haltung bedeutet mithin Leib-Bewusstheit,
Raum-Bewusstheit und Gelassenheit und ist damit héchst subversiv: Lebensktnstler
gelten «entweder schnell als Bremser und Langweiler oder sogar als Storenfriede
einer schonen schnellen Fortschrittswelt (205). «Weisen der Lebenskunst sind wi-
derstindige Lebensweisen. Lebenskiinstler widersetzen sich den vorherrschenden
Lebens- und Denkweisen. Lebenskiinstler sind daher nicht unbedingt die mehr oder
weniger sympathischen Typen, die den ganzen Tag am Pool verbringen. Lebens-
kinstler sind, wie sich bereits an Sokrates lernen lisst, dissidente Typen, Leute also,
mit denen kein Staat zu machen ist» (ebd.) Mit gleicher Zielrichtung hat schon vor
drei Jahrzehnten Hermann Timm weisheitliches Denken innertheologisch gegen die
Absolutismen apokalyptisch aufgeladener Geschichtstheologien stark zu machen
versucht — schon, dass eigentlich allen vorliegenden Beitragen zu einer Ethik der
Lebensfithrung solch sapientale, sokratische Bescheidenheit in je unterschiedlicher
Weise ein Stiick weit eigen ist.

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal

Oliver Davies, Theology of Transformation. Faith, Freedom, and the Christian Act,
Oxford University Press, Oxford 2013.

274 S., ISBN 978-0-19-968595-0, £ 65.-.
2004 erschien Oliver Davies’ Entwurf «Transformation Theology. Faith in the

World». Das hier besprochene Werk muss in dieser Verbindung gesehen werden.
Welcher christlichen Konfession sich dieses Werk verbunden fuhlt (Anglikanismus?),



Rezensionen 369

konnte auch mit Hilfe des Internets nicht festgestellt werden. Dies sei erwihnt, weil
Theologen kontinentaleuropiisch-protestantischer Prigung die darin enthaltene
Mariologie und das damit verbundene Freiheitsverstindnis wohl schwierig finden
(106-110).

«Theology of Transformation» ist grundsitzlich in drei Teile mit je drei Un-
terkapiteln sowie eine Conclusio untergliedert. Zunichst (I.) geht es um theologi-
sche Neuorientierung unter der Frage, wo Jesus Christus sei, eine Reorientierung
der Theologie als in der Welt befindliche sowie die Dimension des Handelns als
Theologie der Transformation (3-93), dann (11.) geht es unter der Perspektive der
Trinitit, des Geistes und des Glaubens, aber auch der Schrift und Hermeneutik um
Christus in uns (97-166). Der letzte grosse Teil des Buches (I11.) handelt von sozialer
Transformation, die anhand der «lLogik des Opferns», christlicher Philosophie und
christlicher Politik niher erliutert wird (169-249).

Etliche Passagen des Buches bestehen hauptsichlich aus griindlich zusammen-
gefassten Positionen von theologischen und philosophischen Denkerlnnen, etwa
das Unterkapitel uber Christliche Philosophie (199-225). Die insgesamt 9 Unterka-
pitel der drei grossen Teile sind in Unterabschnitte gegliedert, deren Uberschriften
unterschiedlich formatiert, aber nicht nummeriert sind. Leider erschwert diese un-
klare Gliederung das Verstindnis.

Inhaltlich ist eine Theologie gemiss dem hermeneutischen Prinzip der Trans-
formation nach Davies grundsitzlich mit «Fragen des Werdens, der Freiheit und
des Selbst, Trinitit, Handlung und Geschichte» (98) befasst. Sie stelle die Frage
nach dem Ort von Jesus Christus unter der Bedingung, dass wir wissenschaftlich
wieder von einer Einheit von Koérper und Geist ausgehen mussen und uns selbst
neu verstehen lernen. Die Achse christlicher Bedeutung habe sich daher von Tran-
szendenz zu Transformation verschoben. So miisse sich Theologie nun statt dem
Subjekt wieder der Welt zuwenden, und damit auch dem biblisch-antiken Denken
statt dem modernen Dualismus. Theorie und Praxis bzw. christliche Handlung in
der Geschichte und ihre akademische Reflexion miissten ebenso neu miteinander
verbunden werden. Theologie sei ein Denken, das zur Christlichen Tat («act») hin
orientiert sei. Die uns als Liebe ins Herz geschriebene Freiheit Christi sei der Ur-
sprung christlicher Handlung, welche in selbstbestimmter Freiheit erfolge, aber
in «kairos-Momenten» (102) von Gott eingegeben werde. Christlicher Glaube sei
Begegnung mit dem «ebendigen Christus» in unserer eigenen situativen Realitit,
keine Transzendenzerfahrung, Christus sei nicht bloss formales, abstraktes Objekt
der Theologie, sondern materialiter Teil unserer raumzeitlichen Welt. Der konkrete
exaltierte Christus als Prinzip des Werdens und der Transformation rekontextuali-
siere sich permanent und bilde den Grundstock der transformativen Theologie. Der
«lebendige Christus» (243) sei trinitarisch in der Gegenwart, im Werden und in uns
prisent. Christus sei gerade in der Verstecktheit, in den «dichtgedringten Riumen»
(59) von Macht und Machtlosigkeit. Davies geht bei der Anthropologie nicht von
der Schrift, sondern den dichtgedringten Rdumen aus, weil dieses Vorgehen letztlich



370 Rezensionen

schriftgemasser sei. Die Schrift, d.h. Worter und Zeichen, deutet Davies materialis-
tisch; Sprache sei nicht nur abstraktem Denken zuzuordnen, sondern gemiss ihrer
Entwicklung auch dem Werkzeuggebrauch, und damit Kérper wie auch Geist. Die
Schrift sei durch den Heiligen Geist inspirierte, transformative Materialform, welche
zum integrativen Denken tiber Gottes geschaffene Welt und den Ort der Menschen
darin anrege. Der dritte grosse Teil des Buchs tber soziale Transformation ist wohl
v.a. unter dem Aspekt der Anregung zu lesen.

Davies” Theologie der Transformation ist insgesamt ein nuancierter, umfassen-
der Entwurf, der allerdings keinen neuen Zugang zur Theologie bietet, sondern
vielmehr theologische Entwicklungen unter dem Aspekt der Transformativitit zu-
sammenfasst.

Elizabeth Morgan-Bukovics, Wien

Martin Kirschner, Gott — gréf3er als gedacht. Die Transformation der Vernunft aus
der Begegnung mit Gott bei Anselm von Canterbury, Herder Verlag, Freiburg i.Br.
2013.

496 S., ISBN 978-3-451-32668-4, € 40.-.

Die Habilitationsschrift des Tibinger katholischen Systematikers Martin Kirschner
stellt eine bemerkenswerte Kombination historischer, systematischer und methodischer
Fragestellungen dar. Sie kann zunichst als eine Interpretation des Gesamtwerks von
Anselm von Canterbury unter besonderer Berticksichtigung seiner Gotteslehre und
des Proslogion-Arguments gelten. Kirschner untersucht in einem dreifachen Interpre-
tationsgang Anselms beriihmten, von Kant ontologisch genannten Gottesbeweis. Als
hermeneutischer Grundsatz dient ihm dabei zum einen die Einsicht, dass das Proslogi-
on im Zusammenhang des Gesamtwerks Anselms gelesen werden muss, zum anderen,
dass es sich beim Anselmschen Denken immer um eines in Bewegung handelt, bei dem
es entscheidend auf die Ausrichtung auf die Wahrheit und damit auf Gott selbst an-
kommt. Er sucht deshalb die Gotteslehre des Proslogion in einen argumentativen Ge-
samtduktus einzuzeichnen, der auf seinen verschiedenen Stufen verschiedene Formen
von Rationalitit umfasst. Das soll auch erlauben, das Grundanliegen der Anselmschen
Theologie richtig zu erfassen, so dass sich die so umstrittene crux interpretum auflésen
lisst, ob Anselm nun eine rein rationale Theologie betreibt, die von vorausgesetzten
Glaubensiiberzeugungen und von Offenbarung absieht (so etwa Kurt Flasch), oder ob
er gerade den Glauben und die Offenbarung auslegen will und seine Theologie ohne
diese Voraussetzungen nicht verstindlich ist (so etwa Karl Barth). Entsprechend haben
sich die Geister z.B. an dem Ineinander von Gebet und rationalistischer Beweisfiihrung
in Anselms Schrifttum geschieden und in der Gebetsform entweder die unverzichtbare
Klammer oder eine lediglich literarische Zutat gesehen.

Demgegentiber unterscheidet Kirschner Ebenen des Anselmschen Denkens,
auf denen jeweils ein anderer Rationalititstypus zur Anwendung kommt, wobei die



Rezensionen 371

erste Stufe des Denkens Giber sich hinaus auf die zweite und diese wiederum tber
sich hinaus auf die dritte Stufe dringt und die jeweilige Rationalititsform an ihren
Rindern gewissermassen in die nichste Stufe iiberschligt. Kirschner unterscheidet
zunichst die begriffslogische Rationalitit, die dem Ideal klarer und distinkter Be-
grifflichkeit gehorcht, die die unbedingte Geltung des Widerspruchsprinzips geltend
macht und auf das Erfassen objektiver Sachgehalte zielt. An sie schliesst sich die
transzendental-freiheitstheoretische Rationalitit an, in der das Denken sich reflexiv
auf sich selbst wendet und sich das Subjekt in seinem Denken selbst in den Blick be-
kommt. Schliesslich fiihrt dieses zum phinomenologischen Rationalititstypus, der
mit einer «Inversion des Denkens» (60) verbunden ist, die das Denken dahin fiihrt,
sich vom Anderen her zu empfangen. Kirschner verbindet die drei Rationalititsfor-
men mit dem Denken von René Descartes, von Immanuel Kant und Emmanuel
Levinas, sieht sie aber auch bis heute wirksam in der Philosophie (vgl. die Traditio-
nen des Rationalismus bzw. der analytischen Philosophie, der Transzendentalphilo-
sophie und der Phinomenologie) und entsprechend in der Theologie. Damit wird
seine Studie iiber die Anselm-Interpretation hinaus und in bewusster und expliziter
Absicht zu einer umfassenden und differenzierten Theorie vom theologischen Ge-
brauch der Vernunft in der Gegenwart.

Entsprechend ist der Band aufgebaut. Er beginnt mit zwei Anniherungen: der
Vorstellung der Unterscheidung der drei Vollzugsformen der Rationalitit sowie der
Einordnung von Person und Werk Anselms. Dann folgen die drei Interpretations-
ginge, die jeweils das Gesamtwerk Anselms unter Konzentration auf das Proslogion
1. als begriffliches System logischer Schlussfolgerungen, 2. als transzendental ge-
wendetes Denken endlicher Freiheit, und 3. als Denken aus der Logik der grosseren
Liebe Gottes heraus (Anselms rationale Mystik) auslegen. Der Schluss versucht eine
Zusammenschau und will damit wieder zuriick zu heutigen Problemlagen fiihren
und nach der Tragtihigkeit einer solchermassen bestimmten differenzierten Zuord-
nung theologischer Rationalitat fragen.

Wir kénnen auf Einzelheiten der Interpretation nicht eingehen, die auch ein
breites Spektrum an Sekundirliteratur zu Anselm rezipiert, sondern beschrinken
uns auf einige wesentliche Charakterisierungen und Kirschners Markierungen des
Uberschlags von einer Rationalititsform in die nichste. In Bezug auf die begriffs-
logische Lesart halt er als Ertrag fest, dass im Modus des begrifflichen Denkens die
Grundlagen fiir eine kritische und auskunftsfahige Theologie gelegt werden. Anselm
fithrt dann aber dieses Denken an seine eigenen Grenzen, indem er es in Bezug
auf Gott als eine Bewegung beschreibt, die im Gottesbegriff (id quo maius cogi-
tari nequit) ein Doppeltes einschliessen muss: die Negativitit des Denkens und das
Denken selbst (Gott ist dasjenige, tiber das hinaus Grosseres nicht gedacht werden
kann). Fir Kirschner fiihrt das zu der Einsicht, dass der Glaube sich gerade nicht
auf eine begrifflich-abstrakte, klar und distinkt bestimmte Konzeption Gottes stiit-
zen kann. Wenn das Denken Gott denkt, muss es uber sich selbst und tiber Gott
anders denken als im Modus der Begriffsbestimmung von Seiendem. Das zeigt sich



372 Rezensionen

in der Bemerkung in Proslogion 15, die in gewisser Spannung zum ontologischen
Argument in Proslogion 2-4 steht, «dass Gott gréBer ist, als dass er gedacht werden
kanny». Damit ergibt sich die Notwendigkeit (165) eines Ubergangs zu einer trans-
zendentalphilosophischen Lesart Anselms, bei der sich das Denken selbst mit in den
Blick nimmt. Nach Kirschner stehen hier fur Anselm die Kategorien von Wahrheit,
Gerechtigkeit und Freiheit im Zentrum, die alle drei durch den Begriff der recti-
tudo, des rechten Verhiltnisses, sowohl untereinander als auch im Verhaltnis von
Gott und Mensch, zusammengehalten werden. Hier spielt dann auch die Auslegung
von Anselms Soteriologie in «Cur Deus homo» eine wesentliche Rolle. Die rationale
Suche im Proslogion, die sich noch unter Absehung von der Inkarnation vollzog,
wird nun unter dem Vorzeichen der Liebe Gottes und seines Versohnungswerkes so
nachvollzogen, dass sich Gott als Denkziel und der Vollzug menschlicher Existenz
und menschlichen Denkens entsprechen. Der kritische Punkt dieser Rationalitits-
form eines auf Rechtheit aus seienden Denkens der Freiheit liegt in der Bestimmung
der Macht der Freiheit unter den Bedingungen der Siinde und damit in der Ein-
sicht in die Unméglichkeit der Selbsterlésung des Menschen und die Frage nach der
Vorgingigkeit der ungeschuldeten Gnade. Hier kommt es zu dem, was Kirschner
«Inversion des Denkens» nennt (406 u.6.), die zum dritten Rationalititstyp fiihrt.
Die Bewegung der fides quaerens intellectum kehrt sich nun ins Kontemplative und
erfahrt sich als vor allem Suchen in Christus bereits gefunden. Die fides beginnt zu
erkennen, dass sie im Grunde nur als ekstatische méoglich ist, dass ausser ihr, dass in
Gott selbst ihre Herkunft und ihr Ziel liegen, dass Gottes Initiative aller menschli-
chen Antwort uneinholbar vorausliegt. Dem entspricht die Rationalititsform eines
Denkens, das vom Anderen her denkt, das sich als Antwort ereignet und sich also
auch nur im konkreten Ereignis realisiert und das sich daher selbst empfingt. Hier
erst kommt Anselms Denkbewegung zu ihrem Ziel.

Kirschner ist mit seiner Studie ein Doppeltes gelungen. Er interpretiert Anselm
auf eine stimmige und erhellende Weise, und er erschliesst damit einen Ansatz theo-
logischen Denkens, der die Alternative von Rationalismus oder Fideismus durch
eine Differenzierung des Vernunftbegriffs und ein ebenso differenziertes Verstand-
nis von Glauben unterliuft. Damit tun sich auch 6kumenische Perspektiven auf, ist
doch die Differenz zwischen rémisch-katholischer Dogmatik und protestantisch-
liberaler Tradition immer wieder anhand des Verhiltnisses von fides und ratio fest-
gemacht worden (vgl. die von Kardinal Josef Ratzinger verfasste Enzyklika «Fides
et ration vom 14. September 1998). Schon der Untertitel von Kirschners Studie kann
als Anniherung an ein angemessenes Verstindnis auch der reformatorischen, durch-
aus nicht einheitlichen Bestimmungen des Verhiltnisses von Glauben und Vernunft
angesehen werden. In der Begegnung mit Gott erfolgt in jedem Fall eine Trans-
formation, eine Zurechtbringung, eine Neuausrichtung der Vernunft, die als rein
formales Vermogen des Schliessens in theologischer Perspektive jedenfalls unter-
bestimmt bleibt. Man kann allerdings fragen, ob die linear-hierarchische Stufung
der Rationalititsformen, wie Kirschner sie beschreibt, angemessen ist. Handelt es



Rezensionen 373

sich tatsiachlich um eine progressive, jeweils «radikalere» (29), gewissermassen immer
innerlicher und religiéser werdende Uberbietung der jeweils iiberschrittenen Stufe?
Kirschner selbst betont die bleibende Bedeutung der Einsichten des Rationalitatsty-
pus der vorangehenden Stufe, die in der folgenden Stufe nicht voll abgebildet wer-
den kénnen, so dass es nicht um eine «Aufhebung im hegelschen Sinne» (68) geht,
sondern um einen Erkenntnisweg, der immer wieder neu zu durchlaufen ist. Den-
noch stellt sich gerade dann die Frage, ob und inwiefern diese Hierarchisierung hin
auf eine «ationale Mystik> sachlich angemessen ist, und ob nicht diese <h6chste» Stu-
fe nun ihrerseits wieder an ihre Grenzen kommt und in die niichterne, analytische,
begriffslogische Vernunft zuriickverweist, so dass es sich eher nahelegt, die Meta-
pher eines Zirkels als die eines Aufstiegs zu verwenden. Auf jeden Fall ist Kirsch-
ners Buch Uber seine vielschichtige Analyse Anselms hinaus ein wichtiger Anstoss,
Engfiihrungen in den Debatten um die Rationalitit des Glaubens und der Theologie
zu uberwinden, die Differenzen von Zugingen und Methoden anzuerkennen, aber
zugleich durch differenzierte Zuordnung die Theologie auf ihren eigentlichen Ge-

genstand, das Ineinander von Gottes- und Menschenerkenntnis neu auszurichten.
Dirk Evers, Halle/Saale

Katharina Kunter, Annegreth Schilling (Hg.), Globalisierung der Kirchen. Der Oku-
menische Rat der Kirchen und die Entdeckung der Dritten Welt in den 1960er und
1970er Jahren (Arbeiten zur Kirchlichen Zeitgeschichte, Reihe B: Darstellungen,
Band 58), Vandenhoeck&Ruprecht, Gottingen 2014.

379 S., ISBN 978-3-525-55773-0, € 84.99.

Der 1948 gegriindete Okumenische Rat der Kirchen (ORK), der «weltweite[] Dach-
verband protestantischer, anglikanischer und orthodoxer Kirchen» (29), wurde nach
Wahrnehmung der Zeitgenossen wie dem indischen Theologen Thomas erst ab
1961 «truly [a] world movement» (zit. nach 36, Hervorhebung im Original). Der von
Katharina Kunter und Annegreth Schilling herausgegebene Sammelband «Globali-
sierung der Kirchen. Der Okumenische Rat der Kirchen und die Entdeckung der
Dritten Welt in den 1960er und 1970er Jahren»' will anhand von «Fallbeispielen» (65)
die inhaltliche, personelle und institutionelle Offnung des ORK als «Transformati-
onsprozess» (23) analysieren. Die darin versammelten Beitrige sind ein «Grof3teil»
(12) der von 2008 bis 2011 im Rahmen des interdiszipliniren DFG-Forschungs-
projekts «Auf dem Weg zum globalisierten Christentum: Die europiische Okume-

: «Globalisierung verstehen die Herausgeberinnen als historischen Prozess einer vielschich-
tigen Verflechtung, Allerdings hat nach Robert die «Globalisierung der Kirchen» bereits
mit der «Internationalisierung der Missionsbewegung» begonnen (29 Anm. 306); eine wei-
tergehende Abgrenzung des Begriffs wird nicht vorgenommen. Der Begriff der Dritten
Welb wird als «zeitgenossische[s]» Diktum verwendet (23 Anm. 12).



374 Rezensionen

ne und die Entdeckung der Dritten Welb zwischen 1966 und 1973»* erarbeiteten
Ergebnisse. Ziel des Bandes ist es, sowohl die aktuelle Forschung zur kirchlichen
Zeitgeschichte der 1960er und 1970er Jahre zu erginzen, als auch die christlichen
Kirchen als «globale Akteure» (11) in den Blick zu nehmen und damit insgesamt
Impulse fiir die Erforschung der 6kumenischen Bewegung zu geben.

Die Aufsitze sind thematisch angeordnet: Bereich I «Von der Nachkriegsokume-
ne zur Weltgemeinschaft» umfasst Beitrige, die sich mit der Geschichte des ORK
im engeren Sinne beschiftigen: Chandler (77-88) betont in der Frage nach der Be-
deutung der Griinderfiguren des ORK — wie des ersten Generalsekretirs Vissert
Hooft — die Grosse ihrer 6kumenischen Visionen. Schilling (89-119) und Hannig
(121-140) ordnen die zum «Mythos» (114) avancierte Vollversammlung von 1968 in
Uppsala dahingehend ein, dass zum einen die eigentliche Wende bzw. «Entwestli-
chungy» (24) bereits mit der Vollversammlung 1961 in Neu-Delhi eingeleitet worden
sei und zum anderen die Medialisierung dieses Grossereignisses nicht unterschatzt
werden dirfe. Brown (141-165) fragt nach dem Verhiltnis der Einheit der Kirches
zur <Hinheit der Menschheit bei dem deutschen Theologen Ernst Lange und damit
nach einer der kaum erforschten theologischen Grundlagen des ORK (vgl. 63): «It
was not in its unity that the church was a harbinger of the unity of humankind, but
in how it dealt with its conflicts and divisions» (153).

Im Bereich II «Menschenrechte, Sozialismus und Befreiung, Das Ringen um
Einheit zwischen Ost und West, Nord und Siid» finden sich Beispiele dafir, wie
(wenn iberhaupt) die politische Realitit vor Ort auf Begriffe und Konzepte des
ORK zuriickwirkte. So weist Morée (169-188) auf die Instrumentalisierung der
Dritten Welt in der Sowjetunion am Beispiel der tschechoslowakischen Christlichen
Friedenskonferenz hin. Albers (189-215) analysiert, wie sich das Verstindnis der
Menschentrechte der «Commission of the Churches for International Affairs» vor
dem Hintergrund nichtwestlicher Erfahrungswelten von den individuellen Freiheits-
rechten hin zu sozialen und kollektiven Rechten verschob. Damit leistete der ORK —
unbenommen des gefihrlichen Schweigens gegentiber den Ostblockstaaten — einen
Beitrag zur «Globalisierung des Menschenrechtsdiskurses» (Kunter zit. nach 210).
Schilling (217-236) und Mateus (237-254) bringen schliesslich die Perspektive Stid-
amerikas ein, deren sozialistische Ansitze einer «Perspektive der Befreiungy (223)
eine wichtige Alternative zu den dort herrschenden Regimen boten und den ORK
herausforderten.

«Die Entwicklung eines globalen Bewusstseins. Transnationale kirchliche Wech-
selwirkungen», Bereich 111, richtet den Blick zurtick auf Europa und den Bewusst-
seinswandel in Bezug auf das Thema «Dritte Welt». Pearson (257-276) zeichnet die

to

Fine Ubersicht iiber alle Projekte bietet der im Vorwort (11) erwiihnte Tagungsbericht «Die
Globalisierung der Kirchen. Globale Transformation und ékumenische Erneuerung des
Okumenischen Rates der Kirchen in den 1960er- und 1970er-Jahren», 4.3.2011-6.3.2011,
Genf, in: H-Soz-u-Kult 3.5.2011.




Rezensionen 375

zunehmende Bedeutung des Themas auf den Deutschen Evangelischen Kirchen-
tagen nach. Auf die Rolle innerkirchlicher Debatten im deutschen Protestantismus
gehen Volkert (277-295) am Beispiel des Umgangs mit dem Vietnamkrieg und Tripp
(297-311) am Beispiel des Programmes zur Bekimpfung des Rassismus (PCR) des
ORK ein. So unterschiedlich die untersuchten Situationen waren, so fithrten sie
letztlich doch alle zu einer erhShten Auseinandersetzung mit den dahinter stehen-
den Themenkomplexen (Wie politisch diirfen oder miissen Kirchen sein? Unter-
stitzt das PCR gewaltbereite Gruppierungen?) und einem vertieften 6kumenischen
Verstindnis. Meijers (313-333) verweist schliesslich auf die gesellschaftlichen Aus-
wirkungen innerkirchlicher Debatten. Im Kontext der Apartheit habe, angestossen
durch den ORK, in den niederlindischen Kirchen ein «fundamental turn from a
white to a black perspective» (330) stattgefunden. Die Kirchen wiederum hitten «a
crucial role» (330) im Bewusstseinswandel der Niederlinder gespielt.

Die Autorenschaft ist recht jung; mehrere Beitrige sind Ergebnisse von Dis-
sertationsprojekten (Albers, Schilling, Tripp) oder bereits abgeschlossener Qualifi-
kationsarbeiten (Meijers, Pearson, Volkert). Den Beitragen vorangestellt sind Zu-
sammenfassungen in deutsch fiir englische oder englisch fiir deutsche Beitrige, was
sowohl sprachlich als auch inhaltlich einen guten Zugriff auf sie ermoglicht. Eine
im Verhiltnis zu den Beitrigen sehr umfangreiche Einleitung (21-74) der Heraus-
geberinnen fiithrt zudem umfassend in den (kirchen)historischen Kontext ein. Die
Verortung der Beitrige innerhalb dieses Uberblicks geht dadurch, dass sie sich je-
weils lediglich als Verweis in den Fussnoten findet, etwas verloren; sie wire im Text
sinnvoller untergebracht gewesen. Alle Beitrdge enden mit einer Bibliographie, in
fast allen wurde zudem mit Archivmaterial gearbeitet. Der hilfreiche Anhang (335-
379) besteht aus graphischen Darstellungen der Reprisentation afrikanischer, asi-
atischer und lateinamerikanischer Kirchen im ORK von 1945 bis 1975, knappen
biographischen Profilen zentraler Personlichkeiten, einem Abkiirzungsverzeichnis
sowie einem Personenregister. Der Band enthalt 24 gut ausgewihlte und platzierte
Abbildungen.

Wird der Band seinem Anspruch gerecht? Sammelbinde laufen bekanntlich im-
mer Gefahr, zu einem Sammelsurium zu werden. Wenn jedoch die restlichen The-
men des Forschungsprojekts Eingang in diesen Band gefunden hitten, wire die
Palette der Perspektiven geographisch und konfessionell noch erweitert worden,
beispielsweise um eine afrikanische und eine réomisch-katholische. Asiatische oder
anglikanische Simmen fehlen.” Gerade Bereich 11 liest sich eher wie eine Geschich-
te des Protestantismus in der frithen Bundesrepublik. Zumindest der Titel verheisst
etwas anderes. Aber vielleicht ist diese protestantisch-deutsche Schlagseite nur Aus-
druck des grundlegenden Problems der Globalgeschichte: Man muss sie erst noch
schreiben. Positiv gewendet fallen einem die vielen zusitzlichen Fragen an Akteure

2 Eine Benennung der inhaltlichen Liicken erfolgt nur am Rande fur die romisch-katholische

und die orthodoxe Perspektive (28 Anm. 35 und 33 Anm. 53).



376 Rezensionen

und Kontexte aber gerade deshalb auf, weil die Kirchen und insbesondere der ORK,
wie von den Herausgeberinnen postuliert, als globale Akteure einen — positiv wie
negativ — wichtigen Beitrag zur Globalisierung geleistet haben und immer noch leis-
ten. Es bleibt daher zu hoffen, dass die hier gesetzten Impulse weitere Forschung
anregen.

Ruth Nientiedt, Mainz

Anja Middelbeck-1"arwick, Mobhammad Gharaibeh, Hansjirg Schmid, Aysun Yasar (Hg.),
Die Boten Gottes. Prophetie in Christentum und Islam (Theologisches Forum
Christentum — Islam). Friedrich Pustet, Regensburg 2013.

264 S., ISBN 978-3-7917-2484-3, € 19.95.

Der vorliegende Sammelband dokumentiert die «achte gemeinsame christlich-musli-
mische Tagung des Theologischen Forums Christentum — Islam vom 5. bis 7. Mirz
2012» (S. 9). 115 muslimische und christliche Wissenschaftler/innen aus zehn euro-
piischen Lindern greifen in ihm respektvoll «einander widerstreitende prophetische
Anspriche beider Religionen» auf. Jedoch fokussierte die Tagung nicht nur auf un-
terschiedliche Prophetentraditionen, sondern stellte sich der gesellschaftspolitischen
Frage, «ob und inwiefern Muslimen und Christen auch heute eine prophetische Auf-
gabe zukommo (S. 9).

Das Buch gliedert sich in sechs grosse Abschnitte. Eréffnet wird es durch ein-
filhrende Gedanken der Herausgeber H. Schmid und A. Yasar, in dem sie das weite
Feld des Christentums und des Islam als prophetische Religionen abstecken (S. 11-
20).

Sein erster Teil (S. 23-71) fragt nach den besonderen Akzenten, die das Chris-
tentum und der Islam im Verhiltnis zur jidischen Prophetentradition setzen, und
untersucht aus religionswissenschaftlicher und theologischer Perspektive das Ver-
hiltnis von Jesus Christus und Muhammad. Muhammad wird aus muslimischer
Sicht in die Reihe der biblischen Propheten eingereiht und bildet gleichzeitig de-
ren Abschluss, Hohepunkt und Vollendung (vgl. S. 55-57). Wertvoll ist fiir mich
als christlichen Theologen in dieser Verhaltnisbestimmung, dass der Koran Jesus
ebenfalls in die Reihe der Propheten einreiht und ihm unter diesen sogar eine he-
rausgehobene Bedeutung zumisst (S. 57-61). Aus einer interreligiosen Perspektive,
die sich religionswissenschaftlich positioniert, kénnten sowohl Muhammad als auch
Jesus als Prophet anerkannt werden. B. Schmitz halt jedoch aus christlich-theologi-
scher Sicht fest, dass der Terminus Prophet fiir Muhammad abzulehnen ist, wenn
er «theologisch im Sinn der Offenbarungsautoritit» verstanden wird — «genauso wie
es umgekehrt [...] nicht méglich wiire, innerhalb einer islamischen interreligiGsen
Theologie den Begriff des Christus fiir Jesus zu verwenden» (S. 61), weil Christus
«das Bekenntnis zu seiner Gottheit voraussetzt» (S. 62). Es ist die christologische



377

Argumentation, aus der die christlich-theologische Ablehnung des Prophetentitels
fur Muhammad resultiert (S. 252).

Der zweite Teil des Sammelbandes hat Mose als prophetische Gestalt und Bun-
desmittler zum Gegenstand (S. 75-123). Mose gilt sowohl in der christlichen als auch
in der muslimischen Theologie als Prophet. Und doch zeigen sich gerade in der
Beurteilung seiner Bedeutung traditionelle Unterschiede: In christlicher Perspektive
ist die Griindergestalt der jiidischen Religion primir Reprisentant der Tora und wird
als Wegbereiter Jesu verstanden (S. 103; vgl. S. 247). Entsprechend stehen Jesus und
Mose nicht in einem Ablésungsverhiltnis oder werden gar als Antitypen polarisiert.
In islamischer Optik gilt Mose als Urbild «der Propheten im Allgemeinen und als
besonderes prophetisches Modell fiir Muhammad» (S. 103; vgl. S. 248).

Um die «Prophetenberufung im Islam und Christentum» dreht sich der dritte
Teil des Bandes (S. 109-140). Darauf gehe ich hier nicht weiter ein, denn kontrovers
wurde am Forum bloss die didaktische Frage nach dem «Vorbildlernen» vs. «Modell-
Lernen» behandelt (vgl. S. 137-140).

Brisanter scheint mir der vierte Teil (S. 141-172), in dem es um die Frage nach
der Abgeschlossenheit der Prophetie bzw. um die prophetischen Anspriiche nach
Jesus Christus und Muhammad geht. Das Verstindnis der Christologie bleibt als un-
tiberwindbare Hiirde im christlich-muslimischen Dialog bestehen. Von christlicher
Seite wird Jesus durchaus eine prophetische Funktion zugeschrieben, wihrend seine
theologische Bedeutung jedoch auf der Selbstoffenbarung Gottes und in seinem
universalen Heilswerk als Retter, Erloser und Versohner liegt (vgl. auch S. 250-253),
was fur die muslimische Theologie eine provokative Unmaoglichkeit darstellt.

Muhammad als Propheten anzuerkennen stellt fiir die christliche Seite insofern
eine grosse Herausforderung dar, als im muslimischen Selbstverstindnis Muhammad
weiterfithrte und beendete, was die biblischen Propheten vor ihm angefangen hatten
(vgl. auch S. 253-250).

Auf den finften Teil, «Prophetie und Gericht» (S. 173-203) verweise ich nur
kurz, weil einerseits «Gerichtsvorstellungen selten zentrales Thema» sind, wenn
Muslime und Christen miteinander ins Gesprich treten, und weil sich die Vertreter/
innen beider Religionen dahingehend einig sind, dass Gott in der Frage nach dem
Gericht das letzte Wort haben wird (S. 198).

Spannender, weil relevant fir heute, ist dagegen das Thema des sechsten Teils:
Prophetie als verbindendes Element zwischen Islam und Christentum (S. 205-235,
mit abschliessenden Gedanken zur Tagung, S. 236-262). Hier dreht sich alles um die
grosse Frage nach dem prophetischen Handeln heute. Im muslimisch-christlichen
Dialog bleibt die Frage nach dessen Abgeschlossenheit eine Streitfrage. Dabei sind
aber sowohl Christen als auch Muslime vor «dieselben Voraussetzungen gestellt,
wenn es gilt, aus der Glaubenshaltung heraus fir eine gerechte Gesellschaft ein-
zutreten» (S. 259). Ob das nun im «Modus des Fragens» (S. 215) eine christliche
Aktualisierung des prophetischen Handelns alttestamtlicher Propheten oder Jesu ist,
oder ob «das Vorbild des Propheten in der islamischen Tradition» (S. 259) als ent-



378

scheidender Orientierungspunkt genommen wird, spielt eine untergeordnete Rolle.
Prophetisches Handeln stellt festen Bestandteil sowohl im christlichen als auch im
islamischen Glauben dar (vgl. S. 260); darin sind die beiden religiosen Traditionen
miteinander verbunden.

Nach der Lektiire des Tagungsbandes bewegen mich vor allem zwei Fragen:
Unbeantwortet bleibt in ihm m.E. die Frage nach der intrareligiosen Pluralitit der
theologischen Betrachtungsweise der prophetischen Tradition: Es wird vom Chris-
tentum bzw. vom Islam gesprochen, wie wenn beide in sich eine einheitliche Traditi-
on und Sichtweise hitten; das ist jedoch nicht der Fall. Die zweite offene Frage zeigt
m.E. eine verpasste Chance in der Verstandigung zwischen Christentum und Islam:
Warum wurde dem judischen Stammvater Abraham als Prototyp des Propheten und
als gemeinsame Wurzel von Judentum, Christentum und Islam (diese gemeinsame
Wurzel wird lediglich kurz angedeutet, vgl. S. 56) keine vertiefte Auseinandersetzung
gewidmet?

Solche offenen Fragen verlieren jedoch angesichts der Tatsache an Bedeutung,
dass diese Tagung bzw. der fortlaufende Dialog zwischen Muslimen und Christen,
wie er im vorliegenden Band dargestellt wird, am Beispiel der Prophetie das Ge-
wicht des gemeinsamen Handelns in der und fir die Gesellschaft aufzeigt. Mit den
abschliessenden Worten der Mitherausgeber M. Gharaibeh und A. Middelbeck-Var-
wick driicke ich die Hoffnung aus, dass dieser Dialog weitergefithrt sowie umgesetzt
wird und die Glaubenden jeglicher religiGser Tradition gemeinsam an einer gerech-
ten Gesellschaft arbeiten und fiir Frieden einstehen: «Kraft geschépft werden kann
vielmehr aus der Fille der gemeinsamen religiosen Bilder und aus dem Vertrauen
auf die groflere Gerechtigkeit Gottes, die den Widerspruch gegen Missstinde for-
dert, um so einzutreten fir Frieden, Gerechtigkeit und Freiheit — sowie um gemein-
sam Barmherzigkeit, Nichstenliebe und Fursorge zu verwirklichen» (S. 262).

Peter Miiller, Unterkulm



	Rezensionen

