
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 70 (2014)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Frawç Sedlmeier, Das Buch Ezechiel. Kapitel 25-48, Neuer Stuttgarter Kommentar
Altes Testament 21/2, Verlag Katholisches Bibelwerk, Stuttgart 2013.

376 S., ISBN 978-3-460-07212-1, 28.90.

Der vorliegende Kommentar zu den Kapiteln 25-48 des Ezechielbuches versteht
sich als unmittelbare Fortsetzung des bereits im Jahr 2002 erschienenen ersten Teiles

zu den Kapiteln Ez 1-24. Dementsprechend wird die im 2002 erschienenen Band

angelegte Kapitelzählung fortgeführt, so dass das hier zu besprechende Werk mit
Kapitel XX beginnt. Für die für das Verständnis des Ezechielbuches notwendigen
Einleitungsfragen wird ebenfalls auf die Ausführungen innerhalb des ersten Bandes

verwiesen. In einer knappen Einleitung wird lediglich eine grundsätzliche Verortung
vorgenommen. Sedlmeier versteht das Ezechielbuch als Exilliteratur und geht von
einem historischen Propheten Ezechiel aus, der im babylonischen Exil gewirkt hat.

Der Möglichkeit, das gesamte Buch als Pseudepigraphie zu erklären, erteilt er eine

Absage. Innerhalb der Forschung zum Ezechielbuch, die sich einerseits ausschliesslich

am Endtext orientiert (M. Greenberg) bzw. andererseits im Gefolge von W.

Zimmerli vor allem an der Redaktionsgeschichte des Prophetenbuches interessiert
ist (K. F. Pohlmann), will Sedlmeier einen Mittelweg beschreiten, indem er vom
Endtext ausgeht, von diesem ausgehend die Rückfrage nach möglichen Vorstufen
stellt und schliesslich zum Endtext zurückkehrt («diachron reflektierte Synchronie»),
Hinsichtlich der Problematik, dass zwischen dem Erscheinen des ersten Kommentarteils

und dem zweiten Teil zehn Jahre liegen, weist Sedlmeier darauf hin, dass der

Forschungsdissens zum Ezechielbuch in dieser Zeitspanne lediglich noch grösser
geworden sei. Der kommentierende Teil des Bandes folgt einer Grobgliederung in
die Kapitel Ez 25-32 («Fremdvölkersprüche»), Ez 33-39 («Visionen einer heilvollen

Zukunft für das Haus Israel») und Ez 40-48 («Die Vision vom neuen Israel»).
Innerhalb dieser Grobgliederung werden weitere Unterteilungen angenommen. In
grau unterlegten Exkursen werden Sonderprobleme des Ezechielbuches behandelt,
u.a. zu den Fremdvölkersprüchen, zur Frage nach der Textüberlieferung des

Ezechielbuches, die am Beispiel von Ez 36,23bß-38 erläutert wird, sowie zur Bedeutung
von Ez 37 und zu Ez 38. In einem dritten Teil wird auf die Wirkungsgeschichte des

Ezechielbuches eingegangen. Sedlmeier weist allerdings selbst darauf hin, dass es

für diesen dritten Teil eines eigenen Kommentarbandes bedurft hätte. Ein kurzes

Literaturverzeichnis, ein Verzeichnis der verwendeten Abkürzungen, ein Abbildungsnachweis

sowie ein Glossar zu Fachtermini und hebräischen Begriffen schliessen

den Kommentar ab.

Innerhalb der disparaten Forschungslage zum Ezechielbuch liegt mit dem
Kommentar Sedlmeiers ein exegetischer Zugang vor, der einerseits das Wachstum der

Prophetenbücher im Blick hat, andererseits das theologische Profil des Ezechielbuches

als Ganzes würdigt und der dadurch den Lesern dieses in umfassender Weise



Rezensionen 359

erschliesst. Er wird damit dem von der Kommentarreihe intendierten Ziel, auch für
Laien verständlich zu sein, gerecht, bietet aber auch darüber hinaus einen wertvollen
Forschungsbeitrag.

Mareike Blischke, Göttingen

Jean-DanielMacchi, Christophe Nihan, Thomas Römer etJan Riickl (éd. Les recueils
prophétiques de la Bible. Origines, milieux, et contexte proche-oriental (Le Monde de

la Bible 64), Labor et Fides, Genève 2012.

552 S., ISBN 978-2-8309-1436-8, CHF 59.-/C 42.-.

Die Forschung an den alttestamentlichen Prophetenbüchern hat sich in den letzten

Jahrzehnten neu orientiert. Im Vordergrund steht gegenwärtig deutlich weniger

die Suche nach den historischen Prophetengestalten, ihrer Botschaft und ihren
ipsissima verba, sondern zum einen die Frage nach den Literarisierungsprozessen,
die hinter den prophetischen Büchern und Buchzusammenhängen liegen, und zum
anderen das Problem einer sachgemässen Bestimmung des Verhältnisses der
alttestamentlichen Prophétie bzw. der alttestamentlichen Prophetenbücher zu prophetischen

Überlieferungen aus der Umwelt des Alten Testaments. Die 19 Beiträge des

vorliegenden Bandes, die auf ein Forschungsseminar der Theologischen Fakultäten
der Westschweiz zurückgehen, greifen beide Themenfelder auf und bieten einen
breit gefächerten Überblick über die gegenwärtige Propheten- bzw. Propheten-
buchexegese.

Der Band umfasst insgesamt sieben Hauptteile, denen eine ausführliche Einleitung

vorausgeht, in der Jean-Daniel Macchi und Thomas Römer nicht nur wichtige
Stationen der Forschungsgeschichte zusammenfassen, sondern auch nachzeichnen,
wie es zu der skizzierten Forschungswende hin zum Prophetenbuch gekommen ist
und welche Folgen diese Wende für die Exegese der einzelnen Prophetenbücher hat.

Der erste Hauptteil des Bandes bietet Einblicke in die Erforschung der
altorientalischen Prophede. Dominique Charpin zeichnet die Fiigenart der Prophétie aus

Mari nach und macht vor diesem Hintergrund darauf aufmerksam, «que les

prophéties bibliques s'insèrent dans un continuum proche-oriental» (p. 73). Martti Nis-
sinen untersucht in seinem Beitrag die Verbindungen zwischen Prophétie, Tempel
und Kult, die sich sowohl in ausseralttestamentlichen als auch in alttestamentlichen
Überlieferungen erkennen lassen, und der These, zwischen Prophétie und Kult gebe
es eine grundsätzliche Opposition, widersprechen: «De toute façon il est difficile
d'imaginer un prophète sans temple.» (p. 109)

Programmatisch legt in einem zweiten Hauptteil Ivonrad Schmid seine

Beobachtungen zum Zusammenhang des Kanonteils Nebiim vom Josua- bis zum Ma-
leachibuch dar. Schmid weist, u. a. am Beispiel von Mal 3,22.23f., auf über die

Prophetenbücher im engeren Sinne hinausgehende Verbindungen und Bezüge hin und

interpretiert die Formation der Nebiim als einen Prozess, der sich in Abhängigkeit



360 Rezensionen

von der Entstehung der Tora auf der einen und der Ketubim auf der anderen Seite

vollzieht: «La formation des <Nebiim> est un processus qui commence lors de la

délimitation de la Tora et qui s'étend jusqu'à la constitution des <Ketubim>.» (p. 142)

Im Zentrum des dritten Hauptteils steht das Jesajabuch. Jacques Vermeylen
diskutiert in seinem Beitrag die Frage nach deuteronomistischen Bearbeitungen des

Jesajabuches: Während er vor allem DtrP und teilweise auch DtrN für erkennbar hält,
lassen sich seiner Meinung nach Spuren von DtrH im Jesajabuch nicht ausmachen.

lean-Daniel Macchi fasst im folgenden Kapitel den Forschungsstand zur Entstehung
des Deuterojesajabuches zusammen, demzufolge Jes 40-52* in der frühen Perserzeit
entstanden und dann die gesamte Perserzeit hindurch bearbeitet und fortgeschrieben
worden seien. Christophe Nihan erarbeitet im Anschluss eine Synthese zur Entstehung
des sogenannten Tritojesajabuches: Den Kern aus dem 5. Jh.v. Chr. erkennt er in den

Kapiteln jes 60-62*, die zunächst als aktualisierender Anhang zum Deuterojesajabuch
konzipiert worden seien; eine erste Überarbeitung aus der zweiten Hälfte der
Perserzeit habe Jes 56,9-59,20 als eine Einleitung zu Jes 60-62* vorangestellt, eine zweite

Überarbeitung habe dann im Verlauf des 4. Jh. v.Chr. mit Jes 56,1-8 und Jes 63-

66 die vorliegende Textfassung gerahmt. Die sich anschliessende Fallstudie zu Jes

54f., die Macchi und Nihan gemeinsam erarbeitet haben, nimmt Fragestellungen
der beiden vorangehenden Kapitel auf und richtet den Blick auf die entscheidenden

Brückenkapitel zwischen den deutero- und den sogenannten tritojesajanischen
Kapiteln. Macchi und Nihan kommen zu dem Ergebnis, diese Brückenkapitel seien

zu einem Zeitpunkt entstanden, als Jes 1-39*, Jes 40-52* und Jes 60-62* bereits
miteinander verbunden waren; die Entstehung von Jes 54f. sei daher im Kontext der

buchübergreifenden Redaktionsprozesse zu deuten und nicht allein von Deutero-
jesaja her oder allein auf <Tritojesaja> hin zu lesen.

Im vierten Hauptteil wird die Entstehung des Jeremiabuches aus zwei Perspektiven

in den Blick genommen. Thomas Römer befasst sich zum einen mit den
redaktionellen Prozessen innerhalb des Buches, die sich vor dem Hintergrund der durch
die Septuaginta ermittelbaren vormasoretischen Buchfassung in Ansätzen erkennen

lassen; zum anderen geht er den Beziehungen des Jeremiabuches zum Deuterono-
mismus nach und nimmt an, dass das Jeremiabuch «faisait, dans un premier temps,
partie d'une bibliothèque dtr.» (p. 281). Joëlle Ferry legt daran anschliessend unter
der Überschrift «Le livre dans le livre» eine detaillierte Analyse von Jer 36 vor und
weist nach, dass dieses Kapitel als eine Erzählung vom <Buch im Buch> nicht nur für
die Rekonstruktion der Entstehung des Jeremiabuches, sondern für das Verständnis
der Entstehung der Hebräischen Bibel insgesamt von herausragender Bedeutung ist.

Im fünften Hauptteil kommen zwei Spezialisten der Ezechielforschung zu Wort.
Karl-Friedrich Pohlmann trägt in seiner Analyse des Ezechielbuches die verschiedenen

literarischen Schichten voneinander ab: Er unterscheidet eine jüngste protoa-
pokalyptische Revision des Buches von einer vorangehenden diasporaorientierten
Edition, die wiederum auf eine golaorientierte Buchkomposition folgte, der eine

erste Buchfassung zugrundelag, in der Gerichts- und Heilsworte zusammengestellt



Rezensionen 361

waren; Pohlmann geht davon aus, «que ce premier livre prophétique a son origine
dans le pays.» (p. 328) Johan Lust umreisst in seinem Beitrag das Profil der griechischen

Fassung des Ezechielbuches, die — darin dem Jeremiabuch ähnlich — darauf
hinweist, dass es neben der längeren, masoretisch bezeugten noch eine andere,
kürzere Buchfassung gab: «Les textes long et court représentent deux compositions
différentes.» (p. 358)

Im sechsten Hauptteil steht das Zwölfprophetenbuch im Zentrum und dabei
insbesondere die Frage, ob und inwiefern es sich bei den zwölf kleinen Prophetenbüchern

um einen Buchzusammenhang oder um einzelne, voneinander zu
unterscheidende Bücher handelt. James D. Nogalski wertet in seinem Beitrag die Indizien
für einen zusammenhängenden Redaktionsprozess aus, der sich seiner Meinung nach

im Blick auf das Zwölfprophetenbuch rekonstruieren lässt; dabei konzentriert er
sich vor allem auf die von kultischen Vorstellungen beeinflussten Texte und
vermutet auf der Grundlage von Hinweisen in den Chronikbüchern und im Esra- und
Nehemiabuch in den Leviten die Trägergruppen des Redaktionsprozesses, der das

Dodekapropheton hervorbrachte. Ehud Ben Zvi bestreitet in seinem Beitrag, dass es

einen solchen Redaktionsprozess gegeben habe, und vertritt, u.a. mit Verweis auf die
Über- und teilweise auch Unterschriften der einzelnen Bücher, die These, dass es sich

bei den zwölf kleinen Prophetenbüchern um unabhängig voneinander zu interpretierende

literarische Grössen handelt. Rachel Küng nimmt die Kontroverse zwischen

Nogalski und Ben Zvi auf und gibt ausgehend vom Zephanjabuch Einblicke in
übergreifende Beziehungsstrukturen, die ihrer Ansicht nach über das Dodekapropheton
hinausreichen und auch die drei grossen Prophetenbücher umfassen. Innocent Him-
baza rekonstruiert die Redaktions- und damit zusammenhängend auch die
Textgeschichte des Maleachibuches und vertritt die These, dass dieses zunächst eigenständig
tradiert und erst sekundär in das Dodekapropheton eingebunden worden sei.

Der abschliessende siebte Hauptteil geht der Prophétie ausserhalb des Kanonteils

Nebiim nach. Eberhard Bons untersucht, vorrangig am Beispiel des Jesajabu-
ches, die unterschiedlichen Gottesbilder der Septuagintafassung und zeigt an deren

Beispiel die theologischen Neuansätze, die die Trägerkreise der Septuaginta in ihren
Texten verankert haben. George J. Brooke gibt einen Einblick in die prophetischen
Texte aus Qumran, in denen sich u. a. zeigt, dass der Lehrer der Gerechtigkeit mit
prophetischen Zügen dargestellt wird, ohne jedoch den Titel eines Propheten für
sich in Anspruch genommen zu haben, «réservant ce terme aux grandes figures du

passé ou à une figure attendue dans un futur imminent.» (p. 510) Abschliessend legt
Martin Leuenberger unter der Überschrift «Histoire théonome» einen Überblick über

prophetische und apokalyptische Geschichtstheologien vor und erkennt eine

Strukturanalogie zwischen den Anfängen der Schriftprophetie im 8. Jh. v.Chr. und der

späten Apokalyptik: «dans des circonstances entièrement différentes, des expériences
historiques spécifiques gagnent une plausibilité interprétative définitive, et conduisent

tant la prophétie que l'apocalyptique à percevoir la fin inévitable d'Israël, voire
de toute histoire.» (p. 548)



362 Rezensionen

Mit dem vorliegenden Band schliesst sich eine Lücke. Nach den ebenfalls auf
Forschungsseminare der Theologischen Fakultäten der Westschweiz zurückgehenden

wichtigen Bänden zum Pentateuch (Albert de Pury [éd.], Le Pentateuque en

question. Les origines et la composition des cinq premiers livres de la Bible à la

lumière des recherches récentes, 1989/32002) und zum Deuteronomistischen
Geschichtswerk (Albert de Pury, Thomas Römer et Jean-Daniel Macchi [éd.], Israël
construit son histoire. L'historiographie deutéronomiste à la lumière des recherches

récentes, Genève 1996) liegt nun ein weiterer, sorgfältig edierter Sammelband vor,
der den gegenwärtigen Forschungsstand zur Prophétie nicht nur bündelt, sondern
die Forschung bereichert und weiterführt. Der Erfolg der beiden Vorgängerbände
wird sich auch bei diesem Band absehbar wiederholen. Das Geheimnis dieses

Erfolges dürfte in dem gekonnten Arrangement liegen, das vom Grundwissen über

exegetische Detailstudien bis hin zu programmatischen Forschungsbeiträgen reicht
und damit Leserinnen und Leser in die aktuellen Forschungsdebatten einführt und
sie an ihnen teilhaben lässt.

Markus Saur, Kiel

Oskar Dangt, Das Buch Habakuk. Neuer Stuttgarter Kommentar Altes Testament
(Bd. 25,1), Katholisches Bibelwerk, Stuttgart 2014.

151 S„ ISBN 978-3-460-07251-0, 19.95.

Oskar Dangl (D.) hat für die Reihe Neuer Stuttgarter Kommentar Altes Testament

(NSK-AT) seinen Kommentar zum Buch Habakuk (Hab) vorgelegt. D., der sich
als Schüler von G. Braulik bezeichnet und vor allem an ethischen Themen interessiert

ist, arbeitet zur Zeit als Dozent an der Kirchlichen Pädagogischen Hochschule
Wien/Krems. Er beginnt seinen Kommentar mit einem Vorwort und einem
Kapitel zu den Einleitungsfragen des Buches (9-24), in dem die Themen Gliederung,
Textkritik, Literarkritik und Komposition, historische Verankerung, Form- und
Gattungskritik sowie interpretatorische Perspektiven bearbeitet werden. Anschliessend

geht D., der sich an der Einheitsübersetzung orientiert, die einzelnen Textabschnitte
durch (25-130). Hier bringt er Hab mit anderen alttestamentlichen Texten in
Verbindung. Das letzte Kapitel beschreibt wichtige Stationen der Wirkungsgeschichte,
wobei D. neben dem Neuen Testament u.a. auch die jüdische Deutung sowie die

Rezeption in Musik und Kunst behandelt. Ferner bietet der Kommentar drei Exkurse

zu den Themen Gewalt, canonical approach und Gottesbilder sowie ein knappes
Literaturverzeichnis. Nach D. geht es bei Hab um die Plrrettung des Gerechten aus
den Verstrickungen der Gewalt durch den Glauben an |hwh, der das Vertrauen an
die göttliche Lebenszusage und die Absage an die Gewalt beinhaltet. Dabei bleibt
aber ein gewalttätiges Gottesbild bestehen, das über Rettung und Vernichtung
bestimmt (24). D. ringt dabei zusehends um die Gottesvorstellung: Darf Gott gewalt-



Rezensionen 363

tätig gedacht werden (122f.)? Die Spannung, die hier entsteht, kann er leider nicht
immer aushalten. Es bleibt zu fragen, wie theologisch damit umzugehen ist, dass

Jhwh biblisch nicht nur als guter Gott auftritt. Dieses dunkle Gottesbild einzig in
den Bereich der Hoffnung auf Errettung aus einer Notsituation zu schieben, scheint
die Schwierigkeit einer ambivalenten Gottesvorstellung umgehen zu wollen.

D.s Stil ist einfach und verständlich, zum Teil aber auch redundant. Die Struktur
gerade im Kommentarteil ist nicht immer gleich zu durchschauen. Problematisch ist
auch das Vorgehen insgesamt: D. nennt immer wieder verschiedene Positionen zu
einzelnen Themen, führt die Vertreter dieser Thesen aber nur selten an. Stattdessen

wird von einigen Exegeten, Kommentatoren etc. gesprochen. Das liegt wohl
im Programm des NSK-AT begründet, hat aber zur Folge, dass viele Aussagen zu
allgemein und damit wenig verständlich sowie nicht nachprüfbar sind. D. ist auch
schwer zu folgen, wenn zusammengehörige Positionen hinsichtlich literar- und
gattungskritischer Entscheidungen nicht mehr als solche zu erkennen sind. Das ist vor
allem deshalb schade, weil D. offenkundig in der Forschungsgeschichte von Hab
sehr bewandert ist. Darüber hinaus sind seine eigenen Thesen nicht immer eindeutig
zu identifizieren. Angesichts der mitunter sehr disparaten Thesen zur Gliederung
und Entstehung von Hab wären klar verständliche Positionen des Verfassers (Vf.)
wünschenswert.

Positiv hervorzuheben ist, dass immer wieder Bezüge zur Gegenwart der
Leserinnen und Leser hergestellt werden. D. entscheidet sich, Hab unter dem Stichwort

der Gewalt zu lesen, und lässt dabei andere Aspekte beiseite. Dieses bewusste

Vorgehen ist gerechtfertigt, es ist aber fraglich, ob Begriffe wie Kapitalismus- oder
Systemkritik die Sache treffen. Auch lassen sich nicht alle Abschnitte, wie besonders
Flab 3, auf diesem sozialkritischen Hintergrund verstehen.

Insgesamt handelt es sich um einen Kommentar, dessen Vf. über eine grosse
Kenntnis der wichtigsten Themen der Habakukforschung verfügt, diese aber
angesichts der Richtlinien des NSK-AT nicht immer zeigen kann. Dennoch ermöglicht
D. einen ersten Einblick in die komplexen Fragen der Exegese des Buches und kann
— gerade mit seinen Bezügen zur Rezeptionsgeschichte und zur Gegenwart — sicherlich

dazu beitragen, dass Hab aus dem Schatten der bekannteren Prophetenbücher
heraustritt.

Judith Filit% 1 xipzig

Ernst Troeltsch, Schriften zur Religionswissenschaft und Ethik (1903 - 1912)
Ernst Troeltsch, Kritische Gesamtausgabe im Auftrag der Kommission für
Theologiegeschichtsforschung der Bayerischen Akademie der Wissenschaften hg.v. F.W.

Graf, Chr. Albrecht, G. Hübinger und T. Rendtoff, Bd. 6,1 und 6,2), hg.v. T. Rend-

torff in Zusammenarbeit mit K. Thörner, Walter de Gruyter, Berlin/Boston 2014.

XXII + 1355 S., ISBN 978-3-11-026158-5, 349.-.



364 Rezensionen

Im Jahre 1902 publizierte Ernst Troeltsch seine grosse Studie <Die Absolutheit des

Christentums und die Religionsgeschichte> Kritische Gesamtausgabe [im Folgenden

KGA], Bd. 5). Die Abhandlung fasst Überlegungen des Heidelberger Ordinarius

für Systematische Theologie zu einer geschichtsphilosophischen Begründung der

Geltung des Christentums unter den Bedingungen des Historismus zusammen, welche

in der These von dessen Höchstgeltung für den euroamerikanischen Kulturkreis
gipfeln. Jene Fragestellung markiert, wie noch der Berliner Troeltsch in dem für seine

nicht mehr zustande gekommene Vortragsreise nach England konzipierten Vortrag

<Die Stellung des Christentums unter den Weitreligionen> (KGA, Bd. 17) notiert,
den «Kern und Ausgangspunkt» seiner wissenschaftlichen Arbeit. Der hier anzuzeigende

Band 6 der Kritischen Gesamtausgabe der Werke Troeltschs mit Schriften zur
Religionsphilosophie und Ethik bietet nun Texte aus den Jahren 1903 bis 1912. Sie

führen den in der Absolutheitsschrift ausgeführten Gedanken weiter und bieten vor
allem eine erkenntnistheoretische Vertiefung von dessen Religionsphilosophie sowie
sozialethische Überlegungen. Herausgegeben und mit einer prägnanten Einleitung
versehen wurde der Band von dem Nestor der Troeltsch-Forschung Trutz Rendtoff
in Zusammenarbeit mit Katja Thörner.

Der mustergültig edierte Band präsentiert insgesamt 27 Texte (vgl. hingegen 2:

«26 Texte») in (fast) chronologischer Reihenfolge. Lediglich die 1904 im 9. Band
der Kant-Studien erschienene grosse Abhandlung Troeltschs über (Das Historische
in Kants Religionsphilosophie) ist aus Gründen des Umfangs als einziger Text in
den Teilband zwei der vorliegenden Ausgabe aufgenommen (868-1065). Neben der
Kant-Studie macht der Band weitere wichtige und zum Teil umfangreiche Texte zur
Positionsbestimmung des Heidelberger Denkers zugänglich, die an verstreuten Orten

publiziert wurden, wie den grundlegenden Vortrag (Psychologie und
Erkenntnistheorie in der Religionswissenschaft) (215-256), (Die Bedeutung der Geschichtlichkeit

Jesu für den Glauben) (820-851) oder (Das stoisch-christliche Naturrecht
und das moderne profane Naturrecht) (723-772). Alle diese Texte hatte Troeltsch

aufgrund ihres Umfangs bzw. einer möglichen Verwendung für seine geplante, aber
nicht zustande gekommene Religionsphilosophie nicht in den Band zwei seiner 1913

erschienenen Gesammelten Schriften aufgenommen (vgl. 9-13). Die Texte der
vorliegenden Edition entstammen Beiträgen aus Zeitschriften und Sammelbänden,
gehen auf Vorträge zurück oder bieten Stellungnahmen des prominenten Theologen
zu aktuellen Themen aus der Tagespresse. In ihnen spiegeln sich die Kontroversen
über die Absolutheitsschrift ebenso wie das interdisziplinäre Netzwerk Heidelbergs
im ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts, in dem der junge Ordinarius schnell «zum
führenden Gelehrtenpolitiker der Heidelberger Universität» (3) aufstieg. Das kommt
nicht zuletzt in zahlreichen Vortragsanfragen an den gesuchten Redner sowie in
seinen zahllosen Rezensionen zum Ausdruck.

Der Band stellt zunächst die der Edition zugrundgelegten Grundsätze, den Aufbau

der KGA sowie die verwendeten Siglen vor (XV-XXI). Die darauf folgende
Einleitung (1-49) des Herausgebers informiert ausführlich über den biographischen



Rezensionen 365

und werkgeschichtlichen Kontext der in den Band aufgenommenen Texte. Prägnant
werden nicht nur die Publikationsprojekte Troeltschs dargelegt; auch das geistige
Milieu der badischen Universitätsstadt Heidelberg (3-9) sowie grundlegende
systematische Motive des Denkens von Troeltsch im ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts

werden kenntnisreich erörtert. Letztere betreffen einmal das Projekt seiner

Religionsphilosophie (13-27) und sodann die Ausarbeitung einer Sozialethik (27-49).
Ebenso wie die theologischen und religionsphilosophischen Texte nehmen die
ethischen und sozialethischen Stellungnahmen des Systematischen Theologen den
Problemhorizont der Moderne konstruktiv auf. «Die Grundstrukturen der modernen
Welt gehen aus einem Individualismus hervor, der mit der <kirchlichen Autoritäts-
kultun, der <katholisch-weltkirchlichen> wie der <protestantisch-landeskirchlichen>,
gebrochen habe.» (29) Die Differenz zwischen mittelalterlicher Einheitskultur und
Moderne bzw. Alt- und Neuprotestantismus hat Troeltsch vor dem Hintergrund
seiner Studien zur Bedeutung des Protestantismus für die Genese der modernen
Kultur in seinem 1907 in der Zeitschrift Preußische Jahrbücher erschienenen Beitrag
<Das Wesen des modernen Geistes) (434-473) bündig zusammengefasst. Dieser Text,
der von Hans Baron in den vierten Band der Gesammelten Schriften Troeltschs

gekürzt aufgenommen wurde, gelangt in der vorliegenden Edition vollständig zum
Abdruck. Die veränderten Problemanforderungen unter den Bedingungen der
Moderne traktieren auch andere in den Band aufgenommene sozialethische Schriften,
wie der 1904 erschienene Vortrag (Politische Ethik des Christentums) (134-196) oder
die Heidelberger Rektoratsrede (Die Trennung von Staat und Kirche, der staatliche

Religionsunterricht und die theologischen Fakultäten) (342-425) aus dem Jahre 1907

sowie (Die Sozialphilosophie des Christentums) (779-808) von 1911. Die Edition
der Texte von Troeltsch wird mit dem Beitrag (Zwei Thoma-Bilder in der Heidelberger

Peterskirche) (55-57) eröffnet, der am 9. April 1903 in der Christlichen Welt
erschien. Über die Entstehung sowie die Textgenese und Drucklegung jedes Textes

geben Editorische Berichte detailliert Auskunft. Im Anschluss an die edierten Texte

von Troeltsch folgen in dem Teilband zwei, ebenso wie in den anderen Bänden der

KGA, Biogramme (1073-1113) und Literaturverzeichnis, in dem sowohl die von
Troeltsch genannte (1115-1148) als auch die von den Herausgebern herangezogene
Literatur (1149-1220) aufgeführt ist. Personen- (1221-1239) und Sachregister (1241-
1351) beschliessen den Band.

Im Rahmen einer Besprechung ist es natürlich nicht möglich, alle in den Band

aufgenommenen Texte ausführlich zu würdigen. Ich beschränke mich auf einige grundlegende

Gesichtspunkte. Neben den sozialethischen Schriften, welche ihre Bündelung in
dem opus magnum (Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen) erhalten
haben, dokumentieren die Abhandlungen, welche Troeltsch zwischen 1903 und 1912

ausgearbeitet hat, die Weiterentwicklung seiner Religionsphilosophie. Um 1900 hatte

er seine religionsphilosophische Konzeption einer Umformung unterzogen, deren

wichtigstes Merkmal die Verzahnung der vormaligen cum grano salis religionspsychologisch

zu nennende Theorie mit einer erkenntnistheoretischen Geltungstheorie der



366 Rezensionen

Religion darstellt. Greifbar ist diese Umorientierung in der Abhandlung über Kant aus

dem Jahre 1904 sowie in der auf den Vortrag auf dem Congress of Arts and Science

in St. Louis vom 21. September 1904 zurückgehenden Abhandlung <Psychologie und
Erkenntnistheorie in der Religionswissenschaft), die 1905 im Verlag Mohr Siebeck in
Tübingen erschien, deren englische Fassung mit dem eher unspezifischen Titel <Main

Problems of the Philosophy of Religion) (304-318) in dem Band ebenfalls mitgeteilt
wird. Eine empirische Beschreibung und Erfassung des religiösen Lebens, wie sie

Troeltsch in seinem 1895/96 in der Zeitschrift für Theologie und Kirche veröffentlichten

Aufsatz <Die Selbständigkeit der Religion) (KGA, Bd. 1) ausgeführt hatte,
beantwortet nämlich noch nicht die Frage nach dem «Wahrheits- und Realitätsgehalt»
(227) der religiösen Erscheinungen. Das Interesse an einer Begründung der Religion
führt ihn seit 1904 dazu, die Religionspsychologie durch eine geltungstheoretische
Erkenntnistheorie kantischer Provenienz zu ergänzen. Während die Religionspsychologie

die Aufgabe hat, «die religiöse Erfahrung ohne Vorurteil für oder wider zu
studieren», um «sie in ihrer charakteristischen Pügentümlichkeit zu erfassen» (220),

obliegt es der Erkenntnistheorie, die Geltung und Wahrheit der Religion durch deren

Rückführung auf ein Vernunftgesetz zu begründen, um sie «als gesicherte Wirklichkeit

gegen den psychologischen Schein sicher zu stellen» (231). In seinem Beitrag
<Religionsphilosophie> (543-613) für die Kuno Fischer Festschrift, der 1904 in erster
und 1907 in zweiter Auflage erschien, hat Troeltsch im letzten Abschnitt (609-613)

Grundzüge der ihm vorschwebenden Konzeption einer Philosophie der Religion vor
dem problemgeschichtlichen Hintergrund der zeitgenössischen Debatten skizziert.

Angesichts der Vermehrung der religionskundlichen Kenntnisse sowie der
methodischen Probleme, denen sich die Religionsphilosophie zu Beginn des 20. Jahrhunderts

ausgesetzt sah, sollte diese bekanntlich die vier Theorieebenen von Psychologie,
Erkenntnistheorie, Geschichtsphilosophie und Metaphysik der Religion verknüpfen.

Der Band macht wichtige Texte Troeltschs aus seinen Heidelberger Jahren

zugänglich, deren Lektüre auch gut einhundert Jahre nach ihrer Abfassung nach wie

vor inspirierend ist. Sie dokumentieren, wie er sich an den Problcmanforderungen
der Moderne abarbeitet, diese Anforderungen in die Theologie aufnimmt und Letztere

dadurch einer radikalen Umformung unterzieht.

Christian Dang, Wien

Angelika Krebs, Georg Pfleiderer, Kurt Seelmann (Hg.), Ethik des gelebten Lebens. Basler

Beiträge zu einer Ethik der Lebensführung. Pano Verlag, Zürich 2011.

334 S., ISBN 978-3-290-22008-2, CHF 42.-/C 28.-.

Dass ein Sammelband nicht in disparate Teile zerfällt, sondern einen Bogen schlägt,
der die sachliche Einheit des Dargestellten in jedem Bezug trägt, ist — zumal, wenn
es sich um ein interdisziplinäres Linternehmen handelt — ein Glücksfall. Beim vor-



Rezensionen 367

liegenden Buch ist das trotz der unübersichtlichen Problemlage gegenwärtiger
ethischer Diskurse dadurch gelungen, dass der Versuch einer «Reduktion dieser
Komplexität» unternommen wird, indem man «sich am Gang des menschlichen Lebens
und den damit gegebenen elementaren Themen orientiert» (7). Damit ist ein Fokus

gefunden, der sicher nicht sämtliche denkbaren ethischen Themen umfasst, wohl
aber zugleich eine Elementarisierung ermöglicht wie auch einen theoretischen
Perspektivwechsel zulässt. So sind an diesem Band Theologinnen und Philosophen,
Biologen, Mediziner und Juristinnen beteiligt, um einen spannenden Bogen zu schlagen

vom Beginn des Lebens (Kurt Seelmann: Lebensanfang. Ab wann ist Leben
schützenswert?) bis zu seinem Ende (Christoph Rehmann-Sutter: Leben enden lassen.

Ethik von Entscheidungen über das Lebensende) und darüber hinaus (Georg Pflei-
derer: Leben nach dem Leben? — oder: Was dürfen wir hoffen?). Zwischen Anfang
und Ende finden die grossen lebensweltlichen Themen ihren Ort, die die conditio
humana von Anbeginn an ausmachen: Sexualität und Liebe, Körper und Seele,
Arbeit und Krankheit, Erziehung und Bildung, Gerechtigkeit, Umwelt. Das Schöne an
dieser Reihe ist, dass der Ansatz bei der menschlichen Vorfindlichkeit — jener
zutiefst humanistische Ansatz, der dem Ort, an dem die dem Bande zugrundeliegende
Ringvorlesung im Jahre 2009 gehalten wurde, angemessen ist — überall durchschlägt:
jenseits normativer Vorgaben oder moralischer Prinzipien, die da ihre Ansprüche
anmelden mögen.

Ich kann hier nicht alle behandelten Lebensthemen vorstellen und beschränke
mich daher auf zwei: Georg Pfleiderers Beitrag, der die eschatologische Klammer
menschlicher Existenz sehr vorsichtig und auf dem Hintergrund ihrer historischen
Dekonstruktionen zur Sprache bringt, und den des Philosophen Andreas Brenner,
der einer an der Stoa, Graciän und Nietzsche geschulten Lebenskunst das Wort
redet. Beide Ansätze gehören zusammen und ergänzen sich wie im Kanon die

Apokalypse und Kohelet.
Die klassischen christlichen Jenseitsvorstellungen — der Glaube an ein Leben

nach dem Tode im Himmel oder in der Hölle — und ihre kosmologischen und
metaphysischen Voraussetzungen sind «in der Neuzeit bekanntlich unter die Räder einer
aufklärerischen Kritik, eines neuen, multisphärisch ausdifferenzierten Gesellschaftssystems

und eines durch die naturwissenschaftlich begründete industrielle
Technologie mannigfach veränderten täglichen Lebens» geraten (297) — zugleich aber
ist christlicher Glaube ohne Transzendenz nicht möglich. Georg Pfleiderer nimmt
diese Dialektik ernst, indem er zunächst wichtige Stationen der Dekonstruktion von
Calvin über Nietzsche und Tolstoi bis zu Rudolf Bultmann benennt und dagegen
mit Rudolf Otto, Niklas Luhmann und Karl Barth die Logik der Eschatologie stellt.
Pfleiderers vorsichtiger Versuch einer Lösung des Problems von Eschatologie und
Ethik, von Leben und Hoffen macht sich an der Inkarnation fest und ist nicht
eigentlich eine Lösung, kann auch keine sein, sondern bezeichnet eher eine Leerstelle:
«Das Leben Jesu selbst ist, sieht man auf sein sichtbares und sozusagen empirisches
Ende, nichts als ein grosses Fragezeichen. Alles christliche Denken kreist um die-



368 Rezensionen

ses Fragezeichen. Christliche Offenbarungstheologie versucht einen Gott zu denken,

der sich selbst zu diesem Fragezeichen gemacht hat. Die Hoffnung christlicher
Theologie ist, dass beim Durchleben und Durchdenken dieses Fragezeichen sich [...]

zum Ausrufezeichen zu verwandeln vermag. Die Hoffnung ist konkret die, dass

unserem individuellen, biographischen Leben, auch seinen unerfüllten Möglichkeiten,
im absoluten Geist Gottes eine Dauer und eine Geltung versprochen ist, die wir ihm
sonst nicht zuzurechnen vermöchten.» (316f.)

Ganz unhegelianisch redet Andreas Brenner von der Lebenskunst und greift
damit ein Thema auf, das die populärphilosophische Literatur seit Jahren dominiert.
Kein Wunder, dass Brenner sich immer wieder auf die hellenistische Philosophie,
auf Plpikur, Seneca und Epiktet bezieht — und auf Nietzsche, der bekanntlich seine

ganz eigene Auffassung von Lebenskunst gehabt hat. Vor allem aber ist Sokrates ihm
ein Beispiel des Lebenskünstlers, weil er frei ist, unabhängig und gelassen, und «weil

er mit seinem Leben gerade nichts zeigen und nicht belehren will» (191). «Künstler,
Künstlerin unseres Lebens sind wir alle» (195) — philosophische Lebenskunst meint
nicht Belehrung, sondern Aufklärung über unser Leben: Einsicht in die Besonderheit

der Persönlichkeit und in die Bedeutung menschlicher Beziehungen, Gelassenheit,

Wahrhaftigkeit und Kritik an allen dogmatischen Lehren sowie Natur-, Leib-
und Zeitbewusstsein. Lebenskunst als Haltung bedeutet mithin Leib-Bewusstheit,
Raum-Bewusstheit und Gelassenheit und ist damit höchst subversiv: Lebenskünstler

gelten «entweder schnell als Bremser und Langweiler oder sogar als Störenfriede
einer schönen schnellen Fortschrittswelt» (205). «Weisen der Lebenskunst sind

widerständige Lebensweisen. Lebenskünstler widersetzen sich den vorherrschenden
Lebens- und Denkweisen. Lebenskünstler sind daher nicht unbedingt die mehr oder

weniger sympathischen Typen, die den ganzen Tag am Pool verbringen.
Lebenskünstler sind, wie sich bereits an Sokrates lernen lässt, dissidente Typen, Leute also,

mit denen kein Staat zu machen ist.» (ebd.) Mit gleicher Zielrichtung hat schon vor
drei Jahrzehnten Hermann Timm weisheitliches Denken innertheologisch gegen die

Absolutismen apokalyptisch aufgeladener Geschichtstheologien stark zu machen
versucht — schön, dass eigentlich allen vorliegenden Beiträgen zu einer Ethik der

Lebensführung solch sapientale, sokratische Bescheidenheit in je unterschiedlicher
Weise ein Stück weit eigen ist.

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal

Oliver Davies, Theology of Transformation. Faith, Freedom, and the Christian Act,
Oxford University Press, Oxford 2013.

274 S., ISBN 978-0-19-968595-0, £ 65.-.

2004 erschien Oliver Davies' Entwurf «Transformation Theology. Faith in the
World». Das hier besprochene Werk muss in dieser Verbindung gesehen werden.
Welcher christlichen Konfession sich dieses Werk verbunden fühlt (Anglikanismus?),



Rezensionen 369

konnte auch mit Hilfe des Internets nicht festgestellt werden. Dies sei erwähnt, weil
Theologen kontinentaleuropäisch-protestantischer Prägung die darin enthaltene

Mariologie und das damit verbundene Freiheitsverständnis wohl schwierig finden
(106-110).

«Theology of Transformation» ist grundsätzlich in drei Teile mit je drei

Unterkapiteln sowie eine Conclusio untergliedert. Zunächst (I.) geht es um theologische

Neuorientierung unter der Frage, wo Jesus Christus sei, eine Reorientierung
der Theologie als in der Welt befindliche sowie die Dimension des Handelns als

Theologie der Transformation (3-93), dann (II.) geht es unter der Perspektive der

Trinität, des Geistes und des Glaubens, aber auch der Schrift und Hermeneutik um
Christus in uns (97-166). Der letzte grosse Teil des Buches (III.) handelt von sozialer

Transformation, die anhand der «Logik des Opferns», christlicher Philosophie und
christlicher Politik näher erläutert wird (169-249).

Fltliche Passagen des Buches bestehen hauptsächlich aus gründlich zusammen-
gefassten Positionen von theologischen und philosophischen Denkerinnen, etwa
das Unterkapitel über Christliche Philosophie (199-225). Die insgesamt 9 Unterkapitel

der drei grossen Teile sind in Unterabschnitte gegliedert, deren Überschriften
unterschiedlich formatiert, aber nicht nummeriert sind. Leider erschwert diese
unklare Gliederung das Verständnis.

Inhaltlich ist eine Theologie gemäss dem hermeneutischen Prinzip der
Transformation nach Davies grundsätzlich mit «Fragen des Werdens, der Freiheit und
des Selbst, Trinität, Handlung und Geschichte» (98) befasst. Sie stelle die Frage
nach dem Ort von Jesus Christus unter der Bedingung, dass wir wissenschaftlich
wieder von einer Plinheit von Körper und Geist ausgehen müssen und uns selbst

neu verstehen lernen. Die Achse christlicher Bedeutung habe sich daher von
Transzendenz zu Transformation verschoben. So müsse sich Theologie nun statt dem

Subjekt wieder der Welt zuwenden, und damit auch dem biblisch-antiken Denken
statt dem modernen Dualismus. Theorie und Praxis bzw. christliche Handlung in
der Geschichte und ihre akademische Reflexion müssten ebenso neu miteinander
verbunden werden. Theologie sei ein Denken, das zur Christlichen Tat («act») hin
orientiert sei. Die uns als Liebe ins Herz geschriebene Freiheit Christi sei der

Ursprung christlicher Handlung, welche in selbstbestimmter Freiheit erfolge, aber
in «kairos-Momenten» (102) von Gott eingegeben werde. Christlicher Glaube sei

Begegnung mit dem «lebendigen Christus» in unserer eigenen situativen Realität,
keine Transzendenzerfahrung. Christus sei nicht bloss formales, abstraktes Objekt
der Theologie, sondern materialiter Teil unserer raumzeitlichen Welt. Der konkrete
exaltierte Christus als Prinzip des Werdens und der Transformation rekontextuali-
siere sich permanent und bilde den Grundstock der transformativen Theologie. Der
«lebendige Christus» (243) sei trinitarisch in der Gegenwart, im Werden und in uns

präsent. Christus sei gerade in der Verstecktheit, in den «dichtgedrängten Räumen»

(59) von Macht und Machtlosigkeit. Davies geht bei der Anthropologie nicht von
der Schrift, sondern den dichtgedrängten Räumen aus, weil dieses Vorgehen letztlich



370 Rezensionen

schriftgemässer sei. Die Schrift, d.h. Wörter und Zeichen, deutet Davies materialistisch;

Sprache sei nicht nur abstraktem Denken zuzuordnen, sondern gemäss ihrer
Entwicklung auch dem Werkzeuggebrauch, und damit Körper wie auch Geist. Die
Schrift sei durch den Heiligen Geist inspirierte, transformative Materialform, welche

zum integrativen Denken über Gottes geschaffene Welt und den Ort der Menschen
darin anrege. Der dritte grosse Teil des Buchs über soziale Transformation ist wohl
v.a. unter dem Aspekt der Anregung zu lesen.

Davies' Theologie der Transformation ist insgesamt ein nuancierter, umfassender

Entwurf, der allerdings keinen neuen Zugang zur Theologie bietet, sondern
vielmehr theologische Entwicklungen unter dem Aspekt der Transformativität
zusammenfasse

Elizabeth Morgan-Bukovics, Wien

Martin Kirschner, Gott - größer als gedacht. Die Transformation der Vernunft aus

der Begegnung mit Gott bei Anselm von Canterbury, Herder Verlag, Freiburg i.Br.
2013.

496 S., ISBN 978-3-451-32668-4, 40.-.

Die Habilitationsschrift des Tübinger katholischen Systematikers Martin Kürschner

stellt eine bemerkenswerte Kombination historischer, systematischer und methodischer

Fragestellungen dar. Sie kann zunächst als eine Interpretation des Gesamtwerks von
Anselm von Canterbury unter besonderer Berücksichtigung seiner Gotteslehre und
des Proslogion-Arguments gelten. Kirschner untersucht in einem dreifachen
Interpretationsgang Anselms berühmten, von Kant ontologisch genannten Gottesbeweis. Als
hermeneutischer Grundsatz dient ihm dabei zum einen die Einsicht, dass das Proslogion

im Zusammenhang des Gesamtwerks Anselms gelesen werden muss, zum anderen,
dass es sich beim Anselmschen Denken immer um eines in Bewegung handelt, bei dem

es entscheidend auf die Ausrichtung auf die Wahrheit und damit auf Gott selbst
ankommt. Er sucht deshalb die Gotteslehre des Proslogion in einen argumentativen
Gesamtduktus einzuzeichnen, der auf seinen verschiedenen Stufen verschiedene Formen

von Rationalität umfasst. Das soll auch erlauben, das Grundanliegen der Anselmschen

Theologie richtig zu erfassen, so dass sich die so umstrittene crux interpretum auflösen

lässt, ob Anselm nun eine rein rationale Theologie betreibt, die von vorausgesetzten
Glaubensüberzeugungen und von Offenbarung absieht (so etwa Kurt Flasch), oder ob

er gerade den Glauben und die Offenbarung auslegen will und seine Theologie ohne
diese Voraussetzungen nicht verständlich ist (so etwa Karl Barth). Entsprechend haben

sich die Geister z.B. an dem Ineinander von Gebet und rationalistischer Beweisführung
in Anselms Schrifttum geschieden und in der Gebetsform entweder die unverzichtbare
Klammer oder eine lediglich literarische Zutat gesehen.

Demgegenüber unterscheidet Kirschner Ebenen des Anselmschen Denkens,
auf denen jeweils ein anderer Rationalitätstypus zur Anwendung kommt, wobei die



Rezensionen 371

erste Stufe des Denkens über sich hinaus auf die zweite und diese wiederum über
sich hinaus auf die dritte Stufe drängt und die jeweilige Rationalitätsform an ihren
Rändern gewissermassen in die nächste Stufe überschlägt. Kirschner unterscheidet
zunächst die begriffslogische Rationalität, die dem Ideal klarer und distinkter
Begrifflichkeit gehorcht, die die unbedingte Geltung des Widerspruchsprinzips geltend
macht und auf das Erfassen objektiver Sachgehalte zielt. An sie schliesst sich die

transzendental-freiheitstheoretische Rationalität an, in der das Denken sich reflexiv
auf sich selbst wendet und sich das Subjekt in seinem Denken selbst in den Blick
bekommt. Schliesslich führt dieses zum phänomenologischen Rationalitätstypus, der

mit einer «Inversion des Denkens» (60) verbunden ist, die das Denken dahin führt,
sich vom Anderen her zu empfangen. Kirschner verbindet die drei Rationalitätsformen

mit dem Denken von René Descartes, von Immanuel Kant und Emmanuel
Levinas, sieht sie aber auch bis heute wirksam in der Philosophie (vgl. die Traditionen

des Rationalismus bzw. der analytischen Philosophie, der Transzendentalphilosophie

und der Phänomenologie) und entsprechend in der Theologie. Damit wird
seine Studie über die Anselm-Interpretation hinaus und in bewusster und expliziter
Absicht zu einer umfassenden und differenzierten Theorie vom theologischen
Gebrauch der Vernunft in der Gegenwart.

Entsprechend ist der Band aufgebaut. Er beginnt mit zwei Annäherungen: der

Vorstellung der Unterscheidung der drei Vollzugsformen der Rationalität sowie der

Einordnung von Person und Werk Anselms. Dann folgen die drei Interpretationsgänge,

die jeweils das Gesamtwerk Anselms unter Konzentration auf das Proslogion
1. als begriffliches System logischer Schlussfolgerungen, 2. als transzendental
gewendetes Denken endlicher Freiheit, und 3. als Denken aus der Logik der grösseren
Liebe Gottes heraus (Anselms rationale Mystik) auslegen. Der Schluss versucht eine

Zusammenschau und will damit wieder zurück zu heutigen Problemlagen führen
und nach der Tragfähigkeit einer solchermassen bestimmten differenzierten Zuordnung

theologischer Rationalität fragen.
Wir können auf Einzelheiten der Interpretation nicht eingehen, die auch ein

breites Spektrum an Sekundärliteratur zu Anselm rezipiert, sondern beschränken

uns auf einige wesentliche Charakterisierungen und Kirschners Markierungen des

Uberschlags von einer Rationalitätsform in die nächste. In Bezug auf die begriffslogische

Lesart hält er als Ertrag fest, dass im Modus des begrifflichen Denkens die

Grundlagen für eine kritische und auskunftsfähige Theologie gelegt werden. Anselm
führt dann aber dieses Denken an seine eigenen Grenzen, indem er es in Bezug
auf Gott als eine Bewegung beschreibt, die im Gottesbegriff (id quo maius cogi-
tari nequit) ein Doppeltes einschliessen muss: die Negativität des Denkens und das

Denken selbst (Gott ist dasjenige, über das hinaus Grösseres nicht gedacht werden
kann). Für Kirschner führt das zu der Einsicht, dass der Glaube sich gerade nicht
auf eine begrifflich-abstrakte, klar und distinkt bestimmte Konzeption Gottes stützen

kann. Wenn das Denken Gott denkt, muss es über sich selbst und über Gott
anders denken als im Modus der Begriffsbestimmung von Seiendem. Das zeigt sich



372 Rezensionen

in der Bemerkung in Proslogion 15, die in gewisser Spannung zum ontologischen
Argument in Proslogion 2-4 steht, «dass Gott größer ist, als dass er gedacht werden
kann». Damit ergibt sich die Notwendigkeit (165) eines Übergangs zu einer

transzendentalphilosophischen Lesart Anselms, bei der sich das Denken selbst mit in den
Blick nimmt. Nach Kirschner stehen hier für Anselm die Kategorien von Wahrheit,
Gerechtigkeit und Freiheit im Zentrum, die alle drei durch den Begriff der recti-
tudo, des rechten Verhältnisses, sowohl untereinander als auch im Verhältnis von
Gott und Mensch, zusammengehalten werden. Hier spielt dann auch die Auslegung
von Anselms Soteriologie in «Cur Deus homo» eine wesentliche Rolle. Die rationale
Suche im Proslogion, die sich noch unter Absehung von der Inkarnation vollzog,
wird nun unter dem Vorzeichen der Liebe Gottes und seines Versöhnungswerkes so

nachvollzogen, dass sich Gott als Denkziel und der Vollzug menschlicher Existenz
und menschlichen Denkens entsprechen. Der kritische Punkt dieser Rationalitätsform

eines auf Rechtheit aus seienden Denkens der Freiheit liegt in der Bestimmung
der Macht der Freiheit unter den Bedingungen der Sünde und damit in der
Einsicht in die Unmöglichkeit der Selbsterlösung des Menschen und die Frage nach der

Vorgängigkeit der ungeschuldeten Gnade. Hier kommt es zu dem, was Kirschner
«Inversion des Denkens» nennt (406 u.ö.), die zum dritten Rationalitätstyp führt.
Die Bewegung der fides quaerens intellectum kehrt sich nun ins Kontemplative und
erfährt sich als vor allem Suchen in Christus bereits gefunden. Die fides beginnt zu
erkennen, dass sie im Grunde nur als ekstatische möglich ist, dass ausser ihr, dass in
Gott selbst ihre Herkunft und ihr Ziel liegen, dass Gottes Initiative aller menschlichen

Antwort uneinholbar vorausliegt. Dem entspricht die Rationalitätsform eines

Denkens, das vom Anderen her denkt, das sich als Antwort ereignet und sich also

auch nur im konkreten Ereignis realisiert und das sich daher selbst empfängt. Hier
erst kommt Anselms Denkbewegung zu ihrem Ziel.

Kirschner ist mit seiner Studie ein Doppeltes gelungen. Er interpretiert Anselm
auf eine stimmige und erhellende Weise, und er erschliesst damit einen Ansatz
theologischen Denkens, der die Alternative von Rationalismus oder Fideismus durch
eine Differenzierung des Vernunftbegriffs und ein ebenso differenziertes Verständnis

von Glauben unterläuft. Damit tun sich auch ökumenische Perspektiven auf, ist
doch die Differenz zwischen römisch-katholischer Dogmatik und protestantischliberaler

Tradition immer wieder anhand des Verhältnisses von fides und ratio
festgemacht worden (vgl. die von Kardinal Josef Ratzinger verfasste Enzyklika «Fides

et ratio» vom 14. September 1998). Schon der Untertitel von Kirschners Studie kann
als Annäherung an ein angemessenes Verständnis auch der reformatorischen, durchaus

nicht einheitlichen Bestimmungen des Verhältnisses von Glauben und Vernunft
angesehen werden. In der Begegnung mit Gott erfolgt in jedem Fall eine

Transformation, eine Zurechtbringung, eine Neuausrichtung der Vernunft, die als rein
formales Vermögen des Schliessens in theologischer Perspektive jedenfalls
unterbestimmt bleibt. Man kann allerdings fragen, ob die linear-hierarchische Stufung
der Rationalitätsformen, wie Kirschner sie beschreibt, angemessen ist. Handelt es



Rezensionen 373

sich tatsächlich um eine progressive, jeweils «radikalere» (29), gewissermassen immer
innerlicher und religiöser werdende Überbietung der jeweils überschrittenen Stufe?

Kirschner selbst betont die bleibende Bedeutung der Einsichten des Rationalitätstypus

der vorangehenden Stufe, die in der folgenden Stufe nicht voll abgebildet werden

können, so dass es nicht um eine «Aufhebung im hegelschen Sinne» (68) geht,
sondern um einen Erkenntnisweg, der immer wieder neu zu durchlaufen ist.
Dennoch stellt sich gerade dann die Frage, ob und inwiefern diese Hierarchisierung hin
auf eine nationale Mystik) sachlich angemessen ist, und ob nicht diese <höchste> Stufe

nun ihrerseits wieder an ihre Grenzen kommt und in die nüchterne, analytische,

begriffslogische Vernunft zurückverweist, so dass es sich eher nahelegt, die Metapher

eines Zirkels als die eines Aufstiegs zu verwenden. Auf jeden Fall ist Kirschners

Buch über seine vielschichtige Analyse Anselms hinaus ein wichtiger Anstoss,

Fingführungen in den Debatten um die Rationalität des Glaubens und der Theologie
zu überwinden, die Differenzen von Zugängen und Methoden anzuerkennen, aber

zugleich durch differenzierte Zuordnung die Theologie auf ihren eigentlichen
(Gegenstand), das Ineinander von Gottes- und Menschenerkenntnis neu auszurichten.

Dirk Evers, Halle/Saale

Katharina Kanter, Annegretb Schilling (Hg.), Globalisierung der Kirchen. Der
Ökumenische Rat der Kirchen und die Entdeckung der Dritten Welt in den 1960er und
1970er Jahren (Arbeiten zur Kirchlichen Zeitgeschichte, Reihe B: Darstellungen,
Band 58), Vandenhoeck&Ruprecht, Göttingen 2014.

379 S., ISBN 978-3-525-55773-0, 84.99.

Der 1948 gegründete Ökumenische Rat der Kirchen (ÖRK), der «weltweite[|
Dachverband protestantischer, anglikanischer und orthodoxer Kirchen» (29), wurde nach

Wahrnehmung der Zeitgenossen wie dem indischen Theologen Thomas erst ab

1961 «truly [a] world movement» (zit. nach 36, Hervorhebung im Original). Der von
Katharina Kunter und Annegreth Schilling herausgegebene Sammelband «Globalisierung

der Kirchen. Der Ökumenische Rat der Kirchen und die Entdeckung der

Dritten Welt in den 1960er und 1970er Jahren»1 will anhand von «Fallbeispielen» (65)
die inhaldiche, personelle und institutionelle Öffnung des ÖRK als «Transformati-

onsprozess» (23) analysieren. Die darin versammelten Beiträge sind ein «Großteil»

(12) der von 2008 bis 2011 im Rahmen des interdisziplinären DFG-Forschungs-
projekts «Auf dem Weg zum globalisierten Christentum: Die europäische Ökume-

1

(Globalisierung) verstehen die Herausgeberinnen als historischen Prozess einer vielschich¬

tigen Verflechtung. Allerdings hat nach Robert die «Globalisierung der Kirchen» bereits

mit der «Internationalisierung der Missionsbewegung» begonnen (29 Anm. 36); eine

weitergehende Abgrenzung des Begriffs wird nicht vorgenommen. Der Begriff der (Dritten
Welt) wird als «zeitgenössischejs]» Diktum verwendet (23 Anm. 12).



374 Rezensionen

ne und die Entdeckung der <Dritten Welt> zwischen 1966 und 1973»2 erarbeiteten

Ergebnisse. Ziel des Bandes ist es, sowohl die aktuelle Forschung zur kirchlichen
Zeitgeschichte der 1960er und 1970er Jahre zu ergänzen, als auch die christlichen
Kirchen als «globale Akteure» (11) in den Blick zu nehmen und damit insgesamt

Impulse für die Erforschung der ökumenischen Bewegung zu geben.
Die Aufsätze sind thematisch angeordnet: Bereich I «Von der Nachkriegsökumene

zur Weltgemeinschaft» umfasst Beiträge, die sich mit der Geschichte des ÖRK
im engeren Sinne beschäftigen: Chandler (77-88) betont in der Frage nach der
Bedeutung der Gründerfiguren des ORK — wie des ersten Generalsekretärs Vissert 't
Hooft — die Grösse ihrer ökumenischen Visionen. Schilling (89-119) und Hannig
(121-140) ordnen die zum «Mythos» (114) avancierte Vollversammlung von 1968 in

Uppsala dahingehend ein, dass zum einen die eigendiche Wende bzw. «Entwestli-

chung» (24) bereits mit der Vollversammlung 1961 in Neu-Delhi eingeleitet worden
sei und zum anderen die Medialisierung dieses Grossereignisses nicht unterschätzt
werden dürfe. Brown (141-165) fragt nach dem Verhältnis der <Einheit der Kirche>

zur (Einheit der Menschheit) bei dem deutschen Theologen Ernst Lange und damit
nach einer der kaum erforschten theologischen Grundlagen des ÖRK (vgl. 63): «It
was not in its unity that the church was a harbinger of the unity of humankind, but
in how it dealt with its conflicts and divisions» (153).

Im Bereich II «Menschenrechte, Sozialismus und Befreiung. Das Ringen um
Einheit zwischen Ost und West, Nord und Süd» finden sich Beispiele dafür, wie

(wenn überhaupt) die politische Realität vor Grt auf Begriffe und Konzepte des

ÖRK zurückwirkte. So weist Morée (169-188) auf die Instrumentalisierung der

Dritten Welt in der Sowjetunion am Beispiel der tschechoslowakischen Christlichen
Friedenskonferenz hin. Albers (189-215) analysiert, wie sich das Verständnis der

Menschenrechte der «Commission of the Churches for International Affairs» vor
dem Hintergrund nichtwestlicher Erfahrungswelten von den individuellen Freiheitsrechten

hin zu sozialen und kollektiven Rechten verschob. Damit leistete der ÖRK —

unbenommen des gefährlichen Schweigens gegenüber den Ostblockstaaten — einen

Beitrag zur «Globalisierung des Menschenrechtsdiskurses» (Kunter zit. nach 210).

Schilling (217-236) und Mateus (237-254) bringen schliesslich die Perspektive
Südamerikas ein, deren sozialistische Ansätze einer «Perspektive der Befreiung» (223)
eine wichtige Alternative zu den dort herrschenden Regimen boten und den ÖRK
herausforderten.

«Die Entwicklung eines globalen Bewusstseins. Transnationale kirchliche
Wechselwirkungen», Bereich III, richtet den Blick zurück auf Europa und den Bewusst-
seinswandel in Bezug auf das Thema «Dritte Welt». Pearson (257-276) zeichnet die

2 Fine Übersicht über alle Projekte bietet der im Vorwort (11) erwähnte Tagungsbericht «Die

Globalisierung der Kirchen. Globale Transformation und ökumenische Erneuerung des

Ökumenischen Rates der Kirchen in den 1960er- und 1970er-Jahren», 4.3.2011-6.3.2011,

Genf, in: H-Soz-u-Kult 3.5.2011.



Rezensionen 375

zunehmende Bedeutung des Themas auf den Deutschen Evangelischen Kirchentagen

nach. Auf die Rolle innerkirchlicher Debatten im deutschen Protestantismus

gehen Volkert (277-295) am Beispiel des Umgangs mit dem Vietnamkrieg und Tripp
(297-311) am Beispiel des Programmes zur Bekämpfung des Rassismus (PCR) des

ÖRK ein. So unterschiedlich die untersuchten Situationen waren, so führten sie

letztlich doch alle zu einer erhöhten Auseinandersetzung mit den dahinter stehenden

Themenkomplexen (Wie politisch dürfen oder müssen Kirchen sein? Unterstützt

das PCR gewaltbereite Gruppierungen?) und einem vertieften ökumenischen
Verständnis. Meijers (313-333) verweist schliesslich auf die gesellschaftlichen
Auswirkungen innerkirchlicher Debatten. Im Kontext der Apartheit habe, angestossen
durch den ÖRK, in den niederländischen Kirchen ein «fundamental turn from a

white to a black perspective» (330) stattgefunden. Die Kirchen wiederum hätten «a

crucial role» (330) im Bewusstseinswandel der Niederländer gespielt.
Die Autorenschaft ist recht jung; mehrere Beiträge sind Ergebnisse von

Dissertationsprojekten (Albers, Schilling, Tripp) oder bereits abgeschlossener
Qualifikationsarbeiten (Meijers, Pearson, Volkert). Den Beiträgen vorangestellt sind

Zusammenfassungen in deutsch für englische oder englisch für deutsche Beiträge, was
sowohl sprachlich als auch inhaltlich einen guten Zugriff auf sie ermöglicht. Eine
im Verhältnis zu den Beiträgen sehr umfangreiche Einleitung (21-74) der

Eierausgeberinnen führt zudem umfassend in den (kirchen)historischen Kontext ein. Die
Verortung der Beiträge innerhalb dieses Überblicks geht dadurch, dass sie sich
jeweils lediglich als Verweis in den Fussnoten findet, etwas verloren; sie wäre im Text
sinnvoller untergebracht gewesen. Alle Beiträge enden mit einer Bibliographie, in
fast allen wurde zudem mit Archivmaterial gearbeitet. Der hilfreiche Anhang (335-

379) besteht aus graphischen Darstellungen der Repräsentation afrikanischer,
asiatischer und lateinamerikanischer Kirchen im ÖRK von 1945 bis 1975, knappen
biographischen Profilen zentraler Persönlichkeiten, einem Abkürzungsverzeichnis
sowie einem Personenregister. Der Band enthält 24 gut ausgewählte und platzierte
Abbildungen.

Wird der Band seinem Anspruch gerecht? Sammelbände laufen bekanntlich
immer Gefahr, zu einem Sammelsurium zu werden. Wenn jedoch die restlichen Themen

des Forschungsprojekts Eingang in diesen Band gefunden hätten, wäre die
Palette der Perspektiven geographisch und konfessionell noch erweitert worden,
beispielsweise um eine afrikanische und eine römisch-katholische. Asiatische oder

anglikanische Stimmen fehlen.1 Gerade Bereich III liest sich eher wie eine Geschichte

des Protestantismus in der frühen Bundesrepublik. Zumindest der Titel verheisst

etwas anderes. Aber vielleicht ist diese protestantisch-deutsche Schlagseite nur
Ausdruck des grundlegenden Problems der Globalgeschichte: Man muss sie erst noch
schreiben. Positiv gewendet fallen einem die vielen zusätzlichen Fragen an Akteure

Eine Benennung der inhaltlichen Lücken erfolgt nur am Rande für die römisch-katholische
und die orthodoxe Perspektive (28 Anm. 35 und 33 Anm. 53).



376 Rezensionen

und Kontexte aber gerade deshalb auf, weil die Kirchen und insbesondere der ORK,
wie von den Herausgeberinnen postuliert, als globale Akteure einen — positiv wie

negativ — wichtigen Beitrag zur Globalisierung geleistet haben und immer noch leisten.

Es bleibt daher zu hoffen, dass die hier gesetzten Impulse weitere Forschung

anregen.

Ruth Nientiedt, Mainz

Anja Midde/beck-Varwick, Mohammad Gharaibeh, Hansjörg Schmid, Aysun Yafar (Hg.),

Die Boten Gottes. Prophetic in Christentum und Islam (Theologisches Forum
Christentum — Islam). Friedrich Pustet, Regensburg 2013.

264 S., ISBN 978-3-7917-2484-3, 19.95.

Der vorliegende Sammelband dokumentiert die «achte gemeinsame christlich-muslimische

Tagung des Theologischen Forums Christentum — Islam vom 5. bis 7. März
2012» (S. 9). 115 muslimische und christliche Wissenschaftler/innen aus zehn

europäischen Ländern greifen in ihm respektvoll «einander widerstreitende prophetische
Ansprüche beider Religionen» auf. Jedoch fokussierte die Tagung nicht nur auf
unterschiedliche Prophetentraditionen, sondern stellte sich der gesellschaftspolitischen
Frage, «ob und inwiefern Muslimen und Christen auch heute eine prophetische
Aufgabe zukommt» (S. 9).

Das Buch gliedert sich in sechs grosse Abschnitte. Eröffnet wird es durch
einführende Gedanken der Herausgeber H. Schmid und A. Yajar, in dem sie das weite
Feld des Christentums und des Islam als prophetische Religionen abstecken (S. 11-

20).
Sein erster Teil (S. 23-71) fragt nach den besonderen Akzenten, die das

Christentum und der Islam im Verhältnis zur jüdischen Prophetentradition setzen, und
untersucht aus religionswissenschaftlicher und theologischer Perspektive das

Verhältnis von jesus Christus und Muhammad. Muhammad wird aus muslimischer
Sicht in die Reihe der biblischen Propheten eingereiht und bildet gleichzeitig
deren Abschluss, Höhepunkt und Vollendung (vgl. S. 55-57). Wertvoll ist für mich
als christlichen Theologen in dieser Verhältnisbestimmung, dass der Koran Jesus

ebenfalls in die Reihe der Propheten einreiht und ihm unter diesen sogar eine

herausgehobene Bedeutung zumisst (S. 57-61). Aus einer interreligiösen Perspektive,
die sich religionswissenschaftlich positioniert, könnten sowohl Muhammad als auch

Jesus als Prophet anerkannt werden. B. Schmitz hält jedoch aus christlich-theologischer

Sicht fest, dass der Terminus Prophet für Muhammad abzulehnen ist, wenn
er «theologisch im Sinn der Offenbarungsautorität» verstanden wird — «genauso wie
es umgekehrt [...] nicht möglich wäre, innerhalb einer islamischen interreligiösen
Theologie den Begriff des Christus für Jesus zu verwenden» (S. 61), weil Christus
«das Bekenntnis zu seiner Gottheit voraussetzt» (S. 62). Es ist die christologische



377

Argumentation, aus der die christlich-theologische Ablehnung des Prophetentitels
für Muhammad resultiert (S. 252).

Der zweite Teil des Sammelbandes hat Mose als prophetische Gestalt und Bun-
desmitder zum Gegenstand (S. 75-123). Mose gilt sowohl in der christlichen als auch

in der muslimischen Theologie als Prophet. Und doch zeigen sich gerade in der

Beurteilung seiner Bedeutung traditionelle Unterschiede: In christlicher Perspektive
ist die Gründergestalt der jüdischen Religion primär Repräsentant der Tora und wird
als Wegbereiter Jesu verstanden (S. 103; vgl. S. 247). Entsprechend stehen Jesus und
Mose nicht in einem Ablösungsverhältnis oder werden gar als Antitypen polarisiert.
In islamischer Optik gilt Mose als Urbild «der Propheten im Allgemeinen und als

besonderes prophetisches Modell für Muhammad» (S. 103; vgl. S. 248).
Um die «Prophetenberufung im Islam und Christentum» dreht sich der dritte

Teil des Bandes (S. 109-140). Darauf gehe ich hier nicht weiter ein, denn kontrovers
wurde am Forum bloss die didaktische Frage nach dem «Vorbildlernen» vs. «Modell-
Lernen» behandelt (vgl. S. 137-140).

Brisanter scheint mir der vierte Teil (S. 141-172), in dem es um die Frage nach
der Abgeschlossenheit der Prophétie bzw. um die prophetischen Ansprüche nach

Jesus Christus und Muhammad geht. Das Verständnis der Christologie bleibt als un-
überwindbare Hürde im christlich-muslimischen Dialog bestehen. Von christlicher
Seite wird Jesus durchaus eine prophetische Funktion zugeschrieben, während seine

theologische Bedeutung jedoch auf der Selbstoffenbarung Gottes und in seinem
universalen Heilswerk als Retter, Erlöser und Versöhner liegt (vgl. auch S. 250-253),
was für die muslimische Theologie eine provokative Llnmöglichkeit darstellt.

Muhammad als Propheten anzuerkennen stellt für die christliche Seite insofern
eine grosse Herausforderung dar, als im muslimischen Selbstverständnis Muhammad
weiterführte und beendete, was die biblischen Propheten vor ihm angefangen hatten

(vgl. auch S. 253-256).
Auf den fünften Teil, «Prophétie und Gericht» (S. 173-203) verweise ich nur

kurz, weil einerseits «Gerichtsvorstellungen selten zentrales Thema» sind, wenn
Muslime und Christen miteinander ins Gespräch treten, und weil sich die Vertreter/
innen beider Religionen dahingehend einig sind, dass Gott in der Frage nach dem
Gericht das letzte Wort haben wird (S. 198).

Spannender, weil relevant für heute, ist dagegen das Thema des sechsten Teils:

Prophétie als verbindendes Element zwischen Islam und Christentum (S. 205-235,
mit abschliessenden Gedanken zur Tagung, S. 236-262). Hier dreht sich alles um die

grosse Frage nach dem prophetischen Handeln heute. Im muslimisch-christlichen

Dialog bleibt die Frage nach dessen Abgeschlossenheit eine Streitfrage. Dabei sind
aber sowohl Christen als auch Muslime vor «dieselben Voraussetzungen gestellt,
wenn es gilt, aus der Glaubenshaltung heraus für eine gerechte Gesellschaft
einzutreten» (S. 259). Ob das nun im «Modus des Fragens» (S. 215) eine christliche

Aktualisierung des prophetischen Handelns alttestamtlicher Propheten oderJesu ist,
oder ob «das Vorbild des Propheten in der islamischen Tradition» (S. 259) als ent-



378

scheidender Orientierungspunkt genommen wird, spielt eine untergeordnete Rolle.

Prophetisches Handeln stellt festen Bestandteil sowohl im christlichen als auch im
islamischen Glauben dar (vgl. S. 260); darin sind die beiden religiösen Traditionen
miteinander verbunden.

Nach der Lektüre des Tagungsbandes bewegen mich vor allem zwei Fragen:
Unbeantwortet bleibt in ihm m.F,. die Frage nach der intrareligiösen Pluralität der

theologischen Betrachtungsweise der prophetischen Tradition: Es wird vom
Christentum bzw. vom Islam gesprochen, wie wenn beide in sich eine einheitliche Tradition

und Sichtweise hätten; das ist jedoch nicht der Fall. Die zweite offene Frage zeigt
m.E. eine verpasste Chance in der Verständigung zwischen Christentum und Islam:
Warum wurde dem jüdischen Stammvater Abraham als Prototyp des Propheten und
als gemeinsame Wurzel von Judentum, Christentum und Islam (diese gemeinsame
Wurzel wird lediglich kurz angedeutet, vgl. S. 56) keine vertiefte Auseinandersetzung
gewidmet?

Solche offenen Fragen verlieren jedoch angesichts der Tatsache an Bedeutung,
das s diese Tagung bzw. der fortlaufende Dialog zwischen Muslimen und Christen,
wie er im vorliegenden Band dargestellt wird, am Beispiel der Prophétie das

Gewicht des gemeinsamen Handelns in der und für die Gesellschaft aufzeigt. Mit den
abschliessenden Worten der Mitherausgeber M. Gharaibeh und A. Middelbeck-Var-
wick drücke ich die Hoffnung aus, dass dieser Dialog weitergeführt sowie umgesetzt
wird und die Glaubenden jeglicher religiöser Tradition gemeinsam an einer gerechten

Gesellschaft arbeiten und für Frieden einstehen: «Kraft geschöpft werden kann
vielmehr aus der Fülle der gemeinsamen religiösen Bilder und aus dem Vertrauen
auf die größere Gerechtigkeit Gottes, die den Widerspruch gegen Missstände
fordert, um so einzutreten für Frieden, Gerechtigkeit und Freiheit — sowie um gemeinsam

Barmherzigkeit, Nächstenliebe und Fürsorge zu verwirklichen» (S. 262).

Peter Müller, Unterkulm


	Rezensionen

