
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 70 (2014)

Heft: 4

Artikel: Spiritualität und Medizin : Überlegungen zu ihrem Verhältnis aus
theologischer und medizinethischer Sicht

Autor: Körtner, Ulrich H.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877752

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877752
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Spiritualität und Medizin

Überlegungen zu ihrem Verhältnis aus theologischer und
medizinethischer Sicht1

1. Religiosität und Gesundheit in der modernen Medizin
Die moderne Medizin bedient sich der Naturwissenschaften und ihrer
Methoden, welche ohne die Arbeitshypothese «Gott» auskommen und auch

Krankheit und Gesundheit erklären, «etsi Deus non daretur». Die Kulturgeschichte

von Krankheit und Gesundheit ist bis in die Moderne weitgehend
auch Religionsgeschichte. Erst die naturwissenschaftlich begründete moderne

Medizin führt zu einer Trennung von Medizin und Religion, damit aber

auch von Heil und Heilung, sofern nicht die Aufwertung der Gesundheit

zum höchsten Gut ihrerseits als neue Form von Religion und Transzendenzsuche

im Diesseits einer Gesellschaft verstanden werden muss, die unter
Transzendenzverlust leidet. Aber auch bei den unterschiedlichen Spielarten
einer Alternativ- oder Ganzheitsmedizin, die sich gegen das technokratische

Denken der sogenannten Schulmedizin richtet, sind die religiösen
Konnotationen unübersehbar, wobei der Begriff der Spiritualität bevorzugt wird.

Individualität, Sinnsuche, Ganzheitlichkeit, Einheit von Körper und Seele,

Einssein mit der Natur, Zusammengehörigkeit von Heilung und Heil — das

sind einige der Stichworte, die sich mit dem Begriff der Spiritualität verbinden.

Seit einiger Zeit beginnt man sich aber auch in der medizinischen Wissenschaft

wieder für die religiöse Dimension von Krankheit und Gesundheit zu
interessieren. In den vergangenen Jahren ist eine Reihe von Untersuchungen

1 Vortrag auf der Informationsveranstaltung zum Studiengang «Master of Advanced Stu¬

dies (MAS) in Spiritual Care» an der Universität Basel vom 15. November 2014. Der Text

folgt streckenweise wörtlich dem Kapitel «Leibsorge und Seelsorge» in: U.H.J. Körtner:
Leib und Leben. Bioethische Erkundungen zur Leiblichkeit des Menschen (APTLH 61),

Göttingen 2010, 90-113 (Abschnitte 4.1-4.6). Siehe auch U.H.J. Körtner: Spiritualität, Religion

und Kultur — eine begriffliche Annäherung, in: ders./S. Müller/M.Kletecka-Pulker/J.
Inthorn (Hg.): Spiritualität, Religion und Kultur am Krankenbett (Ethik und Recht in der

Medizin 3), Wien/New York 2009, 1-17. Für die vorliegende Fassung wurde der Text
gekürzt, aktualisiert und an einigen Stellen erweitert.

ThZ 4/70 (2014) S. 337-357



338 Ulrich H.J. Körtner

in medizinischen Fachzeitschriften erschienen, die einen positiven Einfluss

von Religion und Spiritualität auf den Heilungsverlauf und die individuelle

Bewältigung von Krankheit, «coping» genannt, nahelegen. Die Zahl von

Veröffentlichungen zu Spiritualität, Religion und Glauben in medizinischen

und pflegewissenschaftlichen Zeitschriften ist sprunghaft angestiegen. Gab

es laut MEDLINE im Zeitraum von 1970 bis 1979 nur 178 Publikationen,
so waren es in den 90er Jahren bereits 1.645 und allein zwischen 2000 und
2005 sogar 2.271 Arbeiten. Auch im Bereich der Psychotherapie findet das

Thema der Spiritualität verstärkte Aufmerksamkeit.2
1995 nahm die Weltgesundheitsorganisation den Komplex

«spirituality/religion/personal beliefs» als eigenen Bereich in ihren Fragebogen zur Erhebung

von gesundheitsbezogener Lebensqualität auf, weil ihn viele Patienten für wichtig

halten (WHO-Fragebogen WHOQOL-lOO). Patienten, Patientinnen und ihre

Angehörigen brauchen unter Umständen nicht nur psychologischen, sondern

auch seelsorgerlichen Beistand. Die Kooperation mit der Krankenhausseelsorge

— nicht nur mit Vertretern und Vertreterinnen der christlichen Kirchen, sondern

auch anderer Religionsgemeinschaften — gehört zu einem guten therapeutischen
und pflegerischen Prozess.

Spirituelle Begleitung gehört laut WHO-Definition konstitutiv zum Konzept

von Palliative Care. Diese wird von der WHO folgendermassen definiert:
«Palliative care is an approach that improves the quality of life of patients and their

families facing the problem associated with life-threatening illness, through the

prevention and relief of suffering by means of early identification and impeccable

assessment and treatment of pain and other problems, physical, psychosocial
and spiritual [Hervorhebung U.K.]» Palliative Care «integrates the psychological
and spiritual aspects of patient care» und «offers a support system to help the

family cope during the patients' illness and in their own bereavement»3.

Mit dem Begriff «Spiritualität» werden heute gern die positiven,
lebensdienlichen Seiten von Religion bezeichnet. Viele Menschen betrachten «Spi-

2 Vgl. M. Utsch/R.M. Bonelli/S. Pfeifer: Psychotherapie und Spiritualität. Mit existentiellen

Konflikten und Transzendenzfragen professionell umgehen, Berlin/Heidelberg 2014.
3 WHO Definition of Palliative Gare, http://www.who.int/cancer/palliative/definition/

en/. Vgl. auch die Richtlinien für Palliative Gare in der Schweiz: Bundesamt für Gesundheit

(BAG)/Schweizerische Konferenz der kantonalen Gesundheitsdirektorinnen und -direk-

toren, Nationale Leitlinien Palliative Care (GDK), Bern 2010 (http://www.bag.admin.ch/
themen/gesundheitspolitik/13764/13768/13784/index.html?lang=de).



Spiritualität und Medizin 339

ritualität» als eine nichtchristliche, an keine Kirche oder Dogmatik gebundene

Form der Religiosität. Ganz selbstverständlich wird der Begriff heute

auf nichtchristliche Religionen, insbesondere auf fernöstliche, angewendet.
Dass das Wort ursprünglich aus dem Christentum stammt, wird häufig völlig

übersehen. Die problematische Übertragung eines von Hause aus christlichen

Begriffs auf nichtchristliche Religionen erweckt den Eindruck, als

stimmten alle Religionen im Wesentlichen überein, wobei das Wesen von
Religion in einem eher diffusen Sinne als «mystisch» bestimmt wird. Dass

es dabei zur Verzeichnung und Vereinnahmung fremder Religionen kommt,
scheint vielen Menschen gar nicht bewusst zu sein. Die heutige Religionswissenschaft

ist an dieser Stelle weitaus zurückhaltender als manche Vertreter
einer synkretistischen Theologie der Religionen.

Ich möchte im Folgenden für einen sorgfältigen und kritischen Umgang
mit dem Begriff der Spiritualität im Allgemeinen wie in der Medizin im
Besonderen plädieren. Zunächst (2.) gebe ich einige Hinweise zur Geschichte
des Begriffs und zu seinem christlichen Gehalt. Daran schliessen sich (3.)

einige Bemerkungen zum Verhältnis von Religion, Kultur und Medizin im
Kontext einer multikulturellen Gesellschaft an. Sie führen uns in einem
weiteren Abschnitt (4.) zur Diskussion über Begriff und Konzepte von Spiritual
Care.4 Ich halte es in dieser Diskussion aus medizinischer wie theologischer
und seelsorgerlicher Sicht für entscheidend, nicht nur die positiven Seiten

von Religion und Spiritualität herauszustreichen, sondern auch ihre
Ambivalenzen und möglichen Gefahren zur Sprache zu bringen. Darum geht es

im vorletzten Abschnitt (5.) des vorliegenden Aufsatzes. Abschliessend (6.)

stelle ich einen erweiterten Begriff von Spiritualität in der Medizin zur
Diskussion, den ich in sechs Thesen entwickle.

2. Der Begriff Spiritualität

«Spiritualität» ist in seiner heutigen Bedeutung ein ebenso junger wie
unscharfer Terminus.3 Als Synonym für Frömmigkeit setzte er sich zunächst

4 Siehe dazu E. Frick/T. Roser (Hg.): Spiritualität und Medizin. Gemeinsame Sorge für den
kranken Menschen (Münchner Reihe Palliative tiare, Bd. 4), Stuttgart 22011; I. Noth/C.
Kohli Reichenbach (Hg.): Palliative und Spiritual Care. Aktuelle Perspektiven in Medizin
und Theologie, Zürich 2014.

3 Zum Folgenden vgl. ausführlich U.H.J. Körtner: Wiederkehr der Religion? Das Christen-



340 Ulrich H.[. Körtner

im französischen Sprachraum seit Ende des 19. Jahrhunderts durch. Unter
Spiritualität (französisch «spiritualité») versteht man im Katholizismus
verschiedene Formen katholischer Lebenspraxis und besondere Frömmigkeitsübungen

wie z.B. Exerzitien. Im deutschsprachigen Protestantismus wurde
der Begriff erst seit den 70er Jahren des vergangenen Jahrhunderts
übernommen. Im ökumenischen Kontext wird «spirituality» bisweilen nicht nur
mit Frömmigkeit, sondern mit Religiosität in einem ganz allgemeinen Sinn

gleichgesetzt.
Auch im Deutschen ist «Spiritualität» inzwischen ein Modewort. Als

solches ist es längst nicht mehr auf christliche Frömmigkeitsformen
beschränkt, sondern taucht in allen möglichen Formen neuer Religiosität auf.

Unter «Spiritus» ist ursprünglich der Heilige Geist im Sinne der biblischen

Uberlieferung und der christlichen Glaubenslehre zu verstehen. Doch auch

der Geistbegriff hat im Laufe der vergangenen Jahrhunderte sein christliches

Profil weitgehend eingebüsst. In der postmodernen Religiosität steht «Geist»

für eine unspezifische «Geistigkeit» oder «Innerlichkeit» des Menschen, für
kosmische Energien und heilende Kräfte, für die Sehnsucht nach Ganzheit-

lichkeit, nach Mystik und «spiritueller» Bewusstseinserweiterung.
Unter Spiritualität können also christliche Kontemplation, buddhistische

Zen-Meditation und Yoga, die Mystik des islamischen Sufismus und die
jüdische Kabbaüstik, aber auch das Denken des New Age, Anthroposophie
und Theosophie, westliche Reinkarnationsvorstellungen, Magie, Spiritismus
und Okkultismus, Pendeln und Wünschelrutengehen, Astrologie und

Wahrsagetechniken wie Kartenlegen oder Handlinienlesen, Praktiken einer
sogenannten Alternativmedizin wie Wunder- oder Geistheilungen durch
Handauflegen oder auch Edelstein- und Bachblütentherapie firmieren. Und nicht
selten begegnen wir auf dem esoterischen Markt der Möglichkeiten
unterschiedlichsten synkretistischen Mischungen und westlichen Adaptionen von
Elementen östlicher Religionen.

Wenn über Spiritualität als möglichen Teil ärztlichen Handelns nachgedacht

wird, ist es notwendig, den Begriff zu präzisieren. Mangelnde
Begriffsklärungen führen auch notwendigerweise zu methodischen Mängeln bei kli-

tum zwischen neuer Spiritualität und Gottvergessenheit, Gütersloh 2006, 95ff.; ders.: Die
Gemeinschaft des Heiligen Geistes. Zur Lehre vom Heiligen Geist und der Kirche,
Neukirchen-Vluyn 1999, 11 ff.



Spiritualität und Medizin 341

nischen Studien über mögliche Einflüsse von Spiritualität oder Religiosität
auf therapeutische Prozesse. Im Anschluss an eine Definition von David
B. Larson unterscheidet etwa die Wiener interreligiöse Ärzteplattform
zwischen Religion, Religiosität und Spiritualität. Sie versteht unter Religion «ein

organisiertes System von Glauben, Praxis und Symbolen, das helfen soll,
einer höheren Macht näherzukommen», unter Religiosität «eine persönliche

Einstellung [...], welche einen Sammelbegriff für religiöses Bewusstsein und
Verhalten darstellt», und unter Spiritualität «eine persönliche sinnstiftende

Grundeinstellung, die transzendierende Selbstreflexion darstellt, welche

religiöses Denken beinhalten kann, aber nicht muss»7'.

Diese Unterscheidung ist zweifellos hilfreich, wie auch aktuelle

religionssoziologische Studien bestätigen.7 Auch aus theologischer Sicht ist geltend zu

machen, dass Religion eine bestimmte Antwort auf die Sinnfrage gibt, aber

nicht jede Beantwortung der Sinnfrage schon als Religion zu bezeichnen ist.8

Gegenüber einem denkbar weiten Begriff von Spiritualität gilt es freilich
daran zu erinnern, dass es sich bei ihm von Haus aus um einen religiösen
handelt.

Im christlichen Kontext, wo er ursprünglich beheimatet ist, bezeichnet

Spiritualität das christliche Leben überhaupt. Im biblischen Sinne ist dieses

Leben nämlich als geistliches Leben zu verstehen. Geistliches Leben ist Leben

aus dem Heiligen Geist, d.h. Leben aus dem Geist Gottes, der sich in Jesus

von Nazareth letztgültig offenbart hat. Der Geist Gottes wird in der
Bibel daher auch Geist Christi genannt.'' Geistliches Leben als die Gesamtheit
christlicher Lebensführung ist also ein Leben aus Glaube, Liebe und Hoffnung

in der Einheit von Gottesliebe und Nächstenliebe. So ist das

Doppelgebot der Liebe der Inbegriff christlicher Spiritualität bzw. des christlichen

Gottesdienstes, der nicht allein in der sonntäglichen Versammlung der

christlichen Gemeinde um Wort und Sakrament, sondern im Sinne von Rom

12,1 in der alltäglichen Lebensführung gemäss dem Liebesgebot besteht.

6 Ch. Gisinger u.a.: Seelsorge und Spiritualität bei Krankheit und Pflege, Österreichische

Ärztezeitung 15/16, 15.8.2007, 28f. (28).
7 Vgl. G. Datler/J. Kerschbaum/W. Schulz: Religion und Kirche in Österreich. Bekenntnis

ohne Folgen?, SWS-Rundschau 4 (2005) H. 4, 1-23.
8 Vgl. Körtner: Wiederkehr (Anm. 5), 27ff.

Z.B. Rom 8,9; Phil 1, 19; I Petr 1,11.



342 Ulrich H.J. Körtner

Mit der modernen Sehnsucht nach Spiritualität, die um diese christlichen

Zusammenhänge nicht weiss, verbindet sich eine eher unbestimmte

Heilserwartung, nämlich die Sehnsucht nach Ganzheitlichkeit. Ersehnt wird die

Wiedervereinigung des theoretisch wie praktisch Getrennten, die Uberwindung

aller Spielarten des Dualismus, der Trennung von Geist und Materie,

von Leib und Seele, von Innen und Aussen, von männlich und weiblich, von
Mensch und Natur, Glaube und Wissen, Menschlichem und Göttlichem,
von Medizin und Religion10.

3. Krankheit, Kultur und Religion

Auch wenn unsere moderne Medizin längst ihren globalen Siegeszug

angetreten hat, handelt es sich bei ihr doch zunächst um ein westliches Konzept,

neben dem sich nach wie vor andere Medizinkonzepte behaupten. Jede

Medizin, auch die moderne Schulmedizin, ist in einen kulturellen Kontext
eingebunden, in Werte- und Symbolsysteme, die sich historisch entwickeln
und über lange Zeit hinweg Stabilität aufweisen. Dazu gehören auch die

Religionen."

Religiöse Einstellungen beeinflussen nicht nur das kulturelle und politische

LTmfeld medizinischer Forschung, sondern üben auch auf das individuelle

Gesundheits- und Krankheitsverhalten einen praktischen Einfluss aus.12

Kulturelle und religiöse Prägungen können sogar das Auftreten von Krankheiten

beeinflussen. Als Beispiel sei das gehäufte Auftreten von genetisch

bedingten Stoffwechselerkrankungen als Folge einer religiös tolerierten oder

10 Zur Theoriebildung eines ganzheitlichen Denkens siehe beispielsweise F. Capra: Das Tao

der Physik. Die Konvergenz von westlicher Wissenschaft und östlicher Philosophie, Bern/
München/Wien 1984; ders.: Wendezeit. Bausteine für ein neues Weltbild, Bern/München/
Wien "1986; R. Sheldrake: Das schöpferische Universum, München 1985; H.-P. Dürr/W.
Chr. Zimmerli (Hg.): Geist und Natur. Uber den Widerspruch zwischen naturwissenschaftlicher

Erkenntnis und philosophischer Welterfahrung, Bern/München/Wien 1989.
11 U.H.J. Körtner/G. Virt/D. v. Engelhardt/F. Haslinger (Hg.): Lebensanfang und Lebens¬

ende in den Weltreligionen. Beiträge zu einer interkulturellen Medizinethik, Neukirchen-

Vluyn 22009.
12 Vgl. U.H.J. Körtner: Krankheit, Kultur und Religion. Fragestellungen interkultureller Me¬

dizin- und Pflegeethik, Wiener Medizinische Wochenschrift 157 (2007) H. 9-10, 183-189;

I. Ilkilic: Der muslimische Patient. Medizinethische Aspekte des muslimischen
Krankheitsverständnisses in einer wertpluralen Gesellschaft, Münster 2002; Y. Nordmann: Zwischen
Leben und Tod. Aspekte der jüdischen Medizinethik, Bern 2000.



Spiritualität und Medizin 343

gar geförderten Konsanguinität erwähnt. Um so mehr stellt sich die Frage,

welchen Beitrag Religionsgemeinschaften und ihre Repräsentanten zur
Förderung der «Compliance» bei Migranten leisten können.13

Was ihre Integration in den westlichen Medizinbetrieb erschwert, sind

bisweilen Unkenntnis und Vorurteile gegenüber fremden Religionen auf Seiten

von Ärzten und Pflegekräften. Freilich gibt es «den» muslimischen
Patienten ebensowenig wie «den» christlichen oder buddhistischen Patienten.

Schwierigkeiten, sich zum Beispiel den Gegebenheiten in Schweizer oder

österreichischen Krankenhäusern anzupassen, haben eher kulturelle als

religiöse Ursachen. So sehr Religion auch einen Bestandteil der Kultur bildet,
so deutlich muss doch zwischen Religion und Kultur unterschieden werden.

Generell ist zu bedenken, dass ein souveräner Umgang mit Andersgläubigen

die Vertrautheit mit der eigenen Religion voraussetzt. Diese lässt sich

aber bei vielen Kirchenmitgliedern und auch bei kirchlichen Mitarbeiterinnen

und Mitarbeitern bzw. bei Mitarbeitenden in diakonischen Einrichtungen

längst nicht mehr als selbstverständlich voraussetzen. Nicht nur die
moderne Gesellschaft, sondern zum Beispiel auch die Kirchen selbst sind von
der Pluraüsierung in Glaubens- und Lebensfragen erfasst.

Die unterschiedlichen Sichtweisen von Krankheit und Gesundheit, Fleil
und Heilung oder Körper, Geist und Seele machen Konzepte einer
interkulturellen bzw. multikulturellen Medizin und Pflege erforderlich.14 Medizin
und Pflege in einer multikulturellen Gesellschaft setzen nicht nur den

Respekt vor anderen Kulturen und Religionen voraus, sondern erfordern auch

ein hohes Mass an hermeneutischer Kompetenz. Hermeneutik als methodisches

Bemühen um Verstehen beginnt beim Problem der Sprache bzw. der

Fremdsprachen. Schon in der eigenen Sprache machen wir die Erfahrung,
dass zwei Menschen, wenn sie das Gleiche sagen, darum noch lange nicht
dasselbe meinen. Erst recht gilt dies bei Ubersetzungsproblemen.

Von jeher sind Krankheit und Gesundheit religiöse Themen. Dazu gehört
nicht nur die Frage nach dem Zusammenhang von Krankheit und Schuld

13 Vgl. dazu F. Akashe-Böhme/G. Böhme: Mit Krankheit leben. Von der Kunst, mit Schmerz

und Leid umzugehen (Beck'sche Reihe 1620), München 2005, 121 ff.; U.H.J. Körtner/F.
Aksu/P.J. Scheer: Leidens- und Krankheitsverhalten im Spannungsfeld zwischen Religion
und Ethik, Monatsschrift Kinderheilkunde 153 (2005) 34-41.

14 Vgl. U.H.J. Körtner: Grundkurs Pflegeethik, Wien 22012, 89ff.



344 Ulrich H.J. Körtner

bzw. Krankheit und Sünde, sondern auch die Frage nach der möglichen
Verbindung von Heil und Heilung.15 Für das Christentum liegt der enge
Zusammenhang von Heilung und Glaube auf der Hand. Adolf v. Harnack führte
den Missionserfolg des ältesten Christentums in erheblichem Masse auf die

zentrale Stellung von Heilung und Erlösung in der christlichen Botschaft,
auf die Darstellung Christi als Heiland und Arzt und auf die damit verbundene

Gegenüberstellung von Christus und Asklepios zurück.16 Eugen Biser

bezeichnete das Christentum geradezu als «therapeutische Religion».17 In der

charismatischen Bewegung und in den Pfingstkirchen spielt das Thema der

Glaubensheilungen eine zentrale Rolle, und auch andere Kirchen wenden

sich dieser Fragestellung in letzter Zeit wieder verstärkt zu.18

4. Spiritual Care

Medizinethische Probleme gibt es auf drei Ebenen: auf der personalen Ebene

bzw. der Ebene interaktioneller Beziehungen, z.B. zwischen Arzt und

Patient, auf der strukturellen oder institutionellen Ebene, auf der z.B. das

Krankenhaus oder das gesamte Gesundheitswesen als Systeme oder
Organisationen in den Blick treten, und schliesslich auf der kulturellen Ebene, auf
der Einstellungen und Werthaltungen, d.h. aber auch weltanschauliche oder

religiöse Grundorientierungen angesiedelt sind.19 Diese Grundeinstellungen
und Wertvorstellungen prägen sowohl die personale als auch die strukturelle
Ebene.

Das Thema «Spiritualität, Religion und Kultur am Krankenbett» ist auf
allen drei Ebenen angesiedelt. So sehr der einzelne Patient im Mittelpunkt
des medizinischen Geschehens und helfenden Handelns steht und stehen

15 Vgl. U.H.J. Körtner: Wie lange noch, wie lange? Über das Böse, Leid und Tod, Neukirchen-

Vluyn 1998, 53ff.
16 A. v. Harnack: Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhun¬

derten, Leipzig 1924.
17 E. Biser: Die Heilkraft des Glaubens, Conc. 34 (1998) 534-544.
,B Siehe u.a. WJ. Hollenweger: Geist und Materie. Interkulturelle Theologie III, München

1983, 28-35 (Beispiel einer Heilungsliturgie); D. Greiner: Segen und Segnen. Eine
systematisch-theologische Grundlegung, Stuttgart 1998, 360-367; G. Greshake: Die Krankensalbung

zwischen physischer und spiritueller Heilung, Conc. 34 (1998) 544-553.
19 Vgl. E. Amelung, in: ders. (Hg.): Ethisches Denken in der Medizin. Ein Lehrbuch, Berlin

u.a. 1992, 19-53; D. Ritsehl: Zur Theorie und Ethik der Medizin. Philosophische und
theologische Anmerkungen, Neukirchen-Vluyn 2004, 134.



Spiritualität und Medizin 345

soll, so sehr müssen doch die konkreten Orte helfenden und heilenden
Handelns, die institutionellen und organisatorischen Rahmenbedingungen mit

berücksichtigt werden. Das gilt nicht nur für die Strukturen und

Arbeitsbedingungen z.B. in einem Krankenhaus oder Pflegeheim, sondern für das

Gesundheitswesen insgesamt.
Dem tragen die verschiedenen Konzepte von «Spiritual Care» Rechnung,

die in den USA und Grossbritannien entwickelt worden sind. Inzwischen
hat die Diskussion auch den deutschsprachigen Raum erreicht. In ihr geht
es unter anderem darum, die Aufgabe und Rolle der Seelsorge im Krankenhaus

neu zu bestimmen. Wie Traugott Roser schreibt, besteht die eigentliche

Neuerung in der Begründung von Seelsorge «darin, dass nicht mehr
allein vom Recht des Patienten auf seelsorgerliche Begleitung als Konkretion
der Religionsfreiheit her argumentiert wird, sondern ein institutionelles und
nach Kriterien einer Institution (Qualitätsmanagement) zu beschreibendes

Interesse angeführt wird, das seinerseits konsequent patientenorientiert ist in
dem Sinne, dass die subjektive Zufriedenheit und Lebensqualität von Patienten

zentrale Bedeutung für das Verständnis von Qualität haben»20. «Spiritual
Care» ist also als systemischer Begriff zu verstehen, mit dessen Hilfe die

Seelsorge der verschiedenen Religionsgemeinschaften organisational in das

System Krankenhaus integriert werden soll.

Das Konzept der Spiritual Care erfordert allerdings einige begriffliche
Klärungen und wirft auch eine Reihe von religionstheoretischen und
theologischen Fragen auf. In den USA wird zwischen konservativen und liberalen

Theologen über das Für und Wider von «Spiritual Care» im Unterschied

zur «Pastoral Care», d.h. einer konfessionell geprägten Seelsorge diskutiert.21

Dabei spielt die Palliativmedizin bzw. «Palliative Care» eine Vorreiterrolle.
Auch im deutschsprachigen Raum deutet sich in der Hospizbewegung eine

Lösung der konfessionellen Bindung der Seelsorge zugunsten einer «spiritual
care» an, die an keine feste religiöse Tradition gebunden ist.22 Welche struk-

20 T. Roser: Spiritual Care. Ethische, organisationale und spirituelle Aspekte der Kranken¬

hausseelsorge. Ein praktisch-theologischer Zugang (Münchner Reihe Palliative Care, Bd.

3), Stuttgart 2007, 264.
21 Vgl. die Beiträge in Christian Bioethics 9, Nr. 1, April 2003.
22 Vgl. U.H.J. Körtner: Ethik im Krankenhaus. Diakonie - Seelsorge - Medizin, Göttingen

2007, 203-224 (219f£).



346 Ulrich H.J. Körtner

turellen Konsequenzen dies für die Krankenhausseelsorge auf Dauer nach

sich zieht, bleibt abzuwarten.

Hinter der Diskussion über die Schärfe bzw. Unschärfe der Begriffe
«Spiritualität», «Religiosität» und «Religion» stehen keineswegs nur wissenschaftliche

Interessen der Theoriebildung, sondern auch pragmatische Interessen,
stellen sich doch praktische Fragen nach den für «Spiritual Care» zuständigen
und kompetenten Berufsgruppen, nach der organisatorischen Einbindung
und Rekrutierung von Seelsorgern (Zugehörigkeit zu einer bestimmten

Religionsgemeinschaft, Beauftragung durch sie), nach Inhalten, Methoden und

Bezugswissenschaften der Aus-, Fort- und Weiterbildung (Theologie,
Religionswissenschaft, Philosophie, Psychologie und Psychotherapie).23

Im Kontext von Krankenhausseelsorge und Spiritual Care hält Traugott
Roser gerade die Unschärfe des Begriffs «Spiritualität» für seine Stärke. Sie

bestehe in seiner Anschlussfähigkeit für die unterschiedlichsten Formen der
Sinnsuche und Sinngebung in einer religiös und weltanschaulich pluralistischen

Gesellschaft. Der Begriff stehe ganz allgemein für radikale
Individualität in einem Umfeld, das in Diagnostik, Therapie und Pflege auf
Verallgemeinerungen und Vergleichbarkeiten geeicht sei. In seiner Unschärfe
diene der Begriff der Spiritualität der Bestimmung des Unbestimmbaren,
der Markierung von Differenzen, ohne welche Freiheit und Individualität
nicht denkbar und vor allem nicht erfahrbar seien. Theologisch deutet Roser

die durch die Spiritualitätssemantik thematisierte Unbestimmbarkeit als

Unverfügbarkeit, die den Menschen als Geschöpf und Ebenbild Gottes
auszeichne, d.h. als weltoffenes, auf Beziehung (einschliesslich transzendenter

Beziehungen) angelegtes, aber auch fragmentarisches, nämlich verwundbares

und endliches Wesen.24 Unverfügbarkeit ist aber auch ein anderes Wort
für Kontingenz, die z.B. im Gelingen und Scheitern therapeutischer Prozesse

erfahren wird. Spiritual Care definiert Roser als «Sorge um die individuelle
Teilnahme und Teilhabe an einem als sinnvoll erfahrenen Leben im
umfassenden Verständnis»23.

23 Siehe auch M. Utsch: Wer sorgt für die Seele eines kranken Menschen? Das Konzept
«Spiritual Care» als Herausforderung für die christliche Seelsorge, MEZW 75/9 (2012)
343-347.

24 Vgl. Roser: Spiritual Care (Anm. 20), 252.
23 Roser: Spiritual Care (Anm. 20), 9.278.



Spiritualität und Medizin 347

Bei allem Verständnis für Anschlussfähigkeit in pluralistischen Lebenswelten

und Diskursen halte ich doch das Bemühen um begriffliche
Unterscheidungen sowohl aus wissenschaftlichen als auch aus pragmatischen
Gründen für notwendig. So gilt es meines Erachtens bei allen Überschneidungen,

die faktisch bestehen, zwischen Spiritualität, Religiosität und Religion

zu unterscheiden, weil andernfalls sowohl die Gegenstände möglicher
Erkenntnis unklar bleiben als auch die Bestimmung von unterschiedlichen

Aufgabengebieten und Kompetenzen im Bereich des Gesundheitshandelns

unmöglich werden. Wer z.B. wie der evangelische Theologe Manfred Josuttis
in der Aufnahme von Rupert Sheldrakes Theorie der morphogenetischen
Felder und der fernöstlichen Chakrenlehre den Geist Gottes als kosmisches

Kraftfeld auffasst und den Seelsorger für einen Führer ins Heilige hält2'1,

klammert nicht nur die soziale und politische Dimension im Verständnis des

menschlichen Körpers und der menschlichen Seele aus, sondern übergeht,
wie Christoph Schneider-Harpprecht mit Recht kritisiert, «in der Attitüde
scheinbar allmächtiger spiritueller Heiler die Heilungsbemühungen von Ärzten

und Therapeuten»2 Diese Form von Spiritualität ist selbst reduktionis-
tisch, weil sie auf einem ontologischen Monismus basiert, der letztlich nur
eine Variante des kritisierten naturwissenschaftlichen Materialismus oder

Physikalismus ist. «Die monistische Perspektive der den Kosmos durchflutenden

göttlichen Vitalkräfte, mit denen sie sich verbünden), dispensiert diese

Form von Spiritual Care «anscheinend von der Frage nach den Perspektiven

der anderen.»2*

Eine brisante Frage lautet auch, inwieweit zeitgemässe Formen einer

christlich grundierten und ausgerichteten Krankenhausseelsorge oder aber

offenere Angebote einer Spiritual Care organisatorisch zu einem integralen
Bestandteil von Krankenhäusern oder Pflegeeinrichtungen werden sollen.

Im Raum steht die Forderung, Seelsorge oder Spiritual Care zur vierten Säule

neben Medizin, Pflege und Ökonomie auszubauen.2''

26 Vgl. M. Josuttis: Segenskräfte. Potentiale einer energetischen Seelsorge, Gütersloh 2000,
39.52f.232.

27 Ch. Schneider-Harpprecht: Leib-Sorge? Die Wiederentdeckung des Leibes in der Seelsor¬

ge, in: ders./S. Allwinn: Psychosoziale Dienste und Seelsorge im Krankenhaus. Eine neue

Perspektive der Alltagsethik, Göttingen 2005, 202-222 (219).
2K Ebd.
29 S. Allwinn/Ch. Schneider-Harpprecht/K. Skarke: Psychosoziale Dienste und Seelsorge



348 Ulrich H.J. Körtner

Die Seelsorgerinnen und Seelsorger werden von den Landeskirchen
rekrutiert und bezahlt oder sie sind bei einem diakonischen Träger angestellt. In
den verschiedenen Landeskirchen ist die Klinikseelsorge allerdings personell
sehr unterschiedlich ausgestattet.

Knapper werdende Finanzmittel nötigen Kirchen, Krankenhäuser und
Altenheime in jedem Fall, ihre Form der Zusammenarbeit im Bereich der

Seelsorge sowie die vorhandenen Konzepte und Finanzierungsmodelle zu

prüfen. Begreift man Seelsorge als Dienstleistung, wäre es zum Beispiel
vorstellbar, diese Leistung nicht mehr von den Landeskirchen finanzieren zu
lassen, sondern den Abnehmern in Rechnung zu stellen. Das wären dann wohl
nicht die einzelnen Patientinnen und Patienten, sondern das Krankenhaus

oder das Altenheim, vorausgesetzt, die Klinikseelsorge beschränkt sich nicht
auf die Begleitung von Patienten und Angehörigen, sondern übernimmt eine

klar definierte Funktion für die gesamte Organisation der Einrichtung, z.B.

durch feste Einbindung in ein Ethikkomitee, durch seelsorgerliche Begleitung

des Personals und Mitarbeit bei der Erstellung und Implementierung
des Unternehmensleitbildes. Bei diesem Modell bleiben die Seelsorgerinnen
und Seelsorger weiterhin bei der Landeskirche beschäftigt und arbeiten in
ihrem Auftrag. Die Kosten werden jedoch teilweise oder ganz auf den
Betreiber des Krankenhauses oder Altenheims verlagert.

Solch ein Modell funktioniert freilich nur dann, wenn man auch

nichtkirchlichen Krankenhausträgern einsichtig machen kann, welchen systemischen

oder organisationalen Nutzen sie vom Angebot der Klinikseelsorge
haben. Nun gibt es Berechnungen, die zeigen, dass die seelsorgerliche
Begleitung von Patienten kostensenkend wirkt, weil sie Compliance und

Coping des Patienten positiv beeinflusst und damit zu einer kürzeren Verweildauer

im Spital beiträgt, die Zufriedenheit der Patienten, die man als Kunden

begreift, erhöht und das Image des Krankenhauses befördert, z.B. weil sich

Patienten (und ihre Angehörigen) nach ihrer Entlassung gern an jenes

erinnern und es anderen weiterempfehlen.
Solche Überlegungen führen in den USA und Grossbritannien zu einem

anderen Geschäftsmodell. Hier sind Krankenhäuser im Zuge der Privatisierung

oder der Reorganisation von staatlichen Kliniken im britischen New

als vierte Säule im Krankenhaus, in: Schneider-Harpprecht/Allwinn (Hg.): Psychosoziale
Dienste (Anm. 27), 223-245.



Spiritualität und Medizin 349

Health System als «trusts» dazu übergegangen, die Seelsorge als eigenes

Department und Teil des Unternehmens zu organisieren. In diesem Modell
verliert die Seelsorge jedoch ihr traditionelles kirchlich-konfessionelles Profil.
«Pastoral Care» verändert sich in Richtung einer religiös pluralistischen
«Spiritual Care», die auch den spirituellen Bedürfnissen von Menschen gerecht
werden soll, die keine enge Bindung an eine Kirche oder Religionsgemeinschaft

und deren religiöse Uberzeugungen und Rituale haben. Die Folgen
der verstärkten Ökonomisierung des Gesundheitswesens ist in der Schweiz,

in Deutschland und Osterreich zu beobachten. So gelten Qualitätssicherung
und Qualitätsmanagement inzwischen auch in Diakonie und Seelsorge als

selbstverständlich.

Der katholische Theologe Georg Meier-Gerlich hat das Konzept einer

caritativen Seelsorge auf der Basis einer Organisationstheologie entwickelt,
die davon ausgeht, dass Theologie und soziale Systeme in diakonischen
Unternehmen eine Verbindung eingehen.3" Analog zu Medizin und Pflege ist
nach diesem Konzept auch die Seelsorge ergebnisorientiert und verwendet
ein methodisches Instrumentarium, bestehend aus dem seelsorgerischen

Aufnahmegespräch, der Seelsorgediagnose unter Verwendung eines

Fragebogens, einem Behandlungsplan und einer systematischen Evaluation.
Positiv ist an diesem Konzept, dass es den Auftrag der Seelsorge sinnvoll

begrenzt und die Seelsorge mit einem klaren Profil und Auftrag in die Arbeit
eines therapeutischen Teams, z.B. auf der Onkologie oder einer Internistischen

Station integriert. Klärungsbedürftig ist aber die Abgrenzung zur
Psychotherapie, wenn Meier-Gerlich erklärt, Aufgabe der Seelsorge sei es, die

psychischen Kränkungen zu behandeln, durch welche bei einer Erkrankung
das Gleichgewicht des emotionalen Haushalts des Patienten sowie seines

Wertesystems und seiner religiösen Uberzeugungen gestört werde. Ist es —

auch unter theologischen Gesichtspunkten — zulässig und sinnvoll, Seelsorge
als erfolgsorientierten Prozess zu verstehen? Wenn das zentrale Geschehen

in der Seelsorge ein geistlicher Prozess ist, bei dem das Evangelium den
Einzelnen erreicht — wann und wie es Gott gefallt —, kann dieser dann überhaupt

gesteuert und evaluiert werden? Oder anders gefragt: Was am seelsorgerlichen

Handeln steht in der Verantwortung des Menschen, was genau daran

30 G. Meier-Gerlich: Caritative Seelsorge im Behandlungsauftrag des kirchlichen Kranken¬
hauses. Ein Modell zur Professionalisierung der Krankenhausseelsorge, Trier 2003.



350 Ulrich H.J. Körtner

ist lern- und lehrbar und dann auch im Sinne des Qualitätsmanagements
evaluierbar — und was nicht?

Zu Recht weist die evangelische praktische Theologin Isolde Karle darauf

hin, dass Seelsorge als Gespräch mit religiöser Codierung bzw. die Religion
selbst «Mehr- und Uneindeutigkeiten» kultiviert, «die sich pies: sie?] einer schlichten

Instrumentalisierung von Religion für die Gesundheit von Gläubigen
entzieht und das Bewusstsein für das Nichiwissbare, für das nicht berechenbare, für den

grundlegenden Zweifel.\ der den Glauben begleitet, wach hält»31. Christliche

Seelsorge ist zunächst frei von bestimmten Zielen und im Unterschied zu

Psychotherapie oder Beratung «nichtprimär als Veränderungsarbeit, auch nicht im Dienst
der Gesundheit, zu verstehen»32. Auch Isabelle Noth ist davon überzeugt,
«dass Seelsorge noch bedeutend Anderes ist als medizinisch geprägte
(westlich-säkulare) Spiritual Care»33. Und wenn sie sich Messinstrumente wie SPIR

anschaut — ein am Münchner Lehrstuhl für Spiritual Care entwickeltes
«halbstrukturiertes klinisches Interview zur Erhebung der spirituellen Anamnese»34 —,

wo man als erste Frage liest: «Würden Sie sich im weitesten Sinne als gläubigen

(religiösen/spirituellen) Menschen betrachten?», dann reagiert die Seelsorgerin

I. Noth spontan wie folgt: «Hoffentlich getraut sich die Person angesichts
der Asymmetrie von Arzt und Patientin, die Auskunft auch zu verweigern»35.

5. Die Ambivalent von Religion und Spiritualität

Fragwürdig ist auch die These, wonach Spiritualität in jedem Fall positive
Auswirkungen auf die seelische oder körperliche Gesundheit hat. Studien,
die diesen Zusammenhang empirisch erhärten wollen, sehen sich

wissenschaftstheoretischen und methodologischen Rückfragen ausgesetzt. Das gilt
zum Beispiel für verschiedene Studien, welche die therapeutische Wirkung

31 I. Karle: Perspektiven der Krankenhausseelsorge. Eine Auseinandersetzung mit dem Kon¬

zept des Spiritual Care, WzM 62 (2010) 537-555 (543).
32 Karle: Perspektiven (Anm. 31), 547.
33 Noth: Seelsorge und Spiritual Care, in: dies./Kohli Reichenbach (Hg.): Palliative und Spiri¬

tual Care (Anm. 4), 103-115 (115).
34 Vgl. dazu St.T. Häuf: Das halbstrukturierte, klinische Interview «SPIR» zur Erfassung

spiritueller Überzeugungen und Bedürfnisse von Patienten mit Krebserkrankung, 2009

(abrufbar unter http://edoc.ub.uni-muenchen.de/10263/l7Hauf_Stephan.pdf [letzter
Aufruf am 3.9.2014]).

35 Noth: Seelsorge (Anm. 33), 113.



Spiritualität und Medizin 351

von Gebeten untersucht haben. Ob Gott existiert oder nicht, können diese

Untersuchungen ohnehin nicht beantworten. Der allfällige Nachweis

einer therapeutischen Wirkung von Gebeten ist kein Gottesbeweis, sondern

lässt sich auch als Placebo-Effekt erklären. Im übrigen sind die vorliegenden

Untersuchungsergebnisse zur therapeutischen Wirkung von Gebeten

widersprüchlich. Während zum Beispiel eine im British Medical Journal
veröffentlichte Studie den Nachweis führen zu können glaubt, dass regelmässige

Rosenkranzgebete oder meditative Mantras positive Effekte auf das Herz-
und Kreislaufsystem haben36, führen andere Studien zu dem Ergebnis, dass

Gebete — zumindest bei Herzpatienten — keine nachweisliche Heilwirkung
entfalten.37 Abgesehen von der Frage nach dem Design und der Aussagekraft

der genannten Studien ist grundsätzlich festzustellen, dass medizinische

und psychologische Untersuchungen zur Wirkung von Gebeten oder

zur seelischen Stärkung von Patienten durch ihren Glauben nichts über die

Wahrheit einer Religion, sondern bestenfalls etwas über ihre mögliche individuelle

Wirkung aussagen. Eine positive Wirkung auf Therapierverlauf und

Coping hat z.B. auch der Humor. Man denke nur an die Arbeit der CliniC-
lowns und der «Rote Nasen Clown Doctors».3"

Man könnte aber natürlich genauso gut die angsterzeugende oder
-verstärkende Wirkung bestimmter religiöser Vorstellungen — man denke an

religiöse Schuld- und Sündenvorstellungen, an Vorstellungen von göttlichen
Strafen, Hölle und Fegefeuer — und ihre negativen Auswirkungen auf
Krankheitsverläufe untersuchen. Die religiösen Wahnwelten von Psychotikern sind

ebenfalls ein hinlänglich bekanntes Forschungsfeld.39 Negative Auswirkun-

36 L. Bernardi/P. Sleight u.a.: Beyond science? Effect of rosary prayer and yoga mantras on
autonomic cardiovascular rhythms: comparative study, BMJ 2001; 323: 1446-1449.

37 M.W. Krucoff u.a.: Music, imagery, touch, and prayer as adjuncts to interventional cardi¬

ac care: the monitoring and actualization of noetic trainings (MANTRA) II randomised

study, The Lancet Bd. 366, Nr. 9481 (16. Juli 2005) 211-217; H. Benson u.a.: Study of the

therapeutic effects of intercessory prayer (STEP) in cardiac bypass patients: A multicenter
randomized trial of uncertainty and certainty of receiving intercessory prayer, American
Heart Journal 151/Nr. 4 (April 2006) 934-942.

33 Informationen unter https://www.cliniclowns.at/ (18.8.2008) und http://www.rotenasen.
at/int/at (18.8.2008).

39 Siehe nur den klassischen Fall des Daniel Paul Schreber und seine Analyse bei S. Freud:

Psychoanalytische Bemerkungen über einen autobiographisch beschriebenen Fall von
Paranoia (Dementia Paranoides), GW III, Frankfurt a.M. 51969, 239-320. Vgl. ferner C.



352 Ulrich H.J. Körtner

gen auf die Heilungs- und Überlebenschancen hat auch die Verweigerung
lebenserhaltender medizinischer Massnahmen aus religiösen Gründen, z.B.

die prinzipielle Ablehnung von Bluttransfusionen durch Zeugen Jehovas.

Die Wechselwirkungen zwischen Religion, Gesundheit und Krankheit sind

also einigermassen komplex.4" Einfachen Antworten und Erklärungen ist

grundsätzlich zu misstrauen, und das nicht nur aus naturwissenschaftlicher,
sondern auch aus theologischer Sicht, ist doch die Ambivalenz jeglicher
Form von Religion nicht nur ein Thema der modernen Religionskritik,
sondern auch der Theologie, jedenfalls im Christentum.

Nicht nur die religiöse Vorstellung von einem strafenden Gott oder ewigen

Höllenqualen, sondern auch bestimmte Formen von Esoterik und
Alternativmedizin können gesundheitsschädliche Folgen haben.41 So gibt es z.B.

auf dem Gebiet der Psychoonkologie fragwürdige, ja geradezu kriminelle

Beispiele.42 Sofern die Quelle zu den kosmischen Kräften der Natur im
Individuum liegen soll, wird wohl an die Eigenverantwortung des Einzelnen für
sein individuelles Geschick appelliert, z.B. indem Krankheit als Selbstheilung

gedeutet wird, doch die sozialethische Dimension der Weltverantwortung
tritt ganz in den Hintergrund. Angesichts der geschichtlichen Katastrophen
des vorigen Jahrhunderts, des Endes der grossen politischen Ideologien und

anonymer Prozesse wie der Globalisierung ist diese Haltung durchaus
verständlich. Eine Spiritualität, welche auf die Natur, die Evolution oder die

Wendezeit im Zeichen des Wassermannes setzt, entlastet die Menschen von
ethischer Verantwortung, schlägt oft aber auch in Zynismus um.4'

Kulenkampff: Entbergung, Entgrenzung, Überwältigung als Weisen des Standverlustes. Zur
Anthropologie der paranoiden Psychosen, in: E. Straus/J. Zutt (Hg.): Die Wahnwelten

(Endogene Psychosen), Frankfurt a.M. 1963, 202-217; A. Storch/C. Kulenkampff: Zum
Verständnis des Weltuntergangs bei den Schizophrenen, Der Nervenarzt 21 (1950) 102-108.

40 Generell zu Phänomenen des negativen religiösen Copings vgl. D. Edmondson/C.L.
Park/T.O. Blank/J.R. Fenster/M.A. Mills: Deconstructing spiritual well-being: existential

well-being and HRQOL in cancer survivors, Psycho-Oncology 17 (2008) 161-169.
41 Unter Gesichtspunkten des Konsumentenschutzes vgl. auch Stiftung Warentest/Verein

für Konsumenteninformation: Die Andere Medizin. Nutzen und Risiken sanfter Heilmethoden

(in Zusammenarbeit mit K. Federspiel u. V. Herbst), Berlin 41996.
42 Man denke nur an den verurteilten Arzt Ryke Geerd Hamer. Vgl. R.G. Hamer: Krebs.

Krankheit der Seele. Kurzschluß im Gehirn, dem Computer unseres Organismus. Die
EISERNE REGEI, DES KREBSES, Köln 41989.

43 Vgl. auch die Kritik von S. Heine: Die Erfahrung Gottes in einer von menschlichem Han¬

deln bestimmten Welt, ZThK 93 (1996) 376-392.



Spiritualität und Medizin 353

Die berechtigte Kritik an negativen Erscheinungen und Folgen von Religion

oder Spiritualität kann freilich nicht darüber hinwegtäuschen, dass der

Mensch nicht vom Brot allein lebt und sich nicht auf Stoffwechselvorgänge
und die Befriedigung materieller Bedürfnisse reduzieren lässt. Auch lässt sich

nicht bestreiten, dass Menschen im Einzelfall aus ihrem religiösen Glauben

Kräfte schöpfen können — können, nicht müssen! —, die ihnen helfen,
Lebenskrisen wie zum Beispiel eine schwere Krankheit zu meistern, vielleicht

auch, ein unheilbares Leiden oder eine Behinderung zu akzeptieren, ohne

daran seelisch zu zerbrechen. Religion kann eine positive Auswirkung auf
das «coping» haben, auch wenn zunächst offen bleiben muss, ob oder wie
sich dieser Effekt naturwissenschaftlich messen lässt.

6. Hin erweiterter Begriff von Spiritualität in Medigin und Pflege44

Ein materialistischer Reduktionismus, der die Sinnfrage und die Dimension
der Transzendenz ausblendet, ist ebenso problematisch wie manche Konzeptionen

der Ganzheitlichkeit, die alle Krankheiten auf psychische oder spirituelle

Ursachen zurückführen wollen. Eine Spiritualität, die positives Denken als

Wunderwaffe gegen alle somatischen Erkrankungen propagiert, verkennt den

Unterschied zwischen Heil und Heilung und ist nach meinem theologischen
Verständnis ebenso reduktionistisch wie der neuzeitliche Materialismus.
Erkenntnistheoretisch wie praktisch muss um des Lebens willen die Eindimen-
sionalität zugunsten der Mehrdimensionalität überwunden werden. Anstelle

einer fragwürdigen Ganzheitsmedizin ist nach meinem Dafürhalten ein Konzept

von integrativer Medizin zu stellen, das auf Mehrdimensionalität zielt.45

Praktisch bedeutet dies, dass nicht nur somatische Medizin und
Psychotherapie, sondern dass auch Medizin, Pflege, Philosophie und Theologie
noch stärker miteinander ins Gespräch kommen müssen, als dies zur Zeit
geschieht, und zwar nicht nur auf dem Gebiet einer im wesentlichen auf
Risikoabschätzung reduzierten medizinischen Ethik, sondern auch im Bereich

anthropologischer Grundfragen. Das Recht auf seelsorgerliche oder spirituelle

Begleitung gehört zu den gesetzlich verankerten Patientenrechten. An die

Stelle hochgradiger Arbeitsteilung muss das Teamwork von Gesundheitsberufen

und religiöser Seelsorge treten, wenn der Mensch als Person nicht aus

44 Dieser Abschnitt ist übernommen aus Körtner: Leib und Leben (Anm. 1), 104-107.
45 Vgl. Körtner: Wie lange noch (Anm. 15), 53ff.



354 Ulrich H.J. Körtner

dem Blickfeld geraten soll. Die Rechnung, wonach Heil und Heilung säuberlich

zu trennen sind, so dass ausschliesslich die Medizin für Gesundheit und

Heilung, die Theologie allenfalls für Heil und Erlösung zuständig ist, geht in
der bisherigen, gewissermassen kantischen Form nicht auf. Gesundheit und

Heil, Heilung und Erlösung, Sein und Sinn betreffen den in sich unteilbaren

Menschen, der mehr ist als die Summe seiner anatomischen, psychischen und

mentalen Teile.

In welchem Sinne lässt sich theologisch verantwortlich von Spiritualität in
der Medizin sprechen? Es seien einige Elemente benannt:

A. «Professional attitudes»

Das Wort Spiritualität kommt vom lateinischen «Spiritus Geist». Gemeint
ist der göttliche Geist, der auch im Menschen Platz greifen will und soll. Zur

Spiritualität gehört die Frage, aus welchem Geist heraus ich meine Arbeit tue,
meinen Beruf ausübe und anderen Menschen begegne. Neudeutsch gesprochen

hat Spiritualität etwas mit den «professional attitudes» von Ärzten und

Pflegenden zu tun. Empathie, Nächstenliebe, Fürsorglichkeit und Barmherzigkeit

sind Geistesgaben, die nach meinem Verständnis die Grundhaltung
von Medizinern und Pflegenden prägen sollten.

B. Endlichkeit akzeptieren

Spiritualität weiss um den Geschenkcharakter von Leben und Gesundheit,

um ihre Unverfügbarkeit und Kontingenz. Bei aller Professionalität ist doch

das Gelingen therapeutischer Prozesse eine Gnade und Grund zu Demut
und Dankbarkeit. Eine alte Weisheit lautet: «Medicus curat, natura sanat,

Deus salvat». Heilung liegt nicht allein in Menschenhand. Spiritualität in der

Medizin bedeutet, die eigene Endlichkeit, d.h. aber auch die Endlichkeit der

Heilkunst zu akzeptieren und diese nicht zur Heilslehre zu überhöhen.
Spiritualität besteht darin, dass sich Ärzte und Patienten wechselseitig von
übertriebenen Erwartungen entlasten und auch lernen, mit dem Scheitern und

mit Misserfolgen umzugehen. Besonders virulent ist diese Frage im Fall von
unheilbarer oder chronischer Krankheit.

C. Medizin — eine Kunst

Zur Spiritualität gehört die Einsicht, dass Medizin und Pflege nicht nur
eine Technik, sondern auch eine Kunst sind, die wie alle Kunst auch der



Spiritualität und Medizin 355

Inspiration und des Kairos, des rechten Augenblicks und der Fügungen
bedarf. «Häufig gilt unausgesprochen die Überzeugung, Ärzte oder Pflegende
würden Probleme einfach sachgerecht, das heisst fachlich lösen. Wäre dies

tatsächlich der Fall, dann hätten wir es bei den Ärzten mit Medizintechnikern

zu tun, die den Namen Arzt nicht verdienen, und bei den Pflegenden
mit Pflegerobotern, die den Namen Schwester oder Pfleger nicht verdienen

würden.»4''

D. Die Ressource I !ertrauen

Spiritualität in Medizin und Pflege hat ganz wesentlich mit der Ressource

Vertrauen zu tun, ohne die therapeutische und pflegerische Prozesse nicht

gelingen können. Ärzte und Pflegende benötigen Selbstvertrauen und
Vertrauen in ihre Fähigkeiten und die ihnen zur Verfügung stehenden Mittel.
Patienten und ihre Angehörigen brauchen Vertrauen in die Heil- und die

Pflegekunst der Ärzte und Pflegekräfte. Vertrauen ist akzeptierte Abhängigkeit,

wie der Mediziner und evangelische Theologe Dietrich Rössler einmal

geschrieben hat.47 Darin liegt ein Hinweis auf das Bewusstsein schlechthinni-

ger Abhängigkeit, das der grosse protestantische Theologe Friedrich
Schleiermacher als Wesen der Religion beschrieben hat. Vertrauen ist, wenn man
so will, immer auch eine Glaubenssache. Glaube nicht nur an die Kompetenz

eines Arztes, sondern der Glaube an Gott als Tiefendimension unseres
Daseins ist der letzte Grund für alles Vertrauen. Zur Spiritualität gehört es,

diese Tiefendimension menschlichen Vertrauens und Hoffens freizulegen,
nach Quellen des Vertrauens zu suchen. Zur Spiritualität gehört ebenso, sich

den vielfältigen Ängsten, den eigenen wie den fremden, zu stellen, statt die

Angst, die Lebensangst, die doch immer auch Todesangst ist, zu tabuisie-

ren, wie dies in unserer Gesellschaft und im medizinischen Alltag häufig
geschieht.

Kath. Krankenhausverband Deutschlands e.V. / Deutscher Evangelischer Krankenhausverband

e.V., Ethik-Komitee im Krankenhaus. Selbstverlag des Kath. Krankenhausverbands

Deutschland e.V., Freiburg i.Br. 1997, 9.

D. Rössler: Der Arzt zwischen Technik und Humanität. Religiöse und ethische Aspekte der

Krise im Gesundheitswesen, München 1977, 46.



356 Ulrich H.J. Körtner

E. Kommunikation

Spiritualität bedeutet Kommunikation, Kommunikation zwischen Mensch

und Gott und zwischen den Menschen untereinander. Der Geist stiftet und

eröffnet Kommunikation. Er ist die Atmosphäre, in der die Kommunikation
zwischen Arzt und Patient stattfindet. Sein Wirken ereignet sich \wischen

Arzt und Patient. Der Geist ist das Zwischen menschlicher Kommunikation,
das Ich und Du ebenso verbindet wie voneinander abgrenzt und unterscheidet.

F. Spiritualität als organisationstheoretisches Thema

Spiritualität hat nicht nur mit der Haltung und Einstellung des Einzelnen,
des Patienten, des Arztes oder der Pflegenden zu tun, sondern auch mit
der Kultur einer medizinischen oder pflegerischen Einrichtung. Wir sprechen

gelegentlich von dem Geist, der in einem Haus herrscht. Spiritualität ist

somit auch ein organisationstheoretisches Thema. Strukturen, ja schon die

Architektur eines Hauses sind gewissermassen Objektivationen des Geistes.

Sie vermitteln eine bestimmte Atmosphäre, ermöglichen, fördern oder
verhindern Kommunikationsprozesse. Zur Dimension der Spiritualität gehört
eben auch die Frage nach den Strukturen, den Arbeits- und Lebensbedingungen

in einer Klinik oder einem Pflegeheim. Und schliesslich zählt dazu

auch die handfeste Frage, welche Budgets für Angebote der Seelsorge sowie

der entsprechenden Fort- und Weiterbildung zur Verfügung stehen.



Spiritualität und Medizin 357

Abstract
Der vorliegende Beitrag plädiert für einen sorgfaltigen und kritischen Umgang mit
dem Begriff der Spiritualität im Allgemeinen wie in der Medizin im Besonderen.

An Hinweise zur Geschichte des Begriffs und zu seinem christlichen Gehalt schlies-

sen sich einige Bemerkungen zum Verhältnis von Religion, Kultur und Medizin im
Kontext einer multikulturellen Gesellschaft an. In einem weiteren Schritt werden

Begriff und Kon-zepte von Spiritual Care diskutiert. Dabei ist es wichtig, nicht nur
die positiven Seiten von Religion und Spiritualität herauszustreichen, sondern auch

ihre Ambivalenzen und möglichen Gefahren zur Sprache zu bringen. Abschliessend
wird in sechs Thesen ein erweiterter Begriff von Spiritualität in der Medizin zur
Diskussion gestellt.

This contribution advocates a careful and critical approach to the concept of
spirituality in general, and in medicine in particular. Some indications concerning the

history of the concept and its christian content are followed by some comments on its

relation to religion, culture and medicine in the context of a multicultural society. In
a further step, the term and concept «spiritual care» is discussed. It is important, not
only to emphasise the positive sides of religion and spirituality, but also to thematise

their ambivalences and possible dangers. In conclusion, an expanded concept of
spirituality in medicine is, in six theses, put forward for discussion.

Ulrich H.J. Körtner.; Wien


	Spiritualität und Medizin : Überlegungen zu ihrem Verhältnis aus theologischer und medizinethischer Sicht

