Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 70 (2014)

Heft: 4

Artikel: Spiritualitat und Medizin : Uberlegungen zu ihrem Verhéltnis aus
theologischer und medizinethischer Sicht

Autor: Kdrtner, Ulrich H.J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877752

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877752
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Spiritualitit und Medizin

Uberlegungen zu ihrem Verhiltnis aus theologischer und
medizinethischer Sicht!

1. Religiositit und Gesundbeit in der modernen Medizin

Die moderne Medizin bedient sich der Naturwissenschaften und ihrer Me-
thoden, welche ohne die Arbeitshypothese «Gott» auskommen und auch
Krankheit und Gesundheit erklaren, «etsi Deus non daretur». Die Kulturge-
schichte von Krankheit und Gesundheit ist bis in die Moderne weitgehend
auch Religionsgeschichte. Erst die naturwissenschaftlich begriindete moder-
ne Medizin fithrt zu einer Trennung von Medizin und Religion, damit aber
auch von Heil und Heilung, sofern nicht die Aufwertung der Gesundheit
zum hoéchsten Gut ihrerseits als neue Form von Religion und Transzendenz-
suche im Diesseits einer Gesellschaft verstanden werden muss, die unter
Transzendenzverlust leidet. Aber auch bei den unterschiedlichen Spielarten
einer Alternativ- oder Ganzheitsmedizin, die sich gegen das technokratische
Denken der sogenannten Schulmedizin richtet, sind die religisen Konno-
tationen uniibersehbar, wobei der Begriff der Spiritualitit bevorzugt wird.
Individualitit, Sinnsuche, Ganzheitlichkeit, Einheit von Korper und Seele,
Einssein mit der Natur, Zusammengehorigkeit von Heilung und Heil — das
sind einige der Stichworte, die sich mit dem Begriff der Spiritualitit verbin-
den.

Seit einiger Zeit beginnt man sich aber auch in der medizinischen Wissen-
schaft wieder fir die religiose Dimension von Krankheit und Gesundheit zu
interessieren. In den vergangenen Jahren ist eine Reihe von Untersuchungen

Vortrag auf der Informationsveranstaltung zum Studiengang «Master of Advanced Stu-
dies (MAS) in Spiritual Care» an der Universitit Basel vom 15. November 2014. Der Text
folgt streckenweise wortlich dem Kapitel «Leibsorge und Seelsorge» in: U.H.]. Kortner:
Leib und Leben. Bioethische Erkundungen zur Leiblichkeit des Menschen (APTLH 61),
Géttingen 2010, 90-113 (Abschnitte 4.1-4.6). Siehe auch UH.J. Kértner: Spiritualitit, Reli-
gion und Kultur — eine begriffliche Anniaherung, in: ders./S. Muller/M.Kletec¢ka-Pulker/].
Inthorn (Hg,): Spiritualitit, Religion und Kultur am Krankenbett (Ethik und Recht in der
Medizin 3), Wien/New York 2009, 1-17. Fur die votliegende Fassung wurde der Text ge-
kirzt, aktualisiert und an einigen Stellen erweitert.

ThZ 4/70 (2014) S. 337-357



338 Ulrich H.J. Kortner

in medizinischen Fachzeitschriften erschienen, die einen positiven Einfluss
von Religion und Spiritualitit auf den Heilungsverlauf und die individuel-
le Bewiltigung von Krankheit, «coping» genannt, nahelegen. Die Zahl von
Veroffentlichungen zu Spiritualitit, Religion und Glauben in medizinischen
und pflegewissenschaftlichen Zeitschriften ist sprunghaft angestiegen. Gab
es laut MEDLINE im Zeitraum von 1970 bis 1979 nur 178 Publikationen,
so waren es in den 90er Jahren bereits 1.645 und allein zwischen 2000 und
2005 sogar 2.271 Arbeiten. Auch im Bereich der Psychotherapie findet das
Thema der Spiritualitit verstirkte Aufmerksamkeit.?

1995 nahm die Weltgesundheitsorganisation den Komplex «spirituality/re-
ligion/personal beliefs» als eigenen Bereich in ihren Fragebogen zur Erhebung
von gesundheitsbezogener Lebensqualitit auf, weil ihn viele Patienten fiir wich-
tig halten (WHO-Fragebogen WHOQOL-100). Patienten, Patientinnen und ihre
Angehorigen brauchen unter Umstinden nicht nur psychologischen, sondern
auch seelsorgerlichen Beistand. Die Kooperation mit der Krankenhausseelsorge
— nicht nur mit Vertretern und Vertreterinnen der christlichen Kirchen, sondern
auch anderer Religionsgemeinschaften — gehort zu einem guten therapeutischen
und pflegerischen Prozess.

Spitituelle Begleitung gehort laut WHO-Definition konstitutiv zum Konzept
von Palliative Care. Diese wird von der WHO folgendermassen definiert: «Pal-
liative care is an approach that improves the quality of life of patients and their
families facing the problem associated with life-threatening illness, through the
prevention and relief of suffering by means of early identification and impecca-
ble assessment and treatment of pain and other problems, physical, psychosocial
and spiritnal [Hervorhebung UK.]» Palliative Care «integrates the psychological
and spiritual aspects of patient care» und «offers a support system to help the
family cope during the patients’ illness and in their own bereavement»’.

Mit dem Begriff «Spiritualitit» werden heute gern die positiven, lebens-
dienlichen Seiten von Religion bezeichnet. Viele Menschen betrachten «Spi-

(]

Vgl. M. Utsch/R.M. Bonelli/S. Pfeifer: Psychotherapie und Spiritualitit. Mit existentiellen
Konflikten und Transzendenzfragen professionell umgehen, Betlin/Heidelberg 2014.

3 WHO Definition of Palliative Care, http://www.who.int/cancer/palliative/definition/
en/. Vgl. auch die Richtlinien fiir Palliative Care in der Schweiz: Bundesamt fir Gesundheit
(BAG)/Schweizerische Konferenz der kantonalen Gesundheitsdirektorinnen und -direk-
toren, Nationale Leitlinien Palliative Care (GDK), Bern 2010 (http://www.bag.admin.ch/
themen/gesundheitspolitik/13764/13768 /13784 /index.html?lang=de).



Spiritualitit und Medizin 339

ritualitit» als eine nichtchristliche, an keine Kirche oder Dogmatik gebun-
dene Form der Religiositit. Ganz selbstverstindlich wird der Begriff heute
auf nichtchristliche Religionen, insbesondere auf fernéstliche, angewendet.
Dass das Wort urspringlich aus dem Christentum stammt, wird haufig vol-
lig iibersehen. Die problematische Ubertragung eines von Hause aus christ-
lichen Begriffs auf nichtchristliche Religionen erweckt den Eindruck, als
stimmten alle Religionen im Wesentlichen tberein, wobei das Wesen von
Religion in einem cher diffusen Sinne als «mystisch» bestimmt wird. Dass
es dabei zur Verzeichnung und Vereinnahmung fremder Religionen kommt,
scheint vielen Menschen gar nicht bewusst zu sein. Die heutige Religionswis-
senschaft ist an dieser Stelle weitaus zurtickhaltender als manche Vertreter
einer synkretistischen Theologie der Religionen.

Ich mo6chte im Folgenden fiir einen sorgfiltigen und kritischen Umgang
mit dem Begriff der Spiritualitit im Allgemeinen wie in der Medizin im Be-
sonderen pladieren. Zunichst (2.) gebe ich einige Hinweise zur Geschichte
des Begriffs und zu seinem christlichen Gehalt. Daran schliessen sich (3.)
einige Bemerkungen zum Verhiltnis von Religion, Kultur und Medizin im
Kontext einer multikulturellen Gesellschaft an. Sie fithren uns in einem wei-
teren Abschnitt (4.) zur Diskussion tiber Begritf und Konzepte von Spiritual
Care.* Ich halte es in dieser Diskussion aus medizinischer wie theologischer
und seelsorgerlicher Sicht fiir entscheidend, nicht nur die positiven Seiten
von Religion und Spiritualitiat herauszustreichen, sondern auch ihre Ambi-
valenzen und moglichen Gefahren zur Sprache zu bringen. Darum geht es
im vorletzten Abschnitt (5.) des vorliegenden Aufsatzes. Abschliessend (6.)
stelle ich einen erweiterten Begriff von Spiritualitit in der Medizin zur Dis-
kussion, den ich in sechs Thesen entwickle.

2. Der Begriff Speritualitat
«Spiritualitits ist in seiner heutigen Bedeutung ein ebenso junger wie un-
scharfer Terminus.> Als Synonym fiir Frommigkeit setzte er sich zunichst

! Siche dazu E. Frick/T. Roser (Hg,): Spiritualitit und Medizin. Gemeinsame Sorge fir den
kranken Menschen (Munchner Reihe Palliative Care, Bd. 4), Stuttgart *2011; I. Noth/C.
Kohli Reichenbach (Hg,): Palliative und Spiritual Care. Aktuelle Perspektiven in Medizin
und Theologie, Zarich 2014.

’ Zum Folgenden vgl. ausfiihrlich UH.J. Kortner: Wiederkehr der Religion? Das Christen-



340 Ulrich H.J. Kértner

im franzosischen Sprachraum seit Ende des 19. Jahrhunderts durch. Unter
Spiritualitit (franzosisch «spiritualité») versteht man im Katholizismus ver-
schiedene Formen katholischer Lebenspraxis und besondere Frommigkeits-
uibungen wie z.B. Exerzitien. Im deutschsprachigen Protestantismus wurde
der Begriff erst seit den 70er Jahren des vergangenen Jahrhunderts tber-
nommen. Im 6kumenischen Kontext wird «spirituality» bisweilen nicht nur
mit Frommigkeit, sondern mit Religiositit in einem ganz allgemeinen Sinn
gleichgesetzt.

Auch im Deutschen ist «Spiritualitity inzwischen ein Modewort. Als
solches ist es langst nicht mehr auf christliche Frommigkeitsformen be-
schrinkt, sondern taucht in allen méglichen Formen neuer Religiositit auf.
Unter «spiritus» ist urspringlich der Heilige Geist im Sinne der biblischen
Uberlieferung und der christlichen Glaubenslehre zu verstehen. Doch auch
der Geistbegriff hat im Laufe der vergangenen Jahrhunderte sein christliches
Profil weitgehend eingebiisst. In der postmodernen Religiositit steht «Geist»
fiir eine unspezifische «Geistigkeit» oder «Innerlichkeit» des Menschen, fir
kosmische Energien und heilende Krifte, fir die Sehnsucht nach Ganzheit-
lichkeit, nach Mystik und «spiritueller» Bewusstseinserweiterung.

Unter Spiritualitat konnen also christliche Kontemplation, buddhistische
Zen-Meditation und Yoga, die Mystik des islamischen Sufismus und die ji-
dische Kabbalistik, aber auch das Denken des New Age, Anthroposophie
und Theosophie, westliche Reinkarnationsvorstellungen, Magie, Spiritismus
und Okkultismus, Pendeln und Winschelrutengehen, Astrologie und Waht-
sagetechniken wie Kartenlegen oder Handlinienlesen, Praktiken einer soge-
nannten Alternativmedizin wie Wunder- oder Geistheilungen durch Hand-
auflegen oder auch Edelstein- und Bachbliitentherapie firmieren. Und nicht
selten begegnen wir auf dem esoterischen Markt der Méglichkeiten unter-
schiedlichsten synkretistischen Mischungen und westlichen Adaptionen von
Elementen 6stlicher Religionen.

Wenn tiber Spiritualitit als moglichen Teil drztlichen Handelns nachge-
dacht wird, ist es notwendig, den Begriff zu prizisieren. Mangelnde Begriffs-
klirungen fithren auch notwendigerweise zu methodischen Mingeln bei kli-

tum zwischen neuer Spiritualitit und Gottvergessenheit, Gutersloh 20006, 95ff,; ders.: Die
Gemeinschaft des Heiligen Geistes. Zur Lehre vom Heiligen Geist und der Kirche, Neu-
kirchen-Vluyn 1999, 11ff.



Spiritualitit und Medizin 341

nischen Studien tber mogliche Einflisse von Spiritualitit oder Religiositit
auf therapeutische Prozesse. Im Anschluss an eine Definition von David
B. Larson unterscheidet etwa die Wiener interreligiose Arzteplattform zwi-
schen Religion, Religiositit und Spiritualitit. Sie versteht unter Religion «ein
organisiertes System von Glauben, Praxis und Symbolen, das helfen soll,
einer héheren Macht niherzukommen», unter Religiositit «eine persénliche
Einstellung |[...], welche einen Sammelbegriff fiir religioses Bewusstsein und
Verhalten darstellts, und unter Spiritualitit «eine personliche sinnstiftende
Grundeinstellung, die transzendierende Selbstreflexion darstellt, welche reli-
gioses Denken beinhalten kann, aber nicht muss»®.

Diese Unterscheidung ist zweifellos hilfreich, wie auch aktuelle religions-
soziologische Studien bestitigen.” Auch aus theologischer Sicht ist geltend zu
machen, dass Religion eine bestimmte Antwort auf die Sinnfrage gibt, aber
nicht jede Beantwortung der Sinnfrage schon als Religion zu bezeichnen ist.?
Gegenuiber einem denkbar weiten Begrift von Spiritualitat gilt es freilich
daran zu erinnern, dass es sich bei ihm von Haus aus um einen religiésen
handelt.

Im christlichen Kontext, wo er urspriinglich beheimatet ist, bezeichnet
Spiritualitit das christliche Leben tiberhaupt. Im biblischen Sinne ist dieses
Leben namlich als geistliches 1eben zu verstehen. Geistliches Leben ist Leben
aus dem Heiligen Geist, d.h. Leben aus dem Geist Gottes, der sich in Jesus
von Nazareth letztglltig offenbart hat. Der Geist Gottes wird in der Bi-
bel daher auch Geist Christi genannt.” Geistliches Leben als die Gesamtheit
christlicher Lebensfiihrung ist also ein Leben aus Glaube, Liebe und Hoff-
nung in der Finheit von Gottesliebe und Nichstenliebe. So ist das Dop-
pelgebot der Liebe der Inbegriff christlicher Spiritualitit bzw. des christli-
chen Gottesdienstes, der nicht allein in der sonntiglichen Versammlung der
christlichen Gemeinde um Wort und Sakrament, sondern im Sinne von Rom
12,1 in der alltiglichen Lebensfithrung gemiss dem Liebesgebot besteht.

o Ch. Gisinger u.a.: Seelsorge und Spiritualitit bei Krankheit und Pflege, Osterreichische
Arztezeitung 15/16, 15.8.2007, 28f. (28).

’ Vel. G. Datler/]. Kerschbaum/W. Schulz: Religion und Kirche in Osterreich. Bekenntnis
ohne Folgen?, SWS-Rundschau 4 (2005) H. 4, 1-23.

§ Vgl. Kortner: Wiederkehr (Anm. 5), 27ff.

9 7B Rém 89; Phil 1, 19; T Petr 1,11.



342 Ulrich H.J. Kortner

Mit der modernen Sehnsucht nach Spiritualitit, die um diese christlichen
Zusammenhinge nicht weiss, verbindet sich eine eher unbestimmte Heil-
serwartung, namlich die Sehnsucht nach Ganzheitlichkeit. Ersehnt wird die
Wiedervereinigung des theoretisch wie praktisch Getrennten, die Uberwin-
dung aller Spielarten des Dualismus, der Trennung von Geist und Materie,
von Leib und Seele, von Innen und Aussen, von miannlich und weiblich, von
Mensch und Natur, Glaube und Wissen, Menschlichem und Gottlichem,
von Medizin und Religion".

3. Krankheit, Kultur und Religion

Auch wenn unsere moderne Medizin lingst ihren globalen Siegeszug an-
getreten hat, handelt es sich bei ihr doch zunichst um ein westliches Kon-
zept, neben dem sich nach wie vor andere Medizinkonzepte behaupten. Jede
Medizin, auch die moderne Schulmedizin, ist in einen kulturellen Kontext
eingebunden, in Werte- und Symbolsysteme, die sich historisch entwickeln
und tiber lange Zeit hinweg Stabilitit aufweisen. Dazu gehéren auch die Re-
ligionen."

Religiose Einstellungen beeinflussen nicht nur das kulturelle und politi-
sche Umfeld medizinischer Forschung, sondern tiben auch auf das individu-
elle Gesundheits- und Krankheitsverhalten einen praktischen Einfluss aus."
Kulturelle und religiose Prigungen kénnen sogar das Auftreten von Krank-
heiten beeinflussen. Als Beispiel sei das gehdufte Auftreten von genetisch
bedingten Stoffwechselerkrankungen als Folge einer religios tolerierten oder

" Zur Theoriebildung eines ganzheitlichen Denkens siche beispielsweise F. Capra: Das Tao
der Physik. Die Konvergenz von westlicher Wissenschaft und 6stlicher Philosophie, Bern/
Minchen/Wien 1984; ders.: Wendezeit. Bausteine fir ein neues Weltbild, Bern/Miinchen/
Wien 1986; R. Sheldrake: Das schépferische Universum, Miinchen 1985; H.-P. Diirr/W.
Chr. Zimmerli (Hg): Geist und Natur. Uber den Widerspruch zwischen naturwissen-
schaftlicher Erkenntnis und philosophischer Welterfahrung, Bern/Munchen/Wien 1989.

" UH.J. Kértner/G. Virt/D. v. Engelhardt/E. Haslinger (Hg.): Lebensanfang und Lebens-
ende in den Weltreligionen. Beitrige zu einer interkulturellen Medizinethik, Neukirchen-
Vluyn *2009.

Vgl UH.J. Kértner: Krankheit, Kultur und Religion. Fragestellungen interkultureller Me-
dizin- und Pflegeethik, Wiener Medizinische Wochenschrift 157 (2007) H. 9-10, 183-189;
L. Tlkilic: Der muslimische Patient. Medizinethische Aspekte des muslimischen Krankheits-
verstindnisses in einer wertpluralen Gesellschaft, Miinster 2002; Y. Nordmann: Zwischen
Leben und Tod. Aspekte der judischen Medizinethik, Bern 2000.




Spiritualitit und Medizin 343

gar geforderten Konsanguinitit erwihnt. Um so mehr stellt sich die Frage,
welchen Beitrag Religionsgemeinschaften und ihre Reprasentanten zur For-
derung der «Compliance» bei Migranten leisten kénnen."

Was ihre Integration in den westlichen Medizinbetrieb erschwert, sind
bisweilen Unkenntnis und Vorurteile gegeniiber fremden Religionen auf sei-
ten von Arzten und Pflegekriften. Freilich gibt es «den» muslimischen Pa-
tienten ebensowenig wie «den» christlichen oder buddhistischen Patienten.
Schwierigkeiten, sich zum Beispiel den Gegebenheiten in Schweizer oder
osterreichischen Krankenhdusern anzupassen, haben eher kulturelle als re-
ligiose Ursachen. So sehr Religion auch einen Bestandteil der Kultur bildet,
so deutlich muss doch zwischen Religion und Kultur unterschieden werden.

Generell ist zu bedenken, dass ein souveriner Umgang mit Andersglau-
bigen die Vertrautheit mit der eigenen Religion voraussetzt. Diese lisst sich
aber bei vielen Kirchenmitgliedern und auch bei kirchlichen Mitarbeiterin-
nen und Mitarbeitern bzw. bei Mitarbeitenden in diakonischen Einrichtun-
gen lingst nicht mehr als selbstverstindlich voraussetzen. Nicht nur die mo-
derne Gesellschaft, sondern zum Beispiel auch die Kirchen selbst sind von
der Pluralisierung in Glaubens- und Lebensfragen erfasst.

Die unterschiedlichen Sichtweisen von Krankheit und Gesundheit, Heil
und Heilung oder Korper, Geist und Seele machen Konzepte einer inter-
kulturellen bzw. multikulturellen Medizin und Pflege erforderlich.' Medizin
und Pflege in einer multikulturellen Gesellschaft setzen nicht nur den Res-
pekt vor anderen Kulturen und Religionen voraus, sondern erfordern auch
ein hohes Mass an hermeneutischer Kompetenz. Hermeneutik als methodi-
sches Bemiihen um Verstehen beginnt beim Problem der Sprache bzw. der
Fremdsprachen. Schon in der eigenen Sprache machen wir die Erfahrung,
dass zwei Menschen, wenn sie das Gleiche sagen, darum noch lange nicht
dasselbe meinen. Erst recht gilt dies bei Ubersetzungsproblemen.

Von jeher sind Krankheit und Gesundheit religiése Themen. Dazu gehort
nicht nur die Frage nach dem Zusammenhang von Krankheit und Schuld

5 Vgl. dazu E Akashe-Béhme/G. B6hme: Mit Krankheit leben. Von der Kunst, mit Schmerz
und Leid umzugehen (Beck’sche Reihe 1620), Munchen 2005, 121ff,; U.H.]. Kortner/FE
Aksu/P]. Scheer: Leidens- und Krankheitsverhalten im Spannungsfeld zwischen Religion
und Ethik, Monatsschrift Kinderheilkunde 153 (2005) 34-41.

" Vgl UHJ. Kortner: Grundkurs Pflegeethik, Wien 2012, 89ff.



344 Ulrich H.J. Kortner

bzw. Krankheit und Stinde, sondern auch die Frage nach der moglichen Ver-
bindung von Heil und Heilung.”® Fir das Christentum liegt der enge Zusam-
menhang von Heilung und Glaube auf der Hand. Adolf v. Harnack fihrte
den Missionserfolg des dltesten Christentums in erheblichem Masse auf die
zentrale Stellung von Heilung und Erlosung in der christlichen Botschaft,
auf die Darstellung Christi als Heiland und Arzt und auf die damit verbun-
dene Gegeniiberstellung von Christus und Asklepios zurtick.'* Eugen Biser
bezeichnete das Christentum geradezu als «therapeutische Religion».”” In der
charismatischen Bewegung und in den Pfingstkirchen spielt das Thema der
Glaubensheilungen eine zentrale Rolle, und auch andere Kirchen wenden
sich dieser Fragestellung in letzter Zeit wieder verstarkt zu.'

4. Spiritual Care

Medizinethische Probleme gibt es auf drei Ebenen: auf der personalen Ebe-
ne bzw. der Ebene interaktioneller Bezichungen, z.B. zwischen Arzt und
Patient, auf der strukturellen oder institutionellen Ebene, auf der z.B. das
Krankenhaus oder das gesamte Gesundheitswesen als Systeme oder Organi-
sationen in den Blick treten, und schliesslich auf der kulturellen Ebene, auf
der Einstellungen und Werthaltungen, d.h. aber auch weltanschauliche oder
religiose Grundorientierungen angesiedelt sind.” Diese Grundeinstellungen
und Wertvorstellungen prigen sowohl die personale als auch die strukturelle
Ebene.

Das Thema «Spiritualitit, Religion und Kultur am Krankenbett» ist auf
allen drei Ebenen angesiedelt. So sehr der einzelne Patient im Mittelpunkt
des medizinischen Geschehens und helfenden Handelns steht und stehen

15 Vgl. U.H.J. Kértner: Wie lange noch, wie lange? Uber das Bose, Leid und Tod, Neukirchen-

Vluyn 1998, 53ff.

A. v. Harnack: Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhun-

derten, Leipzig 1924.

1 E. Biser: Die Heilkraft des Glaubens, Conc. 34 (1998) 534-544.

Siehe w.a. W.J. Hollenweger: Geist und Materie. Interkulturelle Theologie 111, Minchen

1983, 28-35 (Beispiel einer Heilungsliturgie); D. Greiner: Segen und Segnen. Fine systema-

tisch-theologische Grundlegung, Stuttgart 1998, 360-367; G. Greshake: Die Krankensal-

bung zwischen physischer und spiritueller Heilung, Conc. 34 (1998) 544-553.

¥ Vgl E. Amelung, in: ders. (Hg.): Ethisches Denken in der Medizin. Ein Lehrbuch, Berlin
w.a. 1992, 19-53; D. Ritschl: Zur Theorie und Ethik der Medizin. Philosophische und theo-
logische Anmerkungen, Neukirchen-Vluyn 2004, 134.



Spiritualitit und Medizin 345

soll, so sehr mussen doch die konkreten Orte helfenden und heilenden Han-
delns, die institutionellen und organisatorischen Rahmenbedingungen mit
berticksichtigt werden. Das gilt nicht nur fiir die Strukturen und Arbeits-
bedingungen z.B. in einem Krankenhaus oder Pflegeheim, sondern fiir das
Gesundheitswesen insgesamt.

Dem tragen die verschiedenen Konzepte von «Spiritual Care» Rechnung,
die in den USA und Grossbritannien entwickelt worden sind. Inzwischen
hat die Diskussion auch den deutschsprachigen Raum erreicht. In ihr geht
es unter anderem darum, die Aufgabe und Rolle der Seelsorge im Kranken-
haus neu zu bestimmen. Wie Traugott Roser schreibt, besteht die eigent-
liche Neuerung in der Begrundung von Seelsorge «darin, dass nicht mehr
allein vom Recht des Patienten auf seelsorgerliche Begleitung als Konkretion
der Religionsfreiheit her argumentiert wird, sondern ein institutionelles und
nach Kriterien einer Institution (Qualititsmanagement) zu beschreibendes
Interesse angefiithrt wird, das seinerseits konsequent patientenorientiert ist in
dem Sinne, dass die subjektive Zufriedenheit und Lebensqualitit von Patien-
ten zentrale Bedeutung fiir das Verstindnis von Qualitit haben»”. «Spiritual
Care» ist also als systemischer Begriff zu verstehen, mit dessen Hilfe die
Seelsorge der verschiedenen Religionsgemeinschaften organisational in das
System Krankenhaus integriert werden soll.

Das Konzept der Spiritual Care erfordert allerdings einige begriffliche
Klirungen und wirft auch eine Reihe von religionstheoretischen und theolo-
gischen Fragen auf. In den USA wird zwischen konservativen und liberalen
Theologen tber das Fiir und Wider von «Spiritual Care» im Unterschied
zur «Pastoral Care», d.h. einer konfessionell geprigten Seelsorge diskutiert.”
Dabei spielt die Palliativmedizin bzw. «Palliative Care» eine Vorreiterrolle.
Auch im deutschsprachigen Raum deutet sich in der Hospizbewegung eine
Losung der konfessionellen Bindung der Seelsorge zugunsten einer «spiritual
care» an, die an keine feste religiose Tradition gebunden ist.”? Welche struk-

T. Roser: Spiritual Care. Ethische, organisationale und spirituelle Aspekte der Kranken-
hausseelsorge. Ein praktisch-theologischer Zugang (Miinchner Reihe Palliative Care, Bd.
3), Stuttgart 2007, 264.

1 Vel. die Beitrige in Christian Bioethics 9, Nr. 1, April 2003.

Vel. UH.J. Kortner: Ethik im Krankenhaus. Diakonie — Seelsorge — Medizin, Gottingen
2007, 203-224 (219ff.).

NN
(¥



346 Ulrich H.J. Kértner

turellen Konsequenzen dies fiir die Krankenhausseelsorge auf Dauer nach
sich zieht, bleibt abzuwarten.

Hinter der Diskussion iiber die Schirfe bzw. Unschirfe der Begriffe «Spi-
ritualitity, «Religiositit» und «Religion» stehen keineswegs nur wissenschaft-
liche Interessen der Theoriebildung, sondern auch pragmatische Interessen,
stellen sich doch praktische Fragen nach den fiir «Spiritual Care» zustindigen
und kompetenten Berufsgruppen, nach der organisatorischen Einbindung
und Rekrutierung von Seelsorgern (Zugehérigkeit zu einer bestimmten Re-
ligionsgemeinschaft, Beauftragung durch sie), nach Inhalten, Methoden und
Bezugswissenschaften der Aus-, Fort- und Weiterbildung (Theologie, Religi-
onswissenschaft, Philosophie, Psychologie und Psychotherapie).”

Im Kontext von Krankenhausseelsorge und Spiritual Care halt Traugott
Roser gerade die Unschirfe des Begriffs «Spiritualitat» fiir seine Starke. Sie
bestehe in seiner Anschlussfahigkeit fiir die unterschiedlichsten Formen der
Sinnsuche und Sinngebung in einer religios und weltanschaulich pluralisti-
schen Gesellschaft. Der Begriff stehe ganz allgemein fir radikale Indivi-
dualitit in einem Umfeld, das in Diagnostik, Therapie und Pflege auf Ver-
allgemeinerungen und Vergleichbarkeiten geeicht sei. In seiner Unschirfe
diene der Begriff der Spiritualitit der Bestmmung des Unbestimmbaren,
der Markierung von Differenzen, ohne welche Freiheit und Individualitit
nicht denkbar und vor allem nicht erfahrbar seien. Theologisch deutet Ro-
ser die durch die Spiritualititssemantik thematisierte Unbestimmbarkeit als
Unvertugbarkeit, die den Menschen als Geschépf und Ebenbild Gottes aus-
zeichne, d.h. als weltoffenes, auf Bezichung (einschliesslich transzendenter
Beziehungen) angelegtes, aber auch fragmentarisches, nimlich verwundba-
res und endliches Wesen.** Unverfligbarkeit ist aber auch ein anderes Wort
fir Kontingenz, die z.B. im Gelingen und Scheitern therapeutischer Prozes-
se erfahren wird. Spiritual Care definiert Roser als «Sorge um die individuelle
Teilnahme und Teilhabe an einem als sinnvoll erfahrenen Leben im umfas-
senden Verstindnis»®.

Siehe auch M. Utsch: Wer sorgt fur die Seele eines kranken Menschen? Das Konzept
«Spiritual Care» als Herausforderung fiir die christliche Seelsorge, MEZW 75/9 (2012)
343-347.

Vgl. Roser: Spiritual Care (Anm. 20), 252.

> Roser: Spiritual Care (Anm. 20), 9.278.

[
=



Spiritualitit und Medizin 347

Bei allem Verstindnis fir Anschlussfihigkeit in pluralistischen Lebens-
welten und Diskursen halte ich doch das Bemtihen um begriffliche Un-
terscheidungen sowohl aus wissenschaftlichen als auch aus pragmatischen
Griinden fiir notwendig. So gilt es meines Erachtens bei allen Uberschnei-
dungen, die faktisch bestehen, zwischen Spiritualitit, Religiositit und Reli-
gion zu unterscheiden, weil andernfalls sowohl die Gegenstinde moglicher
Erkenntnis unklar bleiben als auch die Bestimmung von unterschiedlichen
Aufgabengebieten und Kompetenzen im Bereich des Gesundheitshandelns
unmoglich werden. Wer z.B. wie der evangelische Theologe Manfred Josuttis
in der Aufnahme von Rupert Sheldrakes Theorie der morphogenetischen
Felder und der fernostlichen Chakrenlehre den Geist Gottes als kosmisches
Kraftfeld auffasst und den Seelsorger fiir einen Fihrer ins Heilige hilt™,
klammert nicht nur die soziale und politische Dimension im Verstindnis des
menschlichen Koérpers und der menschlichen Seele aus, sondern Gbergeht,
wie Christoph Schneider-Harpprecht mit Recht kritisiert, «in der Attitide
scheinbar allmichtiger spiritueller Heiler die Heilungsbemithungen von Arz-
ten und Therapeuten»”’. Diese Form von Spiritualitit ist selbst reduktionis-
tisch, weil sie auf einem ontologischen Monismus basiert, der letztlich nur
eine Variante des kritisierten naturwissenschaftlichen Materialismus oder
Physikalismus ist. «Die monistische Perspektive der den Kosmos durchflu-
tenden gottlichen Vitalkrifte, mit denen sie sich verbiindet», dispensiert die-
se Form von Spiritual Care «anscheinend von der Frage nach den Perspekti-
ven der anderen.»®

Eine brisante Frage lautet auch, inwieweit zeitgemisse Formen einer
christlich grundierten und ausgerichteten Krankenhausseelsorge oder aber
offenere Angebote einer Spiritual Care organisatorisch zu einem integralen
Bestandteil von Krankenhidusern oder Pflegeeinrichtungen werden sollen.
Im Raum steht die Forderung, Seelsorge oder Spiritual Care zur vierten Sau-

29

le neben Medizin, Pflege und Okonomie auszubauen.

Vgl. M. Josuttis: Segenskrifte. Potentiale einer energetischen Seelsorge, Gitersloh 2000,

39.52£.232.

** Ch. Schneider-Harpprecht: Leib-Sorge? Die Wiederentdeckung des Leibes in der Seelsor-
ge, in: ders./S. Allwinn: Psychosoziale Dienste und Seelsorge im Krankenhaus. Eine neue
Perspektive der Alltagsethik, Gottingen 2005, 202-222 (219).

*  Ebd.

S. Allwinn/Ch. Schneider-Harpprecht/K. Skarke: Psychosoziale Dienste und Seelsorge



348 Ulrich H.J. Kértner

Die Seelsorgerinnen und Seelsorger werden von den Landeskirchen rek-
rutiert und bezahlt oder sie sind bei einem diakonischen Triger angestellt. In
den verschiedenen Landeskirchen ist die Klinikseelsorge allerdings personell
sehr unterschiedlich ausgestattet.

Knapper werdende Finanzmittel notigen Kirchen, Krankenhiuser und
Altenheime in jedem Fall, ihre Form der Zusammenarbeit im Bereich der
Seelsorge sowie die vorhandenen Konzepte und Finanzierungsmodelle zu
prifen. Begreift man Seelsorge als Dienstleistung, ware es zum Beispiel vor-
stellbar, diese Leistung nicht mehr von den Landeskirchen finanzieren zu las-
sen, sondern den Abnehmern in Rechnung zu stellen. Das wiren dann wohl
nicht die einzelnen Patientinnen und Patienten, sondern das Krankenhaus
oder das Altenheim, vorausgesetzt, die Klinikseelsorge beschriankt sich nicht
auf die Begleitung von Patienten und Angehorigen, sondern tibernimmt eine
klar definierte Funktion fir die gesamte Organisation der Einrichtung, z.B.
durch feste Einbindung in ein Ethikkomitee, durch seelsorgerliche Beglei-
tung des Personals und Mitarbeit bei der Erstellung und Implementierung
des Unternchmensleitbildes. Bei diesem Modell bleiben die Seelsorgerinnen
und Seelsorger weiterhin bei der Landeskirche beschiftigt und arbeiten in
ihrem Auftrag. Die Kosten werden jedoch teilweise oder ganz auf den Be-
treiber des Krankenhauses oder Altenheims verlagert.

Solch ein Modell funktioniert freilich nur dann, wenn man auch nicht-
kirchlichen Krankenhaustrigern einsichtig machen kann, welchen systemi-
schen oder organisationalen Nutzen sie vom Angebot der Klinikseelsorge
haben. Nun gibt es Berechnungen, die zeigen, dass die seelsorgerliche Be-
gleitung von Patienten kostensenkend wirkt, weil sie Compliance und Co-
ping des Patienten positiv beeinflusst und damit zu einer kirzeren Verweil-
dauer im Spital beitrigt, die Zufriedenheit der Patienten, die man als Kunden
begreift, erhoht und das Image des Krankenhauses befordert, z.B. weil sich
Patienten (und ihre Angehdérigen) nach ihrer Entlassung gern an jenes erin-
nern und es anderen weiterempfehlen.

Solche Uberlegungen fiithren in den USA und Grossbritannien zu einem
anderen Geschiftsmodell. Hier sind Krankenhiuser im Zuge der Privatisie-
rung oder der Reorganisation von staatlichen Kliniken im britischen New

als vierte Siule im Krankenhaus, in: Schneider-Harpprecht/Allwinn (Hg.): Psychosoziale
Dienste (Anm. 27), 223-245.



Spiritualitit und Medizin 349

Health System als «trusts» dazu tibergegangen, die Seelsorge als eigenes De-
partment und Teil des Unternehmens zu organisieren. In diesem Modell ver-
liert die Seelsorge jedoch ihr traditionelles kirchlich-konfessionelles Profil.
«Pastoral Care» verindert sich in Richtung einer religios pluralistischen «Spi-
ritual Care», die auch den spirituellen Bedurfnissen von Menschen gerecht
werden soll, die keine enge Bindung an eine Kirche oder Religionsgemein-
schaft und deren religiose Uberzeugungen und Rituale haben. Die Folgen
der verstirkten Okonomisierung des Gesundheitswesens ist in der Schweiz,
in Deutschland und Osterreich zu beobachten. So gelten Qualititssicherung
und Qualititsmanagement inzwischen auch in Diakonie und Seelsorge als
selbstverstandlich.

Der katholische Theologe Georg Meier-Gerlich hat das Konzept einer
caritativen Seelsorge auf der Basis einer Organisationstheologie entwickelt,
die davon ausgeht, dass Theologie und soziale Systeme in diakonischen Un-
ternechmen eine Verbindung eingehen.” Analog zu Medizin und Pflege ist
nach diesem Konzept auch die Seelsorge ergebnisorientiert und verwendet
ein methodisches Instrumentarium, bestehend aus dem seelsorgerischen
Aufnahmegesprich, der Seelsorgediagnose unter Verwendung eines Frage-
bogens, einem Behandlungsplan und einer systematischen Evaluation.

Positiv ist an diesem Konzept, dass es den Auftrag der Seelsorge sinnvoll
begrenzt und die Seelsorge mit einem klaren Profil und Auftrag in die Arbeit
eines therapeutischen Teams, z.B. auf der Onkologie oder einer Internisti-
schen Station integriert. Klarungsbediirftig ist aber die Abgrenzung zur Psy-
chotherapie, wenn Meier-Gerlich erklirt, Aufgabe der Seelsorge sei es, die
psychischen Kriankungen zu behandeln, durch welche bei einer Erkrankung
das Gleichgewicht des emotionalen Haushalts des Patienten sowie seines
Wertesystems und seiner religiésen Uberzeugungen gestort werde. Ist es —
auch unter theologischen Gesichtspunkten — zulissig und sinnvoll, Seelsorge
als erfolgsorientierten Prozess zu verstehen? Wenn das zentrale Geschehen
in der Seelsorge ein geistlicher Prozess ist, bei dem das Evangelium den Ein-
zelnen erreicht — wann und wie es Gott gefillt —, kann dieser dann iiberhaupt
gesteuert und evaluiert werden? Oder anders gefragt: Was am seelsorgerli-
chen Handeln steht in der Verantwortung des Menschen, was genau daran

30

G. Meier-Gerlich: Caritative Seelsorge im Behandlungsauftrag des kirchlichen Kranken-
hauses. Ein Modell zur Professionalisierung der Krankenhausseelsorge, Trier 2003.



350 Ulrich H.J. Kortner

ist lern- und lehrbar und dann auch im Sinne des Qualititsmanagements
evaluierbar — und was nicht?

Zu Recht weist die evangelische praktische Theologin Isolde Karle darauf
hin, dass Seelsorge als Gespriach mit religioser Codierung bzw. die Religion
selbst «Mehr- und Uneindentigkeiten» kultiviert, «die sich [lies: sie?] einer schlich-
ten Instrumentalisierung von Religion fiir die Gesundheit von Glidubigen ent-
zieht und das Bewusstsein fiir das Nichtwissbare, fiir das nicht Berechenbare, fiir den
grundlegenden Zweifel, der den Glauben begleitet, wach haley”'. Christliche Seel-
sorge ist zunichst frei von bestimmten Zielen und im Unterschied zu Psycho-
therapie oder Beratung «uicht primdr als Verdnderungsarbeit, auch nicht im Dienst
der Gesundheit, zu verstehen»”. Auch Isabelle Noth ist davon tberzeugt,
«dass Seelsorge noch bedeutend Anderes ist als medizinisch geprigte (west-
lich-sakulare) Spiritual Care»”. Und wenn sie sich Messinstrumente wie SPIR
anschaut — ein am Minchner Lehrstuhl fiir Spiritual Care entwickeltes «halbst-
rukturiertes klinisches Interview zur Erhebung der spirituellen Anamnese»™ —,
wo man als erste Frage liest: «Wiirden Sie sich im weitesten Sinne als gliubigen
(religiosen/spirituellen) Menschen betrachten?», dann reagiert die Seelsorge-
rin I. Noth spontan wie folgt: «<Hoffentlich getraut sich die Person angesichts
der Asymmetrie von Arzt und Patientln, die Auskunft auch zu verweigern»®.

5. Die Ambivalens; von Religion und Spiritualitat
Fragwirdig ist auch die These, wonach Spiritualitit in jedem Fall positive
Auswirkungen auf die seelische oder korperliche Gesundheit hat. Studien,
die diesen Zusammenhang empirisch erhirten wollen, sehen sich wissen-
schaftstheoretischen und methodologischen Rickfragen ausgesetzt. Das gilt
zum Beispiel fiir verschiedene Studien, welche die therapeutische Wirkung

1 Karle: Perspektiven der Krankenhausseelsorge. Hine Auseinandersetzung mit dem Kon-

zept des Spiritual Care, WzM 62 (2010) 537-555 (543).

2 Katle: Perspektiven (Anm. 31), 547.

% Noth: Seelsorge und Spiritual Care, in: dies./Kohli Reichenbach (Hg.): Palliative und Spiri-
tual Care (Anm. 4), 103-115 (115).

Vgl dazu St’T. Hauf: Das halbstrukturierte, klinische Interview «SPIR» zur Erfassung
spiritueller Uberzeugungen und Bediirfnisse von Patienten mit Krebserkrankung, 2009
(abrufbar unter http://edoc.ub.uni-muenchen.de/10263/1/Hauf_Stephan.pdf [letzter
Aufruf am 3.9.2014]).

¥ Noth: Seelsorge (Anm. 33), 113.




Spititualitit und Medizin 351

von Gebeten untersucht haben. Ob Gott existiert oder nicht, konnen die-
se Untersuchungen ohnehin nicht beantworten. Der allfillige Nachweis ei-
ner therapeutischen Wirkung von Gebeten ist kein Gottesbeweis, sondern
lisst sich auch als Placebo-Effekt erkliren. Im tGbrigen sind die vorliegenden
Untersuchungsergebnisse zur therapeutischen Wirkung von Gebeten wider-
spruchlich. Wihrend zum Beispiel eine im British Medical Journal verof-
fentlichte Studie den Nachweis fithren zu kénnen glaubt, dass regelmissige
Rosenkranzgebete oder meditative Mantras positive Effekte auf das Herz-
und Kreislaufsystem haben®, fuhren andere Studien zu dem Ergebnis, dass
Gebete — zumindest bei Herzpatienten — keine nachweisliche Heilwirkung
entfalten.”” Abgesehen von der Frage nach dem Design und der Aussage-
kraft der genannten Studien ist grundsitzlich festzustellen, dass medizini-
sche und psychologische Untersuchungen zur Wirkung von Gebeten oder
zur seelischen Stirkung von Patienten durch ihren Glauben nichts tber die
Wahrheit einer Religion, sondern bestenfalls etwas tiber ihre mégliche indivi-
duelle Wirkung aussagen. Eine positive Wirkung auf Therapierverlauf und
Coping hat z.B. auch der Humor. Man denke nur an die Arbeit der CliniC-
lowns und der «Rote Nasen Clown Doctorsy».*

Man konnte aber natiirlich genauso gut die angsterzeugende oder -ver-
stirkende Wirkung bestimmter religioser Vorstellungen — man denke an re-
ligiose Schuld- und Stndenvorstellungen, an Vorstellungen von géttlichen
Strafen, Holle und Fegefeuer — und ihre negativen Auswirkungen auf Krank-
heitsverldufe untersuchen. Die religiGsen Wahnwelten von Psychotikern sind
ebenfalls ein hinlinglich bekanntes Forschungsfeld.” Negative Auswirkun-

% T, Bernardi/P. Sleight u.a.: Beyond science? Effect of rosary prayer and yoga mantras on

autonomic cardiovascular rhythms: comparative study, BMJ] 2001; 323: 1446-1449.

M.W. Krucoff u.a.: Music, imagery, touch, and prayer as adjuncts to interventional cardi-
ac care: the monitoring and actualization of noetic trainings (MANTRA) II randomised
study, The Lancet Bd. 366, Nr. 9481 (16. Juli 2005) 211-217; H. Benson u.a.: Study of the
therapeutic effects of intercessory prayer (STEP) in cardiac bypass patients: A multicenter
randomized trial of uncertainty and certainty of receiving intercessory prayer, American
Heart Journal 151/Nr. 4 (April 2006) 934-942.

Informationen unter https:/ /www.cliniclowns.at/ (18.8.2008) und http://www.rotenasen.
at/int/at (18.8.2008).

Siehe nur den klassischen Fall des Daniel Paul Schreber und seine Analyse bei S. Freud:
Psychoanalytische Bemerkungen tber einen autobiographisch beschriebenen Fall von
Paranoia (Dementia Paranoides), GW 111, Frankfurt a.M. *1969, 239-320. Vgl. ferner C.

37

38

39



352 Ulrich H.J. Kértner

gen auf die Heilungs- und Uberlebenschancen hat auch die Verweigerung
lebenserhaltender medizinischer Massnahmen aus religiosen Griinden, z.B.
die prinzipielle Ablehnung von Bluttransfusionen durch Zeugen Jehovas.
Die Wechselwirkungen zwischen Religion, Gesundheit und Krankheit sind

also einigermassen komplex.*

Einfachen Antworten und Erklirungen ist
grundsatzlich zu misstrauen, und das nicht nur aus naturwissenschaftlicher,
sondern auch aus theologischer Sicht, ist doch die Ambivalenz jeglicher
Form von Religion nicht nur ein Thema der modernen Religionskritik, son-
dern auch der Theologie, jedenfalls im Christentum.

Nicht nur die religiose Vorstellung von einem strafenden Gott oder ewi-
gen Hollenqualen, sondern auch bestimmte Formen von Esoterik und Alter-
nativmedizin konnen gesundheitsschidliche Folgen haben.* So gibt es z.B.
auf dem Gebiet der Psychoonkologie fragwiirdige, ja geradezu kriminelle
Beispiele.* Sofern die Quelle zu den kosmischen Kriften der Natur im Indi-
viduum liegen soll, wird wohl an die Eigenverantwortung des Einzelnen fur
sein individuelles Geschick appelliert, z.B. indem Krankheit als Selbstheilung
gedeutet wird, doch die sozialethische Dimension der Weltverantwortung
tritt ganz in den Hintergrund. Angesichts der geschichtlichen Katastrophen
des vorigen Jahrhunderts, des Endes der grossen politischen Ideologien und
anonymer Prozesse wie der Globalisierung ist diese Haltung durchaus ver-
standlich. Eine Spiritualitat, welche auf die Natur, die Evolution oder die
Wendezeit im Zeichen des Wassermannes setzt, entlastet die Menschen von
ethischer Verantwortung, schligt oft aber auch in Zynismus um.*

Kulenkampff: Entbergung, Entgrenzung, Uberwiltigung als Weisen des Standverlustes. Zur
Anthropologie der paranoiden Psychosen, in: E. Straus/]. Zutt (Hg.): Die Wahnwelten (En-
dogene Psychosen), Frankfurt .M. 1963, 202-217; A. Storch/C. Kulenkampff: Zum Ver-
stindnis des Weltuntergangs bei den Schizophrenen, Der Nervenarzt 21 (1950) 102-108.
Generell zu Phinomenen des negativen religiosen Copings vgl. D. Edmondson/C.L.
Park/T.O. Blank/J.R. Fenster/M.A. Mills: Deconstructing spiritual well-being: existential
well-being and HRQOL in cancer survivors, Psycho-Oncology 17 (2008) 161-169.

Unter Gesichtspunkten des Konsumentenschutzes vgl. auch Stiftung Warentest/Verein
fur Konsumenteninformation: Die Andere Medizin. Nutzen und Risiken sanfter Heilme-
thoden (in Zusammenarbeit mit K. Federspiel u. V. Herbst), Berlin “1996.

2 Man denke nur an den verurteilten Arzt Ryke Geerd Hamer. Vgl. R.G. Hamer: Krebs.
Krankheit der Seele. Kurzschlul3 im Gehirn, dem Computer unseres Organismus. Die EI-
SERNE REGEL DES KREBSES, Koln 1989.

Vgl. auch die Kritik von S. Heine: Die Erfahrung Gottes in einer von menschlichem Han-
deln bestimmten Welt, ZThK 93 (1996) 376-392.

40

41

43



Spiritualitit und Medizin 353

Die berechtigte Kritik an negativen Erscheinungen und Folgen von Reli-
gion oder Spiritualitit kann freilich nicht dartiber hinwegtauschen, dass der
Mensch nicht vom Brot allein lebt und sich nicht auf Stoffwechselvorginge
und die Befriedigung materieller Beduirfnisse reduzieren lasst. Auch lisst sich
nicht bestreiten, dass Menschen im Einzelfall aus ihrem religiosen Glauben
Krifte schépfen kénnen — kénnen, nicht missen! —, die ihnen helfen, Le-
benskrisen wie zum Beispiel eine schwere Krankheit zu meistern, vielleicht
auch, ein unheilbares Leiden oder eine Behinderung zu akzeptieren, ohne
daran seelisch zu zerbrechen. Religion kann eine positive Auswirkung auf
das «coping» haben, auch wenn zunichst offen bleiben muss, ob oder wie
sich dieser Effekt naturwissenschaftlich messen lisst.

6. Ein erweiterter Begriff von Spiritualitit in Medizin und Pflege *

Ein materialistischer Reduktionismus, der die Sinnfrage und die Dimension
der Transzendenz ausblendet, ist ebenso problematisch wie manche Konzep-
tionen der Ganzheitlichkeit, die alle Krankheiten auf psychische oder spiritu-
elle Ursachen zurtckfihren wollen. Eine Spiritualitit, die positives Denken als
Wunderwaffe gegen alle somatischen Erkrankungen propagiert, verkennt den
Unterschied zwischen Heil und Heilung und ist nach meinem theologischen
Verstindnis ebenso reduktionistisch wie der neuzeitliche Materialismus. Er-
kenntnistheoretisch wie praktisch muss um des Lebens willen die Eindimen-
sionalitit zugunsten der Mehrdimensionalitit iberwunden werden. Anstelle
einer fragwiirdigen Ganzheitsmedizin ist nach meinem Dafiirhalten ein Kon-
zept von integrativer Medizin zu stellen, das auf Mehrdimensionalitit zielt.*

Praktisch bedeutet dies, dass nicht nur somatische Medizin und Psycho-
therapie, sondern dass auch Medizin, Pflege, Philosophie und Theologie
noch stirker miteinander ins Gesprich kommen miissen, als dies zur Zeit
geschieht, und zwar nicht nur auf dem Gebiet einer im wesentlichen auf Ri-
sikoabschitzung reduzierten medizinischen Ethik, sondern auch im Bereich
anthropologischer Grundfragen. Das Recht auf seelsorgetliche oder spiritu-
elle Begleitung gehért zu den gesetzlich verankerten Patientenrechten. An die
Stelle hochgradiger Arbeitsteilung muss das Teamwork von Gesundheitsbe-
rufen und religioser Seelsorge treten, wenn der Mensch als Person nicht aus

#  Dieser Abschnitt ist ibernommen aus Ko6rtner: Leib und Leben (Anm. 1), 104-107.
% Vgl Kortner: Wie lange noch (Anm. 15), 53ff.




354 Ulrich H.J. Kortner

dem Blickfeld geraten soll. Die Rechnung, wonach Heil und Heilung siduber-
lich zu trennen sind, so dass ausschliesslich die Medizin fiir Gesundheit und
Heilung, die Theologie allenfalls fir Heil und Erlésung zustindig ist, geht in
der bisherigen, gewissermassen kantischen Form nicht auf. Gesundheit und
Heil, Heilung und Erlésung, Sein und Sinn betreffen den in sich unteilbaren
Menschen, der mehr ist als die Summe seiner anatomischen, psychischen und
mentalen Teile.

In welchem Sinne lisst sich theologisch verantwortlich von Spiritualitit in
der Medizin sprechen? Es seien einige Elemente benannt:

A. «Professional attitudes»

Das Wort Spiritualitit kommt vom lateinischen «spiritus = Geist». Gemeint
ist der gottliche Geist, der auch im Menschen Platz greifen will und soll. Zur
Spiritualitit gehort die Frage, aus welchem Geist heraus ich meine Arbeit tue,
meinen Beruf ausiibe und anderen Menschen begegne. Neudeutsch gespro-
chen hat Spiritualitit etwas mit den «professional attitudes» von Arzten und
Pflegenden zu tun. Empathie, Nachstenliebe, Firsorglichkeit und Barmher-
zigkeit sind Geistesgaben, die nach meinem Verstindnis die Grundhaltung
von Medizinern und Pflegenden prigen sollten.

B. Endlichkeit akzeptieren

Spiritualitit weiss um den Geschenkcharakter von Leben und Gesundheit,
um ihre Unverfiigbarkeit und Kontingenz. Bei aller Professionalitit ist doch
das Gelingen therapeutischer Prozesse eine Gnade und Grund zu Demut
und Dankbarkeit. Eine alte Weisheit lautet: «Medicus curat, natura sanat,
Deus salvaty. Heilung liegt nicht allein in Menschenhand. Spiritualitit in der
Medizin bedeutet, die eigene Endlichkeit, d.h. aber auch die Endlichkeit der
Heilkunst zu akzeptieren und diese nicht zur Heilslehre zu tiberhéhen. Spiri-
tualitit besteht darin, dass sich Arzte und Patienten wechselseitig von tber-
triebenen Erwartungen entlasten und auch lernen, mit dem Scheitern und
mit Misserfolgen umzugehen. Besonders virulent ist diese Frage im Fall von
unheilbarer oder chronischer Krankheit.

C. Medizin — eine Kunst
Zur Spiritualitit gehort die Einsicht, dass Medizin und Pflege nicht nur
eine Technik, sondern auch eine Kunst sind, die wie alle Kunst auch der



Spiritualitit und Medizin 355

Inspiration und des Kairos, des rechten Augenblicks und der Fligungen be-
darf. «Hiufig gilt unausgesprochen die Uberzeugung, Arzte oder Pflegende
wirden Probleme einfach sachgerecht, das heisst fachlich 16sen. Wire dies
tatsichlich der Fall, dann hitten wir es bei den Arzten mit Medizintechni-
kern zu tun, die den Namen Arzt nicht verdienen, und bei den Pflegenden
mit Pflegerobotern, die den Namen Schwester oder Pfleger nicht verdienen

wurden.»*

D. Die Ressource Vertranen
Spiritualitit in Medizin und Pflege hat ganz wesentlich mit der Ressource
Vertrauen zu tun, ohne die therapeutische und pflegerische Prozesse nicht
gelingen kénnen. Arzte und Pflegende bendtigen Selbstvertrauen und Ver-
trauen in ihre Fihigkeiten und die ihnen zur Verfiigung stehenden Mittel.
Patienten und ihre Angehorigen brauchen Vertrauen in die Heil- und die
Pflegekunst der Arzte und Pflegekrifte. Vertrauen ist akzeptierte Abhingig-
keit, wie der Mediziner und evangelische Theologe Dietrich Rossler einmal
geschrieben hat.*” Darin liegt ein Hinweis auf das Bewusstsein schlechthinni-
ger Abhingigkeit, das der grosse protestantische Theologe Friedrich Schlei-
ermacher als Wesen der Religion beschrieben hat. Vertrauen ist, wenn man
so will, immer auch eine Glaubenssache. Glaube nicht nur an die Kompe-
tenz eines Arztes, sondern der Glaube an Gott als Tiefendimension unseres
Daseins ist der letzte Grund fir alles Vertrauen. Zur Spiritualitit gehort es,
diese Tiefendimension menschlichen Vertrauens und Hoffens freizulegen,
nach Quellen des Vertrauens zu suchen. Zur Spiritualitit gehort ebenso, sich
den vielfiltigen Angsten, den eigenen wie den fremden, zu stellen, statt die
Angst, die Lebensangst, die doch immer auch Todesangst ist, zu tabuisie-
ren, wie dies in unserer Gesellschaft und im medizinischen Alltag hiufig

geschieht.

% Kath. Krankenhausverband Deutschlands e.V. / Deutscher Evangelischer Krankenhaus-
verband e.V., Ethik-Komitee im Krankenhaus. Selbstverlag des Kath. Krankenhausver-
bands Deutschland e.V.,, Freiburg 1.Br.1997, 9.

¥ D. Réssler: Der Arzt zwischen Technik und Humanitit. Religiose und ethische Aspekte der
Krise im Gesundheitswesen, Miinchen 1977, 46.



356 Ulrich H.J. Kértner

E. Kommunikation
Spiritualitit bedeutet Kommunikation, Kommunikation zwischen Mensch
und Gott und zwischen den Menschen untereinander. Der Geist stiftet und
er6ftnet Kommunikation. Er ist die Atmosphire, in der die Kommunikation
zwischen Arzt und Patient stattfindet. Sein Wirken ereignet sich wischen
Arzt und Patient. Der Geist ist das Zwischen menschlicher Kommunikation,
das Ich und Du ebenso verbindet wie voneinander abgrenzt und unterschei-

det.

F. Spiritualitat als organisationstheoretisches Thema

Spiritualitit hat nicht nur mit der Haltung und Einstellung des Einzelnen,
des Patienten, des Arztes oder der Pflegenden zu tun, sondern auch mit
der Kultur einer medizinischen oder pflegerischen Einrichtung, Wir spre-
chen gelegentlich von dem Geist, der in einem Haus herrscht. Spiritualitit ist
somit auch ein organisationstheoretisches Thema. Strukturen, ja schon die
Architektur eines Hauses sind gewissermassen Objektivationen des Geistes.
Sie vermitteln eine bestimmte Atmosphire, ermoglichen, férdern oder ver-
hindern Kommunikationsprozesse. Zur Dimension der Spiritualitit gehort
eben auch die Frage nach den Strukturen, den Arbeits- und Lebensbedin-
gungen in einer Klinik oder einem Pflegeheim. Und schliesslich zihlt dazu
auch die handfeste Frage, welche Budgets tiir Angebote der Seelsorge sowie
der entsprechenden Fort- und Weiterbildung zur Verfiigung stehen.



Spititualitait und Medizin 357

Abstract

Der vorliegende Beitrag plidiert fiir einen sorgfiltigen und kritischen Umgang mit
dem Begriff der Spiritualitit im Allgemeinen wie in der Medizin im Besonderen.
An Hinweise zur Geschichte des Begriffs und zu seinem christlichen Gehalt schlies-
sen sich einige Bemerkungen zum Verhiltnis von Religion, Kultur und Medizin im
Kontext einer multikulturellen Gesellschaft an. In einem weiteren Schritt werden
Begriff und Kon-zepte von Spiritual Care diskutiert. Dabei ist es wichtig, nicht nur
die positiven Seiten von Religion und Spiritualitit herauszustreichen, sondern auch
ihre Ambivalenzen und mdéglichen Gefahren zur Sprache zu bringen. Abschliessend
wird in sechs Thesen ein erweiterter Begriff von Spiritualitit in der Medizin zur
Diskussion gestellt.

This contribution advocates a careful and critical approach to the concept of spiri-
tuality in general, and in medicine in particular. Some indications concerning the his-
tory of the concept and its christian content are followed by some comments on its
relation to religion, culture and medicine in the context of a multicultural society. In
a further step, the term and concept «spiritual care» is discussed. It is important, not
only to emphasise the positive sides of religion and spirituality, but also to thematise
their ambivalences and possible dangers. In conclusion, an expanded concept of
spirituality in medicine is, in six theses, put forward for discussion.

Ulrich H.]. Kortner, Wien



	Spiritualität und Medizin : Überlegungen zu ihrem Verhältnis aus theologischer und medizinethischer Sicht

