Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 70 (2014)

Heft: 4

Artikel: Das Verstummen der Zaubertrommeln : die Zwangschristianisierung
des nordeuropéischen Volkes der Saamen und ihre Folgen

Autor: Muller, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877751

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877751
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Verstummen der Zaubertrommeln

Die Zwangschristianisierung des nordeuropiischen Volkes der
Saamen und ihre Folgen

Zur Zeit als sich in Mitteleuropa die christliche Religion etablierte und auch
die schwedische Bevolkerung durch einen langanhaltenden Vorgang christi-
anisiert wurde, spielte sich am Nordrand FEuropas ein langes Drama ab, das
Hunderte von Jahren dauerte: die gewaltsame Christianisierung der indige-
nen Volker der Saamen, die schlussendlich zur Vernichtung einer uralten
Kultur und der dazugeh6renden Religiositit fuhrte.

Erste auf Schweden ausgerichtete Missionsbemithungen gehen auf Ans-
gar zurick; sie erfolgten in den Jahren 865 bis 876." Erst knapp 200 Jahre
nach Ansgar fanden die frithesten bekannten Versuche statt, die Volker der
Saamen, die sich oberhalb des Polarkreises tiber die heutigen vier Linder
Norwegen, Schweden, Finnland und Russland verteilen, zu missionieren.
Diese Bemiithungen gingen Mitte des 11. Jahrhunderts von Adalbert von
Bremen aus.” Weitere offizielle Missionierungsversuche, die wihrend der
Vorherrschaft der rémischen Kirche in Europas Norden unternommen
wurden, hinterliessen kaum Spuren unter den Saamen.” Weit grossere Be-
deutung dagegen hatten im Mittelalter die Handelsbeziechungen und andere
Kulturkontakte: «In dieser wechselseitigen Beziehung absorbierte die saa-
mische Glaubenswelt jedoch etliche christliche Elemente und Symbole»,
wie Pentikdinen festhilt. Die staatlich verordnete lutherische Reformation
vermochte zwar die Saamen durch einen Verwaltungsakt in die Staatskirche
einzuverleiben. Jedoch versetzte erst die ekstatisch-christliche Religiositit, in
die sich das Weltbild der saamischen Tradition besser einfiigte, der indigenen
Religiositit und ihrer dazugehé6rigen Kultur den «letzten Todesstoss»’.

B. Nilsson: Art. Schweden I, TRE 30, Berlin 1999, 642.

J. Pentikdinen: Die Mythologie der Saamen, Berlin 1997, 242.

V.L. Cornell: Laestadianism and Its Role in the Loss of the Traditional Sami World-
view, http://www.utexas.edu/courses/sami/diehtu/siida/christian/vulle.htm, 3 [Stand:
3.12.2014].

¥ Pentikiinen: Mythologie (Anm. 2), 242.

N.C. Mollberg: Evangelical Christianity & The Sami, «Warring against the unrepentano,

S

ThZ 4/70 (2014) S. 310336



Das Verstummen der Zaubertrommeln 311

Im Unterschied zur Christianisierung der schwedischen Bevélkerung,
von der nach Nilsson keine Nachrichten tber Zwangsbekehrungen vorlie-
gen, verlief die Inkulturation des christlichen Glaubens unter den Saamen
weniger friedlich. Auch wenn nur wenige vollzogene Todesurteile aufgrund
von «Aberglaube» und «Hexerei» bekannt sind’, so war die Begegnung zwi-
schen der indigenen Religiositit der Saamen und dem neuen Glauben ein
typisches Beispiel mittelalterlicher und frihneuzeitlicher Mission, in der
eine Religion, die fir sich einen Absolutheitsanspruch oder zumindest ei-
nen Uberlegenheitsanspruch reklamiert, die urspriingliche Religion zur Seite
stosst und diese oft mit allen Mitteln zu ersetzen versucht.’

Im vorliegenden Beitrag skizziere ich zunichst das urspriingliche Welt-
bild der Saamen und zeige dann, wie sich die saamische Seelenlandschaft
im Laufe der Jahrhunderte dauernden Missionsbemiihungen von Seiten un-
terschiedlichster christlicher Gruppierungen wandelte. Dabei liegt ein be-
sonderer Fokus auf der indigenen Bevélkerung im schwedischen Teil des
Saapmi. Zudem weise ich auf die Folgen hin, die dieser Wandel nicht nur
auf die religiose Praxis, sondern iiberhaupt auf die Kultur und Gesellschaft
der Saamen hatte.

1. Zum urspriinglichen Welthild der Saamen:
Religion als integraler Bestandteil des Saamentums
Urspriinglich definierten sich die Saamen tber die soziopolitische Grund-
einheit der S7d4". Die Sijda bestand aus Familien, die sich als 6konomisches
Zweckbundnis zu einer Art dérflicher Genossenschaft zusammenschlossen.
Die Grosse eines Saamendorfes variierte zwischen 50 und 500 Personen.
Obwohl die Familien einer Sijda meistens untereinander verwandt waren,

http:/ /www.utexas.edu/ courses/sami/diehtu/siida/christian/evangelical.htm, 8 [Stand:

16.6.2014].

H. Rydving: The End of Drum-Time. Religious Change among the Lule Saami, 1670s—

1740s, Uppsala 2004, 56-61.

! Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 54.

8 Vgl. zur Sijda: Pentikidinen: Mythologie (Anm. 2), 286-290; V.-P. Lehtola: The Sami People.
Traditions in Transition, Fairbanks 22004, 22-27. Vgl. fiir die Bedeutung der Sijda in religi-
6sem Zusammenhang auch: A.IL. Holloway: The Decline of the Simi People’s Indigenous
Religion, http://www.utexas.edu/courses/sami/dichtu/siida/christian/decline.htm, 1
[Stand: 21.12.2014).



312 Peter Muller

hatte doch jede Hittengemeinschaft bzw. Familie das Recht, aus der Sijda
auszutreten. Die Vorsteher einer solchen Hiittengemeinschaft bildeten zu-
sammen den Rat, der Entscheidungen fir die ganze Gemeinschaft traf und
das Leben der Sijda organisierte: «Dazu gehorte genauso die Fursorge fur
die Kranken und die Alten wie die Kontrolle der Einhaltung der sozialen
Normen und die Entscheidungsgewalt tber die Verteilung der Nutzungs-
rechte des Landes und der Gewisser unter den Mitgliedern.»’ Uber der Sij-
da anerkannten die Saamen keine Dachorganisation. Jedes Saamendorf war
eine unabhingige Einheit und regelte sowohl interne als auch externe An-
gelegenheiten und Streitfragen. Dass diese rechtliche Eigenstindigkeit mit
den jeweiligen Landesgesetzen und -anspriichen, in denen sie lebten, nicht
in Ubereinstimmung zu bringen war, liegt auf der Hand. Im Laufe der Ko-
lonialisierung wurde diese soziale und 6konomische Einheit und Selbstregu-
lierung der Saamen zerstort.

Die Sijda war nicht nur soziopolitische Grundeinheit der saamischen Ge-
sellschaft, sondern gleichzeitig auch der Ort, wo die indigene Religiositit

1" unter-

gelebt wurde und mit heiligen Kultstitten verbunden war. Rydving
scheidet drei Kategorien von heiligen Stitten: Erstens gab es Kultstitten, die
von allen Mitgliedern einer Gemeinschaft genutzt wurden und wo sie ihre
Riten vollzogen; zweitens gab es Kultstitten, die von den Mitgliedern einer
Sijda genutzt wurden, die denselben Wanderwegen gefolgt waren oder am
selben See gefischt hatten; und drittens gab es die Kultstitten, die fur die
taglichen Riten genutzt wurden und sich innerhalb der Rundhiitte oder im
Hof befanden.

Letztere war die wichtigste Statte des Familienkultes und vermutlich meist
in dem Teil der Boassu (Rundhtitte) lokalisiert, der dem Eingang gegeniiber
liegt. Dort wurde beispielsweise auch die Zaubertrommel aufbewahrt, die
vermutlich in fast allen Familien zur Wahrsagung eingesetzt wurde. Obwohl
eine weibliche Gottheit iber die Boassu wachte und herrschte, war dieser
Teil der Rundhitte fir die Frauen tabu.

Zu den Kultstitten, die von den Familien einer Sijda besucht wurden, ge-
horten die Sdzva-Seen und die Seita. Saiva-Seen sind Seen, die keine oberirdi-

? Pentikiinen: Mythologie (Anm. 2), 286.
' Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 96-103. Vgl. Pentikiinen: Mythologie (Anm. 2), 103.125-
140.



Das Verstummen der Zaubertrommeln 313

schen Abfliisse haben und hiufig grossen Fischreichtum aufweisen. Von ei-
nigen dieser Seen wird behauptet, dass sie doppelbodig seien, weil zeitweilig
keine Fische darin zu finden sind. Ein Fischer muss sich deshalb in der Nihe
dieser Seen besonders vorsichtig und ruhig bewegen und es tunlichst ver-
meiden, eine Frau zum Fischfang mitzunehmen. Der alte Kult der Saamen
ist mit der Vorstellung verbunden, dass unter dem Wasser eine Verbindung
zum Totenreich besteht. Alle Saiva-Geister gelten deshalb in der saamischen
Mythologie als Schutzgeister.

Die Seita ist eine geheiligte Kultstitte, von denen es unzihlige im Sied-
lungs- und Wandergebiet der Saamen gibt. Dabei unterscheidet man die
Stein- von den Baum-Seitas. Stein-Seitas sind meistens Natursteine, die eine
aussergewohnliche und auffallende Form aufweisen. Baum-Seitas kommen
besonders in Waldgebieten vor. Selten sind Seitas von menschlicher Hand
geschaffen. Im Seita-Kult verdichtet sich die 6kologische Perspektive im
Geist des Animismus: Seitas sind urspringlich wohl «Ballungen der pro-
duktiven Kraft der Erde und der Natur gewesen»'', das heisst: Sie wurden
als «Kraftballungen des Ortes»'” verstanden. Wiederum waren diese Orte
fiir Frauen tabu. Gegenstand des Kultes war gewissermassen eine Steuer
an die Gotter: Die Saamen opferten ihre erste Beute des Jahres den G6t-
tern (Fischer opferten ihren ersten Fisch; Jager legten ein ganzes Beutetier
oder zumindest Teile davon auf die Seita). Pentikdinen' halt fest, dass sich
erstaunlicherweise trotz aller christlichen Missionierungsbemithungen der
Seita-Kult in einigen Gegenden bis weit ins 20. Jahrhundert bzw. bis in die
Gegenwart hinein erhalten hat.

Die indigene Religiositit der Saamen kannte Elemente des Schamanismus
und Animismus, verehrte die Erde als Leben spendende Mutterg6ttin neben
anderen Gottheiten und entwickelte eine eigene Mythologie und Kosmo-
logie, die das ganze LL.eben umfasst. Deshalb versteht Pentikainen Religion

" Pentikdinen: Mythologie (Anm. 2), 137.

> Die in heutiger Zeit esoterisch besetzte Rede vom «Kraftort» und die daraus folgende
touristische Vermarktung besonderer Orte, Rdume oder Gebiete hat mit der urspriingli-
chen Vorstellung der saamischen Weltsicht wenig gemein, denn fiir die Saamen waren das
durchaus 6konomisch wichtige Orte, die thnen ihr Ubetleben rein materiell ermoglichten
(Fischfang, besonders fruchtbare Gebiete, Schutz bei ihren Wanderungen mit den Rentier-
herden usw.).

" Pentidkinen: Mythologie (Anm. 2), 140.



314 Peter Miuller

zwar als «integralen Bestandteil des Saamentums», definiert den Religionsbe-
griff jedoch als die «Seelenlandschaft des arktischen Menschen»." «Lebens-
philosophie», «Weltsicht» oder «Weltbild» sind denn auch die Begriffe, die in
der religionswissenschaftlichen Saamenforschung verwendet werden, um die
indigene Religiositit zu beschreiben."

Als zentraler Punkt lisst sich hervorheben, dass das Weltbild der Saamen
und ihre Seclenlandschaft eng vom dkologischen 1 ebensumfeld und den einfa-
chen Umstinden gepragt sind, in denen der Saame sein Leben fihrt: «Das
traditionelle Verhiltnis der Saamen zur Natur ist ethisch sehr hochrangingy,
wie Pentikdinen'® restimiert. Die enge Naturverbundenheit der Saamen
spiegelt sich in den religiésen Vollziigen und driickt sich beispielsweise im
Glauben an Naturgeister aus. Die Wechselbezichung zwischen Mensch und
Tier wurde nicht nur symbolisch geglaubt, sondern als wirklich und reziprok
verstanden, so dass die Grenzen zwischen Mensch und Tier verschwimmen.
Eine Transformation von Mensch zu Tier und umgekehrt integriert der Saa-
me mithelos in sein Weltbild. Ein gew6hnlicher Mensch konnte gelegentlich
in Wolfs- oder Birengestalt erscheinen, oder ein getétetes Kind zeigte sich
als Moorschneehuhn.

So gehorte auch der Schamane zentral zum saamischen Religionsvollzug;
er machte sich ebenfalls in Tiergestalt auf die Seelenwanderung auf. Ana-
log zur Weltsicht, die eine physische von einer geistigen Welt unterscheidet,
glauben die Saamen an die Kérperseele bzw. Lebensseele und an eine freie
Seele."” Die Freiseele kann sich vom Koérper 16sen und ekstatische Seelen-
wanderungen zwischen den verschiedenen Schichten der Wirklichkeit unter-

" Pentikiinen: Mythologie (Anm. 2), 25.

Pentikiinen: Mythologie (Anm. 2), 25-27. A. Slaton: Transcendentialism, Nativ Ameri-

can Theology, and Sami Worldview: An Interpretive Analysis of the Similarities Between

Three Independent Worldviews, http://www.utexas.edu/courses/sami/dichtu/siida/reli-

gion/transcend.htm, 1 [Stand: 19.4.2012]. Holloway: The Decline (Anm. 8), 1; Cornell:

Laestadianism (Anm. 3), 1; Lehtola: Traditions (Anm. 8), 28f. — Anders dagegen: Rydving:

Drum-Time (Anm. 6), 7., der erstaunlicherweise auf die alte funktionale Definition der

Religion als Grandgebundenbeit zuriickgreift: Religion als «the serious and social attitude of

individuals or communities toward the power or powers which they conceive as having

ultimate control over their interests and destinies».

' Pentikidinen: Mythologie (Anm. 2), 323.

' Pentikiinen: Mythologie (Anm. 2), 164f,; Lehtola: Traditions (Anm. 8), 28; Cornell, Laesta-
dianism (Anm. 3), 2.



Das Verstummen der Zaubertrommeln 315

nehmen. Wahrenddem die Freiseele abwesend ist, bleibt bloss die Lebens-
seele im Korper zurtick, um die lebensnotwendigen Funktionen aufrecht
zu ethalten. Die Briicke zwischen der diesseitigen und der jenseitigen Welt,
also zwischen der Lebenswelt der Menschen und der Unter- oder Oberwelt,
schligt der dafiir geweihte Schamane, der in der saamischen Tradition Noaidi
genannt wird. Er war beauftragt, «das Verhiltnis zwischen Dies- und Jen-
seits, zwischen Einzelpersonen und ganzen Clans sowie zu den kosmischen
Kriften in Ordnung zu halten»'. Dabei amtete er als Heiler, Beschiitzer und
Prophet. Er begleitete die Seelen Verstorbener in die Unterwelt, holte in
seiner Funktion als Heiler Seelen, die von bésen Geistern geraubt worden
waren, wieder zurick, oder konnte von seinen Seelenreisen Gegenstinde
von weit entlegenen Orten mitbringen, was Beweis seiner Kraft war. Weiter
gab er als Wahrsager Auskunft tiber andere, raumlich teilweise weit entfernte
Personen oder Ereignisse.

Der wichtigste Gegenstand der schamanischen Ausristung ist die Zau-
bertrommel (goavddis)"” mit ihrem Zubeho6r wie dem T-férmigen Hammer aus
Rentierknochen oder aus Kupfer. An der Trommel war ein kleiner Gegen-
stand aus Metallringen befestigt, der sich wihrend der Weissagung auf der
Membrane der Trommel bewegte und als «lLos» bezeichnet wurde. Auf der
Membrane der Zaubertrommel hatten die Saamen ithre Ansicht vom Aufbau
der Welt verewigt. Interessant ist, dass das schamanistische Weltbild sowohl
dreistufig als auch heliozentrisch aufgebaut war und dazu noch Mischformen
kannte.”” Heute sind nur noch 170 «echte», d. h. urspriingliche Zaubertrom-
meln der Saamen erhalten — angesichts der Tatsache, dass es in praktisch
jeder Rundhiitte einmal eine gegeben hat, ist das eine unglaublich geringe
Zahl. Das hat einerseits mit den Materialien zu tun, aus denen die Trommeln
hergestellt wurden, und die die Jahrhunderte nicht tiberdauert haben*, ande-
rerseits mit der Christianisierung. Die Zaubertrommeln in der Gemeinschaft
der Saamen verstummten im Saapmi in den meisten Fillen wihrend der Pe-

8 Pentikiinen: Mythologie (Anm. 2), 144; vgl. Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 2.

Die Zaubertrommel gehorte urspringlich in jede Rundhttte (Boass#) und wurde von den

Minnern einer Sippe verwendet, auch wenn diese keine Schamanen waren.

" Die Deutung der Symbole gilt als schwierig, weil keine schriftlichen Interpretationen tiber-
liefert sind. Ausfihtliche Informationen und Interpretationsversuche finden sich bei: Pen-
tikdinen: Mythologie (Anm. 2), 151-165.

' Pentikdinen: Mythologie (Anm. 2), 144,



316 Peter Muller

riode der intensiven lutherischen Missionierung im 17. und 18. Jahrhundert;
sie wurden konfisziert und meist verbrannt.” Heimlich wurden sie jedoch
bis gegen Ende des 19. Jahrhunderts vereinzelt verwendet.

Ein weiteres wichtiges Merkmal fiir die Seelenwanderungen ist der Joik* —
er ist ein traditioneller Singsang, der verschiedenen Zielen dient. Der Noaide
und andere Mitglieder der Sijda sangen bestimmte Joiken, um in Trance zu
gelangen und sich so fiir die Seelenwanderung vorzubereiten. Nachdem sie
von ihren ekstatischen Reisen zurlickgekehrt waren, sangen sie in eintonig-
gutturaler Weise von den Erlebnissen, die sie auf ihrer Reise gehabt hatten.
Mittels des Joik-Gesangs wurden auch Dinge oder Personen verdinglicht
bzw. vergegenwirtigt. Joiken wurde ebenfalls angewendet, um mehrdeuti-
ge Nachrichten zu tbermitteln, so dass Aussenstehende — spiter vor allem
christliche Zuhorer — die versteckte Botschaft nicht verstanden. Zusammen
mit den Zaubertrommeln war das Joiken eine kraftvolle Symbolik im Welt-
bild der Saamen. Deshalb erstaunt es wenig, dass neben den Zaubertrom-
meln vor allem die Praxis des Joik seit dem Wirken der ersten christlichen
Missionare als satanisch verteufelt und als «Hexerei» verfolgt wurde.

2. Die saamische Seelenlandschaft im Wandel
2.1 Religionswechsel oder Religionswandel?
Die religionswissenschaftliche Saamenforschung ist sich dariiber uneins, ob
es sich bei der lange wihrenden Zwangschristianisierung um einen Wan-
del der indigenen Religiositit oder um einen Religionswechse/ handelt. Ryd-
ving** unterscheidet den Religionswandel vom Religionswechsel und defi-
niert Wandel als andauernden Prozess von Veranderungen durch dussere
oder innere Einfliisse, die sich jedoch innerhalb der urspriinglichen Religion
abspielen: «[...] I mean the continuous process which due to internal and
external causes involves changes within a religion [...].»* Wechsel hingegen
meint Rydving zufolge, dass eine Religion durch eine andere ersetzt wird: «A

2  Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 19-27; Pentikdinen: Mythologie (Anm. 2), 144f.

% Vgl Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 3. Joiken ist jedoch nicht bloss den Schamanen
vorbehalten, sondern ist Allgemeingut und wurde auch — im Unterschied zur Berufung als
Schamane, die nur Minnern offenstand — von den Frauen praktiziert.

2 Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 9-17.

% Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 9.



Das Verstummen der Zaubertrommeln 317

change on the other hand that implies that something totally new occurs,
a change from a4 to non-a [...].»* Rydving vertritt in seiner Untersuchung
dezidiert den Standpunkt, es liege ein Religionswechsel vor; zu viele radikale
Verinderungen im Ausdruck der Religion hitten sich eingestellt. Auf der an-
deren Seite geht beispielsweise Lehtola davon aus, dass die Saamen mehr von
der urspriinglichen eigenen Weltanschauung auch nach der Christianisierung
erhalten und in den christlichen Glaubensvollzug integriert hitten; er geht
von einem Wandel («Transition») ihrer Religiositit aus.”

Aufgrund der lokalen Einschrinkung des Themas des vorliegenden
Aufsatzes, das sich hauptsichlich mit den Saamen im skandinavischen bzw.
schwedischen Territorium beschiftigt, untersuche ich vorwiegend die Ent-
wicklungen der saamischen Seelenlandschaft unter lutherischem Einfluss.
Entsprechend spielt der Einfluss der russisch-orthodoxen Kirche, den diese
auf der Kola-Halbinsel austibt, keine Rolle.

2.2 Die Missionzerung der Saamen nach der lutherischen Reformation
Wie eingangs erwihnt, blieben die Auswirkungen der ersten westromischen
Missionsbemithungen unter den Saamen relativ bescheiden. Mit der Koloni-
alisierung des Nordens durch Gustav Wasa, den ersten lutherischen Konig
Schwedens, dnderte sich die Situation flir die Saamen dramatisch, weil dieser
sich von der Kirche Unterstitzung erhoffte und mithilfe eines einheitlichen
Glaubens das weite Land politisch zusammenhalten wollte.

2.2.1 Die Missionsbemiihungen der lutherischen Reformationsbewegung
Strategisch und gezielt begann die Missionierung der Saamen erst mit der
Reformation und dem folgenden politischen Druck sowie den territorialen
Bestrebungen, die sich auch an den noérdlichen Rindern vom damaligen
Schweden-Finnland durch die Nordischen Kriege® auswirkten.

% Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 9.

* Vgl. bspw. den Untertitel seiner Schrift: Traditions in Transition.

% Die drei grossen Nordischen Kriege wurden unter wechselnden Allianzen zwischen Di-
nemark-Norwegen, Schweden-Finnland, Russland und Polen ausgetragen: 1563-1570;
1655-1660; 1700-1721. Vor allem der letzte Krieg zerstorte die schwedischen Triume,
eine europiische Grossmacht zu bilden. Eine Dreierallianz (Russisches Zarenreich, Sach-
sen-Polen und Dinemark-Norwegen) griff das Schwedische Reich (Schweden-Finnland)
an, das von dem achtzehnjihrigen Konig Karl XII. regiert wurde. Trotz der unglinstigen



318 Peter Miller

In Schweden-Finnland breitete sich die lutherische Reformation Mitte des
16. Jahrhunderts aus. Der erste protestantische Konig Schwedens, Gustav
Wasa, erteilte Anfang der 1550er Jahre den Befehl, «dass der Pfarrherr jeder
Gemeinde, die an Lappland angrenzte, auch fiir die Katechese und die Seel-
sorge der angrenzenden saamischen Siedlungen verpflichtet wam?®. Dieser
Erlass wurde jedoch kaum umgesetzt. Unter der Herrschaft Karl IX. wurden
die Grundlagen eines zentralistischen Verwaltungs- und Uberwachungsap-
parates geschaffen, der auch das Siedlungsgebiet der Saamen umfasste. Die
Krone war bestrebt, die erworbenen Gebiete durch eine aktive Politik zu
sichern. Dazu gehorte nicht unwesentlich, dass die Position der einheitlichen
lutherischen Kirche gestirkt und der lutherisch-christliche Glaube ins Saap-
mi gebracht wurde. 1603 wurden auf Erlass von Reichsverweser Karl IX.
hin, der 1604 zum Koénig gekront wurde, die ersten christlichen Gemeinden
im schwedischen Teil des Saapmi gegriindet.” Die Pfarrer bildeten von da
an eine zuverlassige Informationsquelle sowohl fiir die politische als auch fur
die kirchliche Zentralverwaltung,

Die enge Verbindung zwischen Thron und Altar bedeutete im damaligen
Schweden, dass die lutherische Staatsreligion durch die Krone mit allen Mit-
teln geférdert wurde. Diese Unterstiitzung basierte auf der Vorstellung, dass
die idealen Biirger einem orthodoxen Luthertum anzugehdren hitten, und
die Einheit des Landes war durch eine einheitliche Religion und die Unter-
stitzung der Pfarrerschaft am besten herzustellen und vor allem langerfristig
zu erhalten. Die Saamen galten als problematische Bevolkerungsgruppe, weil
sie dem Ideal eines Nationalstaatsbiirgers nicht entsprachen: «Das schwedi-
sche Ideal war ein homogener Staat, in dem tberall dieselbe Religion, diesel-
be Lebensweise, dieselben Meinungen und nach Moglichkeit sogar dieselbe
Sprache vorherrschen sollte»’ Vor diesem Hintergrund kamen die Saamen

Ausgangslage blieb der schwedische Konig zunichst siegreich, scheiterte aber im Juli 1709
an der Ubermacht der russischen Armee. Erst nachdem Karl XII. im Herbst 1718 wih-
rend einer Belagerung vor Frederikshald in Norwegen gefallen war, konnte der fiir sein
Land aussichtslos gewordene Krieg beendet werden. Die Bestimmungen der Friedensver-
trige bedeuteten das Ende Schwedens als europiischer Grossmacht.

* Pentikdinen: Mythologie (Anm. 2), 243.

0 U.a. in Arvidsjaur, Lycksele, Jokkmokk; Jukkasjarvi, Gratrisk, Enontekio, vel.: Pentikiinen:

Mythologie (Anm. 2), 243, Anm. 1.

' Pentikiinen: Mythologie (Anm. 2), 245.



Das Verstummen der Zaubertrommeln 319

nicht nur kulturell, sondern besonders auch religiés unter Druck. Aus dem
17. Jahrhundert datiert eine erste gesetzgeberische Massnahme, durch die
die gesamte schwedische Bevélkerung in die lutherische Kirche integriert
werden sollte. Alle Saamen, so ist in einem Erlass von 1609 festgehalten,
praktizierten «das Heidentumy». Wenn sie nicht davon abliessen, so seien sie
mit dem Tod zu bestrafen.’” Es sind jedoch nur ganz vereinzelt vollstreckte
Todesurteile bekannt. Meist kamen dem Christentum gegentiber «renitente»
Saamen mit einer Geldstrafe davon, oder sie wurden offentlich an den Pran-
ger gestellt.” Hingegen wurden heilige Statten (Seita) zerstort, Zaubertrom-
meln eingezogen oder vernichtet und das Joiken untersagt.

2.2.2 Die pretistische Lapplandmission
War die lutherische Missionstatigkeit unter den Saamen zu einem grosseren
Teil politisch motiviert, so pragte die pietistische Missionsbemuihung die For-
derung, die Bekehrung zum Christentum habe eine persénliche Sache jedes
einzelnen Menschen zu sein.’* Nach dem Grossen Nordischen Krieg im 18.
Jahrhundert wurde die Missionierung der Saamen durch pietistisch geprigte
Kreise und Pfarrer erneut vorangetrieben. Im norwegischen Siedlungsgebiet
der Saamen war Thomas von Westen, der auch «Apostel der Saamen» genannt
wurde, in den 1720er Jahre mit seiner Missionsarbeit recht erfolgreich.” In
Schweden wirkte Pehr Hagstram im Sinne eines aufgeklirt orthodoxen luthe-
risch-pietistischen Glaubens. Seine Bemiihungen scheiterten jedoch vor al-
lem daran, dass fiir den saamischen Unterricht die sudschwedische Varietit
der saamischen Sprache als Schriftsprache gewihlt wurde. Die Saamen er-
klirten jedoch, dass sie «das Finnische einem fremden Lappischdialekt als
Unterrichtssprache vorzichen»* wiirden. So hilt Pentikdinen mit Blick auf
den spiteren grossen Erfolg der laestadianischen Erweckungsbewegung fest:

Die finnische Sprache scheint von Anfang an die christliche Glaubenswelt der
schwedischen Saamen beeinflusst zu haben. Diese Tatsache sollte hundert Jahre

2 Pentikiinen: Mythologie (Anm. 2), 245. Mit «Heidentum» sind vor allem die Verwendung
der Zaubertrommel, die Praxis des Joik und schamanistische Rituale gemeint.

¥ Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 54-61.

*  Pentikidinen: Mythologie (Anm. 2), 245.

¥ Pentikdinen: Mythologie (Anm. 2), 246; Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 50.

% Pentikdinen: Mythologie (Anm. 2), 246.



320 Peter Muller

spiter bei der Entwicklung der laestadianischen Erweckungsbewegung cine bedeu-
tende Rolle spielen [...]."

Der missionarische Einfluss von Norwegen auft Schweden und die Koope-
ration bei den Missionsbemtihungen waren aufgrund der politisch delikaten
Situation zwischen Norwegen-Danemark und Schweden-Finnland eher ge-
ring.

2.2.3 Resiimee: Der Wandel der saamischen Seelenlandschaft durch die lutherischen und
pretistischen Missionsbemiihungen

Die Periode der lutherischen und nachfolgenden pietistischen Missionstitig-
keit bezeichnet die religionsgeschichtliche Forschung als Zeit, in der die Zau-
bertrommeln verstummten (The end of Drum-Time).”” Auch wenn die Saamen
in die schwedisch-lutherische Kirchenorganisation inkorporiert wurden, ko-
existierten viele Ziige der ethnischen, indigenen Religiositit der Saamen mit
dem Christentum bis ins 20. Jahrhundert bzw. bis in die Gegenwart hinein:

Es sieht so aus, dass die ethnische Tradition lange Zeit passiv, sozusagen «im Tief-
kithlfach», weiterlebte; im alltiglichen Leben nahm man sie nicht mehr ernst, aber

in Zeiten der grossten Not, wenn alles andere, sogar der Glaube an den christlichen

Gott, fehlgeschlagen hatte, ersuchte man wieder ihre Hilfe.*

Das Christentum verdringte den eigentlichen Schamanen, der in Trance seine
Seelenreisen unternahm; dieser wurde durch Wahrsager, Heiler, Hellseher oder
Heilkundige ersetzt, die mehr oder weniger dieselben Aufgaben wie ein Scha-
mane wahrnahmen. Auch wenn das Schamanentum durch die Kleriker krimi-
nalisiert wurde, lebte im kollektiven Bewusstsein der Saamen der Schamane in
der Folklore und im Beruf der Hellseher und Naturheilkundigen weiter.*

Der indigene Brauch der Saamen, bei den Seitas zu opfern, war natir-
lich ein grosser Stein des Anstosses fir die christliche Missionsarbeit. Dieser
Brauch wurde verboten und unter Androhung von Strafe geichtet. Trotzdem

7 Pentikiinen: Mythologie (Anm. 2), 246.

%  Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 53.

¥ Vgl. dazu die bereits hiufig zitierte Dissertation von Hikan Rydving, der das Ende der
Trommelzeit zwischen 1670 und 1740 ansetzt. Aus dieser kurzen Periode sind relativ viele
Quellen zuginglich und deshalb auswertbar, vgl. Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 26f.

“ Pentikiinen: Mythologie (Anm. 2), 250.

' Pentikdinen: Mythologie (Anm. 2), 252.



Das Verstummen der Zaubertrommeln 321

verschwand diese Institution nicht aus der Seelenlandschaft der Saamen. Der
bisher offentlich anerkannte Seita-Kult tauchte einfach ab und verwandelte
sich in eine private, heimlich getibte Zeremonie.*

Ahnliches wie vom Seita-Kult lisst sich von der Tradition des Joik sagen.
Auch wenn die christlichen Missionare den Joik als «heidnisch und dimonisch»
verteufelten, iiberlebte er ebenfalls im Untergrund. Joik war als einer der Eck-
pfeiler saamischer Kultur tief in deren Seelenlandschaft verwurzelt. Wohl des-
halb konnte er gar nicht ausgerottet werden, sondern iiberlebte und wandelte
sich vom religiosen zum mehr politischen Werkzeug des unterdriickten Volkes,
wie Lehtola festhalt:

Yoik retained a rebellious spirit |[...]. It was based on a quality of double-meaning, a
certain ironic ambiguity — a code. Sami researcher Harald Gaski points out that the
epic yoiks of de 1800s contained clear political standpoints, but under the surface.
For example, the yoik «The Thief and the Noaidi» works on two levels so that the
Sami community understood its content differently than outsiders like ministers and
researchers.”

Schon frih wurde die Frage diskutiert, warum weder das romische noch das
lutherische oder pietistische Christentum die indigene Religiositit zu verdrin-
gen vermochten und warum sich die saamische Seelenlandschaft zu einer
eigentlichen synkretistischen Religion wandelte, in der christliche Elemente,
Traditionen und Terminologie (als eigentliche «Worthilsen») in das indigene
saamische Weltbild integriert wurden.* Kirchliche und politische Autorititen
des 18. Jahrhunderts nannten dafiir vier mogliche Griinde:

Erstens liege der schwache Erfolg, die indigene Religiositit durch die christ-
liche Religion zu ersetzen, an den Saamen selber. Thr nomadischer Lebensstil
hindere die Bevolkerung beim Bemiihen, regelmissig die Kirche zu besuchen
und dadurch sich selber und ihre Kinder christlich zu sozialisieren.

Ein zweiter Grund wurde darin ausgemacht, dass sich trotz der Hinwendung
zum christlichen Glauben kein wirtschaftlicher Erfolg oder zumindest keine
wirtschaftliche und gesellschaftliche Besserstellung der Saamen innerhalb der
skandinavischen Bevolkerung einstellte.

# Pentikiinen: Mythologie (Anm. 2), 253.
“ Lehtola: Traditions (Anm. 8), 106.
# Vgl zum Folgenden: Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 73-76.



322 Peter Muller

Einen dritten Grund fir den schwachen Erfolg der christlichen Mission
fand man in der durchaus selbstkritischen Feststellung, dass es weder den
katholischen Priestern vor der Reformation noch den lutherischen Kirchen-
firsten oder den pietistischen Missionaren um das Wohl des saamischen
Menschen an sich gegangen sei. Die katholischen Priester — so der lutheri-
sche Vorwurf — seien mehr am Geld als an der Seele der Saamen interessiert
gewesen. Die folgenden lutherischen Missionare wurden dagegen kritisiert,
dass sie die personliche Glaubensiiberzeugung nicht ernst genug genommen
hitten. Es habe gentigt, dass die Saamen regelmissig in den Gottesdienst
gekommen seien, um sie als Christen zu bezeichnen. Ein zusitzlicher Hin-
derungsgrund wurde ausgemacht in der iibermassig harten Bestrafung, die
bei «Hexerei» oder «Vollzug heidnischer Praktiken» angedroht und teilweise
auch vollzogen wurde.

Und wenn alle Griinde nicht gentigend tiberzeugen konnten, so wurde
ein vzerfes Argument nachgeliefert, indem eine ubersinnliche Erklirung her-
angezogen wurde: Bése Michte oder Satan selber hitten zu viel Macht tiber
die Saamen; oder es sei gar Gottes Plan, Satan Boses tun zu lassen.

Sieht man von der vierten Begriindung ab, enthalten alle alten Erkli-
rungsversuche Wahrheitsmomente, die durch die heutige Forschung gestiitzt
werden. Dem schwedischen Kirchenhistoriker Bill Widén zufolge® standen
dariiber hinaus die geographischen und politischen Umstinde im saami-
schen Siedlungsgebiet den Missionaren im Wege. Er hebt folgende Griinde
fir den relativ schwachen Erfolg der christlichen Mission bis ins 18. Jahr-
hundert hinein hervor:

— Die Saamen kannten keine hierarchisch organisierte Gesellschaft, an
deren Spitze ein Fiihrer stand, tiber den die christlichen Missionare auf
die saamische Bevolkerung hitten Einfluss nehmen kénnen.

—  Als mit der Rentierhaltung die nomadische Lebensform einsetzte, brach
die alte Gesellschaft auseinander und die Siedler zerstreuten sich.

— Die nomadische Lebensform war nicht kompatibel mit dem christlichen

I.ebensmuster.

Aufgrund mangelnder Kenntnis der schwedischen Sprache beziche ich mich hier auf die
Besprechung bei Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 70-76.



Das Verstummen der Zaubertrommeln 323

— Die negative 6konomische Entwicklung wihrend und nach den
Missionsanstrengungen wurde von den Saamen religios interpretiert und
als Folge des Religionswechsels verschiedener Mitglieder der saamischen
Gemeinschaft verstanden.

— Die christliche Religion kam zu den Saamen Hand in Hand mit den
unpopuliren Siedlern aus dem Stiden.

— FEiner der wichtigsten Griinde jedoch, warum die indigene Religiositit
im Untergrund weiterlebte, war die traditionelle Art der Saamen, mit
der sie auf dusseren, fremden Druck zu reagieren pflegten: «[TThe Saami
established an underground culture in order to protect themselves
against «the permanently growing pressure against their existence. This
was the Saami reaction to the Christian authorities’ threats, punishments
and acts of sacrilege»*

Fir die Zeit bis zu den pietistischen Missionsanstrengungen bestitigt sich
die Theorie von Lehtola, dass sich von der urspriinglichen eigenen saami-
schen Weltanschauung viele Elemente und dazugehorige Riten erhalten hat-
ten und in den christlichen Glaubensvollzug integriert wurden. Weil viele der
indigenen Riten, Uberzeugungen und Vollziige im saamischen Christentum
tberlebten, liegt zumindest bis Anfang des 18. Jahrhunderts eher ein evolu-
tiondrer Wandel als ein revolutionarer Wechsel im Weltbild und der Religi-
onsausiibung vor.

2.3 Die Missionsbemiibungen ekstatischer Gruppen
Grosseren Einfluss auf den Wandel der Seelenlandschaft und die traditi-
onelle Weltsicht der Saamen als alle vorangehenden Missionsbemiihungen
hatten die ekstatischen christlichen Bewegungen, die sich Ende des 18. und
im 19. Jahrhundert ausbreiteten. Die Herrnhuter Bridergemeine und der
Pietismus, die sog. Leser (oder Neuleser)", bereiteten den Boden, auf dem
dann die Pflanzen eines ekstatischen Christentums wuchsen. Bei Liserit oder

% Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 76.

" Einen umfassenden Einblick zu den Neulesern Schwedens gibt die Lebensgeschichte von
Carl Olof Rosenius, dem lutherischen Erweckungsprediger aus dem 19. Jahrhundert: S.
Lodin: Carl Olof Rosenius. Der schwedische Erweckungsprediger, hg.v. ]. Eber, Gross
Oesingen 2009.



324 Peter Muller

Nylaserit handelt es sich um eine Bewegung von Leuten, die sich in kleinen
Zirkeln traf und ohne ordinierten Pfarrer die Bibel und vor allem Traktate
von Erweckungspredigern miteinander lasen. Auch die lutherische Staats-
kirche selber legte die religiose Grundlage fiir die folgende Ausbreitung der
Bewegungen durch die Einfihrung der Institution des «Sonntagsgebetes»:

Es war gestattet, regelmissige Gottesdienste sogar in den entlegensten Dérfern
abzuhalten. Zu einer Zeit, als nur die Pfarrer der evangelisch-lutherischen Kirche
Schwedens das Recht hatten, zu predigen und christliche Zeremonien zu leiten,
war diese Institution eine zufillige regionale Entwicklung, deren Wurzeln in der
Isolation der arktischen Region zu suchen sind.*

Diese Gebetsversammlungen wurden von Laien geleitet, was ihnen eine
Struktur gab, die vom vordringenden Laestadiertum genutzt wurde.

2.3.1 Die Cuorvut-Bewegung®
Ausgehend aus der Finnmark ging dem auf die Saamen einflussreichen
Laestadiertum die sog. Cuorvut-Bewegung voraus. Diese fundamentalisti-
sche Bewegung hatte vor allem unter den Rentiernomaden grossen Erfolg
und erreichte ihren Hohepunkt in den 1760er und 1770er Jahren in der Ge-
gend des norwegischen Kautokeino (Guovdageaidnu).”” Hauptinhalt der
Botschaft der «Rufer» war der bevorstehende Weltuntergang; ihre Verkiin-
digung war begleitet von ekstatischen Zustinden, konvulsiven Korperbewe-
gungen und Reden wie in einem «Verwirrungszustand» (eine Variation von
Glossolalie). Die Forschung ist sich einig, dass diese Erweckungsbewegung
«eindeutig von der schamanistischen Tradition geprigt» war, «die im nor-
wegischen Siedlungsgebiet der Saamen gewalttitig unterdrickt» wurde.”!
Anhinger der Cuorvut-Bewegung fanden sich bald tber das ganze Wander-
gebiet der nomadischen Saamen verteilt: von der norwegischen Finnmark

*®  Pentkiinen: Mythologie (Anm. 2), 258.

¥ Zur Cuorvut-Bewegung vgl. vor allem: Pentikiinen: Mythologie (Anm. 2), 268-273; Leh-
tola: Traditions (Anm. 8), 38-41; Mollberg: Christianity (Anm. 5), 9f. Das Wort «Cuorvut
(ausgesprochen: Tsuorvut) bedeutet «die Herbeirufenden». Gemeint sind Wanderprediger,
die durch Hollenfeuer- und Verdammungspredigten die Menschen zu Busse und Umkehr
aufriefen. Vgl. Lehtola: Traditions (Anm. 8), 38; Pentikiinen: Mythologie (Anm. 2), 268.

% Pentikdinen: Mythologie (Anm. 2), 268.

31 Pentikiinen: Mythologie (Anm. 2), 269.



Das Verstummen der Zaubertrommeln 325

Uber den noérdlichen Teil des schwedischen Saapmi bis zur russischen Kola-
Halbinsel. Gerade dank dieser weiten Verbreitung und die Wanderprediger,
die auf den Wanderrouten unterwegs waren, verbreitete sich das spitere La-

estadianertum schnell.>?

2.3.2 Lars 1 evi Laestadius und die 1 aestadianer’

2.3.2.1 1eben und Bedeutung von 1.ars 1 evi | aestadius
Lars Levi Laestadins wurde am 10. Januar 1800 in Jakkvik, einer Stadt im
Gebiet der Pitea-Saamen in Nordschweden, geboren; er gilt als weltweit
bekanntester Saame seiner Zeit. Sein Vater Carl Laestadius war einer der
unbeliebten schwedischen Siedler aus dem Stden. Seine Mutter Anna Mag-
dalena war eine Christin mit sidsaamischer Abstammung von Gaustrisk, die
der pietistischen Bewegung der Leser nahestand. Zuhause lernte Laestadius
sowohl die schwedische Sprache als auch die Sprache der Lule-Saamen, die
im sudlichen Siedlungsgebiet Schwedens gesprochen wird. Die erste Leiden-
schaft von Laestadius galt jedoch den Naturwissenschaften, insbesondere
der Botanik. Zu seinen Lebzeiten galt er als kundigster Experte der Flora
der skandinavischen Fjilllandschaft. Als solcher begleitete er gar eine vom
franzosischen Staat finanzierte Expedition, die zwischen 1838 und 1840 ins
Saapmi, auf die Spitzberge und zu den Firder-Inseln fihrte. Fiir seine Arbeit
als Meteorologe und Botaniker erhielt er von Frankreich 1841 das Ordens-
kreuz der Ehrenlegion vetlichen.”

1820 immatrikulierte sich Laestadius an der theologischen Fakultit der
Universitit Uppsala. Wegen seines Interesses an Botanik und weil er Berg-
pflanzen verkaufte, womit er sein Studium finanzierte, wurde er gleichzeitig
als Assistent an der botanischen Fakultit aufgenommen.”

In der Kathedrale von Hirnésand wurde Laestadius 1825 zum Pfarrer
der Schwedischen Kirche ordiniert. Seine erste Berufung fithrte ihn zu den
nomadischen Saamen im Distrikt Pited; 1826 wurde er als Vikar an die nord-

> Lehtola: Traditions (Anm. 8), 38; Pentikdinen: Mythologie (Anm. 2), 269.

> Die Geschichte von Laestadius und den Laestadianern ist gut erforscht. Aus der umfang-
reichen Literatur verwende ich: Pentikidinen: Mythologie (Anm. 2), 258-284; Lehtola: Tra-
ditions (Anm. 8), 38-41; Cornell: Laestadianism (Anm. 3) [Lit.]; Holloway: The Decline
(Anm. 8); Mollberg: Christianity (Anm. 5).

> Pentikiinen: Mythologie (Anm. 2), 261.

> Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 5.



326 Peter Muller

lichste Kirche Schwedens nach Karesuando versetzt. In dieser Gemeinde
gehorten dreiviertel der Menschen der saamischen Volksgruppe an. Vor dem
Umzug in den aussersten Norden Schwedens heiratete Laestadius Brita Kaj-
sa Alstadius, mit der zusammen er schliesslich eine Grossfamilie mit 12 Kin-
dern zu versorgen hatte. In Karesuando lernte er die finnische Sprache und
den lokalen saamischen Dialekt. Dadurch war er fihig, den Saamen in deren
eigener Sprache zu predigen.

Laestadius’ religiose Bekehrung vom staatskirchlichen lutherischen Pfarrer
zum fundamentalistischen, ekstatischen Erweckungsprediger erfolgte nach sei-
nen eigenen Angaben ganz plotzlich.” Aber dieser fundamentalen Glaubens-
und Lebensverinderung ging eine Reihe von Ereignissen voraus, die diesen
Schritt vorbereitet hatten: 1832 erkrankte er so schwer an Typhus, dass er beina-
he daran gestorben wire. Offenbar wurden seine Predigten nach tberstandener
Krise «beissender»’’. Ein weiterer Schlag traf die Familie 1839, als Sohn Leevi
im Alter von erst drei Jahren an den Masern starb. Drei Jahre spiter erkrank-
te Laestadius erneut so schwer, dass er von einer grossen Todesfurcht erfasst
wurde und ein tiefes Verlangen nach der Errettung der eigenen Seele verspiirte.
Diese Reihe von einschneidenden Lebenserfahrungen zusammen mit dem Tod
seines Halbbruders Carl Erik brachten ihn dazu, dass er iiber sein bisheriges
«gottloses» Leben nachdachte und ihn die «Stinden der Jugend» quilten.

Ausdruck fand seine sich verindernde Haltung und Uberzeugung nicht nur
in Predigten, sondern dann vor allem in seiner Pastoralpriifung, die er 1843
ablegte und in seiner Studie Crapula Mundi («Der Rausch der Welt) schriftlich
festhielt. Darin lehnt er die zeitgendssischen liberal-demokratischen Bestre-
bungen «als oberflichliche Ausgeburten der Phantasie» ab und bezeichnet «die
stadtische Kultur als von der wahren Religion verfremdet und schidlich fir die
natlrliche, einfache und gesunde Lebensweise des Volkes»™. Seine Thesen, die
der sprachgewaltige Laestadius in lateinisch, saamisch und finnisch abgefasst
hatte, waren eine starke kritische Stimme aus der Peripherie gegen die kirchliche
Zentralgewalt.

Dieser innere Bruch mit den eigenen fritheren Werten bereitete den Bo-
den vor fir die Erfahrung, die er im darauf folgenden Jahr machen sollte.

5 Bei Pentikainen: Mythologie (Anm. 2), 263.
: Pentikiinen: Mythologie (Anm. 2), 263.
3 Bei Pentikiinen: Mythologie (Anm. 2), 263.



Das Verstummen der Zaubertrommeln 327

Nach seiner bestandenen Pastoralprifung beauftragte ihn die Kirchenleitung
mit einer Inspektionsreise durch alle Gemeinden des schwedischen Saapmi.
Auf dieser Reise traf er 1844 in Asele (Siidsaapmi) die junge saamische Frau
Milla Clementsdotter, die er selber Maria nannte. Milla gehérte zu einem
neupietistischen Leserkreis und ging in der spateren Mythologie der Laesta-
dianer unter der Bezeichnung «Maria von Lappland» in ihre Geschichte ein.

Obwohl Laestadius dieser Begegnung seine entscheidende Lebenswende
verdankte, beschrieb er in seinen Lebenserinnerungen dieses Zusammen-
treffen nur flichtig.”® Er lisst bloss durchblicken, dass ihm durch den ein-
fachen Glauben dieser «Maria» die Augen und das Herz fur den Weg, der
zum Leben fithrt, ge6tfnet wurden. Diese Begegnung war entscheidend fiir
seine Bekehrung und zeigt gleichzeitig das Fundament seiner Bewegung: Sie
wurzelt letztlich in der saamischen Seelenlandschaft, denn «er wurde von

0 Erste so-

einer ungebildeten Saamenfrau in religidsen Fragen unterwiesen»
genannte «Gnadenzeichen» oder Ekstasen zeigten sich schon im Dezember
1845, obwohl Laestadius den Beginn der eigentlichen Erweckungsbewegung
auf Anfang 1846 datierte.”

Nachdem der Bischof von Hirnosand Laestadius als Pfarrer in die Ge-
meinde von Pajala berufen hatte,"” begann sich nicht nur die ekstatische
Bewegung innerhalb der Schwedischen Kirche auszubreiten, sondern ver-
starkte sich auch der Widerstand gegen das Laestadiertum. In vielen Ge-
meinden im schwedischen Saapmi und in Westbottnien verhirteten sich die
Fronten zwischen den orthodoxen Lutheranern und den dem Laestadiertum
zugeneigten Mitgliedern der Kirche dermassen, dass der Bischof entschied,
in Pajala zwei verschiedene Gottesdienste abhalten zu lassen: einen fir die
Anhinger des neuen Weges und einen fiir die anderen Christen. So wur-
de dem Laestadiertum bereits zu Lebzeiten seines Begriinders ein eigenes
Recht innerhalb der Kirche von Schweden zuerkannt. Es ist anzunehmen,
so zumindest mutmasst Pentikiinen, dass die Unstimmigkeiten dazu beitru-
gen, dass sich der Gesundheitszustand von Laestadius in den 1850er Jahren

Vgl Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 6.

@ Pentikiinen: Mythologie (Anm. 2), 2606.

o Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 6; Pentikidinen: Mythologie (Anm. 2), 266.

2 Nach Cornell erfolgte die Berufung 1849, vgl. Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 6; Pentiki-
inen zufolge bereits 1848, vgl. Pentikiinen: Mythologie (Anm. 2), 266.



328 Peter Miuller

erneut verschlechterte und er, vermutlich an Magenkrebs, am 21. Februar
1861 starb.

2.3.2.2 Die frithe Phase des 1aestadiertums und die Unruben von Kautokeino
In seiner frihen Phase, das heisst bereits zu Lebzeiten des Begrunders und
in den ersten Jahrzehnten nach seinem Tod, war das Laestadiertum eine fast
ausschliesslich saamische Bewegung innerhalb der Staatskirche. Deshalb
konnte sie sich ausgesprochen schnell verbreiten (nach Pentikidinen sogar
«wie ein Lauffeuer»®), weil die nomadische Lebensweise die Verbreitung der
Erweckungsbewegung ungemein férderte. Bereits in den Predigten von La-
estadius erscheinen die drei grossen Themen, die die spitere Bewegung als
die drei grossen Stinden brandmarkte: Alkoholismus, Rentier-Diebstahl und
Riten der «Alten Religion» (Schamanismus, Joik, Opfern bei den Seitas).*
Laestadius selber eréffnete zu Lebzeiten noch eine Prediger- und eine Missi-
onsschule. Seine Nachfolger setzten grossen Eifer darein, in den saamischen
Gemeinden Schulen zur allgemeinen Bildung der Kinder zu grinden. Diese
Schulen waren von einem Dorf zum nichsten unterwegs und daher fir die
Verbreitung der religiosen Botschaft der Bewegung ein hervorragendes Ve-
hikel.

Die ganze saamische Geschichte kennt keine Kriege oder gewaltsamen
Auseinandersetzungen, weder unter verschiedenen saamischen Volksgrup-
pen noch gegen die Siedler oder andere Nicht-Saamen. Deshalb gelten die
Saamen wohl zu Recht «as Europe’s most peaceful people»®. Einzige Aus-
nahme bilden die «Unruhen von Kautokeino» (Guovdageaidnu) von 1852
in der norwegischen Finnmark. Radikalisierte Saamen brachten in einem
Handgemenge einen Beamten und einen Hindler um und verletzten den
beteiligten Pfarrer lebensgefahrlich. Von den 33 Angeklagten wurden funf
zum Tode verurteilt und schliesslich zwei hingerichtet (Aslak Haetta und
Mats Somby)®. Dass bei diesen Unruhen von keinem allgemeinen saami-
schen Volksaufstand gesprochen werden kann, zeigt die Tatsache, dass die-

63 Pentikdinen: Mythologie (Anm. 2), 266. Mollberg: Christianity (Anm. 5), 10 schreibt gar
von einem Flichenbrand («wildfire»).

#  Lehtola: Traditions (Anm. 8), 38f.

% Lehtola: Traditions (Anm. 8), 40.

6 Pentikdinen: Mythologie (Anm. 2), 271.



Das Verstummen der Zaubertrommeln 329

ses Ereignis von den Saamen kritisch beurteilt und auch im Riickblick nicht

gutgeheissen wurde.”” Im Gegenteil, dieser Zwischenfall wurde von einigen

laestadianischen Saamen sogar als Werk des Bosen interpretiert.”® Dieser
einmalige Zwischenfall war jedoch nicht nur durch religiése, sondern mehr
noch durch soziale Probleme motiviert. Die Unruhen begannen, als fiir die

Rentiernomaden die Grenze zwischen dem schwedischen und norwegischen

Wandergebiet von den Norwegern geschlossen wurde. Pentikiinen betont

als einer der wenigen Forscher, dass nicht die laestadianische Erweckungsbe-

wegung, sondern deren Vorgingerin, die Cuorvut-Bewegung, den eigentli-
chen religiosen Hintergrund des Aufstandes von Kautokeino bildete.”
2.3.2.3 Griinde fiir den grossen Erfolg der efestatischen Bewegungen unter den Saamen™

An dieser Stelle dringt sich die Frage auf, warum die ekstatischen Erwe-

ckungsbewegungen unter den Saamen viel erfolgreicher und vor allem nach-

haltiger waren als alle fritheren Missionsbemiithungen. Menschliche Fakto-
ren, taktische Entscheidungen der ersten leitenden Gestalten und glickliche

Umstiande trugen zu der schnellen und griindlichen Ausbreitung bei:

— Ahnlich wie fir Thomas von Westen einhundert Jahre frither in
Norwegen war es fir Laestadius entscheidend, sein Evangelium den
Saamen in deren Muttersprache predigen und lehren zu kénnen. Durch
seine halbsaamische Herkunft und seine Sprachbegabung beherrschte er
neben Schwedisch mindestens zwei saamische Dialekte sowie Finnisch
fliessend. Aufbauend auf der Cuorvut-Bewegung sandte Laestadius
saamische Laien als Wanderprediger zu den Rentiernomaden, die auf
ihren Wanderztgen als Multiplikatoren witkten. So kam die christliche
Botschaft nicht linger von Aussenseitern wie den unbeliebten Siedlern
oder den Hindlern, sondern die Prediger entstammten eigenen Reihen.

% Holloway: The Decline (Anm. 8), 7.

% Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 11.

% Pentikdinen: Mythologie (Anm. 2), 272. Damit riickt er den polemischen Aufsatz von
Mollberg in ein etwas neutraleres Licht. Fiir Mollberg war einzig und allein die evangelikal-
fundamentalistische Bewegung als Ganzes fiir diese Ausschreitung verantwortlich: «It is
ironic that Christianity was responsible for such a notable winchristian> act. It took outside
influence to inspire these peace loving people to violence, rage, and murder.» Mollberg:
Christianity (Anm. 5), 10.

" Vgl. dazu: Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 8-10; Pentikiinen: Mythologie (Anm. 2), 266-
284,



330

Peter Muller

Das System der Missionsschulen, die von einem Saamendorf zum
nichsten zogen oder teils gar mit den Saamen auf ihren Sommerziigen
mitwanderten, trug entscheidend dazu bei, das laestadianische
Glaubenssystem zu etablieren. Abgesehen von der allgemeinen
Schulbildung wuchsen die Kinder wie natirlich in das ekstatische
Christentum mit seinen Riten und Moralvorstellungen hinein. Auch
wenn das Schulsystem fiir die Saamen vom schwedischen Staat initiiert
wurde, so gehorten doch die allermeisten Lehrkrifte der laestadianischen
Bewegung an.

Die Botschaft von Laestadius und die ekstatische Ausformung des
christlichen Glaubens kamen in Formen und mit Elementen daher, die bei
den Saamen teilweise aus fritheren Bewegungen bereits bekannt waren.
Nicht zuletzt die pietistischen Leser mit ihren kleinen Hausgruppen
und die ekstatische Cuorvut-Bewegung mit ithren Wanderpredigern
bereiteten Laestadius das Feld.

Die saamische Gesellschaft war nicht hierarchisch aufgebaut. Das war
einer der Grinde, weshalb die hierarchisch-zentralistisch strukturierte
Kirche Schwedens bei ihren Missionsbemuhungen unter den Saamen
nicht erfolgreich war. Dass sich dagegen viele bekannte Anfihrer
von Saamendorfern und auch Wahrsager, die als Nachfolger der
Schamanen gelten, der Erweckungsbewegung anschlossen und haufig
als Laienprediger amteten, war ein weiterer wichtiger Grund fir die
schnelle Ausbreitung des Laestadiertums.

Dazu trug ebenfalls bei, dass Laestadius Elemente und Vorstellungen
aus dem traditionellen saamischen Weltbild ibernahm: Er kannte iber-
natlrliche Gestalten und Geister; die Anhanger verfielen in ekstatische
Zustinde und liessen mit konvulsiven korperlichen Erschitterungen
den Leib erzittern; «geisterfilllte» Ekstatiker sprachen bzw. sangen in
«fremden Zungen»; die Gliubigen fielen in Trance-dhnliche Zustinde,
wie sie aus dem Schamanismus vorchristlicher Zeit bekannt waren. Kurz
gesagt: Das emotionale Christentum der ekstatischen Bewegungen kam
der traditionellen Seelenlandschaft der Saamen viel starker entgegen, als
das die im dogmatischen Luthertum erstarrte schwedische Staatskirche
vermochte.



Das Verstummen der Zaubertrommeln 331

Von allem Anfang an war die Bewegung von Laestadius eine
Volksbewegung, die sich mit den traditionellen Freuden und Sorgen
des einfachen Volkes der Saamen beschiftigte. Dazu gehorte auch der
strenge moralische Kodex, der sich hauptsichlich auf drei Hauptsiinden
reduzierte, mit denen die Saamen damals zu kimpfen hatten:
Alkoholismus, Rentierdiebstahl, Praktizieren alter religioser Brauche.

Cornell” nennt noch einen weiteren Grund fiir den durchschlagenden
Erfolg der ekstatischen Missionsbemuthungen, der mit dem erwachenden
Selbstbewusstsein und Stolz des saamischen Volkes zu tun hat: Laestadius
vertrat eine strenge und eigenwillige Interpretation der Sukzession: Jesus
Christus diente als erster Mittler zwischen dem Heiligen Geist und dem
Heiligen Volk auf dieser Erde. Bevor Christus durch seine Himmelfahrt
diese Welt verliess, uberliess er Petrus den Schlissel zur Macht, der
diesen dann an die Alte Kirche weitergab. Kurz nach dem Tod von
Petrus wurde die romische Westkirche korrupt. Die gottliche Botschaft
verschwand, bis Martin Luther sie wieder entdeckte und neu in der Kirche
etablierte. Durch das orthodoxe Luthertum verschwand allerdings die
heilige Botschaft unter dem Deckel eines starren Doktrinismus. Erst
Lars Levi Laestadius wurde wieder zum Offenbarer der urspriinglichen
Mittlerschaft zwischen dem Heiligen Geist und der Heiligen Gemeinde.
Die Saamen stehen somit in der goéttlichen Sukzession des Evangeliums
von Jesus Christus. Sie spielten also eine integrale Rolle bei der Tradierung
der Guten Nachricht Gottes. Johan Turi™ hilt denn auch im Blick auf
die Verwurzelung des laestadischen Christentums in der saamischen
Tradition treffend fest: «[LLaestadius] had not the Holy Spirit before he
got it through a Lapp girl.»

2.3.3 Resiimee: Der Wandel der saamischen Seelenlandschaft nach der Begegnung mit

den ekstatischen Erweckungsbewegungen

Generell ist festzuhalten, dass die saamische Seelenlandschaft und ihr Welt-

bild einerseits nach der Begegnung mit Laestadius nicht mehr viel mit ihrem
traditionellen Weltbild zu tun haben. Zu viele Riten, Mythen und Vollztige ha-
ben gewechselt. Andererseits haben viele traditionelle Elemente und Ansich-

71

72

Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 10.
Zitert bei Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 10.



332 Peter Miuller

ten auch unter ekstatisch-christlichen Vorzeichen im Untergrund iiberlebt und
ihren Eingang in den christlichen Glaubensvollzug gefunden. Vielleicht konnte
man von einem «Wandel im Wechsel» sprechen, um die Wortunterscheidung
von Rydving aufzunehmen: Nicht nur die traditionelle Seelenlandschaft und das
urspringliche Weltbild der Saamen haben sich gewandelt; auch ihr lutherisches
Christentum ist nach der Begegnung mit Laestadius ein anderes geworden. Das,
was man heute allgemein als saamisch-christliche Religiositit bezeichnen konnte,
hat weder mit der traditionellen saamischen Weltsicht noch mit den orthodoxen
Vorstellungen der Schwedisch-lutherischen Kirche viel gemeinsam.

Welche Bedeutung aber hatte nun das Laestadiertum fiir die alte Weltsicht
der Saamen? Versetzte es tatsichlich der saamischen Tradition den Todesstoss,
wie Mollberg meint?

Laestadianism finalized what had been for many year, the trend towards the Christiani-
zation of the Sami people; the fundamentalist nature of the doctrine required submis-
sion to its beliefs to the exclusion of all else, and so Sami traditions began to die in the
face of this powerful new influence.”

Laestadius und das Laestadiertum brachten gesellschaftlich zunichst durch-
aus positive Entwicklungen fur die Saamen, wie beispielsweise die rigorose
Bekimpfung des verbreiteten Alkoholismus oder die Ahndung des fir die
Gemeinschaft belastenden Rentier-Diebstahls und die soziale Besserstellung
in der Gesellschaft sowie eine gewisse schulische Bildung. Trotzdem ist sich
die Forschung einig, dass das Christentum in der Form des Laestadiertums
einen vernichtenden Schlag gegen die traditionelle Weltsicht und die alten
religiosen Glaubensformen — zumindest in der dusseren Ausformung und
Wahrnehmung — landete. Laestadius und seine Anhinger und Nachfolger
verurteilten und vernichteten alles, was die Saamen mit ihrer traditionellen
Seelenlandschaft verband: den traditionellen Joik; das Anbeten der Seita; Be-
sitz und Gebrauch der Zaubertrommeln; ja auch die Schamanen verschwan-
den endgultig mit der Ausbreitung des Laestadiertums. Es wurden nicht lan-
ger mehr Elemente der alten Weltsicht toleriert, die sich mit der christlichen
Glaubensstruktur verbanden, wie es unter romischem oder lutherischem Ein-
fluss noch eher moglich gewesen war.

" Mollberg: Christianity (Anm. 5), 8.



Das Verstummen der Zaubertrommeln 333

Eine wichtige Verinderung der saamischen Seelenlandschaft durch das
Eindringen des Christentums — und nicht nur des Laestadiertums — muss
hier noch erwihnt werden. Die urspriingliche saamische Seelenlandschaft
war eine Einheit mit der sie umgebenden (sichtbaren und unsichtbaren) Na-
tur (Mitwelt). Die saamische Grundiberzeugung lautete: «Die Erde ist un-
sere Mutter. Wenn wir ihr Leben nehmen, dann sterben wir mit ihr»™* Vor
allem das Christentum, das mit kolonialen, politischen Interessen gepaart
expandierte, folgte dem Grundsatz Konig Karl IX. von Schweden: «All un-
used lands belong to us: God and the Crown.»” Diese Grundhaltung gilt als
Initialztindung fir das Vordringen der Siedler und Hindler aus dem Stden;
sie gab thnen und der Politik {iberhaupt erst die vermeintliche Berechtigung,
die Lebensgrundlage der Saamen zu zerstoren bzw. «unbenutztes Land»
zu annektieren und fur eigene Zwecke zu nutzen (Holzschlag, Rentierjagd,
Uberfischen der Seen, spiter Staumauern fiir Wasserkraft und Elektrizitit).
Dadurch wurde den Saamen buchstiblich der Boden unter ihrem Weltbild
weggezogen, denn die Seelenlandschaft war in der natiirlichen Mitwelt einge-
zeichnet, beispielsweise durch die Saiva-Seen oder die Kultstatten der Seita.

Auf eine der radikalsten Verinderungen in der saamischen Weltsicht
durch das Eindringen des Christentums verweist Rydving’®: die Haltung zu
den Vorfahren und deren Rolle im Weltbild und in der Seelenlandschaft. In
der indigenen Religiositit gehorten die verstorbenen Vorfahren auch nach
ihrem Tod zur Familie. Verstorbene konnten wieder aufstehen in verinderter
Gestalt, hatten wichtige Funktionen in der Welt der Lebenden und wurden
in hohem Ansehen gehalten. Die Saamen reagierten deshalb sehr sensibel
auf kirchliche Funktionire, die ihre Vorfahren beleidigten oder aus ithrem
Leben verdringen wollten. Weil der Ahnenkult in der christlichen Tradition,
besonders in den evangelisch-fundamentalistischen und ekstatischen Aus-
formungen, keinen Platz hatte, bedeutete die Vernichtung des Ahnenkultes,
dass ein grosser Teil der Familienangehorigen der Saamen durch Riten und
Jahresfeste nicht langer mehr vergegenwirtigt werden durften und dadurch
erst richtig tot waren.

™ Zitert bei: Mollberg: Christianity (Anm. 5), 12.

7 Zitiert bei: Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 3; vgl. Pentikdinen: Mythologie (Anm. 2),
242f.

" Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 159f.



334 Peter Muller

Cornell” erwiahnt noch einen weiteren Effekt, den das Laestadiertum auf
die saamische Kultur hatte: die verstitkte Entmundigung der Frauen und eine
Entwicklung in eine mehr patriarchale Richtung der saamischen Gesellschaft.
In der traditionellen Weltsicht der Saamen waren Frauen zwar nicht in allen
Teilen den Minnern gleichgestellt (was sich vor allem in religiosen Belangen
zeigte, wie beim Gebrauch der Zaubertrommeln oder bei der Unmdoglichkeit,
eine Frau zur Schamanin zu machen), aber sie genossen doch eine relative
Gleichberechtigung, und in gewissen Belangen waren sie den Minnern sogar
Ubergeordnet. Zum Beispiel waren es die dlteren Frauen, die fur die Weiterga-
be der Tradition der Rentierhaltung, Zucht und Fortpflanzung verantwortlich
waren. Es waren die Frauen, denen die letzte Autoritit zustand, wenn es um
Heiratsentscheidungen in der Familie ging. Unter dem Laestadiertum hatten
sich Frauen stiarker unterzuordnen; sie sollten den Minnern dienend untertan
sein und bei der Heirat von der Hand des einen Mannes, dem Vater, in die
Hand des nichsten Mannes, dem Ehemann, iibergeben werden.

All dies sind Folgen aus der Begegnung mit dem ekstatischen Christen-
tum. Mollberg schliesst mit anderen daraus, dass das Christentum die traditi-
onelle Weltsicht und das kollektive Gedichtnis der Saamen ausradiert habe.

1”* weist am Schluss seines differenzierten Aufsatzes jedoch darauf

Cornel
hin, dass es in der traditionell friedlichen Grundhaltung der Saamen angelegt
sei, auf Konflikte nicht aktiv und mit Gewalt zu reagieren, sondern passiv
die neue Situation zu adaptieren. Saamen reagierten auf Konflikte, indem
sie sich zuriickzogen oder «in den Untergrund» gingen. Das zeigt auch die
Tatsache, dass praktisch alles, was bis heute von der alten Weltsicht und See-
lenlandschaft der Saamen uberliefert ist, von christlichen Missionaren auf-
geschrieben wurde; es liegen kaum originale Informationen vor.” Rydving
zufolge wurden auch in den repressivsten Phasen der Missionstatigkeit unter

den Lule-Saamen heilige Stitten verehrt:

Several of the sacred places on the intermediate level were still used, however, but
secretly. In addition, new places for indigenous rituals were established. Anyone

77

Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 11.
% Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 12f.
7 Sowohl Rydving als auch Pentikiinen weisen in ihren Untersuchungen mehrfach darauf

hin.



Das Verstummen der Zaubertrommeln 335

who wanted to continue to sacrifice to the gods of their ancestors had to keep in
hiding from the authorities who tried to prevent these practices. Indigenous rituals
were therefore performed at the mountain ridge, far away from the clergymen who
only rarely came there.”’

Pentikdinen weiss ausserdem zu berichten, dass bis heute «some Sami carry
small stone or wooden idols in their pockets when they go to church»®.
In diesem Zusammenhang betrachtet, scheint es Cornell und anderen For-
schern zufolge nicht unmdglich zu sein, dass Elemente des traditionellen
Weltbildes sich unter den Saamen gehalten haben, im Geheimen oder Ver-
borgenen praktiziert wurden und werden, weitab von den Augen der neugie-
rigen Kirchenbehorden und politischen Machthaber.

Ohne Zweifel gibt es Elemente der traditionellen saamischen Weltsicht,
die fiir immer verloren sind, weil sie dem christlichen, 6konomischen und
politischen Druck zur Assimilation und zur Modernisierung zum Opfer ge-
fallen sind. Gleichzeitig kann man davon ausgehen, dass einige Praktiken
und Uberzeugungen bis heute nicht nur in der Folklore tiberlebt haben, son-
dern still und heimlich eingehalten und vollzogen wurden und werden. Um
es mit Cornell zu sagen: «To paraphrase Ailo Gaup, the ancient spirits never
go away (where would they go?); instead, they simply wait patiently for us
humans to remember them and our connection to them.»®**

Cornell zufolge® hat die laestadianische Bewegung noch heute grossen
Einfluss unter den Saamen und beeinflusst ihre Weltsicht, iht Verstindnis
der Frauenrechte sowie auch ihre Literatur und Musik und schliesslich die
Art, wie sie ihre eigene Geschichte betrachten. Aber das neuerwachte Selbst-
verstindnis lasst viele Saamen diesen Einfluss kritisch beurteilen. Sie verlan-
gen eine Modernisierung auch der religiosen Bewegung. Durch das erstarkte
Selbstbewusstsein der Saamen in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts
und ihre Riickbesinnung auf die schamanistische Tradition gerit auch der
laestadianische Fundamentalismus unter Druck.

Die Saamen erlitten im Unterschied zu vielen anderen indigenen Vélkern
in ihrer Geschichte keinen Genozid. Trotzdem ist ithre Unterdriickung, ihr

80 Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 102.
8 Zitiert bei: Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 12f.
& Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 13.
g Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 11.



336 Peter Muller

Leiden und ihr Erdulden von Ungerechtigkeiten genauso real und ein Ver-
brechen an thnen als Menschen und als Gemeinschaft. Die Kolonialisierung
verlief wie bei anderen Volkern dieser Welt, die durch die Europier unter-
worfen wurden: Imperialistische Landnahme paarte sich mit der Ausbeutung
der Bodenschitze; es galt die eigene Machtbasis auszuweiten und die Staats-
kasse zu fullen bzw. der Wirtschaft neue Absatzmarkte zu erschliessen. Im
Fahrwasser der imperialistischen Eroberungen schwamm die Staatskirche
mit, welche «die Heiden» zum «wahren Glauben» bekehren und letztlich die
eigene Machtbasis ausweiten wollte. Gerne gingen die kirchlichen und weltli-
chen Behorden jeweils eine Koexistenz ein, denn die weltlichen Machthaber
sorgten fiir gesicherten Zugang zu der Bevolkerung. Auf der anderen Seite
unterstiitzte die Kirche — wie am Beispiel Schwedens deutlich wird — die Ein-
heit und den Zusammenhalt des eroberten Gebietes, indem die Bevolkerung
zu dem einen Glauben bekehrt wurde.

Abstract

Die nordeuropdischen Vélker der Saamen, die sich oberhalb des Polarkreises tiber
die heutigen vier Linder Norwegen, Schweden, Finnland und Russland verteilen,
wurden in einem langanhaltenden Prozess und durch Vertreter unterschiedlichster
Konfessionen christianisiert. Im vorliegenden Aufsatz skizziere ich zunichst das ur-
sprungliche Weltbild der Saamen und zeige dann, wie sich ihre Seelenlandschaft im
Laufe der Jahrhunderte langen Missionsbestrebungen von Seiten unterschiedlichster
christlicher Gruppierungen wandelte. Dabei liegt ein besonderer Fokus auf der indi-
genen Bevolkerung im schwedischen Teil des Saapmi. Auch wenn die Saamen durch
den ersten protestantischen Konig Schwedens, Gustav Wasa, mit einem Verwaltung-
sakt in die Schwedische Staatskirche lutherischen Bekenntnisses eingegliedert wur-
den, so vermochten doch erst die ekstatische christliche Cuorvut-Bewegung und
das Laestadiertum die indigene Religiositit nachhaltig zu verindern. Dieser Wandel
hatte nicht nur Folgen auf die religiose Praxis, sondern tberhaupt auf die Kultur
und Gesellschaft der Saamen.

Peter Miifler, Unterkulm



	Das Verstummen der Zaubertrommeln : die Zwangschristianisierung des nordeuropäischen Volkes der Saamen und ihre Folgen

