
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 70 (2014)

Heft: 4

Artikel: Das Verstummen der Zaubertrommeln : die Zwangschristianisierung
des nordeuropäischen Volkes der Saamen und ihre Folgen

Autor: Müller, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877751

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877751
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Verstummen der Zaubertrommeln

Die Zwangschristianisierung des nordeuropäischen Volkes der
Saamen und ihre Folgen

Zur Zeit als sich in Mitteleuropa die chrisdiche Religion etablierte und auch

die schwedische Bevölkerung durch einen langanhaltenden Vorgang
christianisiert wurde, spielte sich am Nordrand Europas ein langes Drama ab, das

Hunderte von Jahren dauerte: die gewaltsame Christianisierung der indige-
nen Völker der Saamen, die schlussendlich zur Vernichtung einer uralten

Kultur und der dazugehörenden Religiosität führte.
Erste auf Schweden ausgerichtete Missionsbemühungen gehen auf Ansgar

zurück; sie erfolgten in den Jahren 865 bis 876.1 Erst knapp 200 Jahre
nach Ansgar fanden die frühesten bekannten Versuche statt, die Völker der

Saamen, die sich oberhalb des Polarkreises über die heutigen vier Länder

Norwegen, Schweden, Finnland und Russland verteilen, zu missionieren.
Diese Bemühungen gingen Mitte des 11. Jahrhunderts von Adalbert von
Bremen aus.2 Weitere offizielle Missionierungsversuche, die während der

Vorherrschaft der römischen Kirche in PZuropas Norden unternommen
wurden, hinterliessen kaum Spuren unter den Saamen.3 Weit grössere
Bedeutung dagegen hatten im Mittelalter die Handelsbeziehungen und andere

Kulturkontakte: «In dieser wechselseitigen Beziehung absorbierte die saa-

mische Glaubenswelt jedoch ediche christliche Elemente und Symbole»,
wie Pentikäinen festhält.4 Die staatlich verordnete lutherische Reformation
vermochte zwar die Saamen durch einen Verwaltungsakt in die Staatskirche

einzuverleiben. Jedoch versetzte erst die ekstatisch-christiiche Religiosität, in
die sich das Weltbild der saamischen Tradition besser einfügte, der indigenen
Religiosität und ihrer dazugehörigen Kultur den «letzten Todesstoss»5.

1 B. N'ilsson: Art. Schweden I, TRE 30, Berlin 1999, 642.
2

J. Pentikäinen: Die Mythologie der Saamen, Berlin 1997, 242.
3 V.L. Cornell: Laestadianism and Its Role in the Loss of the Traditional Sâmi World-

view, http://www.utexas.edu/courses/sami/diehtu/siida/christian/vulle.htm, 3 [Stand:

3.12.2014],
4 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 242.
5 N.C. Mollberg: Evangelical Christianity & The Sämi, «Warring against the unrepentant»,

ThZ 4/70 (2014) S. 310-336



Das Verstummen der Zaubertrommeln 311

Im Unterschied zur Christianisierung der schwedischen Bevölkerung,
von der nach Nilsson keine Nachrichten über Zwangsbekehrungen vorliegen,

verlief die Inkulturation des christlichen Glaubens unter den Saamen

weniger friedlich. Auch wenn nur wenige vollzogene Todesurteile aufgrund
von «Aberglaube» und «Hexerei» bekannt sind6, so war die Begegnung
zwischen der indigenen Religiosität der Saamen und dem neuen Glauben ein

typisches Beispiel mittelalterlicher und frühneuzeitlicher Mission, in der
eine Religion, die für sich einen Absolutheitsanspruch oder zumindest

einen Überlegenheitsanspruch reklamiert, die ursprüngliche Religion zur Seite

stösst und diese oft mit allen Mitteln zu ersetzen versucht.7

Im vorliegenden Beitrag skizziere ich zunächst das ursprüngliche Weltbild

der Saamen und zeige dann, wie sich die saamische Seelenlandschaft

im Laufe der Jahrhunderte dauernden Missionsbemühungen von Seiten

unterschiedlichster christlicher Gruppierungen wandelte. Dabei liegt ein
besonderer Fokus auf der indigenen Bevölkerung im schwedischen Teil des

Saapmi. Zudem weise ich auf die Folgen hin, die dieser Wandel nicht nur
auf die religiöse Praxis, sondern überhaupt auf die Kultur und Gesellschaft
der Saamen hatte.

1. Zum ursprünglichen Weltbild der Saamen:

Religion als integraler Bestandteil des Saamentums

Ursprünglich definierten sich die Saamen über die soziopolitische Grundeinheit

der SijdtP. Die Sijda bestand aus Familien, die sich als ökonomisches
Zweckbündnis zu einer Art dörflicher Genossenschaft zusammenschlössen.

Die Grösse eines Saamendorfes variierte zwischen 50 und 500 Personen.

Obwohl die Familien einer Sijda meistens untereinander verwandt waren,

http://www.utexas.edu/courses/sami/diehtu/siida/christian/evangelical.htm, 8 [Stand:

16.6.2014],
H. Rydving: The End of Drum-Time. Religious Change among the Lule Saami, 1670s-
1740s, Uppsala '2004, 56-61.

Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 54.

Vgl. zur Sijda: Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 286-290; V.-P. Lehtola: The Sâmi People.
Traditions in Transition, Fairbanks 22004, 22-27. Vgl. für die Bedeutung der Sijda in religiösem

Zusammenhang auch: A.I. Holloway: The Decline of the Sâmi People's Indigenous
Religion, http://www.utexas.edu/courses/sami/diehtu/siida/christian/decline.htm, 1

[Stand: 21.12.2014],



312 Peter Müller

hatte doch jede Hüttengemeinschaft bzw. Familie das Recht, aus der Sijda

auszutreten. Die Vorsteher einer solchen Hüttengemeinschaft bildeten

zusammen den Rat, der Entscheidungen für die ganze Gemeinschaft traf und
das Leben der Sijda organisierte: «Dazu gehörte genauso die Fürsorge für
die Kranken und die Alten wie die Kontrolle der Einhaltung der sozialen

Normen und die Entscheidungsgewalt über die Verteilung der Nutzungsrechte

des Landes und der Gewässer unter den Mitgliedern.»9 Über der Sijda

anerkannten die Saamen keine Dachorganisation. Jedes Saamendorf war
eine unabhängige Einheit und regelte sowohl interne als auch externe

Angelegenheiten und Streitfragen. Dass diese rechdiche Eigenständigkeit mit
den jeweiligen Landesgesetzen und -ansprüchen, in denen sie lebten, nicht
in Übereinstimmung zu bringen war, liegt auf der Hand. Im Laufe der Ko-
loniaüsierung wurde diese soziale und ökonomische Einheit und Selbstregulierung

der Saamen zerstört.
Die Sijda war nicht nur soziopolitische Grundeinheit der saamischen

Gesellschaft, sondern gleichzeitig auch der Ort, wo die indigene Religiosität
gelebt wurde und mit heiligen Kultstätten verbunden war. Rydving1"
unterscheidet drei Kategorien von heiligen Stätten: Erstens gab es Kultstätten, die

von allen Mitgliedern einer Gemeinschaft genutzt wurden und wo sie ihre

Riten vollzogen; zweitens gab es Kultstätten, die von den Mitgliedern einer

Sijda genutzt wurden, die denselben Wanderwegen gefolgt waren oder am
selben See gefischt hatten; und drittens gab es die Kultstätten, die für die

täglichen Riten genutzt wurden und sich innerhalb der Rundhütte oder im
Hof befanden.

Letztere war die wichtigste Stätte des Familienkultes und vermutlich meist
in dem Teil der Boassu (Rundhütte) lokalisiert, der dem Eingang gegenüber

liegt. Dort wurde beispielsweise auch die Zaubertrommel aufbewahrt, die

vermutlich in fast allen Familien zur Wahrsagung eingesetzt wurde. Obwohl
eine weibliche Gottheit über die Boassu wachte und herrschte, war dieser

Teil der Rundhütte für die Frauen tabu.

Zu den Kultstätten, die von den Familien einer Sijda besucht wurden,
gehörten die Saiva-Seen und die Seita. Säiva-Seen sind Seen, die keine oberirdi-

9 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 286.
10 Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 96-103. Vgl. Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 103.125-

140.



Das Verstummen der Zaubertrommeln 313

sehen Abflüsse haben und häufig grossen Fischreichtum aufweisen. Von
einigen dieser Seen wird behauptet, dass sie doppelbödig seien, weil zeitweilig
keine Fische darin zu finden sind. Ein Fischer muss sich deshalb in der Nähe
dieser Seen besonders vorsichtig und ruhig bewegen und es tunlichst
vermeiden, eine Frau zum Fischfang mitzunehmen. Der alte Kult der Saamen

ist mit der Vorstellung verbunden, dass unter dem Wasser eine Verbindung
zum Totenreich besteht. Alle Saiva-Geister gelten deshalb in der saamischen

Mythologie als Schutzgeister.
Die Seita ist eine geheiligte Kultstätte, von denen es unzählige im Sied-

lungs- und Wandergebiet der Saamen gibt. Dabei unterscheidet man die

Stein- von den Baum-Seitas. Stein-Seitas sind meistens Natursteine, die eine

aussergewöhnliche und auffallende Form aufweisen. Baum-Seitas kommen
besonders in Waldgebieten vor. Selten sind Seitas von menschlicher Hand

geschaffen. Im Seita-Kult verdichtet sich die ökologische Perspektive im
Geist des Animismus: Seitas sind ursprünglich wohl «Ballungen der
produktiven Kraft der Erde und der Natur gewesen»11, das heisst: Sie wurden
als «Kraftballungen des Ortes»12 verstanden. Wiederum waren diese Orte
für Frauen tabu. Gegenstand des Kultes war gewissermassen eine Steuer

an die Götter: Die Saamen opferten ihre erste Beute des Jahres den Göttern

(Fischer opferten ihren ersten Fisch; Jäger legten ein ganzes Beutetier
oder zumindest Teile davon auf die Seita). Pentikäinen13 hält fest, dass sich

erstaunlicherweise trotz aller christlichen Missionierungsbemühungen der

Seita-Kult in einigen Gegenden bis weit ins 20. Jahrhundert bzw. bis in die

Gegenwart hinein erhalten hat.

Die indigene Religiosität der Saamen kannte Elemente des Schamanismus

und Animismus, verehrte die Erde als Leben spendende Muttergöttin neben

anderen Gottheiten und entwickelte eine eigene Mythologie und Kosmologie,

die das ganze Leben umfasst. Deshalb versteht Pentikäinen Religion

11 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 137.
12 Die in heutiger Zeit esoterisch besetzte Rede vom «Kraftort» und die daraus folgende

touristische Vermarktung besonderer Orte, Räume oder Gebiete hat mit der ursprünglichen

Vorstellung der saamischen Weltsicht wenig gemein, denn für die Saamen waren das

durchaus ökonomisch wichtige Orte, die ihnen ihr Überleben rein materiell ermöglichten
(Fischfang, besonders fruchtbare Gebiete, Schutz bei ihren Wanderungen mit den Rentierherden

usw.).
13 Pentiäkinen: Mythologie (Anm. 2), 140.



314 Peter Müller

zwar als «integralen Bestandteil des Saamentums», definiert den Religionsbegriff

jedoch als die «Seelenlandschaft des arktischen Menschen».14

«Lebensphilosophie», «Weltsicht» oder «Weltbild» sind denn auch die Begriffe, die in
der religionswissenschaftlichen Saamenforschung verwendet werden, um die

indigene Religiosität zu beschreiben.15

Als zentraler Punkt lässt sich hervorheben, dass das Weltbild der Saamen

und ihre Seelenlandschaft eng vom ökologischen l^ebensumfeld und den einfachen

Umständen geprägt sind, in denen der Saame sein Leben führt: «Das

traditionelle Verhältnis der Saamen zur Natur ist ethisch sehr hochranging»,
wie Pentikäinen16 resümiert. Die enge Naturverbundenheit der Saamen

spiegelt sich in den religiösen Vollzügen und drückt sich beispielsweise im
Glauben an Naturgeister aus. Die Wechselbeziehung zwischen Mensch und

Tier wurde nicht nur symbolisch geglaubt, sondern als wirklich und reziprok
verstanden, so dass die Grenzen zwischen Mensch und Tier verschwimmen.
Eine Transformation von Mensch zu Tier und umgekehrt integriert der Saame

mühelos in sein Weltbild. Ein gewöhnlicher Mensch konnte gelegentlich
in Wolfs- oder Bärengestalt erscheinen, oder ein getötetes Kind zeigte sich

als Moorschneehuhn.
So gehörte auch der Schamane zentral zum saamischen Religionsvollzug;

er machte sich ebenfalls in Tiergestalt auf die Seelenwanderung auf. Analog

zur Weltsicht, die eine physische von einer geistigen Welt unterscheidet,

glauben die Saamen an die Körperseele bzw. Lebensseele und an eine freie
Seele.17 Die Freiseele kann sich vom Körper lösen und ekstatische

Seelenwanderungen zwischen den verschiedenen Schichten der Wirklichkeit unter-

14 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 25.
15 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 25-27. A. Slaton: Transcendentialism, Nativ Ameri¬

can Theology, and Sämi Worldview: An Interpretive Analysis of the Similarities Between

Three Independent Worldviews, http://www.utexas.edu/courses/sami/diehtu/siida/reli-
gion/transcend.htm, 1 [Stand: 19.4.2012]. Holloway: The Decline (Anm. 8), 1; Cornell:
Laestadianism (Anm. 3), 1; Lehtola: Traditions (Anm. 8), 28f. — Anders dagegen: Rydving:
Drum-Time (Anm. 6), 7£, der erstaunlicherweise auf die alte funktionale Definition der

Religion als Grundgebundenheit zurückgreift: Religion als «the serious and social attitude of
individuals or communities toward the power or powers which they conceive as having
ultimate control over their interests and destinies».

16 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 323.
17 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 164f.; Lehtola: Traditions (Anm. 8), 28; Cornell, Laesta¬

dianism (Anm. 3), 2.



Das Verstummen der Zaubertrommeln 315

nehmen. Währenddem die Freiseele abwesend ist, bleibt bloss die Lebensseele

im Körper zurück, um die lebensnotwendigen Funktionen aufrecht

zu erhalten. Die Brücke zwischen der diesseitigen und der jenseitigen Welt,
also zwischen der Lebenswelt der Menschen und der Unter- oder Oberwelt,

schlägt der dafür geweihte Schamane, der in der saamischen Tradition Noaidi

genannt wird. Er war beauftragt, «das Verhältnis zwischen Dies- und
Jenseits, zwischen Einzelpersonen und ganzen Clans sowie zu den kosmischen

Kräften in Ordnung zu halten»18. Dabei amtete er als Heiler, Beschützer und

Prophet. Er begleitete die Seelen Verstorbener in die Unterwelt, holte in
seiner Funktion als Heiler Seelen, die von bösen Geistern geraubt worden

waren, wieder zurück, oder konnte von seinen Seelenreisen Gegenstände

von weit entlegenen Orten mitbringen, was Beweis seiner Kraft war. Weiter

gab er als Wahrsager Auskunft über andere, räumlich teilweise weit entfernte
Personen oder Ereignisse.

Der wichtigste Gegenstand der schamanischen Ausrüstung ist die

Zaubertrommel (goavddisf9 mit ihrem Zubehör wie dem T-förmigen Hammer aus

Rentierknochen oder aus Kupfer. An der Trommel war ein kleiner Gegenstand

aus Metallringen befestigt, der sich während der Weissagung auf der

Membrane der Trommel bewegte und als «Los» bezeichnet wurde. Auf der

Membrane der Zaubertrommel hatten die Saamen ihre Ansicht vom Aufbau
der Welt verewigt. Interessant ist, dass das schamanistische Weltbild sowohl

dreistufig als auch heliozentrisch aufgebaut war und dazu noch Mischformen
kannte.2" Heute sind nur noch 170 «echte», d. h. ursprüngliche Zaubertrommeln

der Saamen erhalten — angesichts der Tatsache, dass es in praktisch
jeder Rundhütte einmal eine gegeben hat, ist das eine unglaublich geringe
Zahl. Das hat einerseits mit den Materialien zu tun, aus denen die Trommeln

hergestellt wurden, und die die Jahrhunderte nicht überdauert haben21,

andererseits mit der Christianisierung. Die Zaubertrommeln in der Gemeinschaft
der Saamen verstummten im Saapmi in den meisten Fällen während der Pe-

18 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 144; vgl. Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 2.

" Die Zaubertrommel gehörte ursprünglich in jede Rundhütte (Boassu) und wurde von den

Männern einer Sippe verwendet, auch wenn diese keine Schamanen waren.
211 Die Deutung der Symbole gilt als schwierig, weil keine schriftlichen Interpretationen über¬

liefert sind. Ausführliche Informationen und Interpretationsversuche finden sich bei: Pen-

tikäinen: Mythologie (Anm. 2), 151-165.
21 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 144.



316 Peter Müller

riode der intensiven lutherischen Missionierung im 17. und 18. Jahrhundert;
sie wurden konfisziert und meist verbrannt.22 Heimlich wurden sie jedoch
bis gegen Ende des 19. Jahrhunderts vereinzelt verwendet.

Ein weiteres wichtiges Merkmal für die Seelenwanderungen ist derJoikP —

er ist ein traditioneller Singsang, der verschiedenen Zielen dient. Der Noaide
und andere Mitglieder der Sijda sangen bestimmte Joiken, um in Trance zu

gelangen und sich so für die Seelenwanderung vorzubereiten. Nachdem sie

von ihren ekstatischen Reisen zurückgekehrt waren, sangen sie in
eintöniggutturaler Weise von den Erlebnissen, die sie auf ihrer Reise gehabt hatten.

Mittels des Joik-Gesangs wurden auch Dinge oder Personen verdinglicht
bzw. vergegenwärtigt. Joiken wurde ebenfalls angewendet, um mehrdeutige

Nachrichten zu übermitteln, so dass Aussenstehende — später vor allem

christliche Zuhörer — die versteckte Botschaft nicht verstanden. Zusammen

mit den Zaubertrommeln war das Joiken eine kraftvolle Symbolik im Weltbild

der Saamen. Deshalb erstaunt es wenig, dass neben den Zaubertrommeln

vor allem die Praxis des Joik seit dem Wirken der ersten christlichen
Missionare als satanisch verteufelt und als «Hexerei» verfolgt wurde.

2. Die saamische Seelenlandschaft im Wände/

2.1 Religionswechsel oder Religionswandel?

Die religionswissenschaftliche Saamenforschung ist sich darüber uneins, ob

es sich bei der lange währenden Zwangschristianisierung um einen Wandel

der indigenen Religiosität oder um einen ReligionsaWtW handelt. Ryd-
ving24 unterscheidet den Religionswandel vom Religionswechsel und
definiert Wandel als andauernden Prozess von Veränderungen durch äussere

oder innere Einflüsse, die sich jedoch innerhalb der ursprünglichen Religion
abspielen: «[...] I mean the continuous process which due to internal and

external causes involves changes within a religion J...].»25 Wechsel hingegen
meint Rydving zufolge, dass eine Religion durch eine andere ersetzt wird: «A

22 Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 19-27; Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 144f.
22 Vgl. Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 3. Joiken ist jedoch nicht bloss den Schamanen

vorbehalten, sondern ist Allgemeingut und wurde auch — im Unterschied zur Berufung als

Schamane, die nur Männern offenstand - von den Frauen praktiziert.
24 Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 9-17.
25 Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 9.



Das Verstummen der Zaubertrommeln 317

change on the other hand that implies that something totally new occurs,
a change from a to non-a [...J.»26 Rydving vertritt in seiner Untersuchung
dezidiert den Standpunkt, es liege ein Religionswechsel vor; zu viele radikale

Veränderungen im Ausdruck der Religion hätten sich eingestellt. Auf der
anderen Seite geht beispielsweise Lehtola davon aus, dass die Saamen mehr von
der ursprünglichen eigenen Weltanschauung auch nach der Christianisierung
erhalten und in den christlichen Glaubensvollzug integriert hätten; er geht

von einem Wandel («Transition») ihrer Religiosität aus.27

Aufgrund der lokalen Einschränkung des Themas des vorliegenden
Aufsatzes, das sich hauptsächlich mit den Saamen im skandinavischen bzw.

schwedischen Territorium beschäftigt, untersuche ich vorwiegend die

Entwicklungen der saamischen Seelenlandschaft unter lutherischem Einfluss.

Entsprechend spielt der Einfluss der russisch-orthodoxen Kirche, den diese

auf der Kola-Halbinsel ausübt, keine Rolle.

2.2 Die Missionierung der Saamen nach der lutherischen Reformation

Wie eingangs erwähnt, blieben die Auswirkungen der ersten weströmischen

Missionsbemühungen unter den Saamen relativ bescheiden. Mit der Koloni-
alisierung des Nordens durch Gustav Wasa, den ersten lutherischen König
Schwedens, änderte sich die Situation für die Saamen dramatisch, weil dieser

sich von der Kirche Unterstützung erhoffte und mithilfe eines einheitlichen
Glaubens das weite Land politisch zusammenhalten wollte.

2.2.1 Die Missionsbemühungen der lutherischen Reformationsbewegung

Strategisch und gezielt begann die Missionierung der Saamen erst mit der

Reformation und dem folgenden politischen Druck sowie den territorialen

Bestrebungen, die sich auch an den nördlichen Rändern vom damaligen
Schweden-Finnland durch die Nordischen Kriege28 auswirkten.

Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 9.

Vgl. bspw. den Untertitel seiner Schrift: Traditions in Transition.
Die drei grossen Nordischen Kriege wurden unter wechselnden Allianzen zwischen

Dänemark-Norwegen, Schweden-Finnland, Russland und Polen ausgetragen: 1563—1570;

1655—1660; 1700—1721. Vor allem der letzte Krieg zerstörte die schwedischen Träume,
eine europäische Grossmacht zu bilden. Eine Dreierallianz (Russisches Zarenreich,
Sachsen-Polen und Dänemark-Norwegen) griff das Schwedische Reich (Schweden-Finnland)

an, das von dem achtzehnjährigen König Karl XII. regiert wurde. Trotz der ungünstigen



318 Peter Müller

In Schweden-Finnland breitete sich die lutherische Reformation Mitte des

16. Jahrhunderts aus. Der erste protestantische König Schwedens, Gustav

Wasa, erteilte Anfang der 1550er Jahre den Befehl, «dass der Pfarrherr jeder
Gemeinde, die an Lappland angrenzte, auch für die Katechese und die

Seelsorge der angrenzenden saamischen Siedlungen verpflichtet war»29. Dieser
Erlass wurde jedoch kaum umgesetzt. Unter der Herrschaft Karl IX. wurden
die Grundlagen eines zentralistischen Verwaltungs- und Überwachungsapparates

geschaffen, der auch das Siedlungsgebiet der Saamen umfasste. Die
Krone war bestrebt, die erworbenen Gebiete durch eine aktive Politik zu
sichern. Dazu gehörte nicht unwesentlich, dass die Position der einheidichen
lutherischen Kirche gestärkt und der lutherisch-christliche Glaube ins Saap-

mi gebracht wurde. 1603 wurden auf Erlass von Reichsverweser Karl IX.
hin, der 1604 zum König gekrönt wurde, die ersten christlichen Gemeinden
im schwedischen Teil des Saapmi gegründet.30 Die Pfarrer bildeten von da

an eine zuverlässige Informationsquelle sowohl für die politische als auch für
die kirchliche Zentralverwaltung.

Die enge Verbindung zwischen Thron und Altar bedeutete im damaligen
Schweden, dass die lutherische Staatsreligion durch die Krone mit allen Mitteln

gefördert wurde. Diese Unterstützung basierte auf der Vorstellung, dass

die idealen Bürger einem orthodoxen Luthertum anzugehören hätten, und
die Einheit des Landes war durch eine einheitliche Religion und die

Unterstützung der Pfarrerschaft am besten herzustellen und vor allem längerfristig
zu erhalten. Die Saamen galten als problematische Bevölkerungsgruppe, weil
sie dem Ideal eines Nationalstaatsbürgers nicht entsprachen: «Das schwedische

Ideal war ein homogener Staat, in dem überall dieselbe Religion, dieselbe

Lebensweise, dieselben Meinungen und nach Möglichkeit sogar dieselbe

Sprache vorherrschen sollte.»31 Vor diesem Hintergrund kamen die Saamen

Ausgangslage blieb der schwedische König zunächst siegreich, scheiterte aber im Juli 1709

an der Ubermacht der russischen Armee. Erst nachdem Karl XII. im Herbst 1718 während

einer Belagerung vor Frederikshaid in Norwegen gefallen war, konnte der für sein

Land aussichtslos gewordene Krieg beendet werden. Die Bestimmungen der Friedensverträge

bedeuteten das Ende Schwedens als europäischer Grossmacht.
Penükäinen: Mythologie (Anm, 2), 243.

30 U.a. in Arvidsjaur, Lycksele, Jokkmokk; Jukkasjärvi, Gräträsk, Enontekiö, vgl.: Pentikäinen:

Mythologie (Anm. 2), 243, Anm. 1.
31 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 245.



Das Verstummen der Zaubertrommeln 319

nicht nur kulturell, sondern besonders auch religiös unter Druck. Aus dem

17. Jahrhundert datiert eine erste gesetzgeberische Massnahme, durch die

die gesamte schwedische Bevölkerung in die lutherische Kirche integriert
werden sollte. Alle Saamen, so ist in einem Erlass von 1609 festgehalten,

praktizierten «das Heidentum». Wenn sie nicht davon abliessen, so seien sie

mit dem Tod zu bestrafen.32 Es sind jedoch nur ganz vereinzelt vollstreckte
Todesurteile bekannt. Meist kamen dem Christentum gegenüber «renitente»

Saamen mit einer Geldstrafe davon, oder sie wurden öffentlich an den Pranger

gestellt.33 Hingegen wurden heilige Stätten (Seitd) zerstört, Zaubertrommeln

eingezogen oder vernichtet und das Joiken untersagt.

2.2.2 Die pietistische Tapplandmission

War die lutherische Missionstätigkeit unter den Saamen zu einem grösseren
Teil politisch motiviert, so prägte die pietistische Missionsbemühung die

Forderung, die Bekehrung zum Christentum habe eine persönliche Sache jedes

einzelnen Menschen zu sein.34 Nach dem Grossen Nordischen Krieg im 18.

Jahrhundert wurde die Missionierung der Saamen durch pietistisch geprägte
Kreise und Pfarrer erneut vorangetrieben. Im norwegischen Siedlungsgebiet
der Saamen war Thomas von Westen, der auch «Apostel der Saamen» genannt
wurde, in den 1720er Jahre mit seiner Missionsarbeit recht erfolgreich.3'' In
Schweden wirkte Pehr Högström im Sinne eines aufgeklärt orthodoxen

lutherisch-pietistischen Glaubens. Seine Bemühungen scheiterten jedoch vor
allem daran, dass für den saamischen Unterricht die südschwedische Varietät
der saamischen Sprache als Schriftsprache gewählt wurde. Die Saamen

erklärten jedoch, dass sie «das Finnische einem fremden Lappischdialekt als

LTnterrichtssprache vorziehen»36 würden. So hält Pentikäinen mit Blick auf
den späteren grossen Erfolg der laestadianischen Erweckungsbewegung fest:

Die finnische Sprache scheint von Anfang an die christliche Glaubenswelt der
schwedischen Saamen beeinflusst zu haben. Diese Tatsache sollte hundert Jahre

32 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 245. Mit «Heidentum» sind vor allem die Verwendung
der Zaubertrommel, die Praxis des Joik und schamanistische Rituale gemeint.

33 Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 54-61.
34 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 245.
35 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 246; Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 50.
36 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 246.



320 Peter Müller

später bei der Entwicklung der laestadianischen Erweckungsbewegung eine bedeutende

Rolle spielen [...].37

Der missionarische Einfluss von Norwegen auf Schweden und die Kooperation

bei den Missionsbemühungen waren aufgrund der politisch delikaten

Situation zwischen Norwegen-Dänemark und Schweden-Finnland eher

gering.38

2.2.3 Resümee: Der Wandel der saamischen Seelenlandschaft durch die lutherischen und

pietistischen Missionsbemühungen

Die Periode der lutherischen und nachfolgenden pietistischen Missionstätigkeit

bezeichnet die religionsgeschichtliche Forschung als Zeit, in der die

Zaubertrommeln verstummten (The end of Drum-Time)f Auch wenn die Saamen

in die schwedisch-lutherische Kirchenorganisation inkorporiert wurden,
koexistierten viele Züge der ethnischen, indigenen Religiosität der Saamen mit
dem Christentum bis ins 20. Jahrhundert bzw. bis in die Gegenwart hinein:

Es sieht so aus, dass die ethnische Tradition lange Zeit passiv, sozusagen «im
Tiefkühlfach», weiterlebte; im alltäglichen Leben nahm man sie nicht mehr ernst, aber

in Zeiten der grössten Not, wenn alles andere, sogar der Glaube an den christlichen
Gott, fehlgeschlagen hatte, ersuchte man wieder ihre Hilfe.4"

Das Christentum verdrängte den eigentlichen Schamanen, der in Trance seine

Seelenreisen unternahm; dieser wurde durch Wahrsager, Heiler, Hellseher oder

Heilkundige ersetzt, die mehr oder weniger dieselben Aufgaben wie ein Schamane

wahrnahmen. Auch wenn das Schamanentum durch die Kleriker
kriminalisiert wurde, lebte im kollektiven Bewusstsein der Saamen der Schamane in
der Folklore und im Beruf der Hellseher und Naturheilkundigen weiter.41

Der indigene Brauch der Saamen, bei den Seitas zu opfern, war natürlich

ein grosser Stein des Anstosses für die christliche Missionsarbeit. Dieser

Brauch wurde verboten und unter Androhung von Strafe geächtet. Trotzdem

37 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 246.
38 Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 53.
39 Vgl. dazu die bereits häufig zitierte Dissertation von Hakan Rydving, der das Ende der

Trommelzeit zwischen 1670 und 1740 ansetzt. Aus dieser kurzen Periode sind relativ viele

Quellen zugänglich und deshalb auswertbar, vgl. Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 26f.
40 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 250.
41 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 252.



Das Verstummen der Zaubertrommeln 321

verschwand diese Institution nicht aus der Seelenlandschaft der Saamen. Der
bisher öffentlich anerkannte Seita-Kult tauchte einfach ab und verwandelte

sich in eine private, heimlich geübte Zeremonie.42

Ähnliches wie vom Seita-Kult lässt sich von der Tradition des Joik sagen.
Auch wenn die christlichen Missionare den Joik als «heidnisch und dämonisch»

verteufelten, überlebte er ebenfalls im Untergrund. Joik war als einer der

Eckpfeiler saamischer Kultur tief in deren Seelenlandschaft verwurzelt. Wohl
deshalb konnte er gar nicht ausgerottet werden, sondern überlebte und wandelte

sich vom religiösen zum mehr politischen Werkzeug des unterdrückten Volkes,

wie Lehtola festhält:

Yoik retained a rebellious spirit [...]. It was based on a quality of double-meaning, a

certain ironic ambiguity — a code. Sâmi researcher Harald Gaski points out that the

epic yoiks of de 1800s contained clear political standpoints, but under the surface.

For example, the yoik «The Thief and the Noaidi» works on two levels so that the
Sâmi community understood its content differently than outsiders like ministers and
researchers.43

Schon früh wurde die Frage diskutiert, warum weder das römische noch das

lutherische oder pietistische Christentum die indigene Religiosität zu verdrängen

vermochten und warum sich die saamische Seelenlandschaft zu einer

eigentlichen synkretistischen Religion wandelte, in der christliche Elemente,
Traditionen und Terminologie (als eigentliche «Worthülsen») in das indigene
saamische Weltbild integriert wurden.44 Kirchliche und politische Autoritäten
des 18. Jahrhunderts nannten dafür vier mögliche Gründe:

Erstens liege der schwache Erfolg, die indigene Religiosität durch die christliche

Religion zu ersetzen, an den Saamen selber. Ihr nomadischer Lebensstil

hindere die Bevölkerung beim Bemühen, regelmässig die Kirche zu besuchen

und dadurch sich selber und ihre Kinder christlich zu sozialisieren.

Ein ^weiter Grund wurde darin ausgemacht, dass sich trotz der Hinwendung
zum christlichen Glauben kein wirtschaftlicher Erfolg oder zumindest keine

wirtschaftliche und gesellschaftliche Besserstellung der Saamen innerhalb der

skandinavischen Bevölkerung einstellte.

42 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 253.
41 Lehtola: Traditions (Anm. 8), 106.
44 Vgl. zum Folgenden: Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 73-76.



322 Peter Müller

Einen dritten Grund für den schwachen Erfolg der christlichen Mission
fand man in der durchaus selbstkritischen Feststellung, dass es weder den

katholischen Priestern vor der Reformation noch den lutherischen Kirchenfürsten

oder den pietistischen Missionaren um das Wohl des saamischen

Menschen an sich gegangen sei. Die katholischen Priester — so der lutherische

Vorwurf — seien mehr am Geld als an der Seele der Saamen interessiert

gewesen. Die folgenden lutherischen Missionare wurden dagegen kritisiert,
dass sie die persönliche Glaubensüberzeugung nicht ernst genug genommen
hätten. Es habe genügt, dass die Saamen regelmässig in den Gottesdienst

gekommen seien, um sie als Christen zu bezeichnen. Ein zusätzlicher

Hinderungsgrund wurde ausgemacht in der übermässig harten Bestrafung, die

bei «Hexerei» oder «Vollzug heidnischer Praktiken» angedroht und teilweise

auch vollzogen wurde.

Und wenn alle Gründe nicht genügend überzeugen konnten, so wurde
ein viertes Argument nachgeliefert, indem eine übersinnliche Erklärung
herangezogen wurde: Böse Mächte oder Satan selber hätten zu viel Macht über
die Saamen; oder es sei gar Gottes Plan, Satan Böses tun zu lassen.

Sieht man von der vierten Begründung ab, enthalten alle alten

Erklärungsversuche Wahrheitsmomente, die durch die heutige Forschung gestützt
werden. Dem schwedischen Kirchenhistoriker Bill Widén zufolge45 standen

darüber hinaus die geographischen und politischen Umstände im saamischen

Siedlungsgebiet den Missionaren im Wege. Fir hebt folgende Gründe
für den relativ schwachen Erfolg der christlichen Mission bis ins 18.

Jahrhundert hinein hervor:

- Die Saamen kannten keine hierarchisch organisierte Gesellschaft, an

deren Spitze ein Führer stand, über den die christlichen Missionare auf
die saamische Bevölkerung hätten Einfluss nehmen können.

- Als mit der Rentierhaltung die nomadische Lebensform einsetzte, brach

die alte Gesellschaft auseinander und die Siedler zerstreuten sich.

- Die nomadische Lebensform war nicht kompatibel mit dem christlichen
Lebensmuster.

Aufgrund mangelnder Kenntnis der schwedischen Sprache beziehe ich mich hier auf die

Besprechung bei Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 70-76.



Das Verstummen der Zaubertrommeln 323

- Die negative ökonomische Entwicklung während und nach den

Missionsanstrengungen wurde von den Saamen religiös interpretiert und
als Folge des Religionswechsels verschiedener Mitglieder der saamischen

Gemeinschaft verstanden.

- Die christliche Religion kam zu den Saamen Hand in Hand mit den

unpopulären Siedlern aus dem Süden.

- Einer der wichtigsten Gründe jedoch, warum die indigene Religiosität
im Untergrund weiterlebte, war die traditionelle Art der Saamen, mit
der sie auf äusseren, fremden Druck zu reagieren pflegten: «[T]he Saami

established an underground culture in order to protect themselves

against <the permanently growing pressure against their existence). This

was the Saami reaction to the Christian authorities' threats, punishments
and acts erf sacrilege.»46

Für die Zeit bis zu den pietistischen Missionsanstrengungen bestätigt sich

die Theorie von Lehtola, dass sich von der ursprünglichen eigenen saamischen

Weltanschauung viele Elemente und dazugehörige Riten erhalten hatten

und in den christlichen Glaubensvollzug integriert wurden. Weil viele der

indigenen Riten, Uberzeugungen und Vollzüge im saamischen Christentum
überlebten, liegt zumindest bis Anfang des 18. Jahrhunderts eher ein
evolutionärer Wandel als ein revolutionärer Wechsel im Weltbild und der

Religionsausübung vor.

2.3 Die Missionsbemühungen ekstatischer Gruppen

Grösseren Einfluss auf den Wandel der Seelenlandschaft und die traditionelle

Weltsicht der Saamen als alle vorangehenden Missionsbemühungen
hatten die ekstatischen christlichen Bewegungen, die sich Ende des 18. und
im 19. Jahrhundert ausbreiteten. Die Herrnhuter Brüdergemeine und der

Pietismus, die sog. Leser (oder Neuleser)47, bereiteten den Boden, auf dem
dann die Pflanzen eines ekstatischen Christentums wuchsen. Bei Läserit oder

46 Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 76.
47 Einen umfassenden Einblick zu den Neulesern Schwedens gibt die Lebensgeschichte von

Carl Olof Rosenius, dem lutherischen Erweckungsprediger aus dem 19. Jahrhundert: S.

Lodin: Carl Olof Rosenius. Der schwedische Erweckungsprediger, hg.v. J. Eber, Gross

Oesingen 2009.



324 Peter Müller

Nyläserit handelt es sich um eine Bewegung von Leuten, die sich in kleinen

Zirkeln traf und ohne ordinierten Pfarrer die Bibel und vor allem Traktate

von Erweckungspredigern miteinander lasen. Auch die lutherische Staatskirche

selber legte die religiöse Grundlage für die folgende Ausbreitung der

Bewegungen durch die Einführung der Institution des «Sonntagsgebetes»:

Es war gestattet, regelmässige Gottesdienste sogar in den entlegensten Dörfern
abzuhalten. Zu einer Zeit, als nur die Pfarrer der evangelisch-lutherischen Kirche
Schwedens das Recht hatten, zu predigen und christliche Zeremonien zu leiten,
war diese Institution eine zufällige regionale Entwicklung, deren Wurzeln in der
Isolation der arktischen Region zu suchen sind.48

Diese Gebetsversammlungen wurden von Laien geleitet, was ihnen eine

Struktur gab, die vom vordringenden Laestadiertum genutzt wurde.

2.3.1 Die Cuorvut-Bemgun'g49

Ausgehend aus der Finnmark ging dem auf die Saamen einflussreichen

Laestadiertum die sog. Cuorvut-Bewegung voraus. Diese fundamentalistische

Bewegung hatte vor allem unter den Rentiernomaden grossen Erfolg
und erreichte ihren Höhepunkt in den 1760er und 1770er Jahren in der

Gegend des norwegischen Kautokeino (Guovdageaidnu).5" Hauptinhalt der

Botschaft der «Rufer» war der bevorstehende Weltuntergang; ihre Verkündigung

war begleitet von ekstatischen Zuständen, konvulsiven Körperbewegungen

und Reden wie in einem «Verwirrungszustand» (eine Variation von
Glossolalie). Die Forschung ist sich einig, dass diese Erweckungsbewegung
«eindeutig von der schamanistischen Tradition geprägt» war, «die im
norwegischen Siedlungsgebiet der Saamen gewalttätig unterdrückt» wurde.51

Anhänger der Cuorvut-Bewegung fanden sich bald über das ganze Wandergebiet

der nomadischen Saamen verteilt: von der norwegischen Finnmark

48 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 258.
49 Zur Cuorvut-Bewegung vgl. vor allem: Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 268-273; Leh-

tola: Traditions (Anm. 8), 38-41; Mollberg: Christianity (Anm. 5), 9f. Das Wort «Cuorvut»

(ausgesprochen: Tsuorvut) bedeutet «die Herbeirufenden». Gemeint sind Wanderprediger,
die durch Höllenfeuer- und Verdammungspredigten die Menschen zu Busse und Umkehr
aufriefen. Vgl. Lehtola: Traditions (Anm. 8), 38; Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 268.

50 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 268.
51 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 269.



Das Verstummen der Zaubertrommeln 325

über den nördlichen Teil des schwedischen Saapmi bis zur russischen Kola-
Halbinsel. Gerade dank dieser weiten Verbreitung und die Wanderprediger,
die auf den Wanderrouten unterwegs waren, verbreitete sich das spätere La-
estadianertum schnell.''2

2.3.2 J Mrs Levi Laestadius und die Laestadianer5}

2.3.2.1 Leben und Bedeutung von Lars Levi Laestadius

Lars Levi Laestadius wurde am 10. Januar 1800 in Jäkkvik, einer Stadt im
Gebiet der Piteä-Saamen in Nordschweden, geboren; er gilt als weltweit
bekanntester Saame seiner Zeit. Sein Vater Carl Laestadius war einer der

unbeliebten schwedischen Siedler aus dem Süden. Seine Mutter Anna
Magdalena war eine Christin mit südsaamischer Abstammung von Gausträsk, die

der pietistischen Bewegung der Leser nahestand. Zuhause lernte Laestadius

sowohl die schwedische Sprache als auch die Sprache der Lule-Saamen, die

im südlichen Siedlungsgebiet Schwedens gesprochen wird. Die erste Leidenschaft

von Laestadius galt jedoch den Naturwissenschaften, insbesondere

der Botanik. Zu seinen Lebzeiten galt er als kundigster Experte der Flora
der skandinavischen Fjälllandschaft. Als solcher begleitete er gar eine vom
französischen Staat finanzierte Expedition, die zwischen 1838 und 1840 ins

Saapmi, auf die Spitzberge und zu den Färöer-Inseln führte. Für seine Arbeit
als Meteorologe und Botaniker erhielt er von Frankreich 1841 das Ordenskreuz

der Ehrenlegion verliehen.54

1820 immatrikulierte sich Laestadius an der theologischen Fakultät der

Universität Uppsala. Wegen seines Interesses an Botanik und weil er

Bergpflanzen verkaufte, womit er sein Studium finanzierte, wurde er gleichzeitig
als Assistent an der botanischen Fakultät aufgenommen.55

In der Kathedrale von Härnösand wurde Laestadius 1825 zum Pfarrer
der Schwedischen Kirche ordiniert. Seine erste Berufung führte ihn zu den

nomadischen Saamen im Distrikt Piteâ; 1826 wurde er als Vikar an die nörd-

52 Lehtola: Traditions (Anm. 8), 38; Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 269.
53 Die Geschichte von Laestadius und den Laestadianem ist gut erforscht. Aus der umfang¬

reichen Literatur verwende ich: Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 258-284; Lehtola:
Traditions (Anm. 8), 38-41; Cornell: Laestadianism (Anm. 3) [Lit.]; Holloway: The Decline

(Anm. 8); Mollberg: Christianity (Anm. 5).
54 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 261.
55 Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 5.



326 Peter Müller

lichste Kirche Schwedens nach Karesuando versetzt. In dieser Gemeinde

gehörten dreiviertel der Menschen der saamischen Volksgruppe an. Vor dem

Umzug in den äussersten Norden Schwedens heiratete Laestadius Brita Kaj-
sa Alstadius, mit der zusammen er schliesslich eine Grossfamilie mit 12

Kindern zu versorgen hatte. In Karesuando lernte er die finnische Sprache und
den lokalen saamischen Dialekt. Dadurch war er fähig, den Saamen in deren

eigener Sprache zu predigen.
Laestadius' religiöse Bekehrung vom staatskirchlichen lutherischen Pfarrer

zum fundamentalistischen, ekstatischen Erweckungsprediger erfolgte nach

seinen eigenen Angaben ganz plötzlich.56 Aber dieser fundamentalen Glaubensund

Lebensveränderung ging eine Reihe von Ereignissen voraus, die diesen

Schritt vorbereitet hatten: 1832 erkrankte er so schwer an Typhus, dass er beinahe

daran gestorben wäre. Offenbar wurden seine Predigten nach überstandener

Krise «beissender»57. Ein weiterer Schlag traf die Familie 1839, als Sohn Leevi

im Alter von erst drei Jahren an den Masern starb. Drei Jahre später erkrankte

Laestadius erneut so schwer, dass er von einer grossen Todesfurcht erfasst

wurde und ein tiefes Verlangen nach der Errettung der eigenen Seele verspürte.
Diese Reihe von einschneidenden Lebenserfahrungen zusammen mit dem Tod
seines Halbbruders Carl PIrik brachten ihn dazu, dass er über sein bisheriges

«gotdoses» Leben nachdachte und ihn die «Sünden der Jugend» quälten.
Ausdruck fand seine sich verändernde Haltung und Uberzeugung nicht nur

in Predigten, sondern dann vor allem in seiner Pastoralprüfung, die er 1843

ablegte und in seiner Studie Crapula Mundi («Der Rausch der Welt») schriftlich
festhielt. Darin lehnt er die zeitgenössischen liberal-demokratischen

Bestrebungen «als oberflächliche Ausgeburten der Phantasie» ab und bezeichnet «die

städtische Kultur als von der wahren Religion verfremdet und schädlich für die

natürliche, einfache und gesunde Lebensweise des Volkes»'6. Seine Thesen, die

der sprachgewaltige Laestadius in lateinisch, saamisch und finnisch abgefasst

hatte, waren eine starke kritische Stimme aus der Peripherie gegen die kirchliche

Zentralgewalt.
Dieser innere Bruch mit den eigenen früheren Werten bereitete den

Boden vor für die Erfahrung, die er im darauf folgenden Jahr machen sollte.

56

57

58

Bei Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 263.

Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 263.

Bei Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 263.



Das Verstummen der Zaubertrommeln 327

Nach seiner bestandenen Pastoralprüfung beauftragte ihn die Kirchenleitung
mit einer Inspektionsreise durch alle Gemeinden des schwedischen Saapmi.

Auf dieser Reise traf er 1844 in Âsele (Südsaapmi) die junge saamische Frau

Milla Clementsdotter, die er selber Maria nannte. Milla gehörte zu einem

neupietistischen Leserkreis und ging in der späteren Mythologie der Laesta-

dianer unter der Bezeichnung «Maria von Lappland» in ihre Geschichte ein.

Obwohl Laestadius dieser Begegnung seine entscheidende Lebenswende

verdankte, beschrieb er in seinen Lebenserinnerungen dieses Zusammentreffen

nur flüchtig.59 F.r lässt bloss durchblicken, dass ihm durch den
einfachen Glauben dieser «Maria» die Augen und das Herz für den Weg, der

zum Leben führt, geöffnet wurden. Diese Begegnung war entscheidend für
seine Bekehrung und zeigt gleichzeitig das Fundament seiner Bewegung: Sie

wurzelt letztlich in der saamischen Seelenlandschaft, denn «er wurde von
einer ungebildeten Saamenfrau in religiösen Fragen unterwiesen»60. Erste

sogenannte «Gnadenzeichen» oder Ekstasen zeigten sich schon im Dezember

1845, obwohl Laestadius den Beginn der eigentlichen Erweckungsbewegung
auf Anfang 1846 datierte.61

Nachdem der Bischof von Härnösand Laestadius als Pfarrer in die
Gemeinde von Pajala berufen hatte,62 begann sich nicht nur die ekstatische

Bewegung innerhalb der Schwedischen Kirche auszubreiten, sondern
verstärkte sich auch der Widerstand gegen das Laestadiertum. In vielen
Gemeinden im schwedischen Saapmi und in Westbottnien verhärteten sich die

Fronten zwischen den orthodoxen Lutheranern und den dem Laestadiertum

zugeneigten Mitgliedern der Kirche dermassen, dass der Bischof entschied,
in Pajala zwei verschiedene Gottesdienste abhalten zu lassen: einen für die

Anhänger des neuen Weges und einen für die anderen Christen. So wurde

dem Laestadiertum bereits zu Lebzeiten seines Begründers ein eigenes

Recht innerhalb der Kirche von Schweden zuerkannt. Es ist anzunehmen,

so zumindest mutmasst Pentikäinen, dass die Unstimmigkeiten dazu beitrugen,

dass sich der Gesundheitszustand von Laestadius in den 1850er Jahren

59 Vgl. Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 6.
60 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 266.
61 Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 6; Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 266.
62 Nach Cornell erfolgte die Berufung 1849, vgl. Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 6; Pentikä¬

inen zufolge bereits 1848, vgl. Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 266.



328 Peter Müller

erneut verschlechterte und er, vermutlich an Magenkrebs, am 21. Februar
1861 starb.

2.3.2.2 Die frühe Phase des Uaestadiertums und die Unruhen von Kautokeino

In seiner frühen Phase, das heisst bereits zu Lebzeiten des Begründers und
in den ersten Jahrzehnten nach seinem Tod, war das Laestadiertum eine fast

ausschliesslich saamische Bewegung innerhalb der Staatskirche. Deshalb
konnte sie sich ausgesprochen schnell verbreiten (nach Pentikäinen sogar
«wie ein Lauffeuer»63), weil die nomadische Lebensweise die Verbreitung der

Erweckungsbewegung ungemein förderte. Bereits in den Predigten von La-
estadius erscheinen die drei grossen Themen, die die spätere Bewegung als

die drei grossen Sünden brandmarkte: Alkoholismus, Rentier-Diebstahl und
Riten der «Alten Religion» (Schamanismus, Joik, Opfern bei den Seitas).64

Laestadius selber eröffnete zu Lebzeiten noch eine Prediger- und eine
Missionsschule. Seine Nachfolger setzten grossen Eifer darein, in den saamischen

Gemeinden Schulen zur allgemeinen Bildung der Kinder zu gründen. Diese
Schulen waren von einem Dorf zum nächsten unterwegs und daher für die

Verbreitung der religiösen Botschaft der Bewegung ein hervorragendes
Vehikel.

Die ganze saamische Geschichte kennt keine Kriege oder gewaltsamen

Auseinandersetzungen, weder unter verschiedenen saamischen Volksgruppen

noch gegen die Siedler oder andere Nicht-Saamen. Deshalb gelten die

Saamen wohl zu Recht «as Europe's most peaceful people»63. Einzige
Ausnahme bilden die «Unruhen von Kautokeino» (Guovdageaidnu) von 1852

in der norwegischen Finnmark. Radikalisierte Saamen brachten in einem

Handgemenge einen Beamten und einen Händler um und verletzten den

beteiligten Pfarrer lebensgefährlich. Von den 33 Angeklagten wurden fünf
zum Tode verurteilt und schliesslich zwei hingerichtet (Aslak Haetta und
Mats Somby)66. Dass bei diesen Unruhen von keinem allgemeinen saamischen

Volksaufstand gesprochen werden kann, zeigt die Tatsache, dass die-

63 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 266. Mollberg: Christianity (Anm. 5), 10 schreibt gar
von einem Flächenbrand («wildfire»).

64 Lehtola: Traditions (Anm. 8), 38f.
,l5 Lehtola: Traditions (Anm. 8), 40.
66 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 271.



Das Verstummen der Zaubertrommeln 329

ses Ereignis von den Saamen kritisch beurteilt und auch im Rückblick nicht

gutgeheissen wurde.67 Im Gegenteil, dieser Zwischenfall wurde von einigen
laestadianischen Saamen sogar als Werk des Bösen interpretiert.68 Dieser

einmalige Zwischenfall war jedoch nicht nur durch religiöse, sondern mehr
noch durch soziale Probleme motiviert. Die Unruhen begannen, als für die

Rentiernomaden die Grenze zwischen dem schwedischen und norwegischen
Wandergebiet von den Norwegern geschlossen wurde. Pentikäinen betont
als einer der wenigen Forscher, dass nicht die laestadianische Erweckungsbe-

wegung, sondern deren Vorgängerin, die Cuorvut-Bewegung, den eigentlichen

religiösen Hintergrund des Aufstandes von Kautokeino bildete.69

2.3.2.3 Gründefür den grossen Erfolg der ekstatischen Bewegungen unter den Saamen"'

An dieser Stelle drängt sich die Frage auf, warum die ekstatischen Erwe-

ckungsbewegungen unter den Saamen viel erfolgreicher und vor allem

nachhaltiger waren als alle früheren Missionsbemühungen. Menschliche Faktoren,

taktische Entscheidungen der ersten leitenden Gestalten und glückliche
Umstände trugen zu der schnellen und gründlichen Ausbreitung bei:

- Ähnlich wie für Thomas von Westen einhundert Jahre früher in

Norwegen war es für Laestadius entscheidend, sein Evangelium den

Saamen in deren Muttersprache predigen und lehren zu können. Durch
seine halbsaamische Herkunft und seine Sprachbegabung beherrschte er
neben Schwedisch mindestens zwei saamische Dialekte sowie Finnisch
fliessend. Aufbauend auf der Cuorvut-Bewegung sandte Laestadius

saamische Laien als Wanderprediger zu den Rentiernomaden, die auf
ihren Wanderzügen als Multiplikatoren wirkten. So kam die chrisdiche
Botschaft nicht länger von Aussenseitern wie den unbeliebten Siedlern

oder den Händlern, sondern die Prediger entstammten eigenen Reihen.

67 Holloway: The Decline (Anm. 8), 7.
68 Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 11.
69 Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 272. Damit rückt er den polemischen Aufsatz von

Mollberg in ein etwas neutraleres Licht. Für Mollberg war einzig und allein die evangelikal-
fundamentalistische Bewegung als Ganzes für diese Ausschreitung verantwortlich: «It is

ironic that Christianity was responsible for such a notable <unchristian> act. It took outside
influence to inspire these peace loving people to violence, rage, and murder.» Mollberg:
Christianity (Anm. 5), 10.

70 Vgl. dazu: Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 8-10; Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2), 266-
284.



Peter Müller

Das System der Missionsschulen, die von einem Saamendorf zum
nächsten zogen oder teils gar mit den Saamen auf ihren Sommerzügen
mitwanderten, trug entscheidend dazu bei, das laestadianische

Glaubenssystem zu etablieren. Abgesehen von der allgemeinen

Schulbildung wuchsen die Kinder wie natürlich in das ekstatische

Christentum mit seinen Riten und Moralvorstellungen hinein. Auch

wenn das Schulsystem für die Saamen vom schwedischen Staat initiiert
wurde, so gehörten doch die allermeisten Lehrkräfte der laestadianischen

Bewegung an.

Die Botschaft von Laestadius und die ekstatische Ausformung des

christlichen Glaubens kamen in Formen und mit Elementen daher, die bei

den Saamen teilweise aus früheren Bewegungen bereits bekannt waren.
Nicht zuletzt die pietistischen Leser mit ihren kleinen Hausgruppen
und die ekstatische Cuorvut-Bewegung mit ihren Wanderpredigern
bereiteten Laestadius das Feld.

Die saamische Gesellschaft war nicht hierarchisch aufgebaut. Das war
einer der Gründe, weshalb die hierarchisch-zentralistisch strukturierte
Kirche Schwedens bei ihren Missionsbemühungen unter den Saamen

nicht erfolgreich war. Dass sich dagegen viele bekannte Anführer
von Saamendörfern und auch Wahrsager, die als Nachfolger der
Schamanen gelten, der Erweckungsbewegung anschlössen und häufig
als Laienprediger amteten, war ein weiterer wichtiger Grund für die

schnelle Ausbreitung des Laestadiertums.

Dazu trug ebenfalls bei, dass Laestadius Elemente und Vorstellungen
aus dem traditionellen saamischen Weltbild übernahm: Er kannte
übernatürliche Gestalten und Geister; die Anhänger verfielen in ekstatische

Zustände und Hessen mit konvulsiven körperlichen Erschütterungen
den Leib erzittern; «geisterfüllte» Ekstatiker sprachen bzw. sangen in
«fremden Zungen»; die Gläubigen fielen in Trance-ähnliche Zustände,
wie sie aus dem Schamanismus vorchristlicher Zeit bekannt waren. Kurz

gesagt: Das emotionale Christentum der ekstatischen Bewegungen kam

der traditionellen Seelenlandschaft der Saamen viel stärker entgegen, als

das die im dogmatischen Luthertum erstarrte schwedische Staatskirche

vermochte.



Das Verstummen der Zaubertrommeln 331

- Von allem Anfang an war die Bewegung von Laestadius eine

Volksbewegung, die sich mit den traditionellen Freuden und Sorgen
des einfachen Volkes der Saamen beschäftigte. Dazu gehörte auch der

strenge moralische Kodex, der sich hauptsächlich auf drei Hauptsünden
reduzierte, mit denen die Saamen damals zu kämpfen hatten:

Alkoholismus, Rentierdiebstahl, Praktizieren alter religiöser Bräuche.

- Cornell71 nennt noch einen weiteren Grund für den durchschlagenden

Erfolg der ekstatischen Missionsbemühungen, der mit dem erwachenden

Selbstbewusstsein und Stolz des saamischen Volkes zu tun hat: Laestadius

vertrat eine strenge und eigenwillige Interpretation der Sukzession: Jesus

Christus diente als erster Mittler zwischen dem Heiligen Geist und dem

Heiligen Volk auf dieser Erde. Bevor Christus durch seine Himmelfahrt
diese Welt verliess, überliess er Petrus den Schlüssel zur Macht, der
diesen dann an die Alte Kirche weitergab. Kurz nach dem Tod von
Petrus wurde die römische Westkirche korrupt. Die göttliche Botschaft

verschwand, bis Martin Luther sie wieder entdeckte und neu in der Kirche
etablierte. Durch das orthodoxe Luthertum verschwand allerdings die

heilige Botschaft unter dem Deckel eines starren Doktrinismus. Erst
Lars Levi Laestadius wurde wieder zum Offenbarer der ursprünglichen
Mittlerschaft zwischen dem Heiligen Geist und der Heiligen Gemeinde.

Die Saamen stehen somit in der göttlichen Sukzession des Evangeliums
vonJesus Christus. Sie spielten also eine integrale Rolle bei der Tradierung
der Guten Nachricht Gottes. Johan Turi72 hält denn auch im Blick auf
die Verwurzelung des laestadischen Christentums in der saamischen

Tradition treffend fest: «[Laestadius] had not the Holy Spirit before he

got it through a Lapp girl.»

2.3.3 Resümee: Der Wandel der saamischen Seelenlandschaft nach der Begegnung mit
den ekstatischen Dnveckungsbewegungen

Generell ist festzuhalten, dass die saamische Seelenlandschaft und ihr Weltbild

einerseits nach der Begegnung mit Laestadius nicht mehr viel mit ihrem
traditionellen Weltbild zu tun haben. Zu viele Riten, Mythen und Vollzüge
haben gewechselt. Andererseits haben viele traditionelle Elemente und Ansich-

71 Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 10.
72 Zitiert bei Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 10.



332 Peter Müller

ten auch unter ekstatisch-christlichen Vorzeichen im Untergrund überlebt und

ihren Eingang in den christlichen Glaubensvollzug gefunden. Vielleicht könnte

man von einem «Wandel im Wechsel» sprechen, um die Wortunterscheidung

von Rydving aufzunehmen: Nicht nur die traditionelle Seelenlandschaft und das

ursprüngliche Weltbild der Saamen haben sich gewandelt; auch ihr lutherisches

Christentum ist nach der Begegnung mit Laestadius ein anderes geworden. Das,

was man heute allgemein als saamisch-chrisdiche Religiosität bezeichnen könnte,
hat weder mit der traditionellen saamischen Weltsicht noch mit den orthodoxen

Vorstellungen der Schwedisch-lutherischen Kirche viel gemeinsam.
Welche Bedeutung aber hatte nun das Laestadiertum für die alte Weltsicht

der Saamen? Versetzte es tatsächlich der saamischen Tradition den Todesstoss,

wie Mollberg meint?

Laestadianism finalized what had been for many year, the trend towards the Christiani-
zation of the Sâmi people; the fundamentalist nature of the doctrine required submission

to its beliefs to the exclusion of all else, and so Sâmi traditions began to die in the
face of this powerful new influence. 3

Laestadius und das Laestadiertum brachten gesellschaftlich zunächst durchaus

positive Entwicklungen für die Saamen, wie beispielsweise die rigorose

Bekämpfung des verbreiteten Alkoholismus oder die Ahndung des für die

Gemeinschaft belastenden Rentier-Diebstahls und die soziale Besserstellung
in der Gesellschaft sowie eine gewisse schulische Bildung. Trotzdem ist sich

die Forschung einig, dass das Christentum in der Form des Laestadiertums

einen vernichtenden Schlag gegen die traditionelle Weltsicht und die alten

religiösen Glaubensformen — zumindest in der äusseren Ausformung und

Wahrnehmung — landete. Laestadius und seine Anhänger und Nachfolger
verurteilten und vernichteten alles, was die Saamen mit ihrer traditionellen
Seelenlandschaft verband: den traditionellen Joik; das Anbeten der Seita; Besitz

und Gebrauch der Zaubertrommeln; ja auch die Schamanen verschwanden

endgültig mit der Ausbreitung des Laestadiertums. Es wurden nicht länger

mehr Elemente der alten Weltsicht toleriert, die sich mit der christlichen

Glaubensstruktur verbanden, wie es unter römischem oder lutherischem Ein-
fluss noch eher möglich gewesen war.

73 Mollberg: Christianity (Anm. 5), 8.



Das Verstummen der Zaubertrommeln 333

Eine wichtige Veränderung der saamischen Seelenlandschaft durch das

Eindringen des Christentums — und nicht nur des Laestadiertums — muss

hier noch erwähnt werden. Die ursprüngliche saamische Seelenlandschaft

war eine Einheit mit der sie umgebenden (sichtbaren und unsichtbaren) Natur

(Mitwelt). Die saamische Grundüberzeugung lautete: «Die Erde ist
unsere Mutter. Wenn wir ihr Leben nehmen, dann sterben wir mit ihr.»74 Vor
allem das Christentum, das mit kolonialen, politischen Interessen gepaart
expandierte, folgte dem Grundsatz König Karl IX. von Schweden: «All
unused lands belong to us: God and the Crown.»75 Diese Grundhaltung gilt als

Initialzündung für das Vordringen der Siedler und Händler aus dem Süden;

sie gab ihnen und der Politik überhaupt erst die vermeintliche Berechtigung,
die Lebensgrundlage der Saamen zu zerstören bzw. «unbenutztes Land»

zu annektieren und für eigene Zwecke zu nutzen (Holzschlag, Rentierjagd,
Überfischen der Seen, später Staumauern für Wasserkraft und Elektrizität).
Dadurch wurde den Saamen buchstäblich der Boden unter ihrem Weltbild

weggezogen, denn die Seelenlandschaft war in der natürlichen Mitwelt
eingezeichnet, beispielsweise durch die Säiva-Seen oder die Kultstätten der Seita.

Auf eine der radikalsten Veränderungen in der saamischen Weltsicht
durch das Eindringen des Christentums verweist Rydving76: die Haltung zu
den Vorfahren und deren Rolle im Weltbild und in der Seelenlandschaft. In
der indigenen Religiosität gehörten die verstorbenen Vorfahren auch nach

ihrem Tod zur Familie. Verstorbene konnten wieder aufstehen in veränderter

Gestalt, hatten wichtige Funktionen in der Welt der Lebenden und wurden
in hohem Ansehen gehalten. Die Saamen reagierten deshalb sehr sensibel

auf kirchliche Funktionäre, die ihre Vorfahren beleidigten oder aus ihrem
Leben verdrängen wollten. Weil der Ahnenkult in der christlichen Tradition,
besonders in den evangelisch-fundamentalistischen und ekstatischen

Ausformungen, keinen Platz hatte, bedeutete die Vernichtung des Ahnenkultes,
dass ein grosser Teil der Familienangehörigen der Saamen durch Riten und

Jahresfeste nicht länger mehr vergegenwärtigt werden durften und dadurch

erst richtig tot waren.

74 Zitiert bei: Mollberg: Christianity (Anm. 5), 12.
75 Zitiert bei: Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 3; vgl. Pentikäinen: Mythologie (Anm. 2),

242f.
76 Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 159f.



334 Peter Müller

Cornell77 erwähnt noch einen weiteren Effekt, den das Laestadiertum auf
die saamische Kultur hatte: die verstärkte Entmündigung der Frauen und eine

Entwicklung in eine mehr patriarchale Richtung der saamischen Gesellschaft.

In der traditionellen Weltsicht der Saamen waren Frauen zwar nicht in allen

Teilen den Männern gleichgestellt (was sich vor allem in religiösen Belangen

zeigte, wie beim Gebrauch der Zaubertrommeln oder bei der Unmöglichkeit,
eine Frau zur Schamanin zu machen), aber sie genossen doch eine relative

Gleichberechtigung, und in gewissen Belangen waren sie den Männern setgar

übergeordnet. Zum Beispiel waren es die älteren Frauen, die für die Weitergabe

der Tradition der Rentierhaltung, Zucht und Fortpflanzung verantwortlich

waren. Es waren die Frauen, denen die letzte Autorität zustand, wenn es um

Heiratsentscheidungen in der Familie ging. Unter dem Laestadiertum hatten

sich Frauen stärker unterzuordnen; sie sollten den Männern dienend Untertan
sein und bei der Heirat von der Hand des einen Mannes, dem Vater, in die

Hand des nächsten Mannes, dem Ehemann, übergeben werden.

All dies sind Folgen aus der Begegnung mit dem ekstatischen Christentum.

Mollberg schliesst mit anderen daraus, dass das Christentum die traditionelle

Weltsicht und das kollektive Gedächtnis der Saamen ausradiert habe.

Cornell7" weist am Schluss seines differenzierten Aufsatzes jedoch darauf

hin, dass es in der traditionell friedlichen Grundhaltung der Saamen angelegt

sei, auf Konflikte nicht aktiv und mit Gewalt zu reagieren, sondern passiv
die neue Situation zu adaptieren. Saamen reagierten auf Konflikte, indem
sie sich zurückzogen oder «in den Untergrund» gingen. Das zeigt auch die

Tatsache, dass praktisch alles, was bis heute von der alten Weltsicht und
Seelenlandschaft der Saamen überliefert ist, von christlichen Missionaren

aufgeschrieben wurde; es liegen kaum originale Informationen vor. '9 Rydving

zufolge wurden auch in den repressivsten Phasen der Missionstätigkeit unter
den Lule-Saamen heilige Stätten verehrt:

Several of the sacred places on the intermediate level were still used, however, but
secretly. In addition, new places for indigenous rituals were established. Anyone

Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 11.

Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 12f.

Sowohl Rydving als auch Pentikäinen weisen in ihren Untersuchungen mehrfach darauf
hin.



Das Verstummen der Zaubertrommeln 335

who wanted to continue to sacrifice to the gods of their ancestors had to keep in
hiding from the authorities who tried to prevent these practices. Indigenous rituals

were therefore performed at the mountain ridge, far away from the clergymen who
only rarely came there.""

Pentikäinen weiss ausserdem zu berichten, dass bis heute «some Sâmi carry
small stone or wooden idols in their pockets when they go to church»81.

In diesem Zusammenhang betrachtet, scheint es Cornell und anderen
Forschern zufolge nicht unmöglich zu sein, dass Elemente des traditionellen
Weltbildes sich unter den Saamen gehalten haben, im Geheimen oder

Verborgenen praktiziert wurden und werden, weitab von den Augen der neugierigen

Kirchenbehörden und politischen Machthaber.

Ohne Zweifel gibt es Elemente der traditionellen saamischen Weltsicht,
die für immer verloren sind, weil sie dem christlichen, ökonomischen und

politischen Druck zur Assimilation und zur Modernisierung zum Opfer
gefallen sind. Gleichzeitig kann man davon ausgehen, dass einige Praktiken

und Überzeugungen bis heute nicht nur in der Folklore überlebt haben,
sondern still und heimlich eingehalten und vollzogen wurden und werden. Um
es mit Cornell zu sagen: «To paraphrase Ailo Gaup, the ancient spirits never

go away (where would they go?); instead, they simply wait patiently for us

humans to remember them and our connection to them.»82

Cornell zufolge83 hat die laestadianische Bewegung noch heute grossen
Einfluss unter den Saamen und beeinflusst ihre Weltsicht, ihr Verständnis

der Frauenrechte sowie auch ihre Literatur und Musik und schliesslich die

Art, wie sie ihre eigene Geschichte betrachten. Aber das neuerwachte
Selbstverständnis lässt viele Saamen diesen Einfluss kritisch beurteilen. Sie verlangen

eine Modernisierung auch der religiösen Bewegung. Durch das erstarkte

Selbstbewusstsein der Saamen in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts
und ihre Rückbesinnung auf die schamanistische Tradition gerät auch der

laestadianische Fundamentalismus unter Druck.
Die Saamen erlitten im Unterschied zu vielen anderen indigenen Völkern

in ihrer Geschichte keinen Genozid. Trotzdem ist ihre Unterdrückung, ihr

sn Rydving: Drum-Time (Anm. 6), 102.
81 Zitiert bei: Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 12f.
82 Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 13.
88 Cornell: Laestadianism (Anm. 3), 11.



336 Peter Müller

Leiden und ihr Erdulden von Ungerechtigkeiten genauso real und ein
Verbrechen an ihnen als Menschen und als Gemeinschaft. Die Kolonialisierung
verlief wie bei anderen Völkern dieser Welt, die durch die Europäer
unterworfen wurden: Imperialistische Landnahme paarte sich mit der Ausbeutung
der Bodenschätze; es galt die eigene Machtbasis auszuweiten und die Staatskasse

zu füllen bzw. der Wirtschaft neue Absatzmärkte zu erschliessen. Im
Fahrwasser der imperialistischen Eroberungen schwamm die Staatskirche

mit, welche «die Heiden» zum «wahren Glauben» bekehren und letztlich die

eigene Machtbasis ausweiten wollte. Gerne gingen die kirchlichen und weltlichen

Behörden jeweils eine Koexistenz ein, denn die weltlichen Machthaber

sorgten für gesicherten Zugang zu der Bevölkerung. Auf der anderen Seite

unterstützte die Kirche — wie am Beispiel Schwedens deudich wird — die Einheit

und den Zusammenhalt des eroberten Gebietes, indem die Bevölkerung
zu dem einen Glauben bekehrt wurde.

Abstract
Die nordeuropäischen Völker der Saamen, die sich oberhalb des Polarkreises über
die heutigen vier Länder Norwegen, Schweden, Finnland und Russland verteilen,
wurden in einem langanhaltenden Prozess und durch Vertreter unterschiedlichster
Konfessionen christianisiert. Im vorliegenden Aufsatz skizziere ich zunächst das

ursprüngliche Weltbild der Saamen und zeige dann, wie sich ihre Seelenlandschaft im
Laufe der Jahrhunderte langen Missionsbestrebungen von Seiten unterschiedlichster
christlicher Gruppierungen wandelte. Dabei liegt ein besonderer Fokus auf der indi-

genen Bevölkerung im schwedischen Teil des Saapmi. Auch wenn die Saamen durch
den ersten protestantischen König Schwedens, Gustav Wasa, mit einem Verwaltungsakt

in die Schwedische Staatskirche lutherischen Bekenntnisses eingegliedert wurden,

so vermochten doch erst die ekstatische christliche Cuorvut-Bewegung und
das Laestadiertum die indigene Religiosität nachhaltig zu verändern. Dieser Wandel
hatte nicht nur Folgen auf die religiöse Praxis, sondern überhaupt auf die Kultur
und Gesellschaft der Saamen.

Veter Müller, Unterkulm


	Das Verstummen der Zaubertrommeln : die Zwangschristianisierung des nordeuropäischen Volkes der Saamen und ihre Folgen

