
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 70 (2014)

Heft: 4

Artikel: "Ist nicht das Kürzere, das Schmucklose, gewöhnlich das Frühere" : zur
Begründung des Gesetzes vom Wachstum der mündlichen
Jesusüberlieferung bei Johann Gottfried Herder (1744-1803)

Autor: Plitt, Torben

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877750

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877750
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Ist nicht das Kürzere, das Schmucklose,

gewöhnlich das Frühere»

Zur Begründung des Gesetzes vom Wachstum der mündlichen
jesusüberlieferung bei Johann Gottfried Herder (1744-1803)

1. Umleitung: Die bibelmssenschaftliche Rezeption Herders

Aus bibelwissenschaftlicher Perspektive wurde Herders Wirkung bislang vor
allem in zweierlei Hinsicht wahrgenommen.' (1) In Bezug auf sein Interesse an

der hebräische Poesie: In seinen exegetischen Notizen widmet sich Herder
besonders der poetischen Sprache, ihren literarischen und poetischen Formen. Die

Entstehung und Weitergabe dieser Poesie verortet er im israelitischen Volk, also

in einem Kollektiv. (2) In Bezug auf seine Theorie eines mündlichen Urevange-
liums: Diese ging als Traditionshypothese in die Forschungsgeschichte ein und

wird dort regelmässig zum synoptischen Problem referiert.2 Herder erklärt also

die Entstehung der Evangelien ganz zentral mit Hilfe mündlicher Überlieferung.

Es verwundert vor diesem wirkungsgeschichtlichen Hintergrund nicht,
dass Herder im Rückblick mit der Entstehung der klassischen Formge-

1

Vgl. H.G. Reventlow: Epochen der Bibelauslegung. Bd. IV: Von der Aufklärung bis zum
20. |ahrhundert, München 2001, 195ff.

2 Vgl. W.G. Kümmel: Einleitung in das Neue Testament, Heidelberg 1980, 20£; W Schmit-
hals: Einleitung in die drei ersten Evangelien, Berlin/New York 1985, 75-82; M. Ebner:
Die synoptische Frage, in: Einleitung in das Neue Testament, Stuttgart 2008, 73; I. Bro-
er: Einleitung in das Neue Testament, Würzburg 2006, 48; U. Schnelle: Einleitung in das

Neue Testament, Göttingen 2013, 208. In Abgrenzung dazu vertritt H. Baarlink: Herders
These eines schriftlichen Urevangeliums. Revision einer gängigen Darstellung, ZNW 91

(2000) 274-278 die selten zu lesende Position, dass Herder wie auch Lessing von einem

schriftlichen Urevangelium ausgingen. Hierbei beruft er sich vor allem auf die Aussage

Herders, dass «es einen Aufsatz oder ein Evangelium gegeben haben» muss, «das unter
dem Beistand einiger Apostel geschrieben ward; sonst begriffen wir schwer, wie unsre drei

Evangelien (das Evangelium Johannes ausgenommen) nur möglich gewesen.» (SW XIX,
204) Schmithals: Plinleitung, 80ff. erklärt diesen Abschnitt als späteren F.inschub Herders,
den er erst in <Von Gottes Sohn, der Welt Heiland. Nach Johannes Evangelium) mit seiner

Theorie der mündlichen Uberlieferung in Verbindung bringe: Zu Beginn stehe das mündlich

überlieferte Evangelium der Apostel, darauf bauten ein aramäisches Markusevangelium

und schliesslich die übrigen Evangelien auf.

ThZ 4/7(1 (2014) S. 290-309



«Ist nicht das Kürzere, das Schmucklose, gewöhnlich das Frühere» 291

schichte, die in ihrem Kern ebenfalls nach den Forme// und vorangegangenen,

mündlichen Überlieferungen biblischer Erzählungen fragt, in Verbindung
gebracht wird. Während Köster einen direkten Einfluss auf die Entstehung

der klassischen Formgeschichte sieht und Herder daher als «Vater der

Formgeschich re»1 bezeichnet, beurteilt Frey eine direkte Rückführung der

klassischen Formgeschichte auf Herder kritisch und sieht in ihm lediglich
den «Großvater»4 derselben.

Beschränkt man sich nun auf die Werke klassischer neutestamentlicher

Formgeschichte5 und auf Abhandlungen zur Methodik der Formgeschichte6,

so zeigt sich, dass in ihnen und mit der Formgeschichte auch in Werken

der historisch-kritischen Jesusforschung7 das Gesetz vom Wachstum mündlicher

Jesusüberlieferung ein zentraler Grundsatz ist. Aber obwohl Herder
als direkter bzw. indirekter Wegbereiter der klassischen Formgeschichte gilt

3 Formgeschichte/Formenkritik. II. Neues Testament (H. Köster), TRE: 11, Berlin/New
York 1983, 287.

4
J. Frey: Herder und die Evangelien, in: Johann Gottfried Herder. Aspekte seines Lebens¬

werkes, Berlin/New York 2005, 47.
5 Vgl. R. Bultmann: Die Geschichte der synoptischen Tradition, Göttingen 1979, 7; R. Bult¬

mann: Die Erforschung der synoptischen Evangelien, in: Glauben und Verstehen. Gesammelte

Aufsätze IV, Tübingen 1965, 13; R. Bultmann: The New Approach to the Synoptic
Problem, in: Existence and Faith. Shorter Writings of Rudolf Bultmann, New York 1960,

41; M. Dibelius: Die Formgeschichte des Evangeliums, Tübingen 61971, 4.95.273. Zur
Auseinandersetzung mit dem Gesetz vom Wachstum der mündlichen Jesusüberlieferung
vgl. L.R. Keylock: Bultmann's Law of Increasing Distinctness, in: Current Issues in Biblical
and Patristic Interpretation, FS M.C. Tenney, Grand Rapids 1975, 193-210.

6 Vgl. M. Ebner/B. Heininger: Exegese des Neuen Testaments. Ein Arbeitsbuch für Lehre
und Praxis, Paderborn/München u.a. 2005, 332ff.343 und K. Berger: Formen und

Gattungen im Neuen Testament, Tübingen 2005, 28f. Intercssanterweise bestätigt auch die

englische Übersetzung des Titels von K. Koch: Was ist Formgeschichte? Methoden der

Bibelexegese, Neukirchen-Vluyn 1989 (The Growth of the Biblical Tradition. The Form-
Critical Method, London 1969) das für die Formgeschichte wesentliche Wachstum der
mündlichen Jesusüberlieferung. Widersprüchlich äussert sich in dieser Hinsicht W. Schmit-
hals: Kritik der Formkritik, ZThK 77 (1980) 149-185, der einerseits Exegeten der Formgeschichte

zurechnet, die nicht von einer schöpferisch-produktiven Tätigkeit der Gemeinde

ausgehen (150), andererseits aber das Wachstum der Überlieferungen («vermehrten Stoffe»,

vgl. 171) auf die Bedürfnisse der Gemeinde zurückführt und darin ein «notwendige[s]
formgeschichtliche[s] Kriterium» (170) erblickt.

Vgl. J.D. Crossan: The Historical Jesus. The Life of a Mediterranean Jewish Peasant, San

Francisco 1991, xxxf.; J.P. Meier: A Marginal Jew. Rethinking the historical Jesus. Volume
One: The Roots of the Problem and the Person, New York/London u.a. 1991, 43; J. Pate:

Jesus von Nazaret, Berlin/New York 1996, 8.



292 Torben Plitt

und obwohl die Theorie eines Wachstums mündlicher Jesusüberlieferung
zentraler Bestandteil der klassischen Formgeschichte und historisch-kritischen

Jesus forschung ist, gibt es bislang neben kurzen, vereinzelten Hinweisen8

noch keine Untersuchung, die sich ausführlich mit der Begründung des

Wachstums der mündlichen Jesusüberlieferung bei Herder beschäftigt. Der

vorliegende Aufsatz möchte diese Lücke füllen, indem er aufzeigt, dass die

formgeschichtliche Theorie vom Wachstum mündlicher Jesusüberlieferung
ihren Ursprung bei Herder hat und bei ihm eine ausführliche Begründung
erfährt.

2. Die Begründung des Wachstums poetischer Stoffe

2.1. Das natürliche Wölk, als Trägerpoetischer Stoffe

Eine wichtige Komponente in Herders Verständnis von Poesie ist der Träger
der Poesie: das Volk. Poesie und Volk sind für Herder deshalb so eng
miteinander verknüpft, da die für die poetische Sprache grundlegende, sinnliche

Erfahrung zugleich ein kulturelles Phänomen ist, eine Kultur wiederum eng
mit einem bestimmten Volk verwoben ist.''

Herder unterscheidet zwischen vier Bedeutungen des Ausdrucks 1 rolkf
von denen einem für das hier behandelte Problem nachgegangen werden soll.

Er gebraucht den Begriff Volk an vielen Stellen, um die Natürlichkeit, das

Leben und die Kraft seiner Kultur zum Ausdruck zu bringen." Natürlichkeit,
Leben und Kraft bestehen darin, dass sich die Kultur eines solchen natürlichen

1 Pikes nicht künstlich bilden oder entwickeln lässt; vielmehr erwächst und

8 Vgl. K. Berger: Einfuhrung in die Formgeschichte, Tübingen 1987, 65; Frey: Herder

(Anm. 4), 83; R. Smend: Herder und die Bibel, in: Johann Gottfried Herder. Aspekte
seines Lebenswerkes, Berlin/New York 2005,13 und M.J. Buss: Biblical Form Criticism in its

Context, Sheffield 1999, 296.
' Vgl. J. Rathmann: Die «Volks»-Konzeption bei Herder, in: Volk - Nation - Vaterland, Ham¬

burg 1996, 56.
10 Vgl. W. Köpke: Das Wort «Volk» im Sprachgebrauch Johann Gottfried Herders, Lessing

Yearbook XIX (Detroit/München 1987), 210.
" Vgl. Köpke: «Volk» (Anm. 10), 212. Wenig überzeugend ist R. Große: Zur Verwendung

des Wortes «Volk» bei Herder, Herder-Kolloquium 1978, Weimar 1980, 306f., der das

«Moment des Originären und Dynamischen» in «Volk» lediglich als konnotativ betrachtet. Auch

geht es Herder m.E. beim Volk nicht um dessen Bildungsschicht, so die These von R.

Slenczka: Sprache und Volk im Werk von Johann Gottfried Herder, in: Tarnen! Gegen den

Strom, Stuttgart 2007, 392.



«Ist nicht das Kürzere, das Schmucklose, gewöhnlich das Frühere» 293

entwickelt sich diese als ein sich ergänzender Organismus (SW XIII, 381 f.)12.

Volk in diesem Sinne ist somit eine anthropologische Kategorie.13 Das natürliche

Volk ist eine einheitlich denkende und fühlende Gruppe von Menschen.14

Natürlichkeit, Kraft und Leben eines Volkes kommen also in seiner Kultur
zur Geltung (SW XIV, 147f).

Hierbei vertritt Herder einen weit gefassten Kulturbegriff.15 Die Kultur
umfasse die praktische, auf Sinne ausgerichtete ebenso wie die geistige
Tätigkeit (SW XIV, 42). Eine besondere Verbindung beider Tätigkeiten drücke
sich in der Volkspoesie aus, die Naturpoesie sei, weil sich in ihr kein Abstand

zu den Dingen kundtue, vielmehr sei sie unmittelbar, indem sich der menschliche

Geist der Natur direkt zuwende."' Bultmann spricht an dieser Stelle von
einer «natürliche [n] Spontaneität»17.

Wie stellt sich Herder die Entwicklung dieser Kultur vor? In seinen Ideen

%ur Philosophie der Geschichte der Menschheit (1784/1785) vergleicht und erklärt

er Modus und Entwicklung kultureller Tätigkeit eines natürlichen Volkes mit
Hilfe der Pflanzenmetapher: «Alle Pflanzen wachsen hin und wieder wild in
der Welt; auch unsre Kunstgewächse sind aus dem Schoos der freien Natur,
wo sie in ihrem Himmelstrich in größester Vollkommenheit wachsen.» (SW

XIII, 56) Barnard fasst Herders Gedanken zusammen: «By contrast, nations

are natural, if they grow spontaneously and unfold from within, not unlike

plants.»18

Dieser Pflanzenmetapher bedient sich Herder auch, um die blühenden,

12 Die Angaben sämtlicher Belege und Zitate aus Herders Werk beziehen sich auf B. Suphan
(Hg.): Herders Sämmdiche Werke, Berlin 1877-1909. Auf Herders Hervorhebungen im

Original habe ich hierbei verzichtet.
13 Vgl. U. Gaier: Herders Volksbegriff und seine Rezeption, in: Herder im Spiegel der Zeiten.

Verwerfungen der Rezeptionsgeschichte und Chancen einer Relektüre, München 2006, 35.
14 F.M. Barnard: Herder on Nationality, Humanity, and History, Montreal/London/Ithaca

2003, 30.
15 Vgl. H. Strobach: Volk und Volkspoesie in der Geschichtsauffassung Herders, in: Herder-

Kolloquium 1978, Weimar 1980, 291.

Vgl. C. Lugowski: Der junge Herder und das Volkslied. Eine Interpretation (1938), in:

Sturm und Drang, Darmstadt 1985, 224 und die eindrückliche Schilderung bei G.R. Simpson:

Herder's Conception of «Das Volk», Chicago 1921, 26f.
17 C. Bultmann: Die biblische Urgeschichte in der Aufklärung. Johann Gottfried Herders

Interpretation der Genesis als Antwort auf die Religionskritik David Humes, Tübingen
1999, 28.

18 Barnard: Herder (Anm. 14), 28.



294 Torben Pütt

poetischen Überlieferungen des Volkes Israel im Alten Testament zu
beschreiben: «wir lassen die Tradition als eine Sage der Urwelt schweben, und
betrachten blos, was sie als Wurzel der Poesie hervorgebracht habe? [...] Freilich

einen Baum mit vielen Ästen und Blüthen: denn die Tradition des

Paradieses zieht sich in die kühnsten Ahndungen der Propheten und der Baum
des Lebens blüht noch im letzten Buch der Schrift.» (SW XI, 324) Damit
bringt Herder zum Ausdruck, dass bestimmte alttestamentüche Überlieferungen

im Laufe der Zeit einen neuen Kontext bekommen und eine wachsende

Veränderung durchlaufen haben.1 9

Herders Gedanken zur Volkspoesie beinhalten zwei Annahmen: (1) Er
geht von einer wachsenden, blühenden kulturellen Betätigung eines natürlichen

Volkes aus. (2) Eine besondere kulturelle Tätigkeit eines natürlichen Volkes

besteht in der Volkspoesie. Daraus folgt für ihn: Aus der Verbindung von
Volkspoesie und blühender kultureller Tätigkeit ergibt sich der Gedanke einer

wachsenden Poesie des Volkes.

2.2. Poesie als kreative Neuschöpfung

2.2.1. Die Entstehung der Poesie

In seinem literarischen Werk befasst sich Herder ausführlich mit der
biblischen Poesie. Dieser widmete er sich vor allem unter dem Einfluss von R.

Lowths De sacra poesi Hebraeorum.20 Die poetische Sprache des Alten Testaments

ist für Herder die eindrücklichste aller Poesien: «Daß dieses Volk [der

Hebräer] würkende Poesie habt habe, können auch seine Feinde nicht läug-

nen; und was insonderheit den Geist ihrer Dichtkunst, die Art und Absicht
ihrer Würkung betrift, darinn, dünkt mich, sind sie das sonderbarste und
einzige Muster der Erde.» (SW VIII, 344). In der hebräischen Poesie drücke sich

«Größe, Hoheit, Majestät» (SW III, 248) aus, und doch sei sie durch Ordnung
und Kürze (SW XII, 28) gekennzeichnet. Da aber die Kraft poetischer Sprache

für Herder nur in ihrer Mündlichkeit gewährleistet ist, nimmt er diese im

Hintergrund der alttestamentlichen Texte an (SW XII, 196).

19 Vgl. M. Witte: «Vom Geist der Ebräischen Poesie» - Johann Gottfried Herder als Bibelwis¬

senschaftler, in: Herder-Gedenken. Interdisziplinäre Beiträge anlässlich des 200. Todestages

von Johann Gottfried Herder, Frankfurt a.M./Berlin/Bern u.a. 2005, 176.
20 Vgl. Bultmann: Urgeschichte (Anm. 17), 17f. und H.J. Kraus: Geschichte der historisch¬

kritischen Erforschung des Alten Testaments, Neukirchen-Vluyn 41988, 119.



«Ist nicht das Kürzere, das Schmucklose, gewöhnlich das Frühere» 295

Wie entsteht nach Herder nun aber Poesie? Seine grundlegende Antwort
ist die von Hamann21 übernommene These: «Poesie ist die Muttersprache
des Menschengeschlechts!» (SW VII, 23). Demnach ist die Poesie der

Ursprung der Sprache überhaupt. Also lässt sich die Frage nach der Entstehung
der Poesie auch grundlegender formulieren: Wie entsteht Sprache? Sprache
entsteht für Herder durch die seelische Reflexion über das Zusammentreffen

von Bild und Empfindung (SW I, 152; V, 34; XI, 230; XII, 7).22 Der Mensch

nimmt sinnlich etwas wahr und erlebt als Reaktion darauf eine innere

Empfindung. Diese Empfindung wiederum führt ihn spontan zu der Bildung
eines sprachlichen Ausdrucks: «Das war gleichsam der letzte, mütterliche
Druck der bildenden Hand der Natur, daß sie allen das Gesetz auf die Welt

mitgab: <empfinde nicht für dich allein: sondern dein Gefühl töne!>» (SW V,

6) Mit Fürst lässt sich Herders Idee zum Ursprung der Poesie folgender-
massen ausdrücken: «Der Ursprungsort der Poesie liegt in der produktivkreativen

Verschmelzung der durch die ästhetische Erfahrung verursachten

Einwirkung der <Sachen> von außen auf das Innen, die Seele des Menschen,
und der spontanen Rückwirkung der inneren Kraft auf das Außen.»23

2.2.2. Wesen und Erscheinungsbild der Poesie

Von hier aus geht Herder einen entscheidenden Schritt weiter. Aus dem

kreativ-schöpferischen Ursprung der Poesie und der Sprache überhaupt leitet

er das Wesen poetischer Sprache ab (SW XII, 6).24 Zunächst deutet er den

Ursprung der Poesie mit Hilfe des hebräischen Ausdrucks "71£>!2 mäsäl : «Ich

zweifle, ob dieser Ursprung der Poesie schöner, als durch das Ebräische 7WS

ausgedruckt werden könnte? Das Wort heißt drücken, prägen: ein Bild ein

Gleichniß prägen: sodenn in Sprüchen reden, und dieser Poesie sind

die höchsten Sprüche.» (SW XII, 8) Dann aber bezieht Herder SüÜ mäsäl

auf jede poetische Betätigung und zeigt auf, dass die durch die Wahrnehmung

verursachte Empfindung wie schon im Ursprung der Poesie einen

Eindruck sprachlich verarbeitet: «Wir haben jetzt Stuffenweise eine Reihe

21 Vgl. Hamann: Sämtliche Werke II, Wien 1950, 197.
22 Vgl. U. Gaier: Herders Sprachphilosophie und F.rkenntniskritik, Stuttgart 1988, 87f.
21 G. Fürst: Sprache als metaphorischer Prozeß. Johann Gottfried Herders hcrmeneutische

Theorie der Sprache, Mainz 1988, 150.
24 Vgl. a.a.O., 158f.



296 Torben Plitt

Gattungen der Dichtkunst betrachtet, die alle vom biPQ, der Rede voll Bild
und Empfindung [!] ausgingen: den das siehet ein jeder, daß auch die

Personendichtungen, die Fabelzüge, Räthsel, Sinnsprüche, endlich die eigentlichen
Dichtungen nicht nur selbst zum gehören, sondern auch so verschieden

vorkommen können, als dies sich modificiren läßt.» (SW XII, 19) Es gilt für
die poetische Sprache also überhaupt: Etwas Äusseres wird wahrgenommen,
es kommt zur Empfindung und schliesslich zur Benennung.25

Eine konkrete Definition der Poesie fällt schwer, da Flerder «kein Geist
der klaren Logik, sondern der ahnenden Intuition»26 ist. Grundlegend gilt:
Poesie ist bei Herder nicht in erster Linie eine formale Kategorie und steht

damit nicht zwangsläufig mit einer bestimmten Gattung oder einem Metrum
in Verbindung, wenn sich die Poesie auch beider formaler Merkmale bedienen

kann." Daneben zeigt sich trotz ständig wechselnder Terminologie,28
dass Herder zwei Merkmale ihres äusseren Erscheinungsbildes identifiziert:
1) «je mehr [eine Sprache] auch die Nomina zu Verbis machen kann, desto

poetischer ist sie» (SW XI, 227). Die Poesie im Allgemeinen und die
hebräische Poesie im Speziellen ist Herder zufolge handlungsorientiert,29 sie ist
stärker am konkreten Vorgang und Tun als an einem abstrakten Begriff
interessiert. 2) Poesie ist eine bildliche Sprache, Poesie erschafft Bilder: «Unser

ganzes Leben ist also gewissermaßen eine Poetik: wir sehen nicht, sondern

wir erschaffen Bilder.» (SW XV, 526) Insbesondere sei die hebräische Poesie

durch Bilder gekennzeichnet (SW XI, 230.443). Poesie gebraucht konkrete,
bildhafte, nicht abstrakte Begriffe.

Es zeigt sich also, dass sich das Wesen der Poesie in einer bestimmten
äusseren Erscheinung verwirklicht. Die kreative, neuschöpfende Poesie

führt zu einer handlungsorientierten, bildhaften Sprache. Umgekehrt
bedeutet das: Hinter der handlungsorientierten, bildhaften Poesie steckt eine

25 Vgl. dazu Herder im Kritischen Wäldchen: «Und dies ist die Kraft, die dem Innern der
Worte anklebt, die Zauberkraft, die auf meine Seele durch Phantasie und Erinnerung
wirkt: sie ist das Wesen der Poesie.» (SW III, 139)

26
J. De Vries: Forschungsgeschichte der Mythologie, Freiburg/München 1961, 123.

27 Vgl. T. Willi: Herders Beitrag zum Verstehen des Alten Testaments (BGBH 8), Tübingen
1971,36.

28 Vgl. R. Wellek: Geschichte der Literaturkritik 1750-1950, Bd. 1: Das späte 18. Jahrhundert.
Das Zeitalter der Romantik, Berlin/New York 1978, 188.

29 Vgl. Willi: Herders Beitrag (Anm. 27), 8.



«Ist nicht das Kürzere, das Schmucklose, gewöhnlich das Frühere» 297

neuschöpfende, kreative Sprache. Die Poesie ist «Nachahmung der
schaffenden, nennenden Gottheit» (SW XII, 7). Damit aber ist bei Herder eine

Entwicklung der poetischen Stoffe angezeigt, die sich schon früh in seinem

Werk zeigt: Während sie im Ursprung «kaum schon sprachliche Gestalt»30

aufweisen und sich mit wenigen Worten begnügen, wird in späteren Formen
«die Einbildungskraft aktiv»31.

2.2.3. Die neuschöpfende Poesie der alttestamentlichen Erzählungen

Da Handlungsorientierung und Bildhaftigkeit für Herder entscheidender

Ausdruck der Poesie sind, kann er auch alttestamentliche Erzählungen als

Poesie identifizieren: «Daß auch die Geschichte in Grient, zumal wenn sie

alte Vatertradition ist, gern den Umriß der Fabel annimmt, und wird gleichsam

poetische Geschlechtssage... Nicht nur, daß hie und da auch in die

simpelste Erzählung poetische Redensarten einfließen... nicht nur, daß die

Erzählung selbst alle Simplicität des poetischen Styls... liebet; am meisten

auch, daß die Rundung, der Umriß der ganzen Erzählung poetisch ist.» (SW

XII, 14f) Herder versteht also nicht nur die sogenannten «Schriften» des

Alten Testaments als Poesie, sondern darüber hinaus auch alttestamendiche

Erzählungen, die beide Merkmale der Poesie (Bildlichkeit, Handlungsorientierung)

mehr oder weniger stark aufweisen können.

Wenn nun alttestamentliche Erzählungen das Produkt kreativer und

neuschöpfender Poesie sind, dann kann Herder auch grundsätzliche Notizen zur
Überlieferung dieser poetischen Stoffe machen. Kennzeichen alter

Überlieferungen seien ihre Einfachheit (SW XII, 14f.) und Kürze (SW XII, 28.160).

In späteren Zeiten könnten sich Personifikation, Fabel, Sage und Dichtung
entwickeln und dabei die bereits bestehende Überlieferung durch die
poetische Tätigkeit anwachsen.32 «Von diesem Cherub auf den Weg gebracht,
nahm die Bilderreiche Phantasie der Morgenländer Anlaß, ähnliche

Dichtungen zu erfinden: sie schwang sich auf seinen Flügeln in das Land grosser
Fictionen.» (SW XII, 16f.) Zur Paradiesgeschichte schreibt Herder: «Eine

Probe sei der Baum des Lebens und der Weisheit im Paradiese; diese einfa-

30 Bultmann: Urgeschichte (Anm. 17), 19.
31 Bultmann: Urgeschichte (Anm. 17), 20.
32 An anderer Stelle spricht Herder von den «malenden klingenden Beiwörter[n]» (SW I, 231)

der Poesie.



298 Torben Plitt

che, bei Moses so verständliche und natürliche Sage ward durch die spätere
Tradition zum wunderbarsten Geheimniß ausgebildet. Dort war er ein

vorzüglich gesunder Baum, der dem Baum des Verbots und Todes nahe stand;

bald war er ein Gewächs physischer Unsterblichkeit... Denselben Gang der

Phantasie wird man bei andern Dichtungen der Morgenländer finden.» (SW

XII, 17)33 Über die in Gen 3 auftretende Schlange sagt Herder hinsichtlich
ihrer Überlieferung: «andre [Sagen] sind Bruchstücke der ältesten Tradition,

an die immer mehr und mehr Wunderbares und Unglaubliches gereihet
worden.» (SW XI, 332) Wahrscheinlich sei die Erzählung von der Zerstörung

Sodoms eine «spätere poetische Einkleidung» (SW XI, 445), auch die

Salzsäule sei ein «spätes Monument». (SW XI, 445) Den Kampf Jakobs mit
dem Engel interpretiert Herder als poetische Darstellung des vorher erzählten

Gebets zu Gott (SW XI, 445); alle diese alttestamentlichen Erzählungen
sind für Herder Poesie. Wann immer sie in der Überlieferung weitergegeben

werden, sorgt die poetische Gestalt und Sprache dieser Erzählungen
unter Einfluss der sinnlich wahrgenommenen Welt (vgl. 2.2.2.) dafür, dass es

zu bildhaften, handlungsorientierten Erweiterungen kommt. Während der

mündlichen Weitergabe wächst also aufgrund der fortgesetzten
poetischsprachlichen Betätigung die Überlieferung.34

2.3. Der Mythos impoetischen Stoff
Eine ähnliche Unschärfe zeichnet Herder wie den Begriff der Poesie auch

den des Mythos aus.35 Poesie und Mythos sind bei ihm eng miteinander ver-

33 B. Auerochs: Poesie als Urkunde. Zu Herders Poesiebegriff, in: Johann Gottfried Herder.

Aspekte seines Lebenswerkes, Berlin/New York 2005, 109 bringt Fiktion mit den

«Momenten des Spiels und der Unterhaltung» in Verbindung und hält sie vom «Fiktionsprinzip»

frei. Allerdings zeigt der Gebrauch des Wortes Fiction in SW XII, 15ff. deutlich, dass

Herder diese durchaus als eine anwachsende, phantastische Dichtung versteht. Dichtung
möchte Herder dabei aber kategorial von Lüge unterscheiden.

34 Vgl. R. Hayna: Herder, Zweiter Band, Berlin 1985, 206.
35 Vgl. C. Hartlich/W. Sachs: Der Ursprung des Mythosbegriffes in der modernen Bibelwis¬

senschaft, Tübingen 1952, 48.52f. Überhaupt zeigt sich auch zu anderen Begriffen keine

stringente Abgrenzung, vgl. Brummack: Herders Theorie der Fabel, in: Johann Gottfried
Herder 1744-1803, Hamburg 1987, 258. Zu Herders zeitgenössischer Entwicklung des

Mythosbegriffs vgl. auch U. Faust: Mythologien und Religionen des Ostens bei Johann
Gottfried Herder, Münster 1977, 59-69.



«Ist nicht das Kürzere, das Schmucklose, gewöhnlich das Frühere» 299

bunden.36' Für den Mythos ist folgender Gedanke Herders konstitutiv: Im
Mythos erschliesst sich der Mensch auf sprachliche Weise seine Umwelt, er

hat also epistemologische Funktion.37 Was Herder für die sprachphilosophische

Grundlegung der Poesie ausführt, bleibt auch für den Mythos gültig: Er
ist die sprachliche Reaktion auf ein sinnlich wahrgenommenes Objekt, oder

wie Gockel formuliert: «Im Mythos wird zur Rede, was in der Natur sprachlos

erfahren wird.»38 Im Unterschied zur Poesie verarbeitet der Mythos die

Umwelt aber nicht alleine sprachlich, sondern legt ihr einen göttlichen Sinn
bei.39 «Und weil der Mensch Alles nach sich bildet, so malte ihre rege
Einbildungskraft dies Bild weiter aus: ihre Götter erschienen ihnen als

Menschen, mit aller menschlichen Begierde zu schaden, und aller menschlichen

Schwachheit, sich durch Schmeicheleien und Geschenke besänftigen zu
lassen.» (SW XXXII, 105f.) Hier erscheinen mit Einbildungskraft (im Sinne einer

kreativen, neuschöpfenden Sprache) und Bi/d zwei zentrale Gesichtspunkte
der Poesie, die Herder an dieser Stelle auf den Mythos («Götter erschienen

ihnen als Menschen») anwendet. An einer weiteren Stelle verbindet er erneut
die Merkmale der Poesie (sinnliche Wahrnehmung) und poetische
Terminologie («dichten») mit der im Mythos vollzogenen theologischen Deutung:
«Alles, was da ist, sehen wir wirken; und schließen mit Recht, daß der
Wirkung eine wirkende Kraft, mithin ein Subject zum Grunde liege; Und da

wir Personen sind, so dichten wir uns an allem Wirkenden der Naturkräfte,
persönliche Wesen. Daher nun jene Belebung der ganzen Natur, jene

Gespräche mit allen Dingen um uns her, jene Verehrungen und Anschauungen
derselben, als ob sie auf uns wirkten, jene Prosopopöien und Personifica-

tionen bei allen Völkern der Erde.» Und weiter schreibt Herder: «Der sinnliche

Mensch kann nun nicht anders, als sinnlich ordnen; und indem er in
alles Wirkende seine eigne ganze Wirkungskraft hinüberträgt: so erscheinen

36 Vgl. Y. Shichiji: Grundzüge der Poetologie Herders. Kunst als Realisation der alten Religi¬

onen, in: Nationen und Kulturen. Zum 250. Geburtstag johann Gottfried Herders, Würzburg

1996, 432. Vgl. dazu auch Herders Gleichsetzung von Dichtung, Fabel und Mythos
in SW XIX, 199 (Fussnote).

37 Vgl. Shichiji: Grundzüge (Anm. 36), 433.
38 H. Gockel: Herder und die Mythologie, in: |ohann Gottfried Herder 1744-1803, Hamburg

1987,415.
39 Vgl. H. Gockel: Mythos und Poesie. Zum Mythosbegriff in Aufklärung und Frühroman¬

tik, Frankfurt a.M. 1981, 48.



300 Torben Pütt

ihm Götter in allen Elementen.» (SW XV, 533) Mit dieser Verbindung von
Poesie und Mythos rechnet wie Herder auch Gockel, wenn er schreibt, dass

im Mythos «die Erfahrung von überwältigenden Wirkungen der Natur, die

ausschließlich sinnliche Perzeption, die Selbsterfahrung des menschlichen

Bewusstseins und die daraus resultierende Tendenz zur Anthropomorphi-
sierung und Personifizierung»4" zusammenkommen. Von daher lässt sich der

Mythos bei Herder als eine besondere Form der Poesie verstehen. Der
Mythos trägt immer das Wesen und die Merkmale der Poesie in sich, setzt sich

aber von anderen poetischen Stoffen durch seine Ausrichtung ab. Poesie ist

bei Herder ein Oberbegriff, der Mythos ist eine theologisch-philosophische
Form der Poesie. Im Mythisieren findet eine theologisch-philosophische
Ausgestaltung dessen statt, was wahrgenommen wird. Von seinem innersten
Wesen führt der Mythos daher zu einem Wachstum der poetischen Stoffe,
dessen er sich bemächtigt hat, da er die bereits bestehenden poetischen Stoffe

mit einer theologisch-philosophischen Deutung versieht.

Auch nachdem sich der Mythos eines poetischen Stoffes in der Überlieferung

ermächtigt hat, bleibt seine Tendenz zum Wachstum erhalten. Zentral
ist hierbei Herders Gedanke, dass Mythen immer «Nebenideen», also

«untergeordnete Begriffe, wandelbare Vorstellungen» (SW III, 59) enthalten. Da

nun der Mensch nach Herder immer sinnlich anschauen muss, muss er auch

dichten.41 Er greift also diese Nebenideen auf und führt sie in seinem Sinne

weiter. Herder zufolge gibt der Mythos dem Menschen also weiteren Anstoss

und Anlass, selbst produktiv tätig zu werden und den bereits bestehenden

Mythos durch eigene Dichtungen zu erweitern.42 Betrachtet man nochmals

die oben als Beispiele aufgeführten (2.2.3.) alttestamentlichen Überlieferungen,

dann zeigen sich in ihnen mythologische Elemente, die sich der poetischen

Stoffe bemächtigt und zu ihrem Wachstum beigetragen haben.43 Zu
den ohnehin auf Wachstum angelegten poetischen Stoffen tritt die Tendenz
des Mythos zu wachsen.

4,1 Gockel: Mythos (Anm. 39), 151. Da aber bereits bei der Ursprache die Erschliessung der

Umwelt mit Hilfe der Personifizierung geschah, war dort eine Einheit von Poesie und

Mythos gegeben, vgl. De Vries: Mythologie (Anm. 26), 123.
41 Vgl. Shichiji: Grundzüge (Anm. 36), 433.
42 Vgl. Gockel: Herder (Anm. 38), 412.
43 Vgl. Haym: Herder (Anm. 34), 205f.



«Ist nicht das Kürzere, das Schmucklose, gewöhnlich das Frühere» 301

3. Das Wachstum der mündlichen Jesusüberlieferung

Herder hat in Vom Erlöser der Menschen. Nach unsern drei ersten Evangelien (1796)
und Won Gottes Sohn, der Welt Heiland. Nach Johannes Evangelium. Nebst einer

Kegel der Zusammenstimmung unsrer Evangelien aus ihrer Entstehung und Ordnung

(1797) seine Gedanken zum Inhalt, aber wie der Zusatz der zweiten Schrift

vermuten lässt, auch einige prinzipielle Anmerkungen zur mündlichen
Überlieferung der Evangelien formuliert. Hier zeigt sich, dass er diese Überlieferungen

im Rahmen seiner Theorie der Poesie versteht.

3.1. Die Mündlichkeit derJesusüberlieferung

Zunächst betont Herder, dass vor Abfassung der Evangelien nur mündliche

Überlieferung vorlag. «Ein Gesetz wird geschrieben; eine fröhliche Botschaft
wird verkündigt. So predigten Apostel und Evangelisten. Evangelisten nämlich

waren Mithelfer, Stellvertreter der Apostel.» (SW XIX, 211 f., vgl. auch

SW XIX, 213f.) Zur «Veranlassung schriftlicher Evangelien» meint Herder,
dass «insonderheit für die Gehülfen der Apostel, die hier und dort ihre Stelle

vertreten sollten, eine t)7TOtt)7t(oaiç À,oy(flV, der Entwurf eines mündlichen

Evangelii, von selbst nöthig» (SW XIX, 383f.) sei. Für Matthäus und Johannes

nimmt Herder darüber hinaus auch die Augenzeugenschaft in Anspruch
(SW XIX, 211), Markus sei Begleiter des Petrus und Lukas Begleiter des

Paulus gewesen (SW XIX, 215ff.). Auf diese Phase mündlicher Überlieferung

bezieht sich Herder, wenn er sich über das Wachstum der poetischen
Jesusüberlieferungen äussert.

Über die Veränderbarkeit und Beständigkeit der mündlichen Jesusüberlieferung

finden sich bei Herder unterschiedliche Aussagen. Auf der einen

Seite betont er mehrfach, dass es sich um eine fixe, verlässliche mündliche

Weitergabe der Überlieferungen gehandelt habe. «Oft werden sie [die

Erzählungen der Evangelien] mit denselben Worten erzählet: denn auch das ist
Natur der Sache bei einer mündlichen, oft und wiedererzählten, insonderheit

apostolischen Sage, wie wir es in Petrus Predigten und in den Briefen der

Apostel selbst bemerken. Es waren festgestellte, heilige Sagen.» (SW XIX,
214) Da sich Inhalt und Erzählweise durch Einfachheit auszeichnen, kam es

zu ähnlichen Erzählungen, sodass Herder resümiert: «Man wollte und konnte

hier nicht ins Unendliche variiren.» (SW XIX, 225) Auf der anderen Seite

weiss auch Herder um die Unterschiede zwischen den synoptischen Evangelien

(SW XIX, 214); er schlussfolgert aus ihnen, «daß Jeder der Erzählenden



302 Torben Plitt

frei erzähle.» (SW XIX, 214) Die Ursache für das freie Erzählen und den

daraus resultierenden Unterschieden zwischen den Evangelien sieht Herder
in der Lebendigkeit der Überlieferung (SW XIX, 215ff). (In seiner Schrift Vom

Geist der ebräischen Poesie ist Lebendigkeit eine Eigenschaft alttestamentlicher

Poesie.) Zwar geht Herder von einer gewissen Stabilität der Jesusüberlieferung

aus, für das Anwachsen mündlicher Überlieferung bestand nach ihm
aber dennoch genügend Freiraum.

3.2. Die mündliche Jesusüberlieferung als wachsende Poesie

Herder wendet seine Vorstellungen von dem Volk als Träger der Poesie (2.1.),

der Poesie als kreativer Neuschöpfung (2.2.) und dem Mythos im poetischen
Stoff (2.3.) auf die Entwicklung der mündlichen Jesusüberlieferung an. Zwar

tut er dies nur an wenigen Stellen, jedoch ist er damit der erste, der das Gesetz

vom Wachstum der mündlichen Jesusüberlieferung theoretisch begründet und

explizit ausführt.

Im zweiten Abschnitt von Vom Erlöser der Menschen. Nach unsern drei ersten

Evangelien formuliert Herder folgenden Grundsatz: «Jeder Geschichtsschreiber

gehört, so wie seine Geschichte, dem Volk, der Zeit, der Sprache, den Umständen

an, in und unter welchen er schreibet.» (SW XIX, 148) Das hebräische Volk
sei in alttestamentlicher Zeit ein «friedliches Hirtenvolk» (SW XIX, 148) mit

«kindlichefr] Schäferpoesie» (SW XIX, 149) gewesen. Mit der Schäferpoesie bringt
Herder zum Ausdruck, dass es eine unmittelbare, die Natur verarbeitende Sprache

war, also Naturpoesie eines natürlichen Volkes. Diese habe fortan «der ganzen

künftigen Cultur der Ebräer eine eigne Richtung» (SW XIX, 150) gegeben.

Mit dieser Aussage bereitet Herder vor, was er im vierten Abschnitt ausführt:

Auch die Evangelien sind Produkt eines natürlichen Volkes, das sich durch eine

blühende, wachsende Kultur auszeichnet. Dazu schreibt er: «Der Geschichtsstyl
der Ebräer gehört, wie ihre Poesie, in die Kindheit des Menschengeschlechts,
und ist davon ein Abdruck. Geschlechtsregister, Sagen von Altvätern, Propheten

und Königen sind ihre Geschichte, alle im Ton der einfachsten Erzählung,
mit Ansichten der Welt, wie sie die Kindheit liebt, wie sie dem damaligen

Menschengeschlecht unentbehrlich waren, mit Wundererscheinungen, poetischen

Ausdrücken, Gleichnißreden u. f.» Und er fährt fort: «Auch in späteren Zeiten,
auch in der griechischen Sprache geschrieben, behielt ihre Geschichte dennoch

den Ton der alten Prophetensagen, [...].» (SW XIX, 195) Schliesslich kann er

resümierend bezüglich der Evangelien und ihrer Überlieferungen festhalten:



«Ist nicht das Kürzere, das Schmucklose, gewöhnlich das Frühere» 303

«Am meisten mußten die Schriften also verfaßt werden, die den Geist aller jener
alten Schriften in Erfüllung zeigen sollten; die Evangelien.» (SW XIX, 196) Die

Evangelien und mit ihnen die mündlichen Jesusüberlieferungen enthalten
denselben volkspoetischen und naturpoetischen Geist wie die Schriften des Alten
Testaments. Die urchristliche Gemeinde und mit ihr die mündliche Jesusüberlieferung

sind Teil und Produkt eines natürlichen Volkes. Die Kultur und mit
ihr die poetischen Überlieferungen eines natürlichen Volkes wachsen im Laufe

ihrer Entwicklung.
Des Weiteren definiert Herder die Erzählungen der Evangelien als Poesie

und Mythos und bringt damit den Gedanken einer kreativ neuschöpfenden und

anwachsenden Überlieferung zum Ausdruck. Gleich zu Beginn in 1 htm Erlöser

der Menschen. Nach unsern drei ersten Evangelien stellt Herder fest: «Dort [bei

griechischen und römischen Geschichtsschreibern] sah er Begebenheiten aus

Naturursachen entstehen und in Naturwirkungen fortgehn; [...] Hier [bei den

Evangelisten] findet er sich in einer anderen Welt. [...] Ich bin nicht in der

Geschichte, sondern im Lande der Poesie, von Gottheit und Übernatur umgeben.»

(SW XIX, 139, vgl. auch SW XIX, 195) Hier sind Erzählungen über übernatürliche

Wesen, Personen, Handlungen und Zeichen Eigenschaften der Poesie, die

stark an Herders Vorstellung vom Mythos erinnern. Er attestiert auch dem

Johannesevangelium neben seinem im Vergleich zu den synoptischen Evangelien

dogmatischen Charakter mythologische Grundzüge (SW XIX, 275ff.).
Da Herder die Evangelien und Jesusüberlieferungen als Poesie und Mythos

deutet und ihre Entstehung und Weitergabe innerhalb eines natürlichen Volkes

verortet, ergibt sich folgende überlieferungsgeschichtliche Konsequenz: Was er

in Vom Geist der ebräischen Poesie nur an einzelnen alttestamentlichen Beispielen
veranschaulicht hat, benennt er nun hinsichtlich der Markuspriorität im Speziellen

und damit hinsichtlich der Jesusüberlieferung im Allgemeinen: «Ist nicht
das Kürzere, das Schmucklose, gewöhnlich das Frühere, dem sodann andre

Veranlassungen nachher Erläuterung, Fülle, Rundheit hinzufügen?» (SW XIX,
391) Dem Matthäusevangelium attestiert Herder einen Reichtum, den er als

«Zuwachs nach neueren Bedürfnissen, als den reichergeflochtenen Kranz
späterer Jahre» (SW XIX, 400f.) deutet. Schliesslich wiederholt Herder noch einmal

seine Theorie: Das Markusevangelium enthalte «den kürzesten, schlichtesten,
einen unausgearbeiteten Umriß der Dinge, die im Evangelium erzählt werden

sollten. Es enthält ihn auch im Ausdruck und den Uebergängen auf die

kunstloseste, primitive Weise [...].» (SW XIX, 419) Daher sei das Markusevangeli-



304 Torben Pütt

um das erste Evangelium gewesen. Hier liegt der Ursprung des Gesetzes vom
Wachstum der mündlichen Jesusüberlieferung. Herder formuliert es knapp und

kommt auch nicht mehr darauf zurück.

Welche Vorstellung hat Herder von diesem Wachstum? In beiden Zitaten

geht es ihm um das Anwachsen ganzer, neuer Erzählungen, die zum bereits

bestehenden Uberlieferungskorpus hinzugefügt werden. Nur unter dieser Bedingung

funktioniert sein Argument: Das Matthäus- und Lukasevangelium wurden

später geschrieben, weil sie mehr Erzählungen enthalten als Markus. Eindeutig
ist auch Herders Notiz zum Matthäusevangelium, näherhin zur
Kindheitsgeschichtejesu, die das Matthäusevangelium im Unterschied zum Markusevangelium

aufweist. Erneut geht es also um das Hinzufügen neuer, in sich geschlossener

Stoffe. Bei dieser Art von Wachstum kann man von einem Makrnwachstum

sprechen. Recht deutlich zeigt sich bei Herders Notizen zur Überlieferung
alttestamentlicher Erzählungen aber, dass er bei dem Wachstum mündlicher

Überlieferung auch an das Anwachsen bereits bestehender Erzählungen durch

weitere Details denkt. Hier könnte man von einem Mikrowachstum sprechen.

3.3 Zusammenfassung

Herder geht von einem Wachstum mündlicher Jesusüberlieferung aus, wenn er
sich auch an keiner Stelle über dessen konkretes Ausmass äussert. Die Begründungen

für seine These gewinnt Herder nicht aus eingehenden exegetischen
Studien. Vielmehr gelangt er auf deduktivem Weg zu ihr: (1) Ein natürliches

Volk zeichnet sich durch eine blühende, wachsende Poesie aus. Da die urchristliche

Gemeinde Teil eines natürlichen Volkes war, besass sie auch in Form der

Jesusüberlieferung eine blühende, wachsende Poesie. (2) Poesie ist neuschöpfend

und kreativ. Da die mündliche Jesusüberlieferung poetischer Natur ist,

hat sie durch Kreativität und Neuschöpfung eine anwachsende Entwicklung

genommen. (3) Der Mythos im poetischen Stoff ist eine hinzugefügte Deutung

und offen für neue, erweiternde Deutungen. Da die mündliche Jesusüberlieferung

mythische Elemente enthält, ist sie auf Wachstum angelegt.

Nebenbei ergibt sich daraus für die umstrittene Frage nach der biblischen

Hermeneutik Herders44 eine Antwort: Sämtliche Versuche, in Herders Bibel-

44 Vgl. dazu die Zusammenstellung neuerer Beiträge bei C. Bultmann: Herders Anleitung zur
Deutung der Psalmen. Ein Anstoß zur ästhetischen Würdigung der Bibel?, in: Bibelrezeption

in der Aufklärung, Tübingen 2012, 227f£



«Ist nicht das Kürzere, das Schmucklose, gewöhnlich das Frühere» 305

auslegung lediglich eine ästhetische, d.h. künstierische Betrachtungsweise
sehen zu wollen,45 greifen zu kurz. Sie enthält vielmehr darüber hinaus auch eine

diachrone Perspektive auf den biblischen Text.46

4. Herders Nachwirkungen in der Formgeschichte

Herder gab indirekt Impulse für die formgeschichtliche Untersuchung der

syn-optischen Evangelien. Das liegt massgeblich an seiner Rezeption durch
den Alttestamentler Hermann Gunkel, der ausdrücklich auf Herders Einfluss
hinweist.47 Hierbei war es vor allem die von Herder übernommene ästhetische

und darauf aufbauende literaturgeschichtliche Betrachtungsweise,4" die Gunkel

zur Annahme eines Gesetzes vom Wachstum mündlicher Uberlieferungen im
Alten Testament führte.49 Herders Einfluss auf Gunkel zeigt sich vor allem in
dessen Kommentar zur Genesis (1901, 31910).50 «Erzählt die Genesis (d.i. das

sogenannte <das erste Buch Mose>) Geschichte oder Sage? Diese Frage ist dem

modernen Historiker keine Frage mehr.»51 Mit dieser grundsätzlichen Aussage

zur Deutung der Genesis als Sammlung von Sagen zeigt Gunkel gleich zu Beginn
die hermeneutische Grundlage seines Genesiskommentars auf. Zum Wesen

45 Vgl. Kraus: Geschichte (Anm. 20), 121.
46 Vgl. Bultmann: Urgeschichte (Anm. 17), 15 und T. Willi: Die Metamorphose der Bibel¬

wissenschaft in Herders Umgang mit dem Alten Testament, in: Johann Gottfried Herder.

Geschichte und Kultur, Würzburg 1994, 253.
47 Vgl. H. Gunkel: Ziele und Methoden der Erklärung des Alten Testaments, in: Reden und

Aufsätze, Göttingen 1913, 22.
48 Ob Gunkels «neue Methode zur Erschließung der vorliterarischen und literarischen Über¬

lieferungen im Alten Testament» im Gegenüber zu Herder wirklich neu war, wie K.
Hammann: Hermann Gunkel. Eine Biographie, Tübingen 2014, 125 meint, ist zumindest fraglich.

Wenn es bei Herder auch nicht zu einer breiten Anwendung dieser Methode kommt,
so ist doch deren Prinzip, nämlich der Rückschluss von der Form und Gattung auf die

vorangegangene Überlieferungsgeschichte, bei Herder vorhanden. Ganz in diesem Sinne

spricht H. Gunkel: Genesis, Göttingen 91977, VI (Nachdruck der dritten Auflage von
1910) davon, Herders Testament zu vollstrecken. Hammann: Gunkel, 175 geht lediglich
von «einzelne[n| Komponenten» aus, die Gunkel von Herder übernommen habe.

49 Auch Hammann: Gunkel (Anm. 48), 122 erblickt in der Theorie vom Wachstum münd¬

licher Überlieferung, wenn auch nicht unter dieser Bezeichnung, ein wichtiges «methodisches

Kriterium» Gunkels.
50 Vgl. K. Scholder: Herder und die Anfange der historischen Theologie, EvTh 22 (1962)

431 und W Klatt: Hermann Gunkel. Zu seiner Theologie der Religionsgeschichte und zur
Entstehung der formgeschichtlichen Methode (FRLANT 100), Göttingen 1969, 41.109ff.

51 H. Gunkel: Genesis (HK 1.1), Göttingen M910, Vff.



306 Torben Plitt

der Sage schreibt er wenige Zeilen später, dass sie «volkstümliche, altüberlieferte,

poetische Erzählung, die Personen oder Ereignisse der Vergangenheit
behandelt»32 sei; unterstreichend hält er fest: «die Sage aber ist ihrer Natur
nach Poesie».32 Nach Gunkel aber schöpft die Poesie im Unterschied zur
Geschichtsschreibung aus der Phantasie.54

Gunkels Ansicht zum Einfluss des Mythos auf die israelitischen

Überlieferungen wandelte sich im Laufe der Zeit. In der ersten Auflage seines

Kommentars zur Genesis geht er noch von der literaturgeschichtlichen Priorität
des Mythos aus und bemerkt dazu: «Göttergeschichten sind überall die ältesten

Erzählungen der Völker, aus den Mythen ist die Gattung der Sagen erst
entstanden.»35 In der dritten Auflage streicht er diesen Satz5'' und geht stattdessen

von seinem späteren Einfluss in der Phase mündlicher Überlieferung aus,

der aber wiederum eine israelitische Umgestaltung erfahren habe.57 In seiner

Schrift Das Märchen im Alten Testament (1917) hält Gunkel dann explizit fest:

«Die Gattungen der Mythen und Sagen aber sind [...] in ihrer vorliegenden
Gestalt so entstanden, daß sich die ursprünglich in Märchen niedergelegten
Motive mit den von den Göttern der entwickelten Religion erfundenen

Erzählungen und mit den Erinnerungen an geschichtliche Helden gemischt haben.»38

Diese gattungsgeschichtlichen Veränderungen vom Märchen über den Mythos
zur Sage deuten auf ein Zusammenwachsen59 und damit Anwachsen der

Überlieferungen hin.

52 Gunkel: Genesis3 (Anm. 51), VIII.
53 Gunkel: Genesis3 (Anm. 51), XII. Der Gedanke einer poetischen Sage wird bei Gunkel al¬

lerdings nicht stringent durchgehalten, da er an anderer Stelle die Sage der Prosa zuordnet
und von der Poesie abgrenzt, vgl. Die Grundprobleme der israelitischen Literaturgeschichte,

in: Reden und Aufsätze, Göttingen 1913, 31.
54 Vgl. die Darstellung zu Gunkels Verständnis von Poesie und Geschichtsschreibung bei

Hammann: Gunkel (Anm. 48), 119.
55 H. Gunkel: Genesis (HK 1.1), Göttingen 1901, VII.
56 Vgl. Gunkel: Genesis"' (Anm. 51), XIV.
57 Vgl. hierzu die Ausführungen und Zitate bei Klatt: Gunkel (Anm. 50), 163 und Hammann:

Gunkel (Anm. 48), 123f.
58 H. Gunkel: Das Märchen im Alten Testament, Frankfurt a.M. 1987, 15 (Nachdruck der

Ausgabe von 1921). Vgl. hierzu auch die Deutung der alttestamentlichen Josephsgeschichten

als «Märchen» in Gunkel: Genesis (Anm. 55), 399.
59 Vgl. Klatt: Gunkel (Anm. 50), 138. Übersehen wird von ihm, 129-138, dass für Gunkels

gattungskritische Identifikation der poetischen Sage weniger formale Kriterien als viel mehr
weltanschauliche Gründe ausschlaggebend sind, vgl. Gunkel: Genesis3 (Anm. 51), Xff.



«Ist nicht das Kürzere, das Schmucklose, gewöhnlich das Frühere» 307

Ausser zum poetischen und mythologischen Charakter der Überlieferungen

Israels äussert sich Gunkel auch zum überliefernden Volk. Märchen seien

«die Erzählungen urwüchsiger Völker und Kreise»6" und die «poetischen
Erzählungen der Naturvölker»61. Das natürliche Volk als anonymes Kollektiv ist
bei Gunkel grundlegend für die Annahme eines Überlieferungswachstums.62

Gunkels Formulierungen zur kreativen Poesie, zu anwachsenden Mythen
im poetischen Stoff und zur Poesie als Produkt eines natürlichen Volkes
erinnern sehr stark an Herders Gedanken. Auf deren Bahnen gelangt auch

Gunkel zum Gesetz des Wachstums mündlicher Überlieferung. Zu den poetischen

Sagen der Genesis schreibt er: «Dieser knappe Umfang der alten Sagen

ist natürlich zugleich Kennzeichen ihrer Eigenart. [...] Anderseits sehen wir
zugleich an unseren Flrzählungen, daß einer späteren Zeit die ursprünglichen,

ganz kleinen Sagen nicht mehr genügten.» Gunkel folgert: «So ist es zu
größeren Gestaltungen gekommen. [...] je knapper eine Sage ist, um so
wahrscheinlicher ist es, daß sie in alter Gestalt erhalten ist.»63 Gunkel kann diese

Theorie auch gattungskritisch wenden: «Nun läßt sich noch für viele der

Gattungen verfolgen, wie sie allmählich einen immer größeren Umfang erhalten
haben.»64 Denselben Grundsatz formuliert er in Die Israelitische Uteratur. «die

ältesten Sagen sind außerordentlich kurz und stehen jede für sich fast ganz
selbständig, während der spätere Stil es liebt, die Erzählungen durch allerlei

Mittel in die Länge zu ziehen und mehrere solcher Sagen zu einer künstlerischen

Einheit zu verweben.»'0

Auch Dibelius greift 1919 in Die Formgeschichte des Evangeliums Herders
Ideen auf und macht sie für seine Formgeschichte der synoptischen Evan-

Gunkel: Märchen (Anm. 58), 14.
61 Gunkel: Märchen (Anm. 58), 19f. Vgl. hierzu auch ebd. 11 und Gunkel: Genesis3 (Anm.

51), XXXI. Auch das in ebd. XXXI beschriebene Szenario deutet auf ein romantisch
verstandenes, natürliches Volk hin. Zur blühenden Entwicklung der Überlieferungen
innerhalb eines solchen natürlichen Volkes, vgl. H. Gunkel: Die israelitische Literatur, Darmstadt

1963, 16 (Nachdruck der Ausgabe von 1925) und Gunkel: Märchen (Anm. 58), 11.
62 Vgl. M. Witte: Von der Analyse zur Synthese - Historisch-kritische Anmerkungen zu Her¬

mann Gunkels Konzept einer israelitischen Literaturgeschichte, in: Hermann Gunkel
revisited. Literatur- und religionsgeschichtliche Studien, Münster 2010, 28.

63 Gunkel: Genesis1 (Anm. 51), XXXIV.
64 H. Gunkel: Die Grundprobleme der israelitischen Literaturgeschichte in: Reden und Auf¬

sätze, Göttingen 1913, 34. Vgl. auch Gunkel: Genesis3 (Anm. 51), LIV.
65 Gunkel: Literatur (Anm. 61), 21.



308 Torben Pütt

gelien fruchtbar: «Sein [Herders] Verständnis für Volkstum erschloß ihm
die Eigenart religiöser Volksliteratur, sein Verständnis für <Menschheit> das

Typische solchen Schrifttums, sein Verständnis für die Poesie der Völker
erlaubten ihm, das naiv-schöpferische Element in den biblischen Schriften

zu erkennen.»66 Wenn auch Dibelius' Begründung, warum die Jesusüberlieferung

gewachsen sei, zum Teil anders verläuft als die von Herder, so spielt im

Hintergrund doch die kreative und neuschöpfende Poesie der urchristlichen
Gemeinde eine entscheidende Rolle. Mit dem Bezug zu Herder deutet Dibelius

dasselbe Ergebnis an: das Gesetz vom Wachstum der mündlichen
Jesusüberlieferung. Daneben ist sich Dibelius dessen bewusst, dass auch Gunkels

Arbeit zentralen Einfluss auf die Entstehung der formgeschichtlichen
Arbeit an den Evangelien hat.67

In Bultmanns Die Geschichte der synoptischen Tradition finden sich keine
direkten Bezüge auf Herder, dafür rezipiert er sowohl Gunkel als auch Dibelius

ausdrücklich und empfängt durch sie vermittelt die Ideen Herders. Eine
weitreichende Ubereinstimmung zwischen Herder und Bultmann zeigt sich

in der mythologischen Begründung des Wachstums mündlicher Jesusüberlie-

ferung. Allerdings bleibt auch ein deutlicher Unterschied: Bultmann wendet
das Wachstumsgesetz in detailreicher Kleinarbeit auf die synoptischen Texte

an, bei Herder hingegen kommt es in seinen exegetischen Notizen zu den

einzelnen Texten nicht vor.
In der Einleitung wurde gezeigt, dass das formgeschichtliche Gesetz vom

Wachstum der mündlichen Jesusüberlieferung ein wichtiges exegetisches

Prinzip der historisch-kritischen Jesusforschung geblieben ist. Verbunden

mit der These dieser Untersuchung, dass bei Herder erstmalig eine
theoretische Begründung des Gesetzes vom Wachstum mündlicher Jesusüberlieferung

und damit sein Ursprung zu finden ist, wird man sagen können:

Da Herders Gesetz vom Wachstum mündlicher Jesusüberlieferung von der

klassischen Formgeschichte konserviert und der auf sie aufbauenden
historisch-kritischen Jesusforschung bis in die Gegenwart hinein vermittelt wird,
ist Herders Einfluss auf diesem Gebiet nicht zu unterschätzen.

66 Dibelius: Formgeschichte (Anm. 5), 4. Vgl. dazu auch M. Dibelius: Zur Formgeschichte
der Evangelien, in: Zur Formgeschichte des Evangeliums, Darmstadt 1985, 23 (ursprünglich

erschienen in ThR NF 1 [1929] 185-216).
67 Vgl. Dibelius: Formgeschichte (Anm. 5), 5.



«Ist nicht das Kürzere, das Schmucklose, gewöhnlich das Frühere» 309

Abstract

Johann Gottfried Herder (1744-1803) gilt als entscheidender Wegbereiter der alt-
testamentlichen wie neutestamentlichen formgeschichtlichen Methode. Herder
wurde Vorreiter der Formgeschichte im Neuen Testament auch wegen der

erstmaligen theoretischen Begründung des Gesetzes vom Wachstum mündlicher

Jesusüberlieferung. Diese Begründungen ergeben sich für Herder nicht
aus eingehenden exegetischen Studien. Vielmehr gelangt er auf deduktivem

Weg zu seinen Ergebnissen; sie lauten wie folgt: (1) Ein natürliches Volk zeichnet

sich durch eine blühende, wachsende Poesie aus. Da die urchristliche Gemeinde

Teil eines natürlichen Volkes war, besass sie auch in Form der Jesusüberlieferung

eine blühende wachsende Poesie. (2) Poesie ist neuschöpfend und kreativ.

Da die mündliche Jesusüberlieferung poetischer Natur ist, hat sie durch Kreativität

und Neuschöpfung eine anwachsende Entwicklung genommen. (3) Der
Mythos im poetischen Stoff ist eine hinzugefügte Deutung und offen für neue,
erweiternde Deutungen. Da die mündliche Jesusüberlieferung mythische Elemente
enthält, ist sie auf Wachstum angelegt.

Torben P/itt, Leuven


	"Ist nicht das Kürzere, das Schmucklose, gewöhnlich das Frühere" : zur Begründung des Gesetzes vom Wachstum der mündlichen Jesusüberlieferung bei Johann Gottfried Herder (1744-1803)

