Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 70 (2014)
Heft: 4
Artikel: "Ist nicht das Kirzere, das Schmucklose, gewdhnlich das Frihere"

Begrindung des Gesetzes vom Wachstum der miundlichen
Jesusuberlieferung bei Johann Gottfried Herder (1744-1803)

Autor: Plitt, Torben
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877750

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

. zZur


https://doi.org/10.5169/seals-877750
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Ist nicht das Kurzere, das Schmucklose,

gewohnlich das Frihere»

Zur Begrindung des Gesetzes vom Wachstum der muindlichen
Jesustiberlieferung bei Johann Gottfried Herder (1744-1803)

1. Einleitung: Die bibelwissenschaftliche Rezeption Herders

Aus bibelwissenschaftlicher Perspektive wurde Herders Wirkung bislang vor
allem in zweierlei Hinsicht wahrgenommen.' (1) In Bezug auf sein Interesse an
der hebraische Poesie: In seinen exegetischen Notizen widmet sich Herder be-
sonders der poetischen Sprache, ithren literarischen und poetischen Formen. Die
Entstehung und Weitergabe dieser Poesie verortet er im israelitischen Volk, also
in einem Kollektiv. (2) In Bezug auf seine Theorie eines miindlichen Urevange-
liums: Diese ging als Traditionshypothese in die Forschungsgeschichte ein und
wird dort regelmissig zum synoptischen Problem referiert.” Herder erklirt also
die Entstehung der Evangelien ganz zentral mit Hilfe miindlicher Uberliefernng.

Es verwundert vor diesem wirkungsgeschichtlichen Hintergrund nicht,
dass Herder im Rickblick mit der Entstehung der klassischen Formge-

Vgl. H.G. Reventlow: Epochen der Bibelauslegung, Bd. IV: Von der Aufklirung bis zum
20. Jahrhundert, Minchen 2001, 195ff.

2 Vel. W.G. Kiimmel: Einleitung in das Neue Testament, Heidelberg 1980, 20f,; W. Schmit-
hals: Einleitung in die drei ersten Evangelien, Berlin/New York 1985, 75-82; M. Ebner:
Die synoptische Frage, in: Einleitung in das Neue Testament, Stuttgart 2008, 73; 1. Bro-
er: Einleitung in das Neue Testament, Wiirzburg 2006, 48; U. Schnelle: Einleitung in das
Neue Testament, Géttingen 2013, 208, In Abgrenzung dazu vertritt H, Baarlink: Herders
These eines schriftlichen Urevangeliums. Revision einer gingigen Darstellung, ZNW 91
(2000) 274-278 die selten zu lesende Position, dass Herder wie auch Lessing von einem
schriftlichen Urevangelium ausgingen. Hierbei beruft er sich vor allem auf die Aussage
Herders, dass «es einen Aufsatz oder ein Evangelium gegeben haben» muss, «das unter
dem Beistand einiger Apostel geschrieben ward; sonst begriffen wir schwer, wie unsre drei
Evangelien (das Evangelium Johannes ausgenommen) nur méglich gewesen.x (SW XIX,
204) Schmithals: Einleitung, 80ff. erklirt diesen Abschnitt als spiteren Einschub Herders,
den er erst in Von Gottes Sohn, der Welt Heiland. Nach Johannes Evangeliumy mit seiner
Theorie der miindlichen Uberlieferung in Verbindung bringe: Zu Beginn stehe das miind-
lich Gberlieferte Evangelium der Apostel, darauf bauten ein aramiisches Markusevangeli-
um und schliesslich die tibrigen Evangelien auf.

ThZ 4/70 (2014) S. 290-309



«Ist nicht das Kiirzere, das Schmucklose, gewohnlich das Frihere» 291

schichte, die in ithrem Kern ebenfalls nach den Formen und vorangegange-
nen, miindlichen Uberliefernungen biblischer Erzihlungen fragt, in Verbindung
gebracht wird. Wihrend Koster einen direkten Finfluss auf die Entste-
hung der klassischen Formgeschichte sieht und Herder daher als «Vater der
Formgeschichte»® bezeichnet, beurteilt Frey eine direkte Riickfihrung der
klassischen Formgeschichte auf Herder kritisch und sieht in thm lediglich
den «Grof3vater»* derselben.

Beschriankt man sich nun auf die Werke klassischer neutestamentlicher
Formgeschichte® und auf Abhandlungen zur Methodik der Formgeschich-
te’, so zeigt sich, dass in ihnen und mit der Formgeschichte auch in Werken
der historisch-kritischen Jesusforschung’ das Gesetz vom Wachstum miind-
licher Jesusubetlieferung ein zentraler Grundsatz ist. Aber obwohl Herder
als direkter bzw. indirekter Wegbereiter der klassischen Formgeschichte gilt

) Formgeschichte/Formenkritik. II. Neues Testament (H. Késter), TRE: 11, Berlin/New
York 1983, 287.
J. Frey: Herder und die Evangelien, in: Johann Gottfried Herder. Aspekte seines Lebens-
werkes, Berlin/New York 2005, 47.
> Vgl. R. Bultmann: Die Geschichte der synoptischen Tradition, Géttingen 1979, 7; R. Bult-
mann: Die Erforschung der synoptischen Evangelien, in: Glauben und Verstehen. Gesam-
melte Aufsitze IV, Tubingen 1965, 13; R. Bultmann: The New Approach to the Synoptic
Problem, in: Existence and Faith. Shorter Writings of Rudolf Bultmann, New York 1960,
41; M. Dibelius: Die Formgeschichte des Evangeliums, Tibingen °1971, 4.95.273. Zur
Auseinandersetzung mit dem Gesetz vom Wachstum der miindlichen Jesustiberlieferung
vgl. L.R. Keylock: Bultmann’s Law of Increasing Distinctness, in: Current Issues in Biblical
and Patristic Interpretation, FS M.C. Tenney, Grand Rapids 1975, 193-210.
¢ Vgl. M. Ebner/B. Heininger: Exegese des Neuen Testaments. Ein Arbeitsbuch fur Lehre
und Praxis, Paderborn/Munchen u.a. 2005, 332f£.343 und K. Berger: Formen und Gat-
tungen im Neuen Testament, Tibingen 2005, 28f. Interessanterweise bestitigt auch die
englische Ubersetzung des Titels von K. Koch: Was ist Formgeschichte? Methoden der
Bibelexegese, Neukirchen-Vluyn 1989 (The Growth of the Biblical Tradition. The Form-
Critical Method, London 1969) das fir die Formgeschichte wesentliche Wachstum der
mundlichen Jesustuberlieferung. Widerspriichlich aussert sich in dieser Hinsicht W. Schmit-
hals: Kritik der Formkritik, ZThK 77 (1980) 149-185, der einerseits Exegeten der Formge-
schichte zurechnet, die nicht von einer schépferisch-produktiven Titigkeit der Gemeinde
ausgehen (150), andererseits aber das Wachstum der Uberlieferungen («vermehrten Stof-
fer, vgl. 171) auf die Bedirfnisse der Gemeinde zuriickfiihrt und darin ein «notwendige([s]
formgeschichtliche[s] Kriteriumy (170) erblickt.
Vel. J.D. Crossan: The Historical Jesus. The Life of a Mediterranean Jewish Peasant, San
Francisco 1991, xxxf,; ].P. Meier: A Marginal Jew. Rethinking the historical Jesus. Volume
One: The Roots of the Problem and the Person, New York/London u.a. 1991, 43; J. Pate:
Jesus von Nazaret, Berlin/New York 1996, 8.



292 Torben Plitt

und obwohl die Theorie eines Wachstums miindlicher Jesusiiberlieferung
zentraler Bestandteil der klassischen Formgeschichte und historisch-kriti-
schen Jesusforschung ist, gibt es bislang neben kurzen, vereinzelten Hinwei-
sen® noch keine Untersuchung, die sich ausfihrlich mit der Begriindung des
Wachstums der mundlichen Jesusuberlieferung bei Herder beschaftigt. Der
vorliegende Aufsatz mochte diese Liicke fiillen, indem er aufzeigt, dass die
formgeschichtliche Theorie vom Wachstum miundlicher Jesusiibetlieferung
thren Ursprung bei Herder hat und bei ihm eine ausfihrliche Begriindung
erfahrt.

2. Die Begriindung des Wachstums poetischer Stoffe
2.1. Das natiirliche Vol als Tréger poetischer Stoffe
Eine wichtige Komponente in Herders Verstindnis von Poesie ist der Trager
der Poesie: das Volk. Poesie und Volk sind fiir Herder deshalb so eng mitei-
nander verknupft, da die fir die poetische Sprache grundlegende, sinnliche
Erfahrung zugleich ein kulturelles Phanomen ist, eine Kultur wiederum eng
mit einem bestimmten Volk verwoben ist.’

Herder unterscheidet zwischen vier Bedeutungen des Ausdrucks [o/k,"
von denen einem fiir das hier behandelte Problem nachgegangen werden soll.
Er gebraucht den Begriff ["o/k an vielen Stellen, um die Naturlichkeit, das
Leben und die Kraft seiner Kultur zum Ausdruck zu bringen." Natirlichkeit,
Leben und Kraft bestehen darin, dass sich die Kultur eines solchen natzirlichen
olkes nicht kiunstlich bilden oder entwickeln ldsst; vielmehr erwichst und

¢ Vgl. K. Berger: Einfuhrung in die Formgeschichte, Tubingen 1987, 65; Frey: Herder
(Anm. 4), 83; R. Smend: Herder und die Bibel, in: Johann Gottfried Herder. Aspekte sei-
nes Lebenswerkes, Berlin/New York 2005, 13 und M.]. Buss: Biblical Form Criticism in its
Context, Sheffield 1999, 296.

! Vgl. J. Rathmann: Die «Volks»-Konzeption bei Herder, in: Volk - Nation - Vaterland, Ham-
burg 1996, 56.

0 Vgl W. Kopke: Das Wort «Volk» im Sprachgebrauch Johann Gottfried Herders, Lessing
Yearbook XIX (Detroit/Minchen 1987), 210.

' Vgl Kopke: «Volk» (Anm. 10), 212. Wenig tberzeugend ist R. Grofle: Zur Verwendung
des Wortes «Volk» bei Herder, Herder-Kolloquium 1978, Weimar 1980, 306f., der das «Mo-
ment des Origindren und Dynamischen» in «Volk» lediglich als konnotativ betrachtet. Auch
geht es Herder m.E. beim Volk nicht um dessen Bildungsschicht, so die These von R.
Slenczka: Sprache und Volk im Werk von Johann Gottfried Herder, in: Tamen! Gegen den
Strom, Stuttgart 2007, 392.



«Ist nicht das Kiirzere, das Schmucklose, gewohnlich das Frihere» 293

entwickelt sich diese als ein sich erginzender Organismus (SW XIII, 381f.)".
10/k in diesem Sinne ist somit eine anthropologische Kategorie."* Das natsirli-
che Volk ist eine einheitlich denkende und fithlende Gruppe von Menschen.'
Naturlichkeit, Kraft und Leben eines Volkes kommen also in seiner Kultur
zur Geltung (SW X1V, 147f).

Hierbei vertritt Herder einen weit gefassten Kulturbegrift.” Die Kultur
umfasse die praktische, aut Sinne ausgerichtete ebenso wie die geistige Ti-
tigkeit (SW X1V, 42). Eine besondere Verbindung beider Tatigkeiten driicke
sich in der Volkspoesie aus, die Naturpoesie sei, weil sich in ihr kein Abstand
zu den Dingen kundtue, vielmehr sei sie unmittelbar, indem sich der mensch-
liche Geist der Natur direkt zuwende.'® Bultmann spricht an dieser Stelle von
einer «natirliche[n] Spontaneitat'.

Wie stellt sich Herder die Entwicklung dieser Kultur vor? In seinen Ideen
zur Philosophie der Geschichte der Menschbeit (1784/1785) vergleicht und erklirt
er Modus und Entwicklung kultureller Tatigkeit eines natiirlichen 1 olkes mit
Hilfe der Pflanzenmetapher: «Alle Pflanzen wachsen hin und wieder wild in
der Welt; auch unsre Kunstgewichse sind aus dem Schoos der freien Natur,
wo sie in ihrem Himmelstrich in groBester Vollkommenheit wachsen.» (SW
XIII, 56) Barnard fasst Herders Gedanken zusammen: «By contrast, nations
are natural, if they grow spontaneously and unfold from within, not unlike
plants.»'®

Dieser Pflanzenmetapher bedient sich Herder auch, um die blithenden,

> Die Angaben simtlicher Belege und Zitate aus Herders Werk beziehen sich auf B. Suphan
(Hg): Herders Simmtliche Werke, Berlin 1877-1909. Auf Herders Hervorhebungen im
Original habe ich hierbei verzichtet.

13 Vgl. U. Gaier: Herders Volksbegriff und seine Rezeption, in: Herder im Spiegel der Zeiten.
Verwerfungen der Rezeptionsgeschichte und Chancen einer Relektiire, Miinchen 2006, 35.

' EM. Barnard: Herder on Nationality, Humanity, and History, Montreal/London/Ithaca
2003, 30.

'* Vgl. H. Strobach: Volk und Volkspoesie in der Geschichtsauffassung Herders, in: Herder-
Kolloquium 1978, Weimar 1980, 291.

" Vgl. C. Lugowski: Der junge Herder und das Volkslied. Eine Interpretation (1938), in:
Sturm und Drang, Darmstadt 1985, 224 und die eindriickliche Schilderung bei G.R. Simp-
son: Herder’s Conception of «Das Volk», Chicago 1921, 206f.

7 C. Bultmann: Die biblische Urgeschichte in der Aufklirung. Johann Gottfried Herders
Interpretation der Genesis als Antwort auf die Religionskritik David Humes, Tiibingen
1999, 28.

% Barnard: Herder (Anm. 14), 28.



204 Torben Plitt

poetischen Ubetlieferungen des Volkes Israel im Alten Testament zu be-
schreiben: «wir lassen die Tradition als eine Sage der Urwelt schweben, und
betrachten blos, was sie als Wurzel der Poesie hervorgebracht habe? |[...] Frei-
lich einen Baum mit vielen Asten und Blithen: denn die Tradition des Para-
dieses zieht sich in die kithnsten Ahndungen der Propheten und der Baum
des Lebens bliht noch im letzten Buch der Schrift» (SW XI, 324) Damit
bringt Herder zum Ausdruck, dass bestimmte alttestamentliche Uberliefe-
rungen im Laufe der Zeit einen neuen Kontext bekommen und eine wach-
sende Veranderung durchlaufen haben."

Herders Gedanken zur Volkspoesie beinhalten zwei Annahmen: (1) Er
geht von einer wachsenden, blihenden kulturellen Betitigung eines natiirli-
chen Volkes aus. (2) Eine besondere kulturelle Tatigkeit eines natiirlichen 1 olkes
besteht in der Volkspoesie. Daraus folgt fir ihn: Aus der Verbindung von
Volkspoesie und blithender kultureller Titigkeit ergibt sich der Gedanke einer

wachsenden Poesie des Volkes.

2.2. Poesie als kreative Neuschipfung
2.2.1. Die Entstebung der Poeste

In seinem literarischen Werk befasst sich Herder ausfithrlich mit der bibli-
schen Poesie. Dieser widmete er sich vor allem unter dem Einfluss von R.
Lowths De sacra poesi Hebraeorum.™ Die poetische Sprache des Alten Testa-
ments ist fiir Herder die eindriicklichste aller Poesien: «Dal} dieses Volk [der
Hebrier] wiirkende Poesie habt habe, kénnen auch seine Feinde nicht liug-
nen; und was insonderheit den Geist ihrer Dichtkunst, die Art und Absicht
ithrer Wiirkung betrift, darinn, dunkt mich, sind sie das sonderbarste und ein-
zige Muster der Erde.» (SW VIII, 344). In der hebriischen Poesie driicke sich
«Grofle, Hoheit, Majestaty (SW IT1, 248) aus, und doch sei sie durch Ordnung
und Kiirze (SW XII, 28) gekennzeichnet. Da aber die Kraft poetischer Spra-
che fiir Herder nur in ihrer Miindlichkeit gewihrleistet ist, nimmt er diese im
Hintergrund der alttestamentlichen Texte an (SW XII, 196).

" Vgl. M. Witte: «Vom Geist der Ebriischen Poesie» - Johann Gottfried Herder als Bibelwis-
senschaftler, in: Herder-Gedenken. Interdisziplinire Beitrige anlisslich des 200. Todesta-
ges von Johann Gottfried Herder, Frankfurt a.M./Berlin/Bern u.a. 2005, 176.

2 Vegl. Bultmann: Urgeschichte (Anm. 17), 17f. und H.J. Kraus: Geschichte der historisch-
kritischen Erforschung des Alten Testaments, Neukirchen-Vluyn 1988, 119.



«Ist nicht das Kiirzere, das Schmucklose, gewthnlich das Frithere» 295

Wie entsteht nach Herder nun aber Poesie? Seine grundlegende Antwort
ist die von Hamann® tbernommene These: «Poesie ist die Muttersprache
des Menschengeschlechts» (SW VII, 23). Demnach ist die Poesie der Utr-
sprung der Sprache tiberhaupt. Also lasst sich die Frage nach der Entstehung
der Poesie auch grundlegender formulieren: Wie entsteht Sprache? Sprache
entsteht fur Herder durch die seelische Reflexion tiber das Zusammentreffen
von Bild und Empfindung (SW I, 152; V, 34; X1, 230; X1I, 7).” Der Mensch
nimmt sinnlich etwas wahr und erlebt als Reaktion darauf eine innere Emp-
findung, Diese Empfindung wiederum fihrt ihn spontan zu der Bildung
eines sprachlichen Ausdrucks: «Das war gleichsam der letzte, miitterliche
Druck der bildenden Hand der Natur, daB3 sie allen das Gesetz auf die Welt
mitgab: «empfinde nicht fir dich allein: sondern dein Gefiihl toneb» (SW 'V,
6) Mit Furst lisst sich Herders Idee zum Ursprung der Poesie folgender-
massen ausdriicken: «Der Ursprungsort der Poesie liegt in der produktiv-
kreativen Verschmelzung der durch die dsthetische Erfahrung verursachten
Einwirkung der Sachen> von auflen auf das Innen, die Seele des Menschen,
und der spontanen Rickwirkung der inneren Kraft auf das Aullen.»*

2.2.2. Wesen und Erscheinungsbild der Poesie
Von hier aus geht Herder einen entscheidenden Schritt weiter. Aus dem kre-
ativ-schopferischen Ursprung der Poesie und der Sprache tiberhaupt leitet
er das Wesen poetischer Sprache ab (SW XII, 6).** Zunichst deutet er den
Ursprung der Poesie mit Hilfe des hebriischen Ausdrucks 2Wn masil : «Ich
zweifle, ob dieser Ursprung der Poesie schoner, als durch das Ebriische 2wn
ausgedruckt werden konnte? Das Wort heil3t driicken, priagen: ein Bild ein
Gleichnif3 prigen: sodenn in Spriichen reden, und 0°?wn dieser Poesie sind
die hochsten Spriichex» (SW XII, 8) Dann aber bezieht Herder 2wn masal
auf jede poetische Betitigung und zeigt auf, dass die durch die Wahrneh-
mung verursachte Empfindung wie schon im Ursprung der Poesie einen
Eindruck sprachlich verarbeitet: «Wir haben jetzt Stuffenweise eine Reihe

“ Vgl. Hamann: Simtliche Werke 11, Wien 1950, 197.

2 Vgl. U. Gaier: Herders Sprachphilosophie und Erkenntniskritik, Stuttgart 1988, 87f.

G. Fiirst: Sprache als metaphorischer Prozef3. Johann Gottfried Herders hermeneutische
Theorie der Sprache, Mainz 1988, 150.

* Vgl aa.O, 158f.

23



296 Torben Plitt

Gattungen der Dichtkunst betrachtet, die alle vom w1, der Rede voll Bild
und Empfindung [!] ausgingen: den das siehet ein jeder, dal3 auch die Person-
endichtungen, die Fabelztge, Rithsel, Sinnspriiche, endlich die eigentlichen
Dichtungen nicht nur selbst zum ¥n gehoren, sondern auch so verschieden
vorkommen kénnen, als dies sich modificiren 1i3t» (SW XII, 19) Es gilt fir
die poetische Sprache also iiberhaupt: Etwas Ausseres wird wahrgenommen,
es kommt zur Empfindung und schliesslich zur Benennung.”

Eine konkrete Definition der Poesie fallt schwer, da Herder «kein Geist
der klaren Logik, sondern der ahnenden Intuition»® ist. Grundlegend gilt:
Poesie ist bei Herder nicht in erster Linie eine formale Kategorie und steht
damit nicht zwangslidufig mit einer bestimmten Gattung oder einem Metrum
in Verbindung, wenn sich die Poesie auch beider formaler Merkmale bedie-

27

nen kann.” Daneben zeigt sich trotz stindig wechselnder Terminologie,”
dass Herder zwei Merkmale ihres dusseren Erscheinungsbildes identifiziert:
1) «je mehr [eine Sprache] auch die Nomina zu Verbis machen kann, desto
poetischer ist sien (SW XI, 227). Die Poesie im Allgemeinen und die he-
briische Poesie im Speziellen ist Herder zufolge handlungsorientiert” sie ist
stirker am konkreten Vorgang und Tun als an einem abstrakten Begriff in-
teressiert. 2) Poesie ist eine bildliche Sprache, Poesie erschafft Bilder: «Unser
ganzes Leben ist also gewissermallen eine Poetik: wir sehen nicht, sondern
wir erschaffen Bilder.» (SW XV, 526) Insbesondere sei die hebriische Poesie
durch Bilder gekennzeichnet (SW XI, 230.443). Poesie gebraucht konkrete,
bildhafte, nicht abstrakte Begriffe.

Es zeigt sich also, dass sich das Wesen der Poesie in einer bestimmten
dusseren Erscheinung verwirklicht. Die kreative, neuschopfende Poesie
fuhrt zu einer handlungsorientierten, bildhaften Sprache. Umgekehrt be-
deutet das: Hinter der handlungsorientierten, bildhaften Poesie steckt eine

» Vgl dazu Herder im Kritischen Wildchen: «Und dies ist die Kraft, die dem Innern der
Worte anklebt, die Zauberkraft, die auf meine Seele durch Phantasie und Erinnerung
wirkt: sie ist das Wesen der Poesien (SW 111, 139)

% ]. De Vries: Forschungsgeschichte der Mythologie, Freiburg/Miinchen 1961, 123.

¥ Vgl T. Willi: Herders Beitrag zum Verstehen des Alten Testaments (BGBH 8), Tubingen
1971,:36.

Vgl R. Wellek: Geschichte der Literaturkritik 1750-1950, Bd. 1: Das spite 18. Jahrhundert.
Das Zeitalter der Romantik, Berlin/New York 1978, 188.

¥ Vegl. Willi: Herders Beitrag (Anm. 27), 8.



«Ist nicht das Kiirzere, das Schmucklose, gewohnlich das Frithere» 297

neuschopfende, kreative Sprache. Die Poesie ist «Nachahmung der schaf-
fenden, nennenden Gottheit» (SW XII, 7). Damit aber ist bei Herder eine
Entwicklung der poetischen Stotfe angezeigt, die sich schon friih in seinem
Werk zeigt: Wihrend sie im Ursprung «kaum schon sprachliche Gestalt»™

aufweisen und sich mit wenigen Worten begniigen, wird in spiteren Formen
«die Einbildungskraft aktiv»’'.

2.2.3. Die neuschipfende Poesie der alttestamentlichen Erzablungen

Da Handlungsorientierung und Bildhaftigkeit fir Herder entscheidender
Ausdruck der Poesie sind, kann er auch alttestamentliche Erzihlungen als
Poesie identifizieren: «Dal3 auch die Geschichte in Orient, zumal wenn sie
alte Vatertradition ist, gern den Umrif3 der Fabel annimmt, und wird gleich-
sam poetische Geschlechtssage... Nicht nur, dal hie und da auch in die
simpelste Erzihlung poetische Redensarten einflieBen... nicht nur, daf3 die
Erzihlung selbst alle Simplicitit des poetischen Styls... liebet; am meisten
auch, dal3 die Rundung, der Umril} der ganzen Erzidhlung poetisch ist» (SW
XII, 14f) Herder versteht also nicht nur die sogenannten «Schriften» des
Alten Testaments als Poesie, sondern dartiber hinaus auch alttestamentliche
Erzidhlungen, die beide Merkmale der Poesie (Bildlichkeit, Handlungsorien-
tierung) mehr oder weniger stark aufweisen konnen.

Wenn nun alttestamentliche Erzdhlungen das Produkt kreativer und neu-
schopfender Poesie sind, dann kann Herder auch grundsitzliche Notizen zur
Ubetlieferung dieser poetischen Stoffe machen. Kennzeichen alter Ubetlie-
ferungen seien ihre Einfachheit (SW XII, 14f.) und Kiirze (SW XII, 28.160).
In spiteren Zeiten konnten sich Personifikation, Fabel, Sage und Dichtung
entwickeln und dabei die bereits bestehende Uberlieferung durch die poe-
tische Tatigkeit anwachsen.”” «Von diesem Cherub auf den Weg gebracht,
nahm die Bilderreiche Phantasie der Morgenlinder Anlal3, dhnliche Dich-
tungen zu erfinden: sie schwang sich auf seinen Fliigeln in das Land grosser
Fictionen.» (SW XII, 16f.) Zur Paradiesgeschichte schreibt Herder: «Eine
Probe sei der Baum des Lebens und der Weisheit im Paradiese; diese einfa-

0 Bultmann: Urgeschichte (Anm. 17), 19.

' Bultmann: Urgeschichte (Anm. 17), 20.

32 An anderer Stelle spricht Herder von den «malenden klingenden Beiworter[n]» (SW 1, 231)
der Poesie.



298 Torben Plitt

che, bei Moses so verstindliche und natiirliche Sage ward durch die spitere
Tradition zum wunderbarsten Geheimnil3 ausgebildet. Dort war er ein vor-
ziiglich gesunder Baum, der dem Baum des Verbots und Todes nahe stand;
bald war er ein Gewichs physischer Unsterblichkeit... Denselben Gang der
Phantasie wird man bei andern Dichtungen der Morgenlinder finden.» (SW
XI1I, 17)* Uber die in Gen 3 auftretende Schlange sagt Herder hinsichtlich
ihrer Uberlieferung: «andre [Sagen] sind Bruchstiicke der iltesten Traditi-
on, an die immer mehr und mehr Wunderbares und Unglaubliches gereihet
worden.» (SW XI, 332) Wahrscheinlich sei die Erzihlung von der Zersto-
rung Sodoms eine «spitere poetische Einkleidung» (SW XI, 445), auch die
Salzsdule sei ein «spates Monument». (SW XI, 445) Den Kampf Jakobs mit
dem Engel interpretiert Herder als poetische Darstellung des vorher erzihl-
ten Gebets zu Gott (SW XI, 445); alle diese alttestamentlichen Erzidhlungen
sind fiir Herder Poesie. Wann immer sie in der Uberlieferung weitergege-
ben werden, sorgt die poetische Gestalt und Sprache dieser Erzidhlungen
unter FEinfluss der sinnlich wahrgenommenen Welt (vgl. 2.2.2.) dafiir, dass es
zu bildhaften, handlungsorientierten Erweiterungen kommt. Wahrend der
miundlichen Weitergabe wichst also aufgrund der fortgesetzten poetisch-
sprachlichen Betitigung die Uberlieferung.**

2.3. Der Mythos im poetischen Stoff
Eine dhnliche Unscharfe zeichnet Herder wie den Begriff der Poesie auch
den des Mythos aus.” Poesie und Mythos sind bei ihm eng miteinander ver-

# B. Auerochs: Poesie als Urkunde. Zu Herders Poesiebegrift, in: Johann Gottfried Herder.
Aspekte seines Lebenswerkes, Berlin/New York 2005, 109 bringt Fiktion mit den «Mo-
menten des Spiels und der Unterhaltungy in Verbindung und hilt sie vom «Fiktionsprin-
zip» frei. Allerdings zeigt der Gebrauch des Wortes Fietion in SW X1, 15ff. deutlich, dass
Herder diese durchaus als eine anwachsende, phantastische Dichtung versteht. Dichtung
mochte Herder dabei aber kategorial von Liige unterscheiden.

* Vel R. Haym: Herder, Zweiter Band, Berlin 1985, 206.

% Vgl. C. Hartlich/W. Sachs: Der Ursprung des Mythosbegriffes in der modernen Bibelwis-
senschaft, Tiibingen 1952, 48.52f. Uberhaupt zeigt sich auch zu anderen Begriffen keine
stringente Abgrenzung, vgl. J. Brummack: Herders Theorie der Fabel, in: Johann Gottfried
Herder 1744-1803, Hamburg 1987, 258. Zu Herders zeitgenossischer Entwicklung des
Mythosbegriffs vgl. auch U. Faust: Mythologien und Religionen des Ostens bei Johann
Gottfried Herder, Minster 1977, 59-69.



«Ist nicht das Kirzere, das Schmucklose, gewthnlich das Frithere» 299

bunden.” Fiir den Mythos ist folgender Gedanke Herders konstitutiv: Im
Mythos erschliesst sich der Mensch auf sprachliche Weise seine Umwelt, er
hat also epistemologische Funktion.”” Was Herder fiir die sprachphilosophi-
sche Grundlegung der Poesie ausfiihrt, bleibt auch fur den Mythos gultig: Er
ist die sprachliche Reaktion auf ein sinnlich wahrgenommenes Objekt, oder
wie Gockel formuliert: «Im Mythos wird zur Rede, was in der Natur sprach-
los erfahren wird»* Im Unterschied zur Poesie verarbeitet der Mythos die
Umwelt aber nicht alleine sprachlich, sondern legt ihr einen géttlichen Sinn
bei.” «Und weil der Mensch Alles nach sich bildet, so malte ihre rege Ein-
bildungskraft dies Bild weiter aus: ihre Gotter erschienen ihnen als Men-
schen, mit aller menschlichen Begierde zu schaden, und aller menschlichen
Schwachheit, sich durch Schmeicheleien und Geschenke besanftigen zu las-
sen.» (SW XXXII, 105f.) Hier erscheinen mit Eznbildungskraft (im Sinne einer
kreativen, neuschopfenden Sprache) und Bi/d zwei zentrale Gesichtspunkte
der Poesie, die Herder an dieser Stelle auf den Mythos («Gotter erschienen
thnen als Menschen») anwendet. An einer weiteren Stelle verbindet er erneut
die Merkmale der Poesie (sinnliche Wahrnehmung) und poetische Termi-
nologie («dichten») mit der im Mythos vollzogenen theologischen Deutung:
«Alles, was da ist, sehen wir wirken; und schlieBen mit Recht, daf3 der Wir-
kung eine wirkende Kraft, mithin ein Subject zum Grunde liege; Und da
wir Personen sind, so dichten wir uns an allem Wirkenden der Naturkrifte,
personliche Wesen. Daher nun jene Belebung der ganzen Natur, jene Ge-
spriache mit allen Dingen um uns her, jene Verehrungen und Anschauungen
derselben, als ob sie auf uns wirkten, jene Prosopopdéien und Personifica-
tionen bei allen Volkern der Erde» Und weiter schreibt Herder: «Der sinn-
liche Mensch kann nun nicht anders, als sinnlich ordnen; und indem er in
alles Wirkende seine eigne ganze Wirkungskraft hintibertragt: so erscheinen

% Vgl. Y. Shichiji: Grundzuge der Poetologie Herders. Kunst als Realisation der alten Religi-
onen, in: Nationen und Kulturen. Zum 250. Geburtstag Johann Gottfried Herders, Wiirz-
burg 1996, 432. Vgl. dazu auch Herders Gleichsetzung von Dichtung, Fabel und Mythos
in SW XIX, 199 (Fussnote).

7 Vgl. Shichiji: Grundziige (Anm. 36), 433.

= H. Gockel: Herder und die Mythologie, in: Johann Gottfried Herder 1744-1803, Hamburg
1987, 415.

¥ Vgl H. Gockel: Mythos und Poesie. Zum Mythosbegriff in Aufklirung und Frihroman-
tik, Frankfurt a.M. 1981, 48.



300 Torben Plitt

ihm Gotter in allen Elementen.» (SW XV, 533) Mit dieser Verbindung von
Poesie und Mythos rechnet wie Herder auch Gockel, wenn er schreibt, dass
im Mythos «die Erfahrung von Gberwiltigenden Wirkungen der Natur, die
ausschlief3lich sinnliche Perzeption, die Selbsterfahrung des menschlichen
Bewusstseins und die daraus resultierende Tendenz zur Anthropomorphi-
sierung und Personifizierungy® zusammenkommen. Von daher lisst sich der
Mythos bei Herder als eine besondere Form der Poesie verstehen. Der My-
thos trigt immer das Wesen und die Merkmale der Poesie in sich, setzt sich
aber von anderen poetischen Stoffen durch seine Ausrichtung ab. Poesie ist
bei Herder ein Oberbegriff, der Mythos ist eine theologisch-philosophische
Form der Poesie. Im Mythisieren findet eine theologisch-philosophische
Ausgestaltung dessen statt, was wahrgenommen wird. Von seinem innersten
Wesen fuhrt der Mythos daher zu einem Wachstum der poetischen Stoffe,
dessen er sich bemichtigt hat, da er die bereits bestehenden poetischen Stof-
fe mit einer theologisch-philosophischen Deutung versieht.

Auch nachdem sich der Mythos eines poetischen Stoffes in der Uberliefe-
rung ermachtigt hat, bleibt seine Tendenz zum Wachstum erhalten. Zentral
ist hierbei Herders Gedanke, dass Mythen immer «Nebenideen», also «un-
tergeordnete Begritfe, wandelbare Vorstellungen» (SW 111, 59) enthalten. Da
nun der Mensch nach Herder immer sinnlich anschauen muss, muss er auch
dichten.” Er greift also diese Nebenideen auf und fuhrt sie in seinem Sinne
weiter. Herder zufolge gibt der Mythos dem Menschen also weiteren Anstoss
und Anlass, selbst produktiv titig zu werden und den bereits bestehenden
Mythos durch eigene Dichtungen zu erweitern.” Betrachtet man nochmals
die oben als Beispiele aufgefiihrten (2.2.3.) alttestamentlichen Ubetlieferun-
gen, dann zeigen sich in ithnen mythologische Elemente, die sich der poeti-
schen Stoffe bemichtigt und zu ihrem Wachstum beigetragen haben.® Zu
den ohnehin auf Wachstum angelegten poetischen Stoffen tritt die Tendenz
des Mythos zu wachsen.

0 Gockel: Mythos (Anm. 39), 151. Da aber bereits bei der Ursprache die Erschliessung der
Umwelt mit Hilfe der Personifizierung geschah, war dort eine Einheit von Poesie und
Mythos gegeben, vgl. De Vries: Mythologie (Anm. 26), 123.

1 Vgl. Shichiji: Grundziige (Anm. 36), 433.

2 Vgl. Gockel: Herder (Anm. 38), 412,

“ Vgl. Haym: Herder (Anm. 34), 205f.



«Ist nicht das Kiirzere, das Schmucklose, gew6hnlich das Frithere» 301

3. Das Wachstum der miindlichen Jesusiiberlieferung

Herder hat in Vom Erliser der Menschen. Nach unsern drei ersten Evangelien (1796)
und Von Gottes Sobn, der Welt Heiland. Nach Johannes Fvangelium. Nebst einer
Regel der Zusammenstimmung unsrer Evangelien ans threr Entstehung und Ordnung
(1797) seine Gedanken zum Inhalt, aber wie der Zusatz der zweiten Schrift
vermuten lisst, auch einige prinzipielle Anmerkungen zur miindlichen Uber-
lieferung der Evangelien formuliert. Hier zeigt sich, dass er diese Uberliefe-
rungen im Rahmen seiner Theorie der Poesie versteht.

3.1. Die Miindlichkeit der Jesusiiberlieferung

Zunichst betont Herder, dass vor Abfassung der Evangelien nur mundliche
Uberlieferung vorlag, «Ein Gesetz wird geschrieben; eine fréhliche Botschaft
wird verkiindigt. So predigten Apostel und Evangelisten. Evangelisten nim-
lich waren Mithelfer, Stellvertreter der Apostel» (SW XIX, 211f., vgl. auch
SW XIX, 213f.)) Zur «Veranlassung schriftlicher Evangelien» meint Herder,
dass «insonderheit fiir die Gehtilfen der Apostel, die hier und dort ihre Stelle
vertreten sollten, eine VTOTVTWG1S AoywV, der Entwurf eines miindlichen
Evangelii, von selbst nothig» (SW XIX, 383f.) sei. Fur Matthidus und Johan-
nes nimmt Herder dariiber hinaus auch die Augenzeugenschaft in Anspruch
(SW XIX, 211), Markus sei Begleiter des Petrus und Lukas Begleiter des
Paulus gewesen (SW XIX, 215ff). Auf diese Phase miindlicher Uberliefe-
rung bezieht sich Herder, wenn er sich iiber das Wachstum der poetischen
Jesustiberlieferungen aussert.

Uber die Verinderbarkeit und Bestindigkeit der miindlichen Jesusiiber-
lieferung finden sich bei Herder unterschiedliche Aussagen. Auf der einen
Seite betont er mehrfach, dass es sich um eine fixe, verlissliche miindliche
Weitergabe der Uberlieferungen gehandelt habe. «Oft werden sie [die Er-
zdhlungen der Evangelien] mit denselben Worten erzihlet: denn auch das ist
Natur der Sache bei einer miindlichen, oft und wiedererzihlten, insonderheit
apostolischen Sage, wie wir es in Petrus Predigten und in den Briefen der
Apostel selbst bemerken. Es waren festgestellte, heilige Sagen.» (SW XIX,
214) Da sich Inhalt und Erzihlweise durch Einfachheit auszeichnen, kam es
zu dhnlichen Erzihlungen, sodass Herder restimiert: «Man wollte und konn-
te hier nicht ins Unendliche variiren.» (SW XIX, 225) Auf der anderen Seite
weiss auch Herder um die Unterschiede zwischen den synoptischen Evange-
lien (SW XIX, 214); er schlussfolgert aus ihnen, «dal3 Jeder der Erzihlenden



302 Torben Plitt

frei erzahle» (SW XIX, 214) Die Ursache fur das freie Erzahlen und den
daraus resultierenden Unterschieden zwischen den Evangelien sieht Herder
in der Lebendigkeit der Uberlieferung (SW XIX, 215ff). (In seiner Schrift 7om
Geist der ebrdischen Poesie ist Lebendigkeit eine Eigenschaft alttestamentlicher
Poesie.) Zwar geht Herder von einer gewissen Stabilitit der Jesusiiberliefe-
rung aus, fir das Anwachsen mundlicher Uberlieferung bestand nach ihm
aber dennoch gentigend Freiraum.

3.2. Die miindliche Jesusiiberlieferung als wachsende Poeste
Herder wendet seine Vorstellungen von dem Volk als Triger der Poesie (2.1.),
der Poesie als kreativer Neuschépfung (2.2.)) und dem Mythos im poetischen
Stoff (2.3.) auf die Entwicklung der miindlichen Jesusiiberlieferung an. Zwar
tut er dies nur an wenigen Stellen, jedoch ist er damit der erste, der das Gesetz
vom Wachstum der miindlichen Jesustiberlieferung theoretisch begriindet und
explizit ausfihrt.

Im zweiten Abschnitt von Vomw Erliser der Menschen. Nach unsern drei ersten
Evangelien formuliert Herder folgenden Grundsatz: «Jeder Geschichtsschreiber
gehort, so wie seine Geschichte, dem Volk, der Zeit, der Sprache, den Umstin-
den an, in und unter welchen er schreibet.» (SW XIX, 148) Das hebriische Volk
sei in alttestamentlicher Zeit ein «friedliches Hirtenvolk» (SW XIX, 148) mit
«kindliche[r] Schiferpoesie» (SW XIX, 149) gewesen. Mit der Schaferpoesie bringt
Herder zum Ausdruck, dass es eine unmittelbare, die Natur verarbeitende Spra-
che war, also Naturpoesie eines natirlichen Volkes. Diese habe fortan «der gan-
zen kinftigen Cultur der Ebrier eine eigne Richtung» (SW XIX, 150) gegeben.
Mit dieser Aussage bereitet Herder vor, was er im vierten Abschnitt ausfihrt:
Auch die Evangelien sind Produkt eines natiirlichen Volkes, das sich durch eine
blithende, wachsende Kultur auszeichnet. Dazu schreibt er: «Der Geschichtsstyl
der Ebrier gehort, wie ihre Poesie, in die Kindheit des Menschengeschlechts,
und ist davon ein Abdruck. Geschlechtsregister, Sagen von Altvitern, Prophe-
ten und Konigen sind ihre Geschichte, alle im Ton der einfachsten Erzihlung,
mit Ansichten der Welt, wie sie die Kindheit liebt, wie sie dem damaligen Men-
schengeschlecht unentbehrlich waren, mit Wundererscheinungen, poetischen
Ausdriicken, Gleichni3reden u. f» Und er fihrt fort: «Auch in spiteren Zeiten,
auch in der griechischen Sprache geschrieben, behielt thre Geschichte dennoch
den Ton der alten Prophetensagen, [...]» (SW XIX, 195) Schliesslich kann er
restimierend beziiglich der Evangelien und ihrer Uberlieferungen festhalten:



«Ist nicht das Kiirzere, das Schmucklose, gewéhnlich das Frithere» 303

«Am meisten mul3ten die Schriften also verfal3t werden, die den Geist aller jener
alten Schriften in Erfullung zeigen sollten; die Evangelien.» (SW XIX, 196) Die
Evangelien und mit ihnen die mundlichen Jesusuberlieferungen enthalten den-
selben volkspoetischen und naturpoetischen Geist wie die Schriften des Alten
Testaments. Die urchristliche Gemeinde und mit ihr die mtndliche Jesustber-
lieferung sind Teil und Produkt eines natiirlichen Volkes. Die Kultur und mit
ihr die poetischen Uberlieferungen eines natiitlichen Volkes wachsen im Laufe
threr Entwicklung;

Des Weiteren definiert Herder die Erzidhlungen der Evangelien als Poesze
und Mythos und bringt damit den Gedanken einer kreativ neuschépfenden und
anwachsenden Uberlieferung zum Ausdruck. Gleich zu Beginn in Vom Erli-
ser der Menschen. Nach unsern drei ersten Evangelien stellt Herder fest: «Dort [bei
griechischen und rémischen Geschichtsschreibern] sah er Begebenheiten aus
Naturursachen entstehen und in Naturwirkungen fortgehn; [...] Hier [bei den
Evangelisten| findet er sich in einer anderen Welt. [...] Ich bin nicht in der Ge-
schichte, sondern im Lande der Poesie, von Gottheit und Ubernatur umgeben.»
(SW XIX, 139, vgl. auch SW XIX, 195) Hier sind Erzihlungen tber iibernatir-
liche Wesen, Personen, Handlungen und Zeichen Eigenschaften der Poesie, die
stark an Herders Vorstellung vom Mythos erinnern. Er attestiert auch dem Jo-
hannesevangelium neben seinem im Vergleich zu den synoptischen Evangelien
dogmatischen Charakter mythologische Grundziige (SW XIX, 275ff.).

Da Herder die Evangelien und Jesusiiberlieferungen als Poesie und Mythos
deutet und ihre Entstehung und Weitergabe innerhalb eines natiirlichen 1/olkes
verortet, ergibt sich folgende uberlieferungsgeschichtliche Konsequenz: Was er
in Vom Geist der ebriischen Poesie nur an einzelnen alttestamentlichen Beispielen
veranschaulicht hat, benennt er nun hinsichtlich der Markusprioritit im Spezi-
ellen und damit hinsichtlich der Jesusiiberlieferung im Allgemeinen: «Ist nicht
das Kirzere, das Schmucklose, gewohnlich das Frihere, dem sodann andre
Veranlassungen nachher Erliuterung, Fille, Rundheit hinzufiigen?» (SW XIX,
391) Dem Matthiusevangelium attestiert Herder einen Reichtum, den er als
«Zuwachs nach neueren Bedirfnissen, als den reichergeflochtenen Kranz spi-
terer Jahre» (SW XIX, 400£.) deutet. Schliesslich wiederholt Herder noch einmal
seine Theorie: Das Markusevangelium enthalte «den kirzesten, schlichtesten,
einen unausgearbeiteten Umrif} der Dinge, die im Evangelium erzihlt werden
sollten. Es enthilt ihn auch im Ausdruck und den Uebergangen auf die kunst-
loseste, primitive Weise [...].» (SW XIX, 419) Daher sei das Markusevangeli-



204 Torben Plitt

um das erste Evangelium gewesen. Hier liegt der Ursprung des Gesetzes vom
Wachstum der miindlichen Jesustberlieferung. Herder formuliert es knapp und
kommt auch nicht mehr darauf zurtick.

Welche Vorstellung hat Herder von diesem Wachstum? In beiden Zitaten
geht es thm um das Anwachsen ganzer, neuer Erzahlungen, die zum bereits be-
stehenden Uberlieferungskorpus hinzugefiigt werden. Nur unter dieser Bedin-
gung funktioniert sein Argument: Das Matthaus- und Lukasevangelium wurden
spater geschrieben, weil sie mehr Erzihlungen enthalten als Markus. Eindeutig
ist auch Herders Notiz zum Matthiusevangelium, niherhin zur Kindheitsge-
schichte Jesu, die das Matthiusevangelium im Unterschied zum Markusevange-
lium aufweist. Erneut geht es also um das Hinzufligen neuer, in sich geschlos-
sener Stoffe. Bei dieser Art von Wachstum kann man von einem Makrowachstum
sprechen. Recht deutlich zeigt sich bei Herders Notizen zur Uberlieferung
alttestamentlicher Erzahlungen aber, dass er bei dem Wachstum mindlicher
Ubetlieferung auch an das Anwachsen bereits bestehender Erzihlungen durch
weitere Details denkt. Hier konnte man von einem Mikrowachstum sprechen.

3.3 Zusammenfassung

Herder geht von einem Wachstum miindlicher Jesustberlieferung aus, wenn er
sich auch an keiner Stelle tiber dessen konkretes Ausmass aussert. Die Begriin-
dungen fiir seine These gewinnt Herder nicht aus eingehenden exegetischen
Studien. Vielmehr gelangt er auf deduktivem Weg zu ihr: (1) Ein natirliches
Volk zeichnet sich durch eine blihende, wachsende Poesie aus. Da die urchrist-
liche Gemeinde Teil eines natirlichen Volkes war, besass sie auch in Form der
Jesustberlieferung eine blihende, wachsende Poesie. (2) Poesie ist neuschop-
fend und kreativ. Da die miindliche Jesustiberlieferung poetischer Natur ist,
hat sie durch Kreativitit und Neuschépfung eine anwachsende Entwicklung
genommen. (3) Der Mythos im poetischen Stoff ist eine hinzugefiigte Deu-
tung und offen fur neue, erweiternde Deutungen. Da die mundliche Jesustiber-
lieferung mythische Elemente enthilt, ist sie auf Wachstum angelegt.

Nebenbei ergibt sich daraus fiir die umstrittene Frage nach der biblischen
Hermeneutik Herders* eine Antwort: Simtliche Versuche, in Herders Bibel-

# Vgl. dazu die Zusammenstellung neuerer Beitrige bei C. Bultmann: Herders Anleitung zur

Deutung der Psalmen. Ein Anstol3 zur dsthetischen Wiirdigung der Bibel?, in: Bibelrezep-
tion in der Aufklirung, Tibingen 2012, 227ff.



«Ist nicht das Kiirzere, das Schmucklose, gewohnlich das Frihere» 305

auslegung lediglich eine dsthetische, d.h. kiinstlerische Betrachtungsweise se-
hen zu wollen,” greifen zu kurz. Sie enthilt vielmehr dariiber hinaus auch eine
diachrone Perspektive auf den biblischen Text.*

4. Herders Nachwirkungen in der Formgeschichte
Herder gab indirekt Impulse fir die formgeschichtliche Untersuchung der
syn-optischen Evangelien. Das liegt massgeblich an seiner Rezeption durch
den Alttestamentler Hermann Gunkel, der ausdriicklich auf Herders Einfluss
hinweist.” Hierbei war es vor allem die von Herder iibernommene isthetische
und darauf aufbauende literaturgeschichtliche Betrachtungsweise,* die Gunkel
zur Annahme eines Gesetzes vom Wachstum miindlicher Uberlieferungen im
Alten Testament fithrte.” Herders Einfluss auf Gunkel zeigt sich vor allem in
dessen Kommentar zur Genesis (1901, °1910).* «Erzihlt die Genesis (d.i. das
sogenannte «das erste Buch Mose») Geschichte oder Sage? Diese Frage ist dem
modernen Historiker keine Frage mehr.»’' Mit dieser grundsitzlichen Aussage
zur Deutung der Genesis als Sammlung von Sagen zeigt Gunkel gleich zu Beginn
die hermeneutische Grundlage seines Genesiskommentars auf. Zum Wesen

Vgl Kraus: Geschichte (Anm. 20), 121.

% Vgl. Bultmann: Urgeschichte (Anm. 17), 15 und T. Willi: Die Metamorphose der Bibel-
wissenschaft in Herders Umgang mit dem Alten Testament, in: Johann Gottfried Herder.
Geschichte und Kultur, Wiirzburg 1994, 253.

7 Vgl. H. Gunkel: Ziele und Methoden der Erklirung des Alten Testaments, in: Reden und
Aufsitze, Gottingen 1913, 22.

% Ob Gunkels «neue Methode zur ErschlieBung der vorliterarischen und literarischen Uber-
lieferungen im Alten Testament im Gegeniiber zu Herder wirklich neu war, wie K. Ham-
mann: Hermann Gunkel. Eine Biographie, Ttbingen 2014, 125 meint, ist zumindest frag-
lich. Wenn es bei Herder auch nicht zu einer breiten Anwendung dieser Methode kommt,
so ist doch deren Prinzip, nimlich der Ruckschluss von der Form und Gattung auf die
vorangegangene Uberlieferungsgeschichte, bei Herder vorhanden. Ganz in diesem Sin-
ne spricht H. Gunkel: Genesis, Géttingen “1977, VI (Nachdruck der dritten Auflage von
1910) davon, Herders Testament zu vollstrecken. Hammann: Gunkel, 175 geht lediglich
von «einzelne[n] Komponenten» aus, die Gunkel von Herder ibernommen habe.

# Auch Hammann: Gunkel (Anm. 48), 122 erblickt in der Theorie vom Wachstum miind-
licher Ubetlieferung, wenn auch nicht unter dieser Bezeichnung, ein wichtiges «methodi-
sches Kriterium» Gunkels.

* Vgl. K. Scholder: Herder und die Anfinge der historischen Theologie, EvTh 22 (1962)
431 und W. Klatt: Hermann Gunkel. Zu seiner Theologie der Religionsgeschichte und zur
Entstchung der formgeschichtlichen Methode (FRLANT 100), Géttingen 1969, 41.109ff.

' H. Gunkel: Genesis (HK 1.1), Gottingen 1910, Vf.



306 Torben Plitt

der Sage schreibt er wenige Zeilen spiter, dass sie «volkstimliche, altiberlie-
ferte, poetische Erzihlung, die Personen oder Ereignisse der Vergangenheit
behandelt»™* sei; unterstreichend hilt er fest: «die Sage aber ist ihrer Natur
nach Poesie».”” Nach Gunkel aber schopft die Poesie im Unterschied zur Ge-
schichtsschreibung aus der Phantasie.™

Gunkels Ansicht zum Einfluss des Mythos auf die israelitischen Uberlie-
ferungen wandelte sich im Laufe der Zeit. In der ersten Auflage seines Kom-
mentars zur Genesis geht er noch von der literaturgeschichtlichen Prioritit
des Mythos aus und bemerkt dazu: «Géttergeschichten sind iiberall die dltes-
ten Erzihlungen der Volker, aus den Mythen ist die Gattung der Sagen erst
entstanden.»® In der dritten Auflage streicht er diesen Satz* und geht stattdes-
sen von seinem spiteren Einfluss in der Phase miindlicher Ubetlieferung aus,
der aber wiederum eine israelitische Umgestaltung erfahren habe.” In seiner
Schrift Das Mdrchen im Alten Testament (1917) hilt Gunkel dann explizit fest:
«Die Gattungen der Mythen und Sagen aber sind |[...] in ihrer vorliegenden
Gestalt so entstanden, daf3 sich die urspriinglich in Marchen niedergelegten
Motive mit den von den Géttern der entwickelten Religion erfundenen Erzih-
lungen und mit den Erinnerungen an geschichtliche Helden gemischt haben.»*®
Diese gattungsgeschichtlichen Verinderungen vom Mirchen tiber den Mythos
zur Sage deuten auf ein Zusammenwachsen® und damit Anwachsen der Uber-
lieferungen hin.

2 Gunkel: Genesis® (Anm. 51), VIIL.

5 Gunkel: Genesis® (Anm. 51), XII. Der Gedanke einer poetischen Sage wird bei Gunkel al-

lerdings nicht stringent durchgehalten, da er an anderer Stelle die Sage der Prosa zuordnet

und von der Poesie abgrenzt, vgl. Die Grundprobleme der israelitischen Literaturgeschich-

te, in: Reden und Aufsitze, Gottingen 1913, 31.

Vgl. die Darstellung zu Gunkels Verstindnis von Poesie und Geschichtsschreibung bei

Hammann: Gunkel (Anm. 48), 119.

*®  H. Gunkel: Genesis (HK 1.1), Géttingen 1901, VIL

% Vgl. Gunkel: Genesis’ (Anm. 51), XIV.

> Vgl hierzu die Ausfiihrungen und Zitate bei Klatt: Gunkel (Anm. 50), 163 und Hammann:
Gunkel (Anm. 48), 123f.

% H. Gunkel: Das Marchen im Alten Testament, Frankfurt a. M. 1987, 15 (Nachdruck der
Ausgabe von 1921). Vgl. hierzu auch die Deutung der alttestamentlichen Josephsgeschich-
ten als «Mirchen» in Gunkel: Genesis (Anm. 55), 399.

*  Vgl. Klatt: Gunkel (Anm. 50), 138. Ubersehen wird von ihm, 129-138, dass fiir Gunkels
gattungskritische Identifikation der poetischen Sage weniger formale Kriterien als viel mehr
weltanschauliche Griinde ausschlaggebend sind, vgl. Gunkel: Genesis® (Anm. 51), Xff.

54



«Ist nicht das Kiirzere, das Schmucklose, gewohnlich das Frihere» 307

Ausser zum poetischen und mythologischen Charakter der Uberlieferun-
gen Israels dussert sich Gunkel auch zum tGberliefernden Volk. Mirchen seien
«die Erzahlungen urwiichsiger Volker und Kreise»™ und die «poetischen Er-
zihlungen der Naturvolkem®'. Das nattirliche Volk als anonymes Kollektiv ist
bei Gunkel grundlegend fiir die Annahme eines Uberlieferungswachstums.®

Gunkels Formulierungen zur kreativen Poesie, zu anwachsenden Mythen
im poetischen Stoff und zur Poesie als Produkt eines natiirlichen Volkes er-
innern sehr stark an Herders Gedanken. Auf deren Bahnen gelangt auch
Gunkel zum Gesetz des Wachstums miindlicher Uberlieferung, Zu den poeti-
schen Sagen der Genesis schreibt er: «Dieser knappe Umfang der alten Sagen
ist natiirlich zugleich Kennzeichen ihrer Eigenart. [...] Anderseits sehen wir
zugleich an unseren Erzahlungen, dal3 einer spiteren Zeit die urspringlichen,
ganz kleinen Sagen nicht mehr geniigten.» Gunkel folgert: «So ist es zu gro-
Beren Gestaltungen gekommen. [...] je knapper eine Sage ist, um so wahr-
scheinlicher ist es, daB3 sie in alter Gestalt erhalten ist»® Gunkel kann diese
Theorie auch gattungskritisch wenden: «Nun ldBt sich noch fiir viele der Gat-
tungen verfolgen, wie sie allmahlich einen immer gréBeren Umfang erhalten
haben.»™ Denselben Grundsatz formuliert er in Die Israelitische 1 iteratur: «die
dltesten Sagen sind auBlerordentlich kurz und stehen jede fur sich fast ganz
selbstindig, wihrend der spitere Stil es liebt, die Erzidhlungen durch allerlei
Mittel in die Linge zu ziechen und mehrere solcher Sagen zu einer kinstleri-
schen Einheit zu verweben.»®

Auch Dibelius greift 1919 in Die Formgeschichte des Evangelinms Herders
Ideen auf und macht sie fiir seine Formgeschichte der synoptischen Evan-

Gunkel: Mirchen (Anm. 58), 14.

o Gunkel: Marchen (Anm. 58), 19f. Vgl. hierzu auch ebd. 11 und Gunkel: Genesis® (Anm.

51), XXXI. Auch das in ebd. XXXI beschricbene Szenario deutet auf ein romantisch

verstandenes, natiirliches Volk hin. Zur blithenden Entwicklung der Uberlieferungen in-

nerhalb eines solchen natiirlichen Volkes, vgl. H. Gunkel: Die israelitische Literatur, Darm-

stadt 1963, 16 (Nachdruck der Ausgabe von 1925) und Gunkel: Mirchen (Anm. 58), 11.

Vgl. M. Witte: Von der Analyse zur Synthese - Historisch-kritische Anmerkungen zu Her-

mann Gunkels Konzept einer israelitischen Literaturgeschichte, in: Hermann Gunkel revi-

sited. Literatur- und religionsgeschichtliche Studien, Munster 2010, 28.

% Gunkel: Genesis® (Anm. 51), XXXIV.

% H. Gunkel: Die Grundprobleme der israelitischen Literaturgeschichte in: Reden und Auf-
satze, Gottingen 1913, 34. Vel. auch Gunkel: Genesis® (Anm. 51), LIV.

% Gunkel: Literatur (Anm. 61), 21.

62



308 Torben Plitt

gelien fruchtbar: «Sein [Herders] Verstindnis fiir Volkstum erschlofy ihm
die Eigenart religiGser Volksliteratur, sein Verstindnis fiir <Menschheit das
Typische solchen Schrifttums, sein Verstindnis fir die Poesie der Volker
erlaubten ithm, das naiv-schopferische Element in den biblischen Schriften

% Wenn auch Dibelius’ Begriindung, warum die Jesustiberliefe-

zu erkennen.»
rung gewachsen sei, zum Teil anders verlauft als die von Herder, so spielt im
Hintergrund doch die kreative und neuschépfende Poesie der urchristlichen
Gemeinde eine entscheidende Rolle. Mit dem Bezug zu Herder deutet Dibe-
lius dasselbe Ergebnis an: das Gesetz vom Wachstum der mindlichen Jesus-
uberlieferung. Daneben ist sich Dibelius dessen bewusst, dass auch Gunkels
Arbeit zentralen Einfluss auf die Entstehung der formgeschichtlichen Ar-
beit an den Evangelien hat.”

In Bultmanns Die Geschichte der synoptischen Tradition finden sich keine di-
rekten Bezlge auf Herder, dafur rezipiert er sowohl Gunkel als auch Dibe-
lius ausdriicklich und empfingt durch sie vermittelt die Ideen Herders. Eine
weitreichende Ubereinstimmung zwischen Herder und Bultmann zeigt sich
in der mythologischen Begriindung des Wachstums miindlicher Jesustberlie-
ferung. Allerdings bleibt auch ein deutlicher Unterschied: Bultmann wendet
das Wachstumsgesetz in detailreicher Kleinarbeit auf die synoptischen Texte
an, bei Herder hingegen kommt es in seinen exegetischen Notizen zu den
einzelnen Texten nicht vor.

In der Einleitung wurde gezeigt, dass das formgeschichtliche Gesetz vom
Wachstum der miindlichen Jesusiiberlieferung ein wichtiges exegetisches
Prinzip der historisch-kritischen Jesusforschung geblieben ist. Verbunden
mit der These dieser Untersuchung, dass bei Herder erstmalig eine theo-
retische Begriindung des Gesetzes vom Wachstum miindlicher Jesustiber-
lieferung und damit sein Ursprung zu finden ist, wird man sagen kénnen:
Da Herders Gesetz vom Wachstum miindlicher Jesusiiberlieferung von der
klassischen Formgeschichte konserviert und der auf sie aufbauenden histo-
risch-kritischen Jesusforschung bis in die Gegenwart hinein vermittelt wird,
ist Herders Einfluss auf diesem Gebiet nicht zu unterschitzen.

% Dibelius: Formgeschichte (Anm. 5), 4. Vgl. dazu auch M. Dibelius: Zur Formgeschichte
der Evangelien, in: Zur Formgeschichte des Evangeliums, Darmstadt 1985, 23 (urspriing-
lich erschienen in ThR NF 1 [1929] 185-216).

7 Vgl. Dibelius: Formgeschichte (Anm. 5), 5.



«Ist nicht das Kiirzere, das Schmucklose, gewohnlich das Frihere» 309

Abstract

Johann Gottfried Herder (1744-1803) gilt als entscheidender Wegbereiter der alt-
testamentlichen wie neutestamentlichen formgeschichtlichen Methode. Herder
wurde Vorreiter der Formgeschichte im Neuen Testament auch wegen der er-
stmaligen theoretischen Begrindung des Gesetzes vom Wachstum miindli-
cher Jesustberlieferung, Diese Begriindungen ergeben sich fiir Herder nicht
aus eingehenden exegetischen Studien. Vielmehr gelangt er auf deduktivem
Weg zu seinen Ergebnissen; sie lauten wie folgt: (1) Ein natiirliches Volk zeich-
net sich durch eine bluhende, wachsende Poesie aus. Da die urchristliche Gemei-
nde Teil eines natiirlichen Volkes war, besass sie auch in Form der Jesustiberlief-
erung cine blithende wachsende Poesie. (2) Poesie ist neuschopfend und kreativ.
Da die mindliche Jesustiberlieferung poetischer Natur ist, hat sie durch Kreativ-
itit und Neuschopfung eine anwachsende Entwicklung genommen. (3) Der
Mythos im poetischen Stoff ist eine hinzugefligte Deutung und offen fir neue,
erweiternde Deutungen. Da die miindliche Jesusiiberlieferung mythische Elemente
enthilt, ist sie auf Wachstum angelegt.

Torben Plitt, Leuven



	"Ist nicht das Kürzere, das Schmucklose, gewöhnlich das Frühere" : zur Begründung des Gesetzes vom Wachstum der mündlichen Jesusüberlieferung bei Johann Gottfried Herder (1744-1803)

