
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 70 (2014)

Heft: 4

Artikel: Jesus berührt das Unreine : zum spezifischen Heilswirken des Juden
Jesus

Autor: Kellenberger, Edgar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877749

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877749
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 70 2014 Heft 4

Jesus berührt das Unreine

Zum spezifischen Heilswirken des Juden Jesus1

1. Disput um Händeivaschen und Reinheit der Speisen (Mk 7parMt 15)

Hat sich Jesus zeitlebens an die ganze Torah — also auch an die

Reinheitsbestimmungen — gehalten? Dies wird häufig bestritten, sowohl von jüdischer
als auch von christlicher Seite. Als Beispiel sei der jüdisch-amerikanische

Talmudwissenschaftlerjacob Neusner genannt. Sein Buch «Ein Rabbi spricht mit
Jesus», das übrigens von Papst Benedikt XVI. als äusserst hilfreich für den

jüdisch-christlichen Dialog gelobt worden ist,2 trägt den Untertitel «Ein
jüdisch-christlicher Dialog» und enthält ein bezeichnendes Bekenntnis Neusners,
dass er als Pharisäer an diesem Punkt Jesus nicht folgen könne. Das Händewa-

schen vor dem Essen sei bereits in Leviticus vorgeschrieben, was von keiner

jüdischen Partei bestritten werde. Jesus und die Pharisäer redeten aneinander

vorbei, weil «sanctification» das Thema der Pharisäer sei, Jesus hingegen
«salvation» thematisiere.'

Eine erste Fassung des vorliegenden Beitrags wurde im April 2013 am XXI Colloquium
Bibücum der Evang.-theol. Fakultät der Karls-Universität Prag vorgetragen. Ich danke
allen Beteiligten für Ihre konstruktive Kritik.
J. Ratzinger: Jesus von Nazareth, Erster Teil, Freiburg 2007, 99 u.ö.

J. Neusner: A Rabbi Talks with Jesus. An intermillennial interfaith exchange, New York
1993, 103-115, bes. 105 und 115 (vgl. deutsch: Ein Rabbi spricht mit Jesus. Ein
jüdischchristlicher Dialog, Freiburg '2011, 121-133). Es scheint, dass Neusner Jesus gleichwohl
einen Platz im Haus Israels zuweist — wenn auch nicht in der Tradition der Torah, so doch

wenigstens in der Linie der Propheten. - Vgl. bereits J. Neusner: The Idea of Purity in
Ancient Judaism, Leiden 1973, 61 f.

ThZ 4/70 (2014) S. 273-289



274 Edgar Kellenberger

Ein gegenteiliges Urteil findet sich z.B. bei Daniel Boyarin, der in Berkeley
einen Lehrstuhl für Talmudwissenschaft innehat und sich selber zum orthodoxen

Flügel des Judentums zählt. In seinem provokativen Buch «The Jewish

Gospels: The Story of the Jewish Christ» (2012) überrascht er mit der Aussage,
dass «Mark is best read as a Jewish text, even in its most radical Christological
moments.»4

So findet Boyarin beim Evangelisten Markus eine kompetente Darstellung
von Jesu Torah-Treue in der Thematik von Rein und Unrein, auch wenn die

Leser von Mk diese Praxis nicht mehr teilten.5 Dabei sei nicht nur an die

genauen technischen Angaben über das Händewaschen (Mk 7,2-5) zu denken.

Auf den historischen Jesus zurückzuführen sei auch der besonders umstrittene
Vers 15: «Nichts, was von aussen in den Menschen hineingeht, kann ihn unrein

machen, sondern was aus dem Menschen herauskommt, das ist es, was den

Menschen unrein macht.» Laut Boyarin redet Jesus hier als ein konservativer

galiläischerJude und übt berechtigte Kritik an den Jerusalemer Pharisäern, welche

ihre modernen Ausweitungen der Torah auch den Galiläern aufdrängen
wollen." Dass koschere Speisen unter Umständen den Essenden verunreinigen
könnten, und dieser zuvor seine Hände waschen müsse, steht so nicht im Alten
Testament, sondern ist eine pharisäische Innovation. Denn im AT geschieht

Verunreinigung jeweils durch aussergewöhnliche Ausflüsse aus dem menschlichen

Körper, z.B. durch Menstruationsblut, Samenflüssigkeit oder schuppenartige

Hautkrankheiten.8

4 D. Boyarin: The Jewish Gospels. The Story of the Jewish Christ, New York 2012,127. - Vgl.
jedoch den <Verriss> des Buches durch den christlichen Judaisten Peter Schäfer (http://www.
newrepublic.com/article/103373/books-and-arts/magazine/jewish-gospels-christ-boyarin).

5 Boyarin: Jewish Gospels (Anm. 4), 102-128 (Kapitel «Jesus kept koshen>). Er stützt sich u.a.

auf die Forschungen Yair Furstenbergs vom Talmud-Department der Hebrew University
Jerusalem (Y. Furstenberg: Defilement Penetrating the Body. A New Understanding of
Contamination in Mark 7.15 [NTS 54] 2008, 176-200).

6 Boyarin bezieht daher die Formulierung oi yàp <t>apiaatoi Kai ïtavreç Ol 'louôaloi in Mk
7,3 auf die Judäer.
So weist z.B. P. Fiedler: Das Matthäusevangelium (Theologischer Kommentar zum Neuen

Testament 1), Stuttgart 2006, 278 hin auf bBer 52b, wonach das Händewaschen vor dem

Brot-Essen keine Vorschrift der Torah ist.
8 Hingegen gelten alltägliche Körperausscheidungen (z.B. Schweiss, Urin und Kot) im rab-

binischen Verständnis nicht als kultisch verunreinigend. In Dt 23,14f. gelten unvergrabene
Fäkalien als "D"! flllJl, was kein kultischer Ausdruck ist (nur noch belegt in Dt 24,1 als

Grund dafür, warum ein Mann sich von seiner Ehefrau scheiden darf). — Wenn also der



Jesus berührt das Unreine 275

Der markinische Jesus hält sich also streng an die Torah. Ja, er vertieft deren

Intention, wie es die ganze Polemik in Mk 7 zeigt: Jesus nimmt das Elterngebot

ernst, wenn er hinter der frommen Qorban-Opfergabe an den Tempel eine

mangelnde Unterstützung der Eltern sieht und diesen Missbrauch der Torah
als Heuchelei mit Verweis auf Jes 29,13 brandmarkt. Ebenso vertieft Jesus das

Verständnis der Verunreinigung, die aus dem Menschen herauskommt, indem

er es durch den ausführlichen Lasterkatalog in den Versen 21-23 im ethischen

Sinne erweitert.

Soweit die eindrückliche Sicht von Boyarin, der die strikt orthodoxe Haltung
des Juden Jesus lobt. Wenn er voraussetzt, dass Jesus nicht gegen die Kaschrut-
Gesetze von Lev 11 polemisiert, sondern ausschliesslich gegen pharisäische

Innovationen, so ist zunächst ein Schönheitsfehler in Boyarins Argumentation
anzumerken: Seine strikte Trennung zwischen dem System der Verunreinigung
durch Körperausflüsse einerseits und dem System der koscheren Speisen
andrerseits findet keine Entsprechung in der Terminologie des Alten Testaments.

Um dieser Schwierigkeit zu entgehen, erachtet Boyarin die alttestamentlichen

Begriffe "IIHB «rein» und XEB «unrein» als für die Qualifizierung von Speisen

unpassend und wählt stattdessen die Termini "iniE «erlaubt» und TIOX «verboten»,

welche zwar in der Mischna geläufig sind, wogegen das AT unterschiedslos

an allen Orten stets ~line und NEU verwendet.'' Boyarin weist selber in einer

Fussnote auf diese Misslichkeit hin und nennt sie eine terminologische Falle

(terminologicalglitch) .10 Entgegen Boyarin ist diese aber nicht auf das Alte Testament

beschränkt, sondern gilt ebenso für Qumran, und auch noch die Mischna

kann einmal Schwein und Kamel als HNEE HEHE bezeichnen (mUqsin 3,3).

Zweitens ist kritisch anzumerken, dass das Alte Testament negative moralische

Verhaltensweisen wie Hochmut, Habgier, Missgunst usw. (Mk 7,21-23

par) nicht als verunreinigend bezeichnet. Verunreinigend sind ausschliesslich

Mani-Codex die schändliche Unreinheit der Fäkalien und Fürze als polemisches Argument
gegen die jüdischen Reinheitsgesetze verwendet, zeigt sich darin sein Unverständnis
gegenüber dem Judentum (Text un£l Übersetzung in L. Koenen & C. Römer: Der Kölner
Mani-Codex [Papyrologica Coloniensia 14], Opladen 1988, 56£). Ich danke Wolf Oerter
(Prag) für diesen Quellen-Hinweis.

9 TITO ist weder im Alten Testament noch in Qumran belegt, noch sind TX und in
diesen Schriften jemals ein kultisch-ritueller Terminus.

10 Boyarin: Jewish Gospels (Anm. 4), 181 Anm. 9.



276 Edgar Kellenberger

die handfesten Tabubrüche Fremdgötterei, Mord und Unzucht." Jesu umfassender

Katalog von feineren Lastern als Quelle von Verunreinigung ist also

seinerseits eine innovative Erweiterung (und Vertiefung) der Bestimmungen im
Alten Testament — zudem auch eine Erweiterung angesichts des rabbinischen

Schrifttums.

2. Unreinheit durch Kontakt mit Ueichen

Im Weitern bezeichnet das Alte Testament nicht nur körperliche Ausflüsse,
sondern auch den Kontakt mit Leichen und tierischem Aas als Quelle von
Verunreinigung. Unmissverständlich sind die Bestimmungen in Num 19:

Wer einen Toten berührt oder auch nur schon den Raum eines Toten betritt,
wird für sieben Tage unrein und muss zwingend Reinigungsrituale
absolvieren. Und auch alles, was der Unreine berührt, wird für einen Tag unrein.

Zudem wird im Raum eines Toten jedes offene Gefass ohne Deckel unrein.

Ich frage: Welches Verhalten Jesu lassen die Evangelien erkennen? In der

Erzählung von der Erweckung der Tochter des Jairus betritt Jesus, zusammen

mit drei seiner Jünger, den Raum der Zwölfjährigen. Er berührt die

Tochter, indem er ihre Hand ergreift, und heisst sie aufstehen. Zuvor hat

Jesus die Tochter als schlafend und nicht tot bezeichnet (Mk 5,39 par).12

Im Falle, dass die Tochter nie richtig tot war, wäre es verständlich, dass die

Evangelien nichts von einer Verunreinigung und einem darauf notwendigen
Reinigungsritual erwähnen.13 Dieselbe Nichterwähnung finden wir bei der

11 Dazu vgl. T. Frymer-Kensky: Pollution, Purification and Purgation in Biblical Israel, in: C.

Meyers (Hg.): The Word of the Lord Shall Go Forth, FS D.N. Freedman, Winona Lake

1983, 399-414. — Zu einer teilweisen ethischen Ausweitung in Qumran vgl. J. Klawans:

Impurity and Sin in Ancient Judaism, Oxford 2000, 75-85 und neustens G. Holtz: Purity
Conceptions in the Dead Sea Scrolls: <Ritual-Physical> and <Moral> Purity in a Diachronie

Perspective, in: C. Frevel & C. Nihan (Hg.): Purity and the Forming of Religious Traditions
in the Ancient Mediterranean World and Ancient Judaism (Dynamics in the history of
religions 3), Leiden 2013, 519-536. - Zur Problematik einer Systematisierung der Einschätzung

von Unreinheit vgl. T. Kazen: Dirt and Disgust. Body and Morality in Biblical Purity
Law, in: B.J. Schwarz e.a.: Perspectives on Purity and Purification in the Bibel (NTS 474),
London 2008, 43-64 und T.M. Lemos: Where There Is Dirt, Is There System? Revisiting
Biblical Purity Constructions, JSÖT 37,3 (2013) 265-294.

12 to naiôiov oùk àjtéOavev àXkà KaBewdei (Mk 5,39). Vers 41 : Kai Kpanjaaç rfjç xelP°Ç T0®

7taiSioT) Xéyet amfj- Ta/a0à koùji, ö eaxiv pe0sppr|vei)ôgevov tô Kopâmov, aoi Xéya,

ëyeipe.
13 Dieselbe Argumentation gilt vielleicht ebenfalls für Apg 20,10-11 bei der Auferweckung



Jesus berührt das Unreine 277

Auferweckung des Lazarus; allerdings wird hier nicht deudich, wie nahe

Jesus der Grabhöhle kommt (Joh 11,38-44).14

Deutlicher sind die Details bei der Auferweckung des jungen Mannes in
Nain (Lk 7,11-15): Jesus berührt demonstrativ die Bahre, so dass der

Leichenzug anhält.15 Jesus heisst den Jüngling aufstehen, worauf der Tote (Ô

VSKpôç!) sich aufrichtet und zu reden beginnt. Wer eine Totenbahre berührt,
verunreinigt sich, zumindest gemäss der Tosefta: Er wird als («der

Erschütternde») bezeichnet, was zu siebentägiger Unreinheit führt — wie wenn
man einen Toten berührt oder sich mit ihm im gleichen Raum aufhält (tO-
halot 1,1).

Warum erwähnen die Evangelien nie etwas von den Implikationen, welche

diese heikein Situationen im Blick auf die Befolgung der Reinheitsbestimmungen

haben? Steckt dahinter etwa ein Desinteresse der Evangelisten

— oder gar ein Desinteresse von Jesus? Bevor ich eine Antwort wage,
seien zunächst die Untersuchungs-Basis verbreitert und andere Situationen

aufgeführt, wo ebenfalls die Reinheitsbestimmungen des Alten Testaments

betroffen sind.

3. Körperkontakte bei Hauterkrankungen (HjJTJ b%w. kénpa) und Menstruierenden

Laut den ausführlichen Bestimmungen in Lev 13-14 soll der Aussätzige wegen

seiner Unreinheit isoliert leben, so lange er die Krankheit hat; er soll
zerrissene Kleider tragen und rufen «unrein, unrein» (13,45f.)."' Die lukani-
sche Erzählung von den zehn Aussätzigen ausserhalb des Dorfes (Lk 17,12)

passt zu diesen Bestimmungen. Jesus jedoch scheint sich um diese

Schutzbestimmungen nicht zu kümmern; er berührt sogar einen Xejtpôç und spricht:
«ich will, sei gereinigt!» (Mk 1,41 par).17 Anschliessend schickt Jesus ihn zwar

des Eutychos, wo Paulus nach intensivem Körperkontakt (vgl. I Kön 17,21; II Kön 4,31)

sagt: «Lasst das Geschrei; seine Seele ist in ihm!»
mOhal 17,1 verlangt in einem ähnlichen Fall eine Distanz von mindestens hundert Ellen.
Vers 14: Kai 7tpoar./,0ö)v ity/ato xfjç oopotj, oi 5è panxâÇovxeç ëcnr|aav.
Die verunreinigende Wirkung auf andere Menschen erwähnen z.B. auch 4Q274; 11Q19
46,16-18; mZabim 5 (gilt ebenso für Menstruierende und andere Arten von Körperaus-
fluss).
Kai 07tÀayxvi00eiç (var. ôpytoBeiç) ÈKxetvaç xryv %eîpa aùxoù fj\|/axo Kai Xéyei aùxû) •

0éA.co, Ka0apio0T|Xl. — Zu Jesu häufigen Berührungen und deren jüdischem Hintergrund
vgl. T. Kazen: Jesus and Purity Halakha. Was Jesus Indifferent to Impurity? (CB.NT 38),

Uppsala 2002, 104-106 und 134.



278 Edgar Kellenberger

Torah-konform (Lev 14,20) zum Priester, aber erklärt ihn schon zuvor für
rein, obwohl dies laut den Bestimmungen in Lev 13f. die alleinige Aufgabe
des Priesters wäre. Auffalligerweise geben also die Evangelien ein Wissen um
die Reinheitsbestimmungen zu erkennen, schildern aber andrerseits einen

Jesus, der diese Bestimmungen teilweise unterläuft.
Ähnliches zeigt sich in der Erzählung von der blutflüssigen Frau, welche

Jesu Gewand berührt (Mk 5,25ff. par.). Die an jahrelanger Unreinheit
Leidende ist sich ihrer ungehörigen Tat bewusst, denn sie begeht sie heimlich
und reagiert mit Furcht und Zittern, als sie ertappt wird.1* Menstruationsblut

macht für sieben Tage unrein; chronischer Blutfluss (Lev 15,25) führt
zu chronischer Unreinheit. Zudem übertragen körperliche Berührungen die

Unreinheit auf Gegenstände und andere Personen, wie wir aus Lev 15 erfahren.

Jesus hätte also Grund genug, um der Frau Vorwürfe zu machen, dass

sie ihn verunreinigte. Stattdessen sagt er: «Dein Glaube hat dich gerettet.
Gehe hin im Frieden und sei geheilt von deiner Plage!»

Wiederum sehen wir, wie die Evangelien die Heilung so erzählen, dass

ein Hörer in Israel unwillkürlich an die Verletzung von Reinheitsbestimmungen

denken muss und sich wundern wird, dass Jesus diese zu ignorieren
scheint. Dass dahinter etwas Grundsätzliches liegt, zeigt sich an einem

programmatischen Dictum Jesu, das in der Q-Tradition überliefert ist — also in
einer Traditionsschicht, die dem jüdischen Denken sehr nahe steht. Jesus

lässt dem Täufer Johannes, der im Gefängnis nach dem kommenden Messias

frägt, ausrichten: «... /u:7tpoi KaOapiÇovxai... und selig, wer sich nicht an

mir ärgert!» (Mt 11,5 par.). Dieselbe Verbindung von Aussatz und Reinigung
findet sich auch in anderen Überlieferungsschichten, nämlich in Mk 1,41

sowie im Sondergut Lk 17,17. Jesu bewusster Umgang mit der Reinigung ist
offensichtlich den neutestamentlichen Tradenten wichtig. Doch wie fasst

Jesus das Wesen der Reinheit auf, und wie geschieht laut ihm das Reinwerden?

4. Jesu «offensiv ansteckende Reinheit»

Eine Antwort auf diese Fragen verdankt sich einer glücklichen Formulierung

von Klaus Berger,19 dessen These kürzlich vom skandinavischen Neu-

18 Im Unterschied zur blutflüssigen Frau wenden sich die Kranken in Mk 6,56 mit der aus¬

drücklichen Bitte an |esus, seinen Gewandsaum berühren zu dürfen.
19 K. Berger: Jesus als Pharisäer und frühe Christen als Pharisäer, NT 30 (1988) 231-262 (240



Jesus berührt das Unreine 279

testamentler Tom Holmén weiter ausgebaut worden ist:20 Jesus setzt die

ansteckende Kraft der Reinheit voraus; darum kann er unreine Menschen

berühren oder von ihnen berührt werden. Dank der offensiven Kraft der

Reinheit kann Jesus sie heilen bzw. rein machen.

Diese These lässt die Aktivitäten Jesu in deutlicherem Licht erscheinen:

a. Die Opposition zu den Pharisäern wird verständlich, welche umge¬
kehrt die ansteckende Kraft der Unreinheit voraussetzen und darum
das Heilige mit Hilfe einer Separierung vor dieser Ansteckungsgefahr

zu schützen trachten.
b. So finde ich eine Antwort auf die bisher offen gebliebene Frage,

weshalb die Evangelien nie negative Folgen von Jesu Körperkontakt
mit unreinen Menschen erwähnen. Die Erklärung liegt m.E. in der

offensiven Kraft der Reinheit über die Unreinheit.
Über den Umgang mit Aussätzigen und Menstruierenden hinaus möchte
Holmén noch weitere Aktivitäten Jesu als siegreiche Reinigung verstehen,

so z.B. die Auferweckung von Toten, die ja als unrein galten. Auch Blinde
und Lahme werden in manchen jüdischen Quellen als unrein eingestuft. Im
Weitern denkt Holmén an Jesu demonstratives Essen mit Aussenseitern, die

sich nicht an die pharisäischen Reinheitsregeln hielten. Und er erklärt mit
seiner Hypothese auch Jesu Haltung in Mk 7,15 — also die Unmöglichkeit
einer Verunreinigung von ausserhalb des Menschen — mit der überlegenen
Kraft der Reinheit gegen die Gefahr der Verunreinigung.2122

u.ö.); vgl. auch J.D.G. Dunn: Jesus and Purity. An Ongoing Debate, NTS 48 (2002) 449-467

(461).
20 T. Holmén: |esus and the Purity Paradigm, in ders.: Handbook for the Study of the His¬

torical Jesus, vol. Ill, Leiden 2011, 2709-2744; zusammenfassend: "Put il y simply conquers
impurity; it behaves contagiously, in the way impurity used to do.» (2723).

21 Holmén: Purity Paradigm (Anm. 20), 2729: «Ritual (im)purity does not cease to exist but —

seen strictly from Jesus' perspective - simply can no longer do any harm, i.e. defile.»
22 Eliska Haselkovâ (Prag), die an einer Dissertation zu Rein und Unrein im Neuen Testa¬

ment arbeitet, brachte am Colloquium drei weitere Beispiele: In Mt 23,17-19 argumentiert
Jesus, dass der Tempel das Gold heilige, ebenso der Altar das Opfer. Und in Mt 21,14 heilt

er im Tempel Blinde und Lahme; «instead of guarding the Temple from defilement by lame
and blind, Jesus' action propels and progresses holiness and purity.» Und zum Zerreissen
des Tempelvorhangs anlässlich von Jesu Tod: «The holiness of the sanctuary has exploded,
granting now access to all.» - Zudem machte Klaas Spronk (Amsterdam) auf die Gestalt
des Simson aufmerksam, der einerseits betont in die Rettungsgeschichte Israels integriert
ist (Ri 13,5; 14,4) und andrerseits häufig den Reinheitsbestimmungen zuwiderhandelt.



280 Edgar Kellenberger

Es ist zu fragen, ob diese Vorstellung einer «ansteckenden Reinheit» einen

«radical change» bedeutet, also die revolutionäre Umkehrung einer traditionellen

gegenteiligen Vorstellung, dass Un-Reinheit ansteckend sei. So sieht es

zumindest Holmén; allerdings muss er dafür einen hohen Preis bezahlen, indem

er Jesus von den Aussagen des Alten Testaments loslöst. Doch ist im Alten
Testament wirklich ausschliesslich die U«reinheit ansteckend, oder gilt auch

das Umgekehrte? Dieser Frage ist im Folgenden nachzugehen.

5. Zwei Wurzeln im Alten Testament: ansteckende Unreinheit b%w. Heiligkeit
Einerseits macht Holmén mit Recht aufmerksam auf Stellen, wo Unreinheit als

die offenbar stärkere Alacht ansteckend auf Reinheit wirkt. Klassisch formuliert

dies die Priester-Torah in Hag 2,11-13: Heiliges Fleisch kann profane Speisen

durch Berührung über Kleider nicht heilig machen; wird jedoch jemand
durch Kontakt mit einer Leiche unrein und berührt dann Speisen, macht er

diese unrein. Von daher wird verständlich, dass die Priester — und ganz besonders

der Hohepriester — das Heilige vor Verunreinigung schützen müssen, z.B.

indem sie Kontakt mit Toten vermeiden (Lev 21).

Meines Erachtes gewichtet Holmén hingegen zu wenig, dass im AT andre-

reits auch das Heilige23 eine ansteckende Wirkung auf Unreines haben kann.

Menahem Haran redete schon 1965 von einer «contagious holiness» im

Zusammenhang mit der Bundeslade.24 Und Jacob Milgrom geht in seinem

monumentalen Leviticus-Kommentar sorgfältig weiteren Stellen nach, vor allem

der geprägten Formulierung «wer daran rührt, wird heilig bezw. wird unrein.»25

Nach Milgrom bedeuten die hier stets begegnenden ^/-Formen ^pp4 und Xpp4

«er wird heilig / unrein», und nicht «er begibt sich — aktiv — in einen heiligen /

23 Dass im Alten Testament eine analoge Aussage über die Reinheit fehlt, mag damit zu¬

sammenhängen, dass hier JHWH stets 0"Hp und nie 7iriB ist. — J. Milgrom: Rationale

for Cultic Law. The Case of Impurity, Semeia 45 (1989) 103-109 (106) bezeichnet XÎ2EÎ /
BTtp als «semantic opposites.» Und noch Paulus verwendet in I Kor 7,14 den Gegensatz
àKÔOapxoç versus âytoç (ebenso die jeweiligen Substantive in I Thess 4,7 und Rom 6,19).

Hingegen ist der Gegensatz KCtOap- / ciKaOap- im Neuen Testament nie belegt (KaOap- /
KOIV- nur in Apg 10,15 und 11,9).

24 M. Haran: The Priestly Image of the Tabernacle, HUCA 36 (1965) 191-226, 216f.
25

J. Milgrom: Leviticus 1-16 (Anchor Bible), New York 1991, 443-456 (Exkurs: «Sancta Con¬

tagion»). Milgrom meint allerdings, dass zur Zeit von P nur noch Gegenstände und nicht
mehr Personen durch Berührung heilig würden.



Jesus berührt das Unreine 281

unreinen Zustand», was einem Hitpa 'el entspräche, das aber hier nie belegt ist.26

In zahlreichen Belegen kann NSC'1 zudem auch aus inhaltlichen Gründen keine

aktive Beteiligung des Betroffenen meinen, z.B. wenn jemandem nicht bewusst

ist, dass er etwas Unreines berührte (Lev 5,3).

Eine ansteckende Kraft hat vor allem die Heiligkeit des Altars.27 Durch die

siebentägige Entsühnung wird er hochheilig; wer/was ihn berührt, wird heilig

(Ex 29,37). Dies hat Auswirkungen auf diejenigen Opfer, an denen die Priester

einen Essens-Anteil haben: Wer mit den Feueropfern in Berührung kommt,
wird heilig (Lev 6,11). Auch wer/was mit den Fleischteilen des Sünd-Opfers in

Berührung kommt, wird heilig (Lev 6,20). Über den Altar hinaus werden auch

weitere Gegenstände heilig, wenn sie mit dem heiligen Salböl gesalbt worden

sind, nämlich: das Zelt der Begegnung, die Lade des Zeugnisses, das ganze
Mobiliar, der Brandopfer- und der Räucheraltar; sie alle geben durch Berührung

die Heiligkeit weiter (Ex 30,29). Ebenso werden die Priester mit diesem

Öl gesalbt, damit sie ihren Priesterdienst überhaupt ausüben können ([713 pi).
In den bisher genannten Belegen erscheint die Heiligkeit auf den inneren

Kreis der Priesterschaft eingeschränkt. Im Tempelentwurf Ezechiels wird
zumindest theoretisch eine Ansteckung der Laien ins Auge gefasst, aber diese soll

durch besondere Vorsichtsmassnahmen vermieden werden: Bevor die Priester

in den äusseren Tempelvorhof gehen, müssen sie die Kleider wechseln, um
nicht mit ihren bisherigen Kleidern Heiligkeit auf das Volk zu übertragen (Ez
44,19: 2Hp pi). Dem gleichen Zweck dient die Vorsichtsmassnahme, im inneren

Tempelvorhof — also in genügender Distanz zum Volk — die Schuldopfer
zu kochen und die Speiseopfer zu backen (Ez 46,20).

Es fragt sich, ob nicht zumindest an einer Stelle die Ansteckbarkeit des

Heiligen auch Laien erreicht.2" Die Hörner des Altars haben eine besondere

26 So hingegen die Wiedergabe mit XHpiT in den Targumim. Dieses Verständnis wird zum
Teil noch heute auch für die hebräische qal-Form 2Hp8 vertreten, z.B. durch B.A. Levine:

Leviticus/Wayyiqra (The JPS Torah Commentary), Philadelphia 1989, 37: «he must be in a

holy state» (zu Lev 6,11; ebenso Holmén: Purity Paradigma [Anm. 20], 2721).
27 Vgl. auch Mt 23,19; mZeb 9,1.7; mMen 12,1.
28 M. Wojciechowski: The Touching of the Leper (Mark 1,40-45) as a Historical and Sym¬

bolical Act of Jesus, BZ 33 (1989) 114-119 (118) macht auf andere Stellen aufmerksam:

prophetische Berufungen durch Berührung des Mundes (Jes 6,5-7; Jer 1,9; Dan 10,16.18);
weitere Beauftragungen (I Sam 10,26; Dan 8,18; 10,10); die Totengebeine Elisas auferwecken

einen Toten (II Kön 13,21).



282 Edgar Kellenberger

sühnende Kraft, weswegen ich ihre Asylfunktion für den Totschläger, der die

Hörner des Altars ergreift, ebenfalls in diesen Zusammenhang stellen möchte.29

Aus dem Alten Orient ist mir nur ein Text bekannt, welcher die

reinigende Kraft der Berührung mit dem Heiligen bezeugt, allerdings aus einem

anderen Kontext, doch geht es hier ebenfalls um Laien. In der mesopo-
tamischen Omina-Sammlung «Summa älu.» heisst es: «Wenn ein Mann zum
Tempel seines Gottes aufbricht, berührt er den Riegel und wird rein« sowie

«er berührt den Hund der (Heilgöttin) Gula und er ist rein.»3"

Aus all den genannten Belegen ergeben sich mir zwei gegensätzliche
Traditionsströme:

a. Einerseits finden wir ansteckende Unreinheit, wie sie religionsge¬
schichtlich und auch in der rabbinischen Anschauung geläufig ist.

b. Andrerseits ist die positive Ansteckungskraft des Heiligen im Alten
Testament ebenfalls belegt, und gerade sie findet sich mit besonderem

Gewicht bei Jesus wieder. Allerdings fehlt bei Jesus die

religionsgeschichtlich geläufige Vorstellung, dass die Berührung des

Heiligen durch Laien auch eine Todesgefahr darstellt.31 Stattdessen

bringt der Kontakt mit Jesus eine heilende Wirkung.
Jesus und die Pharisäer berufen sich also auf je verschiedene Traditionsströme.

Derjenige von Jesus hat zwei unterschiedliche Arme: einmal die Nähe

zu den Propheten-Erzählungen über Elia und Elisa, dann aber vor allem die

Nähe zum priesterlichen Verständnis der Heiligkeit und deren Auswirkungen.

Diese Nähe zum Priesterlichen ist insofern erstaunlich, als gerade die

Pharisäer priesterliche Reinheitsbestimmungen sogar für Laien verbindlich
machen wollten. Eindrückliche Zeugnisse dafür sind die zahlreichen

archäologischen Belege von Reinigungsbädern (mxipü) und von Steingefässen,
welche — im Gegensatz zur Keramik — die Unreinheit nicht weiterleiten.

29 Allerdings vermutet Milgrom: Leviticus (Anm. 25), 456, dass die Institution des Altar-
Asyls nur bis zur Zeit Davids bestanden habe; schon Salomo habe stattdessen Asylstädte
bestimmt.

30 Siehe W. Sallaberger: Körperliche Reinheit und soziale Grenzen in Mesopotamien, in: P.

Burschel & C. Marx (Hg.): Reinheit (Veröffentlichungen des Instituts für Historische

Anthropologie 12), Wien 2011, 17-45 (30).
31 Siehe z.B. die Berührung der Lade in II Sam 6,6£; in Num 1,51 ist bereits das Näherkom¬

men für einen Nichtpriester tödlich.



Jesus berührt das Unreine 283

Hinter der pharisäischen Favorisierung von Reinheitsfragen steckt
vermutlich der Wille zur Stärkung von Israels Identität angesichts der
römischen Fremdbestimmung in jener Zeit. Im Gegensatz dazu praktiziert Jesus

nicht die Separierung der Unreinheit, sondern überwindet diese durch seine

sieghafte Kraft der Reinheit.

6. Kontinuität in derfrühen Kirche

Im Folgenden soll die Linie Jesu bis in die frühe, noch jüdisch geprägte Kirche

ausgezogen werden. Eine Skizze muss genügen.

Der Auftrag, Tote zu auferwecken und Aussätzige rein zu machen, ergeht
in Mt 10,8 auch an die Jünger. Reinigende Wirkung hat zudem das Blut Christi

(I Joh 1,7; Hebr 9,13f.22) und auch sein Wort (Joh 15,3; durch das Bad im
Wasser Eph 5,26).

Besonders eindrücklich ist, wie Paulus Jesu ansteckende Reinheit praktisch
umsetzt für aktuelle Probleme in seinen Gemeinden.

a. Mischehen-Problematik: Wegen des christlichen Ehepartners ist auch

das ungläubige Ehe-Teil geheiligt; denn sonst wären die Kinder ja

unrein, aber in Wirklichkeit sind sie heilig (I Kor 7,14).
b. Analog sieht Paulus auch die Beziehung der Christusgläubigen zum

ablehnenden Israel: «Ist die Erstlingsgabe vom Teig heilig, so ist auch

der ganze Teig heilig; und wenn die Wurzel heilig ist, sind auch die

Zweige heilig» (Rom 11,16; vgl. Num 15,18-21).

Am meisten Diskussionen löste die Reinheits-Thematik bei Fragen des Essens

aus. Erfahrungsgemäss erfolgen Definitionen der eigenen Identität häufig im
Kontext des Essens. So ist es kein Zufall, dass im Zürich und Basel des 16.

Jahrhunderts die Reformation durch ein provokatives Wurst- bzw. Spanferkel-
Essen während der Fastenzeit ausgelöst wurde; ein weiteres Beispiel sind die

bis heute laufenden Diskussionen um die interkonfessionelle Eucharistiefeier.

Im Neuen Testament spielt die Thematik eine vielfältige Rolle:

a. Paulus weiss sich «im Herrn Jesus gewiss, dass nichts an sich unrein

ist, sondern nur für den, der es für unrein hält.» «Alles ist zwar rein,
aber schlecht ist es für jemanden, der mit Anstoss (d.h. gegen sein

Gewissen) isst» (Rom 14,14-23). Im Blick auf «Frieden und gegenseitige

Erbauung», und um «nicht wegen einer Speise das Werk Gottes

zu zerstören», soll darum dem Bruder kein Anstoss gegeben werden.

Aus schlechtem Gewissen zu essen hiesse, sich selber zu verurteilen,



284 Edgar Kellenberger

anstatt aus der Überzeugung des Glaubens zu handeln. «Was nicht aus

Glauben geschieht, ist Sünde.»'2

b. Die jüdischen Speisebestimmungen spielen zudem eine drastische Rol¬

le in der Vision des Petrus vor dessen Begegnung mit Cornelius (Act
10,11 ff.). Aus dem offenen Himmel kommt ein Tuch herab mit allerlei

Getier, das Petrus gemäss der himmlischen Stimme schlachten und
essen soll. Weil darunter auch Kriechtiere sind, die nach Lev 11 verboten

sind, verweigert sich Petrus. Darauf hört er die Stimme: «Was Gott für
rein erklärt hat, das nenne du nicht unrein!»,'3 und «alles» verschwindet

wiederum im Himmel. Die Vision ist sozusagen ein Gleichnis für die

spätere Einladung zu Cornelius; es geht also um Menschen und nicht

um Speisen. Nach der darauf folgenden Ausschüttung des heiligen
Geistes, der Taufe der Unbeschnittenen und der Tischgemeinschaft
mit ihnen konzentriert sich interessanterweise die Kritik der Jerusalemer

ausschliesslich darauf, dass Petrus mit den Unbeschnittenen

gegessen habe (11,3), womit natürlich wieder die Reinheitsgebote
anhand der Speisen angesprochen sind.

c. Am Apostelkonzil gemäss Apg 15 verlangen Pharisäer, die zum christ¬

lichen Glauben gekommen sind, die Beschneidung aller. Doch nach

einem «heftigen Streit» sagt Petrus, dass Gott keinen Unterschied

mache, «denn er hat ihre Herzen durch den Glauben gereinigt (!).»34

Und der Herrenbruder Jakobus begnügt sich mit dem Rat zur
«Fernhaltung vor den Verunreinigungen durch Götzen, Unzucht, Ersticktes

und Blut»;" dies entspricht einigermassen den Aussagen im Alten
Testament (verunreinigend wirken Fremdgötterei, Blutvergiessen und

Unzucht).

Zu dieser Problematik vgl. noch Lk 10,7 (Aussendung der 72 Jünger): «In diesem Haus
aber bleibt, und esst und trinkt, was sie haben... Geht nicht aus einem Haus in ein anderes.»

Ähnlich I Kor 10,27 im Kontext des Götzenopferfleisches.
S ô 0EÔÇ ÈKaOâpiOEV, ai) pf| KOtVOl) (Apg 10,15; 11,9). Das Vokabular ist dasselbe wie u.a.

in Mk 7 par.
15,9: Kai oùGèv öicKptvcv pgxaÇù ijpœv te Kai aùxaiv xfj 7tioxEt KaOapvoaç xàç Kapôiaç
aùxcov.

15,20: àXXn ÈTttoxsîÂai aùxoïç xoù a7ts%EO0ai xcôv àVayripàxcov xcùv siSröÄcov Kai xfjç
7topvEiaç Kai xoù ttvikxoù Kai xoù aïpaxoç.



Jesus berührt das Unreine 285

7. Diskontinuität: ekklesiologische Separierung

Zur pharisäischen Separierung von aller Unreinheit finden sich allerdings
zuweilen analoge Aussagen ebenfalls in neutestamentlichen Schriften, ohne dass

ihnen dort Widerstand entgegengebracht würde.

Bereits Paulus ruft in I Kor 5 auf, sich vom Sauerteig zu «reinigen» und ein

neuer, ungesäuerter Teig zu sein.36 Im Rückgriff auf die Passah-Bestimmungen
in Ex 12 ist der Sauerteig bei Paulus stets negativ konnotiert — anders als in

Jesu Gleichnis vom Sauerteig, der in positivem Sinn alles durchsäuert.37 Jedoch
Paulus warnt vor der Durchsäuerung (I Kor 5,6; Gal 5,9). Er warnt vor dem

Sauerteig der «Schlechügkeit und Bosheit» und erinnert an das geopferte
Passahlamm Christus.

Noch grundsätzlicher ist der (vermutlich deuteropaulinische) Abschnitt

II Kor 6,14-7,1: Hier wird — unter Berufung auf Jes 52,11 — dazu aufgerufen,

jegliche Berührung mit dem Unreinen zu vermeiden und sich von den Ungläubigen

zu trennen.38

Ebenfalls separierend wirken in den Pastoralbriefen polemische Äusserungen

gegen heterodoxe Christen, vor allem Beschnittene,3'' welche die Abstinenz

von gewissen Speisen propagieren (I Tim 4,3). Ob es hier um jüdische
Speisegebote oder um gnostisierende Askese — oder um beides — geht, wird leider

nicht recht deutlich. Wenn die Gegenargumentation in 1 Tim 4 die gute Schöpfung

Gottes betont, so spricht dies eher für antignostische Polemik: «Alles, was

Gott geschaffen hat, ist gut, und nichts ist verwerflich, wenn es mit Danksagung

empfangen wird. Ja, es ist geheiligt durch Gottes Wort und durch Gebet.»

Nicht nur die Irrlehrer haben einen jüdischen Hintergrund.40 Auch der Autor

der Pastoralbriefe argumentiert so gewandt mit der Septuaginta, dass man
ihn selber samt einem namhaften Teil seiner Gemeinden im hellenistischen

36 I Kor 5,7: 8KKa0äpaxs xf|V naXmàv Çi>pr|v, Iva fjxs véov <pt>papa, Ka0(bç éaxe âÇupoi. -
Vgl. auch II Tim 2,21 (ebenfalls ÈKKaOaipeiv).

37 Doch siehe auch Jesu Warnung vor dem Sauerteig der Pharisäer, der Sadduzäer und des

Herodes (Mk 8,15 mit Varianten bei Mt und Lk).
38 II Kor 6,17: öiö Kgö.Oaxt; sk pécon aùxràv Kai à<popia0T|Te, Aiysi KÛptoç, Kai àKaOâpxou

pf| änteade. Schlussfolgerung in 7,1: KaOapiacogev èauxoùç àno wxvxôç poXuapoh
aapKÔç Kai îxveiipaxoç, 87uxeXor>vxeç àyicocn3vr|v év cpößcp 0eoù. - Doch vgl. auch die

paulinischen Warnungen in I Kor 5,9-13 und 6,9-10.
39 Tit 1,10: pétircxa oi èk xrjç îtspixopfjç.
40 Laut I Tim 1,7 «wollen sie vop.o5lôàaKaA.oi sein.» Tit 3,9 redet von «Zänkereien und Strei¬

tigkeiten um die Gesetzesauslegung (epsiç Kai pà%aç vopiKàç).»



286 Edgar Kellenberger

Judentum verankert sehen darf.41 Wir erhalten also hier Einblick in einen heftigen

innerjüdischen Konflikt, der sich allerdings deutlich unterscheidet von der

Konstellation in der vorangegangenen Generation des Paulus.

Grundsätzlich argumentiert der Titus-Brief mit der Parole «Den Reinen ist

alles rein» (vgl. Mk 7,19; Lk 11,41; Rom 14,20). Die Polemik richtet sich hier

gegen Christen, die «sich an Anordnungen von Menschen halten.»42 Ob diese

Anordnungen (èvtoAal) mit jüdischen Reinheitsgeboten zu tun haben,43 bleibt

unsicher; jedenfalls geht die Argumentation des Titus-Briefs eher in eine moralische

Richtung: «Den Reinen ist alles rein. Den Befleckten und Ungläubigen ist

nichts rein; im Gegenteil, ihr Verstand wie auch ihr Gewissen sind befleckt.»44

Den Pastoralbriefen ist ein «reines Gewissen» bzw. ein «reines Herz» ein wichtiges

Anliegen.45

«Reinheit» wird hier allerdings nicht nur moralisch verstanden, sondern

gründet in einer Christologie, die besonders deutlich im Titusbrief formuliert
ist: Christus «hat sich selbst für uns dahingegeben, damit er uns loskaufte von
aller Gesetzlosigkeit und sich selbst ein Eigentumsvolk reinigte das eifrig
nach guten Werken strebt» (Tit 2,14) .46 Reinheit kommt demnach direkt aus

Christi Kreuzestod und nicht aus der Befolgung der Torah-Bestimmungen.
Reinheit führt zu guten Werken und bedarf keiner Speisebestimmungen.47 Die
Polemik der Pastoralbriefe zeigt so eine deutliche Distanzierung sowohl vom
gnostisierenden wie vom pharisäischen Judentum.

Die Pastoralbriefe sind aus missionarischen Zwecken an einem moralisch

makellosen Image der Christen interessiert: Aussenstehende sollen nichts

Schlechtes über sie reden können (Tit 2,8 u.ö.). Damit gerät diese nachpau-

41 H. Stettier: Die Christologie der Pastoralbriefe (WUNT 11/195), Tübingen 1998, 309-314

listet die zahlreichen Belege dafür auf.
42 Tit 1,14: pi) 7ipoaé%ovxeç 'lovôaïKoîç pûOoiç Kai èvxokaîç àvBpdmcov cutoaxpetpogsvcov

xpv àkijBetav.
43 Vgl. die Polemik gegen die «Überlieferung der Ältesten bzw. der Menschen» (7iapàSooiç

xcöv 7tpeaßux8pcov bzw. xcöv àv0pw7tcov) in Mk 7 par und Kol 2,8.
44 Tit 1,15: 7tâvxa raBapà xoîç KaBapoïç- xolç Sè pepiappévoiç Kai àmaxotç oùSèv

KaOapov, àXXà gegiavxat aùxcôv Kai 6 voùç Kai f] at>vsiôr|cuç.
43 Mit KapSia I Timl,5 und II Tim 2,22; mit auvsiÔr|aiç I Tim 3,9 und II Tim 1,3.
46 Stetder: Christologie (Anm. 41), 259-262 bringt eine sorgfältige Exegese unter Beachtung

der zahlreichen Anspielungen auf LXX-Verse.
4" Vgl. die Exegese von Tit 1,15 bei Oberlinner: Die Pastoralbriefe (HThKNT XI/2T-3),

Freiburg 1994-1996, 44-48.



Jesus berührt das Unreine 287

linische Generation in eine Diskontinuität zu Jesus: Zu seinen Lebzeiten ging
Jesus gerade zu den Unreinen und Aussenseitern und steckte sie mit seiner

Reinheit an. Dabei nahm er in Kauf, dass seine Zeitgenossen Schlechtes über

ihn redeten, was schliesslich zur Kreuzigung führte.

8. Anfragen an die aktuelle kirchliche Situation

Das heutige kirchliche Bewusstsein erscheint stärker von den Idealen der

Pastoralbriefe geprägt als von den Aussagen in den synoptischen Evangelien. Das

bedeutet nicht nur eine Distanzierung von Jesu vorösterlichem Wirken,
sondern ebenfalls von gewichtigen frühchristlichen christologischen Aussagen im

paradoxen Kontext von (Rein und) Unrein. Sobald dieser Kontext aus dem

Bewusstsein der Ausleger schwindet, wird die Kreuzesbotschaft, wie sie von
Paulus sowie vom Hebräerbrief bezeugt ist, deutlich entschärft.

Paulus sieht in Gal 3,13 die Kreuzigung Jesu Christi in der Linie todeswürdiger

Verbrechen, die gemäss dem Zitat aus Dt 21,22f. mit Pfählung (bzw.

Zurschaustellung des Hingerichteten) zu bestrafen sind. Ein solcher Verbrecher

gilt als verflucht: «verflucht ist jeder, der am Holze hängt» (87itKaTàpaTOÇ, LXX
K8K(XTT]papévoç, MT cnVx rbbp). Er ist noch am selben Tag zu begraben,
damit er den Erdboden nicht verunreinige (Xi3£3 pi, LXX pio.ivctv). Mit
diesem Zitat begründet Paulus, dass Chrisms «zum Fluch48 wurde». Dies geschah,
«damit (tva!) der Segen Abrahams in Christus Jesus zu den Nationen komme,
damit wir die Verheissung des Geistes durch den Glauben empfingen» (3,14).

Eine analoge und ebenso kühne christologische Ziel-Aussage findet sich in II
Kor 5,22: «Den, der Sünde nicht kannte, hat (Gott) für uns zur Sünde gemacht,
damit wir Gottes Gerechtigkeit würden in ihm.»

Auch der Hebräerbrief begründet seine Christologie mit alttestamentlichen

Vorstellungen, insbesondere aus Lev 16 (Versöhnungstag): «Jesus hat, um
durch sein eigenes Blut das Volk zu heiligen (ïva âyi(XOT|), ausserhalb des Tors

gelitten» (Hebr 13,12). Dahinter steht das sühnende Tieropfer durch den

Hohepriester in Lev 16,27, wobei die körperlichen Opfertierreste «ausserhalb des

Lagers» (e^ü) tfjç TtapKpßo/.fjq, so LXX und Hebr 13,11.13) vernichtet wurden.

Das Selbstopfer des Hohenpriesters Christus ist zu verstehen von diesem Opfer

des Versöhnungstages her, wobei der Hebräerbrief das damalige israeliti-

48
KOTOtpa; vgl. dasselbe Wort in Dt 23,6 LXX (Gott verwandelte Bileams Verfluchungen
zum Segen für Israel).



288 Edgar Kellenberger

sehe Lager als das zeitgenössische Jerusalem («ausserhalb des Tores») sieht.49

Dass Jesus als ein von der Gottesgemeinde Ausgestossener sterben musste, ist

Zeichen seiner Schmach und Schande.5"

Auf dieser christologischen Grundlage erwächst in Hebr 13 die darauf
unmittelbar folgende Paränese: «Lasst uns also vor das Lager hinausziehen zu ihm
und seine Schmach tragen.»51 In der Nachfolge Christi sollen die Glaubenden

die gesicherte Welt des Lagers verlassen52 und die unvermeidliche Schmach

tragen, die auch Christus in seiner Kreuzigung erlebte (vgl. 11,26: ôveiôiopôv
TOÙ XpiGTOÙ; ähnlich 10,33)." Erich Grässer bezeichnet diese Verse als kom-

positionellen Höhepunkt des ganzen Hebräerbriefs. «Ehe er seinen Sermon

mit einem Segenswunsch abschliesst (13,20), wird in abgekürzter Form noch

einmal die ganze Hohepriestertheologie geboten, und zwar so, dass die

Konsequenzen für die Gemeinde besonders akzentuiert werden.»54

49 H.-F. Weiss: Der Brief an die Hebräer (KEK 13), Göttingen 1991, 732: Jesus befähigt an
diesem «Ort der kultischen Unreinheit» das Volk «zu kultischer Reinheit - und damit zum
(Hinzutreten zum Thron Gottes) (4,16).» «Der Ort der Profanität also - paradoxerweise in
einem Brief, der den Kultus zur Grundlage seiner Argumentation macht! - ist der Ort der

(Heiligung).»
5" J.Jeremias, zitiert in E. Grässer: An die Hebräer (EKK XVI1/3), Zürich/Neukirchen 1997,

384. - Verschiedentlich wird erwogen, ob es die Wertung von Jesu Kreuzestod als Fluch
schon vorpaulinisch gab und sie als frühjüdische Polemik gegen Jesu Heilsbedeutung zu
verstehen sei; vgl. z.B. J. Becker: Der Brief an die Galater (NTD 8/1), Göttingen 1998, 51 f.

(mit Hinweisen auf Qumran, Didache und Justin).
51 Hebr 13,13: xolvuv s^spxeopeOa repôç crôxôv ÊÇco xrjç 7tapepßcAfj<; xôv ôvetôiapôv aùxoû

(pépovieç.
52 Zum Exodus-Motiv vgl. Hebr 3,16; 4,1; 11,15f.
53 Vgl. auch die christologische Aussage in 12,2: oç àvxi Trjç jrpoK£igévr|ç aux® XaP&Ç

wtsgeivev axaupov aiaxôvr|ç Kaxatppovfjaaç sv Se^tçi xe xoù Opôvou xoù 0soù
K£KCt0lK£V. - Hingegen fehlt in den Pastoralbriefen bezeichnenderweise der Wortstamm
aiaxüv-, und ôvetôtapôç begegnet nur negativ als etwas zu Vermeidendes (I Tim 3,7).

54 Grässer: Hebräer (Anm. 50), 399.



Jesus berührt das Unreine 289

Abstract

Entgegen jüdischen und chrisdichen Stimmen, wonach Jesus nicht die ganze Torah (incl.

Reinheitsbestimmungen) praktiziert habe, soll hier Jesu Haltung zu den Reinheitsbestimmungen

als konsequent jüdisch und in teilweiser Distanz zur pharisäischen und späteren
rabbinischen Praxis stehend herausgestellt werden. Dass Jesus Körperkontakt zu unreinen

Menschen pflegte, ist ein Schlüssel zu seinem Verständnis einer positiv ansteckenden

Heiligkeit, welche Unreinheit rein macht — im Unterschied zur religionsgeschichtlich
geläufigeren Praxis, das Heilige vor der Gefahr der Verunreinigung zu schützen. Die
beiden gegensätzlichen Konzepte werden vom Alten Orient über das Alte Testament bis

zum frühen Judentum sowie in die ersten kirchlichen Generationen verfolgt.

Contrary to Jewish and Christian voices that Jesus did not practice the entire Torah

(incl. purity regulations), this paper describes Jesus' attitude to the purity regulations as

consistently Jewish and partly at distance to the Pharisaic and later rabbinic practice.
Jesus' physical contact to unclean people is a key to his understanding of a positively
contagious holiness, which makes impurity pure — in contrast to the practice (common
in the history of religion) to protect the holy against the risk of contamination by the
unclean and unholy. These two contrasting concepts are being pursued from the
Ancient Orient to the Old Testament, to early Judaism and the first church generations.

Edgar Kellenberger, Oberwil


	Jesus berührt das Unreine : zum spezifischen Heilswirken des Juden Jesus

