
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 70 (2014)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Kristin Weingart, Stämmevolk - Staatsvolk — Gottesvolk? Studien zur Verwendung
des Israel-Namens im Alten Testament, Forschungen zum Alten Testament II 68,

Mohr Siebeck, Tübingen 2014.

439 S., ISBN 978-3-16-153236-8, 94.00.

Die von Erhard Blum betreute Tübinger Dissertation setzt sich ein anspruchsvolles
Ziel: Wie ist der so unterschiedliche, ja schillernde Gebrauch der Bezeichnung
«Israel» zu erklären? Weder bei den Hypothesen eines alten Stämmebunds (oder einer

späten Fiktion) noch bei der Annahme einer ursprünglich auf den Norden begrenzten
Bezeichnung lässt sich eine einlinige Entwicklung von den Anfängen bis in die nach-
exilische Zeit plausibel machen. Ebenso umstritten ist, ob (bzw. ab wann) Israel als

vorwiegend religiöse, ethnische oder politische Grösse zu verstehen ist.

Weingart verzichtet auf eine Überstrapazierung der wenigen ausserbiblischen
inschriftlichen Belege; stattdessen wendet sie sich dem schwierigen Studium der alttesta-

mentlichen Texte zu. Im Anschluss an eine 30-seitige Forschungsgeschichte (mit
Wellhausen einsetzend) skizziert sie ihr Vorgehen: Beeinflusst von soziologischen Theorien

zu kollektiver Identität (B. Giesen, F. Barth u.a.), rechnet sie sowohl mit exkludierenden
als auch inkludierenden Tendenzen, vor allem aber damit, dass der Name eines Kollektivs

häufig mehrdeutig ist. Als Beispiele nennt sie «Ephraim» im Alten Testament, für
die moderne Zeit «Amerika» und «Deutschland». Es hängt von der jeweiligen Situation
des Sprechers (und seiner Adressaten) und dessen Interessen ab, in welchem Sinn ein

Name verwendet wird und welche Abgrenzungen er impliziert. Für die Untersuchung
des Namens «Israel» konzentriert sich Weingart — aus heuristischen Gründen — auf
zwei Epochen, in denen unterschiedliche Abgrenzungs-Interessen deutlicher erkennbar

sind: einerseits die persische Zeit, andrerseits «Israel» als Bezeichnung Gesamt-
Israels oder Judas am Ende des Nordreichs.

In den Schriften der persischen Zeit fallen bei der Auseinandersetzung mit den

Samariern sowohl inkludierende als auch exkludierende Tendenzen auf. Als Beispiele

einer polemisch-exkludierenden Sicht bespricht Weingart ausführlich und differenziert
IIKön 17, Neh, Esr und einige späte Prophetentexte. Anhand der Chronikbücher und

einiger Prophetentexte zeigt sie inkludierende Israel-Konzeptionen, welche die
Nachkommen der Nordstämme in eine Jerusalemer Sicht integrieren.

Naturgemäss umstrittener ist die Bestimmung von Texten vor dem Ende des Nordreichs.

Weingart beginnt mit der an Ambivalenzen reichen Thronfolgeerzählung, die sie

mit guten Argumenten als Weisheitsschrift «im Kontext der höfischen (Aus-)Bildung
von Eliten» vermutet. Israel meint hier teils Gesamt-Israel, teils nur den Norden, wobei
dann die disambiguierende Formulierung «Israel und Juda» notwendig wird. Weingart
schliesst, dass hier die gesamtisraelitische Referenz die vorherrschende Erwartung für
den Israel-Namen darstellt. In den spärlichen protojesajanischen Belegen sowie in Mi
1-3 kann Juda direkt als Israel angesprochen werden. Neben diese judäischen Tex-



Rezensionen 255

te tritt die Untersuchung der nordisraelitisch geprägten Erzählungen über Jakob und

Josef sowie Hos 5,1-6,6. Weingart sieht Gen 29,41-30,24 als einheitliche Erzählung,
welche eine genealogische Auskunft über die innere Strukturierung Israels gibt und

vor 720 v.Chr. leichter zu erklären ist als nachher. Bei der Josef-Erzählung betont sie

vor allem das Ringen um Benjamin sowie den Umstand, dass Juda erst an vierter Stelle

kommt. Auch bei Hosea findet sie einen gesamt-israelitischen Zusammenhalt durch
den Rückgriff auf die tribale Israel-Konzeption eingespielt.

Der letzte Teil der Monographie («Synthesen») setzt nochmals bei den persischen
Texten ein und untersucht ausführlich die Prävalenz einer Konzeption von Israel als

eines in Stämme gegliederten Volkes (die Darstellung widerspricht den damals aktuellen

Interessen und kann deshalb keine späte Fiktion sein). Ein innerjudäischer Diskurs

über Ausschluss oder Integration Samarias wird an den Texten sichtbar; Weingart
bringt dies mit dem Bau eines JHWH-Tempels auf dem Garizim (Mitte 5. Jh.) in
Verbindung. Anschliessend versucht sie, mit geringerer Textbasis, für das 8. Jh. und zuvor
das Bewusstsein eines tribalen Israel (im Sinne eines primordial code) nachzuweisen.

Der Autorin ist zu danken für ihre umsichtig beobachtende und argumentierende
Arbeit, die auf extreme Hypothesen und («genial» wirkende) Spätdatierungen verzichtet.

Dem Rezensenten ergibt sich eine plausible Synthese einer komplexen Thematik.
Ausführliche Register helfen, das reichhaltige Werk zu erschliessen.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Klaus Seybold, Unterwegs zum Alten Testament. Exkursionen in die biblische Welt.

Beiträge zum Verstehen der Bibel Band 19, LIT-Verlag, Münster 2010.

VI+265 S., ISBN 978-3-643-80042-8, 18.90.

Diese auf vielfältige Wege zum Alten Testament einladende Sammlung von 20 kurzen
Aufsätzen ist zu einer der letzten Veröffentlichungen des 2011 verstorbenen langjährigen

Basler Alttestamentlers Klaus Seybold geworden. Sie zeigt in bester Weise die
Gabe des Autors auf, wichtige, aber auch zunächst nebensächlich erscheinende Themen

allgemeinverständlich und oft überzeugend darzustellen. Angemessenes Gewicht
erhält dabei der Nachdruck, mit dem er auf Formen der hebräischen Sprache und
Poesie hinweist - nicht nur in Psalmtexten.

Eine erste Gruppe von Aufsätzen befasst sich schwergewichtig mit Sprachformen:
mündlich überliefertes Firinnern einer Vielzahl von Tradenten als religiös prägende
Vorstufe der Schriftwerdung; Studien zu einzelnen Wörtern und Begriffen oder zur
Charakterisierung von Weisheit; die Frage nach der Sprachstruktur ägyptisch geprägter,
tief symbolischer Liebespoesie mit anregenden Beispielen aus dem Hohen Lied. Sehr

instruktiv sind auch Überlegungen zur Bestimmung des Parallelismus membrorum in
der hebräischen Literatur vor dem Hintergrund des orientalischen Umfelds. Zwei
Abschnitte laden ein in die Welt des Traumes in der Bibel und der Funktion des Schlafes

anhand einer eindringlichen Exegese von Jer 31,26, wobei der im unmittelbaren Kon-



256 Rezensionen

text rätselhafte Vers als möglicher ursprünglicher Schluss von 20,7-18 gedeutet wird.
Die Ausführungen über Opfervorstellungen im Alten Testament führen überzeugend
zur von der Prophétie ausgehenden Opferkritik. Ein nächster Beitrag stellt anhand der

Immanuelperikope Jes 7 die aktive Rolle der Prophétie im politischen Handeln vor:
Sie entdeckt die Politik als Herausforderung, versucht aufgrund der Erinnerung an die

Konstanten der Geschichte von Religion und Glauben auf die Haltung der politisch
Handelnden einzuwirken und fordert von ihnen, Verantwortung wahrzunehmen. Auf
andere Weise wirkt das kritische Potenzial von Gottes Handeln im Gedicht vom Tag

JHWHs in Zeph 1. Eindrücklich kommt das Schwergewicht von Seybolds Hören auf
den Text in der Sprachanalyse der Fastenpredigt des «dichtenden Propheten» in Jes

58 und der Darstellung von Joels prophetischem Stil zum Tragen. Ein kurzer Beitrag
zu einem Themenheft über Krankheit und Heilung fasst frühere ausführlichere

Darlegungen zusammen und weist auf die sozialen Aspekte hin, die nach den Psalmen

ursächlich mit ihnen verbunden sind. Aus der Habakuk-Auslegung im Zürcher
Bibelkommentar stammt die Deutung der psalmartigen Passagen 1,2-4.12-1; 2,1*.4.20;

3,7*.8*.l 3b-l 4.17-19 als einheitliches Psalmgedicht, das wohl ursprünglich unabhängig
auf den Rand einer alten Textrolle geschrieben und erst sekundär mit dem Prophetentext

kombiniert worden sei: ein bemerkenswerter Hintergrund des theologisch sehr

bedeutsam gewordenen Freispruchs «der Gerechte — auf Grund seiner Treue soll er

am Leben bleiben.» Nach einem kurzen Ausblick auf die Erstausgabe der Texte aus

Höhle 4 in Qumran ist die hier erstmals veröffentlichte, wie gewohnt textgetreue
Übersetzung und kurze Auslegung von sieben relativ gut erhaltenen Psalmen aus Höhle 11

(Ps 154; Dankgebet «Plea»; Lobrede auf Zion; Ps 155; Schöpfungshymnus; Ps 151 A;
Verzeichnis der Werke Davids) zu den wertvollen Stücken der ausufernden Qumran-
Literatur zu rechnen. Die Gedanken zur alttestamentlichen Landverheissung münden
in die (jedenfalls) priesterschriftliche Erkenntnis, dass ein Leben als Gottesvolk ohne

Landbesitz möglich war. In anderer Weise spannend sind die auf Seybolds Teilnahme

am archäologischen Lehrkurs basierenden Erwägungen zur Lage des zweimal in den

Überlieferungen von Simson erwähnten «zwischen Zora und Eschtaol.» Nochmals in
die biblische - diesmal neutestamentliche — Geographie führt eine äusserst genaue
Untersuchung zur Lage von Dalmanutha (Mk 8,10). Sie führt zur Hypothese, Dalma-
nutha sei am Westufer des Sees Genezareth, in der Uferregion bei der Mündung des

Zalmon-Flüsschens gelegen. Dazu ist nun dankbar anzufügen, dass diese Vermutung
jetzt durch archäologische Untersuchungen bestätigt worden ist: Reste einer dortigen
städtischen Siedlung werden am ehesten als diejenigen von Dalmanutha angesehen

(K.R. Dark, Archaeological Evidence for a Previously unrecognised Roman Town near
the Sea of Galilee, Palestine Exploration Quarterly 145 [2013] 185-202).

Genaue Literaturangaben, wissenschaftliche Anmerkungen und ein Stellenverzeichnis

beschliessen das Buch. Insgesamt ein sehr verdankenswertes und breit zu

empfehlendes Vermächtnis von Klaus Seybold!
Felix Mathys, Wädenswil



Rezensionen 257

Kathy Ehrensperger; Paul at the Crossroads of Cultures. Theologizing in the Space

Between, Library of New Testament Studies 456, Bloomsbury Publishing, London
2013.

288 S, ISBN 978-0567662620, £ 65.00.

Paulus, ausgesandt zu den Völkern, bewegte sich in seinem Leben und Wirken im
Kontext interkultureller Interaktion und Kommunikation zwischen jüdischen, griechischen,

römischen und noch weiteren kulturellen und ethnischen Traditionen. Wie sich

diese Kulturen zu einander und Paulus an den «Crossroads» zwischen ihnen verhalten,
ist das Thema der vorliegenden Studie. Ehrensperger setzt im ersten Teil (I Setting the
Scene: Paradigms and Contexts) ein mit einer Kritik am Potential des heuristischen
Modells von Hybridität für die Antike, das über lange Zeit auch für den so genannten
Hellenismus postuliert wurde und noch immer wird. Da schlicht alle Kulturen mehr
oder minder als hybrid gelten können, erscheint das Hybriditäts-Modell soziologisch
betrachtet wenig hilfreich, um interkulturelle Interaktion zu beschreiben. Vielversprechender

erscheinen Ansätze, die sich aus der modernen Forschung zu Mehrsprachigkeit

und Multikulturalität anbieten. Materiale und literarische Zeugnisse von
Mehrsprachigkeit und Multikulturalität in der Antike sprechen für das Potential dieses für
die Paulusforschung neuen Paradigmas. Gleich wie eine Person mehr als eine Sprache
beherrschen kann, kann sie bis zu einem sehr hohen Grad auch in mehr als einer Kultur

leben, ohne diese zu vermischen oder in ihrer Besonderheit und Verschiedenheit
durcheinander zu bringen. Mit Floya Anthias betont Ehrensperger die entscheidende

Bedeutung einer gemeinsamen Geschichte der Zugehörigkeit (shared narrative of
belonging) als Kriterium für die Untersuchung von interkultureller Auseinandersetzung
und der Bildung von Identität im fraglichen Zeitraum. Sprache, Kultur und Identität
sind auf der Ebene der einzelnen Person, aber auch von Gruppen zwar unterscheid-,
aber nicht trennbar.

In Teil II (Paul at the Crossroads) arbeitet Ehrensperger zunächst Paulus' eigenen
Habitus (à la Bourdieu) auf. Diesen sieht sie geprägt von der sozialen und symbolischen

Welt des Judentums vor 70 n.d.Z. Paulus schreibt Griechisch und bezieht sich

gleichzeitig auf die hebräische Tradition und betont seine Zugehörigkeit zum Volk
Israel. Allein diese Tatsachen sprechen dafür, dass Paulus mehrsprachig/multikulturell
war und sich der Unterschiede bewusst war. Er verstand es, sich in unterschiedlichen

Völkern, Kulturen und Traditionen zu bewegen. Als «go-between», als Hermeneut,
als Mediator versuchte er, eine Botschaft von einer Welt in eine andere zu übersetzen.

Die Christusbotschaft machte auf keinem anderen Hintergrund Sinn als auf
demjenigen der jüdischen Tradition. Die Herausforderung für Paulus bestand darin, den

jüdischen Narrativ im lichte des Christusereignisses in die soziale und symbolische
Welt von Christus-Anhängerinnen und -Anhängern aus den Völkern hinein zu
interpretieren und übersetzen.

Exemplarisch zeigt Ehrensperger am Thema von Kultpraktiken und Ritualen mögliche

Implikationen gelebter «pistis» sowie der Frage von Kultpraktiken im Zusammen-



258 Rezensionen

hang des Essens auf. Es zeigt sich, dass Christusgläubige aus den Völkern die grosse
Herausforderung zu meistern hatten, ihren «Habitus» sowohl auf der narrativen als

auch auf der praktischen Ebene transformieren zu müssen. Damit die Botschaft
überhaupt Sinn machen konnte, musste sie Elemente aufnehmen, die für diese Gläubigen
schon vor ihrer Zuwendung zur Christusbewegung wichtig gewesen waren.

Ehrensperger schliesst ihre Arbeit, den Untertitel des Buches aufgreifend, mit
einem Kapitel zu «Theologizing in the Space-Between». Die Assoziation zu Homi K.
Bhaba lässt die Leserinnen und Leser angesichts der pointierten Kritik am Hybridi-
tätskonzept zunächst staunen. Der space-between wird dann aber aufgelöst als nicht-
Ort. Es ist lediglich eine Kreuzung, an der sich Menschen aus verschiedenen Völkern,
Kulturen, Sprachen und Traditionen treffen. Hier findet «theologizing» im Sinne von
übersetzen/verhandeln von Bedeutung statt, was zur Identitätsfindung der Beteiligten
beiträgt. Aber der «place of belonging» ist nicht hier. Ekklesia zu sein bedeutete, alle

Aspekte des Lebens zu durchwirken, aber nicht das frühere Leben gänzlich zu ersetzen.

Paulus unterschätzte wahrscheinlich die sozialen Implikationen davon.

Ehrenspergers Arbeit enthält Indices zu biblischen und anderen antiken Quellen
sowie zu den modernen Autorinnen und Autoren. In der Lektorierung wurden leider

zahlreiche Fehler übersehen, etwa hinsichtlich griechischer und hebräischer Begriffe
und Zitate sowie nicht korrekter Bibelstellenangaben.

Der für die Paulusforschung innovative Ansatz der Mehrsprachigkeit/Multikul-
turalität und der überzeugend aufgearbeitete theoretische Hintergrund eröffnen ein

weites Feld und laden Forschende ein, Paulusbriefe an der «Crossroad of Cultures»

auf weitere konkrete Themen hin vertieft zu untersuchen und um andere Ansätze zu
erweitern wie beispielsweise raumwissenschaftliche Diskurse.

Esther Kobe/, Basel

Uwe Plath, Der Fall Servet und die Kontroverse um die Freiheit des Glaubens
und Gewissens. Castellio, Calvin und Basel 1552-1556. Hg.v. Wolfgang F. Stammler,
Alcorde Verlag, Essen 2014.

456 S., 44 Abb., ISBN 978-3-939973-63-8, 32.00, CHF 40.50.

Es ist von grossem Gewicht und von erheblicher Aussagekraft, unter welchem Titel ein

Buch in die Welt hinausgeschickt wird. Der vorliegende Band ist die Neuauflage einer

von Werner Kaegi angeregten Dissertation, die 1974 unter dem Titel Calvin und Pasel in

den Jahren 1552-1556 veröffentlicht und bereits im selben Jahr von Heiner Faulenbach

in dieser Zeitschrift besprochen — eher: angezeigt — worden ist (30. Jg. 1974, S. 368).

Der Autor wollte seinerzeit Paul Wernles Studie Calvin und Pasel bis %itm Tode des Mjco-
nius. 1535-1552, als Rektoratsprogramm 1909 erschienen, fortsetzen und ursprünglich
bis zum Tode Calvins weiterführen — letztere Absicht erwies sich angesichts der Fülle
des Materials seinerzeit als undurchführbar, so dass der letzte Aufenthalt Calvins in
Basel als Schlusspunkt gewählt wurde. Der Focus der Arbeit liegt also bei Calvin und
seinem Verhältnis zur Humanistenstadt am Rhein. Es ist bezeichnend, dass sie gleich-



Rezensionen 259

zeitig in zwei Basler Reihen (den Beiträge[n] -gur Geschichtswissenschaft als Band 133 und
den Studien sçur historischen und systematischen Theologie als Band 22) herausgekommen ist.

Einen inhaltlichen Schwerpunkt in Gestalt eines Sachthemas weist der Titel nicht aus.

Das ist bei der Neuauflage entschieden anders. Der neue Titel verdankt sich dem

gestiegenen Interesse an Sebastian Castellio und an der Frage nach religiöser Toleranz,
die er als einer der ersten vorbildlich beantwortet hat. Dieses Interesse tritt immer dann

in den Vordergrund, wenn die Toleranz bedroht ist. Es ist kein Zufall, dass Stefan

Zweig Castellio gerade während der Nazizeit entdeckte und seinem 1938 erschienenen

Buch den Titel Ein Gewissen gegen die Gewalt gab. Dieser Roman hatte den Humanisten
der Vergessenheit entrissen (die Rezeption der grossen Biographie von Ferdinand

Buisson Sébastien Castellion von 1892 war auf Gelehrtenkreise beschränkt geblieben), in
der er dann allerdings für die grosse Öffentlichkeit für zwei Generationen lang wieder
versinken sollte. Heute, da die Problematik religiöser Toleranz durch fanatische
muslimische Gruppen, nicht zuletzt aber auch durch die Ansprüche fundamentalistischer
christlicher Kreise, erneut virulent geworden ist, scheint der Augenblick gekommen,
sich wieder auf Castellio als einen Vordenker zu besinnen, was der Alcorde-Verlag
durch den Sammelband Das Manifest der Toleranybereits 2013 begonnen und mit einer

Übersetzung von Castellios Contra libellum Calvini noch 2014 fortzuführen sich

vorgenommen hat.

Dazu kam das Calvin-Jubiläum 2009. In seinem Vorwort zur Neuausgabe zitiert
der Herausgeber den damaligen Leiter des Projekts Calvin 2009, Serge Fornerod, mit
den Worten «Nieder mit den Miesmachern!» und dem Ansinnen, Calvin «zu feiern und

zu ehren [...] ohne falsche Bescheidenheit und gespielte Schuldgefühle» (17) und fragt
seinerseits: «Welche Schuldgefühle muss man denn <spielen> angesichts der Bilanz des

Schreckens, die Calvins Kirchenregime bei seinem Tod vor nunmehr 450 Jahren
hinterließ?» (18). Ziel der Neuauflage ist es, «im Zuge der Wiederentdeckung Castellios,
dessen Geburtstag sich 2015 ebenfalls zum 500. Mal jährt, Uwe Plaths Arbeit noch
einmal einem breiteren Publikum vorzustellen» und seine Ergebnisse «für die öffentliche

Diskussion fruchtbar zu machen» (ebd.). Plath selbst - mitderweile pensionierter
Studiendirektor in Lüneburg - hat ein eigenes neues Vorwort beigesteuert, in dem er

nicht nur neuere Forschungsliteratur anführt (Hans R. Guggisberg, Peter Opitz in der

neuen Calvin-Studienausgabe, die Biographien von Hermann J. Selderhuis, Christian

Link, Christoph Strohm, Volker Reinhardt und Reiner Roloff, Carlos Gillys Dissertation

Spanien und der Basler Buchdruck bis 1600, Maurice Baumann u.a.), sondern auch den

neuen Titel sachlich begründet und die Ergebnisse kurz zusammenfasst: «Die vielen

Personen, die uns im Zusammenhang mit der Toleranzkontroverse als Gegner Calvins

begegnen, und die Fülle der Schriftstücke, die Calvins Verhalten kritisieren, dürften die

bekannten» — und etwa von Joseph Lecler, Peter Opitz oder Francois Wendel immer
noch wiederholten — «Thesen widerlegen, es seien <nur einzelne Humanisten) gewesen,

die sich über Calvins <religiöse Intoleranz) empört und <zu ihrer Zeit kein großes
Aufsehen erregt) hätten; der Protest gegen Calvin sei zeitgenössisch gesehen marginal)

gewesen, er habe <nur wenig Widerhall) gefunden, die Verbrennung Servets sei <der



260 Rezensionen

Irrtum des Jahrhunderts) (d'erreur du temps>) gewesen, sie habe also dem (Rechtsempfinden)

der damaligen Zeit entsprochen.» (28) Nein: «die Verbrennung Servets war
kein (Irrtum des Jahrhunderts), sie war ein Irrtum Calvins» (ebd.). Sie hat dem Ansehen
des Genfer Reformators in Basel zudem stark geschadet: 1556 verweigerte ihm die

Universität die Ehrengaben Wein und Brot, die angesehenen Besuchern gewöhnlich
gereicht wurden.

Die Untersuchung selbst geht chronologisch vor: Nach einem Rückblick auf die

Jahre 1535 bis 1552 geht es in Kapitel II um die anderthalb Jahre vor der Verhaftung
Servets in Genf; die Kapitel III bis VI und XII dokumentieren den Streit um Servet
und die folgende literarische Kontroverse. Die dazwischen liegenden Kapitel thematisieren

die Verbindungen zwischen Basel und Italien, Mömpelgard und Poitiers, Celio
Secondo Curiones Kampf gegen Calvins Prädestinationslehre in De amplitudine beati

regni Dei, Calvins Entfremdung von Simon Sulzer und die Spannungen zwischen Bern
und Genf sowie die Vermittlungsbemühungen Basels und Zürichs im Zusammenhang
mit der Erneuerung des Burgrechtes. Die Arbeit lebt von einer enormen Quellenkenntnis,

welche diese Jahre in einer zugleich präzisen wie bildkräftigen Sprache lebendig
werden lässt. Es entsteht das Portrait einer Stadt, die dank ihrer geographischen Lage

an der Grenze zwischen deutschem und französischem Kulturraum, ihrer politischen
Eigenständigkeit, ihrer erasmischen Tradition und ihrer vielen Migranten (vornehmlich
aus den romanischen Ländern) zu einem Hort der Heterodoxie geworden war: Neben
Curione und Castellio sind Bernardino Ochino, Fausto und Lelio Sozzini, sind
Giovanni Leonardi und Guiglielmo Grataroli zu nennen, neben David Joris und Sebastian

Franck stehen der Walliser Thomas Platter, der Ingelheimer Sebastian Münster und die

Einheimischen Bonifacius Amerbach und Johannes Oporin. Wie langweilig, humorlos,
geisttötend (und leider eben nicht nur den Geist tötend) ist dagegen jede Orthodoxie,
die geradezu zwangsläufig intolerant werden muss!

Die Neuausgabe von Uwe Plaths fundierter Arbeit ist ein wirklich schönes Buch:

sorgfältig und gediegen und mit vielen Abbildungen versehen. Das Bild auf S. 62 freilich

zeigt nicht den Antistes Simon Sulzer (1508-1595), sondern den

Aufklärungsphilosophenjohann Georg Sulzer (1720-1779) - ein peinliches Versehen, das mit einem

unbefangenen Blick auf die Haartracht des Dargestellten zu vermeiden gewesen wäre.

Nobody is perfect — doch dieser Irrtum sollte in den vielen kommenden Auflagen, die

dem Buch zu wünschen sind, diskret beseitigt werden.
Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal

Kurze, zuverlässige Nachricht von der Brüder-Unität. Das Zeremonienbüchlein

(1757) von David Cranz, eingeleitet und neu herausgegeben von Rudolf Dellsperger,
Herrnhuter Verlag, Herrnhut 2014.- Beiheft der «Unitas Fratrum», Nr. 23.

108 S., ISBN 978-3-931956-43-1, 14.00.

Der Zürcher Kupferstecher und Verleger David Herrliberger (1697-1777) veröffentlichte

in den vierziger Jahren des 18. Jahrhunderts die deutsche Uebersetzung eines



Rezensionen 261

französischen Sammelwerkes über «Zeremonien und Gebräuche» von Religionen und

Religionsparteien, von Kirchen und Konfessionen. Im Zeitalter der Enzyklopädisten
zeichneten sich die einzelnen Beiträge durch hohes wissenschaftliches Niveau aus.

In der Absicht, den Kosmos religiöser Phänomene abzubilden, sollten sie im Geist
der Objektivität von irgendeinem werbenden Ton oder gar von alleinigem Wahrheitsanspruch

absehen. Zur Weiterentwicklung des Werkes erging eine Einladung an die

jüngst entstandene Brüdergemeine (Unitas fratrum), eine Selbstdarstellung für die
Aufnahme in dieses «Konfessions- und religionskundliche Universallexikon» (S.25) zu
liefern — ein Beweis, welche Bedeutung Zeitgenossen der weltweit agierenden
Brüdergemeine beimassen. Die Herrnhuter nahmen die Herausforderung an. Aufgrund
verschiedener Vorarbeiten — auch des Grafen von Zinzendorf selbst — stellte der
prominente Herrnhuter David Cranz (1723-1777) den Text des brüderischen Beitrages
her. Allerdings fand die Arbeit keine Aufnahme in das Sammelwerk, sondern wurde
1757 als selbständige Veröffentlichung, vermutlich gedruckt bei Daniel Eckenstein in
Basel, herausgebracht.

Jetzt liegt das «Zeremonienbüchlein» zum erstenmal in einer modernen Edition
vor. Der Herausgeber Rudolf Dellsperger entschlüsselte in mustergültiger Weise die

äusserst verwickelte Entstehungsgeschichte, versah Text wie Abbildungen mit den

nötigen Erläuterungen und nahm eine sorgfältige zeitgeschichtliche Einordnung vor.
Der Titel «Zeremonienbüchlein» trifft nur einen — wenn auch sehr wichtigen - Teil
des Inhalts. Der erste Teil mit einer historischen Einführung behandelt nämlich das

Verhältnis zu anderen Kirchen, das durchwegs in freundlichem Licht erscheint. Und
ebenso positiv wird die Akzeptanz der Herrnhuter durch weltliche Mächte geschildert.
Das fällt umso leichter, als der Katholizismus nicht behandelt wird. Ein apologetisches

Gefälle ist unverkennbar. Beim «Lehrbegriff» steht die Bibel im Zentrum, als

Bekenntnisschrift gilt die Augsburger Konfession und als «Pastoralinstruktion» der
Berner Synodus von 1532. Ausführlich kommt die Organisation zur Sprache —

sowohl der universalen Brüderkirche wie der einzelnen Gemeinde. Die sehr detaillierten

Regelungen mögen bisweilen eher Ideal als Wirklichkeit widerspiegeln, dahinter
steht die Absicht, durch die Ordnung der Gemeinschaft dem einzelnen Mitglied zu
einem Leben im Geist des Evangeliums zu verhelfen. Männer und Frauen sind in der
Gemeine weitgehend gleichberechtigt. Neben dem Amt der Diakone gibt es das der

Diakonissen, die «auch durch Aeltestinnen ihres eigenen Gechlechtes eingesegnet
werden». Bemerkenswerterweise begründet das «Zeremonienbüchlein» diese Praxis mit
einem Hinweis auf den Apostel Paulus, der die Benachteiligung von Frauen als einer

vergangenen Zeit angehörig erklärt habe (S.73). Eine sorgfältige Darstellung erfahren
die gottesdienstlichen Handlungen wie Taufe, Abendmahl, Fusswaschung, Liebesmahl

(Agape) oder Versammlungen und Liturgien im Tages-, Wochen- und Jahreslauf. Alle
Veranstaltungen prägt das reichhaltige gemeinsame Singen.

Einen besonderen Wert erhielt das «Zeremonienbüchlein» durch die Hinzufügung
von 16 Kupfertafeln, die in der Edition vollzählig wiedergegeben sind. Abgebildet
werden liturgische Handlungen. Man erkennt die einheitlich gekleideten Mitglieder mit



262 Rezensionen

Gesichtern ohne individuelle Züge, so entsteht der Eindruck von Feiern einer egalitären

Gemeinschaft.

Herrlibergers Projekt scheiterte. Die Aufnahme des «Zeremonienbüchleins» in dessen

«Zeremonienwerk» kam nicht zustande. Eine explizite Begründung dafür bieten
die Quellen nicht, doch hat der Herausgeber eine überzeugende Erklärung geliefert.
Zum einen war die Unität «Zielscheibe ebenso heftiger wie haltloser Kritik» (S.37).

Man warf ihr Ausschweifungen und Schwärmertum vor, was zu Warnungen Anlass

gebe. Das Ende des Herrnhutertums sei nahe. Die positive Selbstdarstellung einer
blühenden, weltweiten Kirche, so Dellsperger, passte nicht zu diesem kritischen Bild der

Zeitgenossen. Zum anderen wollten sich die Herrnhuter nicht in einem Sammelwerk

wiederfinden, in dem die Religion lächerlich gemacht werde. So hatten beide Seiten

Gründe, von einer Veröffentlichung im Rahmen des «Zeremonienwerkes» abzusehen.

Man kann darin durchaus die Unvereinbarkeit von aufgeklärten Ansprüchen und
pietistischem Selbstverständnis sehen.

Alles in allem: Eine wohlfeile Einführung in das Herrnhutertum in vorzüglicher
editorischer Aufbereitung.

Ulrich Gäbler, Riehen

Jôsgef Niewiadomski, Roman A. Siebenrock (Hg.), Opfer - Helden — Märtyrer. Das
Martyrium als religionspoütologische Herausforderung, Innsbrucker theologische Studien

83, Tyrolia-Verlag, Innsbruck-Wien 2011.

399 S., ISBN 978-3-7022-3105-7, 19.00.

Im Zusammenhang mit der Erinnerung an den Aufstand der Tiroler unter Andreas Hofer

gegen die bayrischen und französischen Truppen 1809 im Tiroler «Gedenkjahr 2009»

veranstaltete der Forschungsschwerpunkt «Religion-Gewalt-Kommunikation-Weltordnung»
der Katholisch-Theologischen Fakultät Innsbruck den Kongress «Martyrium als

religiös-politische Herausforderung». Die hier vorgelegten Referate und Berichte von den

Workshops spannen einen Bogen von der Erinnerung an den Sandwirt zu den heutigen

Erweiterungen des Märtyrer-Begriffs in religiös-politischen Kontexten. Bereits der
Mythos Andreas Hofer ist durch entsprechende Motive bestimmt, da der ihn auf dem Wege

zur Hinrichtung begleitende Propst Manifesti meinte, dieser sei in Mantua am 20. Februar
1809 «wie ein unerschrockener Märtyrer» gestorben.

Dem Anspruch des Kongresses entsprach die Teilnahme des Innsbrucker Bischofs

Martin Scheuer, der Tiroler Märtyrer aus der NS-Zeit vorstellte, und des Bischofs Karl
Golser von Bozen-Brixen, der im Abschlussgottesdienst die Predigt hielt. Die Vielschichtigkeit

des Problems von den Ursprüngen des Märtyrer-Begriffs bis zu den heutigen
Selbstmordattentätern, dem Opfertod im Unterhaltungsfilm oder den Aufgaben einer

religionspädagogischen Erschliessung verlangt einen interdisziplinären Zugriff. Zwar stammen

viele Beiträge von Mitgliedern der Innsbrucker Universität, besonders Theologen;
hinzu kamen auswärtige Referenten wie Johann Maier, Köln, der die jüdische Tradition
vorstellte, oder Hamideh Modagheghi, Paderborn, der sich in schiitischer Perspektive



Rezensionen 263

gegen «eine verengte und scheinheilige Wahrnehmung» und die «Instrumentalisierung der

Religion» zur Legitimation von «Untaten» wandte; Hans Maier, München, hielt den

Eröffnungsvortrag über die Ausweitung des Märtyrerbegriffs in der Gegenwart. Der ökumenischen

Öffnung dienten die Vorträge von Astrid von Schlachta über «Täuferische Identität

und Martyrium in der Frühen Neuzeit» und von Sybille Moser-Ernst über Leiden

und Martyrien von Zeugen Jehovas in der NS-Zeit. Nicht nur die römisch-katholischen

Märtyrer, sondern auch die Gegenmärtyrer des 16./17. Jahrhunderts, «die Opfer
römischkatholisch motivierter und/oder überhöhter politischer Theologie geworden sind» (R. A.
Siebenrock, S. 154), sollten als «eine noch kaum aufgenommene Herausforderung der
christlichen Ökumene» bedacht werden.

Generell liegt bei den historischen Beiträgen der Fokus auf Tirol; Vorgänge wie die

Befreiungskriege mit ihrer religiösen Aufladung werden nur kurz erwähnt und die
Diskussion über die Widerstandskämpfer des 20. Juli 1944 als Märtyrer nicht beachtet; hier
wären als protestantischer Beitrag die Überlegungen von Eberhard Bethge zu einem

«neuen Alphabet» des modernen Märtyrers als evangelisch-katholisches Problem und die

ökumenische Annäherung in den Predigten aus Anlass des 20. Juli zu beachten (vgl. R.

v. Voss/G. Ringshausen [Hgg.]: Die Predigten von Plötzensee. Zur Herausforderung des

modernen Märtyrers, Berlin 2009, bes. S. 37f£).
Da die Vielfalt der Beiträge von der Exegese von 2Makk 7 über historische Studien

zu Andreas Hofer bis zur Gegenwart den Rahmen einer Rezension übersteigt, beschränke

ich mich auf das leitende Verständnis von Martyrium. Nach einem kurzen Überblick
über die Geschichte des Martyriums entwickelt Roman A. Siebenrock «eine christliche

Kriteriologie aus katholischer Perspektive» (S. 153-172), welche die drei Massstäbe von
Papst Benedikt XIV. (martyrium materialiter - formaliter ex parte tyranni — ex parte victi-
mae) weiterentwickelt und modifiziert (vgl. ders.: Christliches Martyrium [topos-tb 667],
Kevelaer 2009). Während das materiale und das formale Kriterium im Blick auf den
Verursacher seit Polycarp gelten und auch auf Opfer durch Haft und Folter - nach Willibald
Sandlers kürzerer Erörterung der Kriterien sogar auf das Ertragen von Leid ohne gewaltsamen

Tod (S. 317) — anwendbar sind, entfaltet Siebenrock das Martyrium christologisch-
soteriologisch, ethisch-politisch und ekklesiologisch-ökumenisch.

Grundsätzlich steht der Glaubensakt des Martyriums in radikaler Ohnmacht «in der

Nachfolge des demütigen und armen Jesus Christus und repräsentiert die gewaltlose,
erlösende Liebe Gottes am Kreuz. Das Martyrium ist ein, ja das Sakrament der Erlösung
in dieser Welt diffuser Gewalt, dem wesentlich eine Dimension innergeschichtlicher
Befreiung, mindestens ein Akt der Gewaltunterbrechung eignet.» (S. 157) Als
«Vergegenwärtigungjesu Christi in unüberbietbarer Weise» (S. 160) und «vollendetes Sakrament des

Reiches Gottes» überragt es «alle Vermittlungsformen der Kirche» (S. 157), also Wort und

Sakrament, weil hier nach K. Rahner Bekenntnis und Tat unverhüllt eins sind.

Insofern durch Martyrien die sittliche Konsequenz des Glaubens öffentlich wird,
lassen sie sich gemäss dem II. Vaticanum als «Eintreten für Freiheit, Gerechtigkeit, Friede

und Würde des Menschen» und damit «als geschichtliche Indikatoren der Gegenwart des

Reiches Gottes» beschreiben (S. 158). Der christologischen Konzentration entspricht die



264 Rezensionen

Öffnung zu allen Menschen: «Dieser Glaubensakt [!] kann auch von Nicht-Getauften als

Eintreten für Wahrheit, Gerechtigkeit und Frieden von allen Menschen vollzogen
werden», da und insofern in ihm «jene Beziehung zu Tod und Auferstehung gegenwärtig»

ist, die gemäss GS 22 «allen Menschen durch die Kraft des Geistes eingestiftet ist.» Als

Beispiel nennt Siebenrock Gandhi; aber grundlegend ist der Gedanke des «anonymen
Märtyrers» für die südamerikanische Befreiungstheologie (vgl. F. Gmainer-Pranzl: Das

gekreuzigte Volk, S. 326 ff.)
Indem das Martyrium «jeglicher weltlichen Macht ihren Totalitätsanspruch auf den

Menschen» entzieht, kann es «als Kampf von eschatologisch-apokalyptischen Mächten

interpretiert werden» (S. 159). Dabei ist es nicht konfessionell, sondern als «eine ökumenische

Option für die Einheit der Kirche» zu verstehen. «Der Märtyrer bekennt sich in

der Herkunft aus einer geschichtlich-konkreten Glaubensgemeinschaft zu jener Kirche,
die eschatologisch in der Liturgie vorweggenommen wird. Daher kann das künftige
Martyrium nicht mehr gegen andere Christ(inn)en ausgespielt werden.»

Diese «Ökumene der Märtyrer» (Johannes Paul II.) stösst auf das unterschiedliche

Martyriums-Verständnis der Konfessionen. Neben der soteriologischen Deutung sind

die Kriterien strittig. So folgte das evangelische «Martyrologium» «Ihr Ende schauet an

...» (Leipzig 2006) bei den Widerstandskämpfern des 20. Juli 1944 nicht dem Kriterium
der Gewaldosigkeit und nahm trotz des Suizids auch Henning von Tresckow auf. Dagegen

gerät für Siebenrock «die persönliche Lebenshingabe immer ins Zwielicht», wenn
sie «machtpolitisch gegen andere [...] in Anspruch genommen wird.» (S. 169) Besonders

gegen eine «zelotische Theologie» komme einem «strengen, dem Evangelium nahen Mär-

tyrerbegrifß) für das Lehramt und die Kanonisierungsprozesse besondere Bedeutung zu.

Dagegen tritt für Franz Gmainer-Pranzl (S. 321-329) im Anschluss an die südamerikanische

Befreiungstheologie das Kollektiv des «gekreuzigten Volkes» (Oscar Romero) als

leidender Knecht Jahwes neben den individuellen Märtyrer. Wegen der Gegenwart Christi
in den Armen und Gedemütigten bedeutet es Gegenwart des Heils und damit «Subjekt
der Erlösung», da das «gekreuzigte Volk» als «Opfer der Sünde der Welt» nach Ignacio
Ellacuria SJ zugleich dasjenige ist, das der Welt Erlösung bringt. Demgegenüber betont
Siebenstock, dass die Vergegenwärtigung Jesu Christi im Martyrium als «Repräsentation
in der Differenz» (S. 160) zu deuten ist.

Gerhard Ringshausen, Lüneburg

Ernst Troeltsch, Briefe I (1884-1894) Ernst Troeltsch, Kritische Gesamtausgabe im
Auftrag der Kommission für Theologiegeschichtsforschung der Bayerischen Akademie

der Wissenschaften hg.v. F.W Graf, Chr. Albrecht und G. Hübinger, Bd. 18), hg.v.

F.W. Graf in Zusammenarbeit mit V. Bendig, H. Haury und A. Seelos, Walter de Gruy-
ter, Berlin/Boston 2013.

XVII + 463 S., ISBN 3-11-032164-7, 199.95.

In seiner 1922, ein Jahr vor seinem Tod, erschienenen Selbstanzeige Meine Bücher

bemerkt Ernst Troeltsch über seinen intellektuellen Werdegang: «Mein Erkenntniswil-



Rezensionen 265

le war von früher Jugend an auf die historische Welt gerichtet, ganz ähnlich wie bei

Dilthey. Von der Schule, einem bayerischen humanistischen Gymnasium alten Stils

mit wundervoll wenig Unterrichtsstunden, wurde durch einige tüchtige Lehrer dieser

Drang mit Stoff und Nahrung versehen. Für die Naturwissenschaft sorgte das

Elternhaus, das Haus eines Arztes, der mich gern zum Mediziner machen wollte und

frühzeitig in naturwissenschaftliche Beobachtungen und Sammlungen hineintrieb. [...]

So kam es, daß ich von Anfang an alle historisch-kulturphilosophischen Probleme im
Rahmen eines naturwissenschaftlichen Weltbildes lernte und die Ineinandersetzung
beider Welten als ein brennendes theoretisches und praktisches Problem zugleich

empfand.» (E. Troeltsch, Meine Bücher, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. IV,

Tübingen 1925, 3-18 [3f.]) Wie auch immer man Troeltschs späte Selbstdeutung seiner

intellektuellen Biographie im Spannungsfeld von Natur- und Geisteswissenschaften

im Einzelnen beurteilen mag, um die Aufgabe, sie an den überlieferten Quellenmaterialien

aus seiner frühen Schul- und Studienzeit kritisch gegenzulesen, kommt keine

Beschäftigung mit dem Werk des grossen Theologen und Religionsphilosophen umhin.

Der hier anzuzeigende Band 18 der Kritischen Gesamtausgabe der Werke des Heidelberger

und Berliner Gelehrten, der erste Band mit den Briefen von und an Troeltsch,
wird dabei eine unentbehrliche Rolle spielen. Er macht 119 Briefe (102 Briefe von
Troeltsch und 17 an ihn) aus den Jahren 1884 bis 1894 zugänglich, die «mit wenigen
Ausnahmen bisher nicht bekannte (VI) waren. Diese Quellenmaterialien erlauben es,

den Werdegang des jungen Theologen differenzierter zu verstehen, als es bislang möglich

war. Der von Friedrich Wilhelm Graf in Zusammenarbeit mit Volker Bendig, Harald

Haury und Alexander Seelos herausgegebene Band ist das Resultat jahrelanger intensiver

und detektivischer Archivrecherchen. Waren bis in die 1980er Jahre ca. 200 Briefe
Troeltschs bekannt, so sind es zurzeit mehr als 1300 (V. 1-4). Dies führte dazu, dass die

in der ursprünglichen Konzeption der Kritischen Gesamtausgabe der Werke von Troeltsch

vorgesehenen zwei Briefbände auf drei erweitert wurden. Von diesem Gesamtbestand

werden in dem vorliegenden Band diejenigen aus der Studienzeit, dem Münchner Vi-
kariat, der Göttinger Promotionszeit und den Bonner Jahren als Extraordinarius
mitgeteilt. Die Edition macht damit alle bislang bekannten Briefe Troeltschs bis zu seinem

Wechsel nach Heidelberg im Jahre 1894 zugänglich.
Die vorzügliche Edition der Briefe des jungen Troeltsch wird - nach der Darlegung

der Editionsprinzipien der Kritischen Gesamtausgabe (XI-XVII) — durch eine

umsichtige Einleitung des Herausgebers eröffnet (1-46). Sie informiert über den
Quellenbestand der frühen Briefe vor dem Hintergrund der Gesamtkorrespondenz des

Heidelberger und Berliner Theologen, die Etappen seines Werdegangs zwischen dem

Augsburger Filternhaus und der Bonner Professur für Systematische Theologie
sowie einem ausführlichen Überblick über die Verbindung Uttenruthia, deren Mitglied
Troeltsch drei Tage nach seiner Immatrikulation am 31. Oktober 1884 an der

Theologischen Fakultät der Universität Erlangen wurde. Behutsam deutet der Herausgeber
das Ringen des jungen Theologiestudenten und Göttinger Promovenden um eine eigene

theologische Position im LTmfeld von Familie und Freundschaftskult (28-44). Nach



266 Rezensionen

kurzen Bemerkungen zu den für den ersten Briefband besonderen Editionsprinzipien
(44-46), Faksimiles sowie dem Korrespondenzverzeichnis (47-52) folgt die Edition der
Briefe im Hauptteil des Bandes (55-387). Ein Anhang bietet eine erweiterte Version

von Troeltschs Gedicht Weg %ur Wahrheit, von dem er eine alternative Fassung seinem

Vater zu dessen 52. Geburtstag am 7. Dezember 1884 (vgl. 56-60) schickte (389-398).

Biogramme von Troeltschs Korrespondenzpartnern (399-409), ein differenziertes und
umfassendes Literaturverzeichnis (405-423), ein Korrespondenzregister (425-427)
sowie Personen- (429-437), Sach- (439-457) und Ortsregister (459f.) erschliessen dem
Leser den Band.

Troeltsch studierte vom Wintersemester 1884/85 bis zum Ende des Sommersemesters

1885 in Erlangen. Nach einer zweimonatigen Wehrübung setzte er sein Studium

an der Berliner Universität im Wintersemester 1885/86 und dem folgenden Sommersemester

fort und wechselte im Wintersemester 1886/87 nach Göttingen. In Erlangen
beendete er sein Studium. Nach dem Münchner Vikariat wurde Troeltsch in Göttingen

Ende Januar mit einer Arbeit über Vernunft und Offenbarung bei Johann Gerhard und

Melanchthon zum Lie. theol. promoviert. Am 14. März des Jahres 1892 erfolgte schliesslich

der Ruf auf ein Extra-Ordinariat für Systematische Theologie an der Universität
Bonn. Ein grosser Teil der in dem Band mitgeteilten Briefe stammt aus seiner
Studienzeit an den drei Universitäten. Von diesen wiederum sind die meisten an Wilhelm
Bousset — seinen lieben Freund Mohr — und an Julius Braun — seinen Leibburschen in
der Uttenruthia — gerichtet. Ihnen gegenüber schildert er seine Orientierungssuche in
den theologischen Debatten, berichtet von theologischen und philosophischen Lektüren

oder macht als Anonymus Vorschläge zur Intensivierung des Verbindungslebens
in der Uttenruthia (72-79). Die Briefe dokumentieren seine Suche nach einer Position
im Richtungsstreit der zeitgenössischen Theologie. In ihnen versteht er sich als

Realist (91), ist skeptisch gegenüber Systemkonstruktionen und versucht, theoretische

und praktische Haltung auszugleichen. «Inzwischen bin ich theoretischer Skeptiker»,
berichtet er am 8. September 1885 an Braun, «praktisch ein gewöhnlicher Frommer»

(125). Fasziniert ist der junge Troeltsch von Berlin, seinen Museen mit ihren
Kunstschätzen und seiner Universität. Von dem Historiker Heinrich von Treitschke ist er

«hingerissen» (128) und begeistert (138), aber auch der RitschlianerJulius Kaftan imponiert

ihm (129). «Lotze war mein großer Wohlthäter, dem ich ewig dankbar bleibe; doch
habe ich mich inzwischen auf eigene Füße gestellt», schreibt er am 13. Februar 1886

an Braun. Und er fährt dann in der Mitteilung seiner Berlineindrücke fort, «Treitschkes

prachtvolles Colleg, Kaftans mir auf Schritt u Tritt entgegengesetzte Ethik thun nicht

wenig dazu, kurz ich fühle mich in angeregtester u produktivster Stimmung u arbeite in

Folge dessen auch mit ungewohnter Kraft u Ausdauer» (162£). Von einem Besuch in

Göttingen Ende 1885 berichtet er Bousset, «Ritsehl liegt dort überhaupt in der Luft»

(148). Seinem Leibburschen Braun teilt er am 29. Dezember 1885 mit, er sei «auch

noch von anderer Seite mit diesem merkwürdigen Mann bekannt gemacht» worden,
«nämlich von Weiß, dem Sohn des (Berliner Theologen) wie ihn sein Todfeind Zahn

nennt, einem Conkneipanten der Germanen, der in Ritschis Familie wie ein Kind des



Rezensionen 267

Hauses täglich verkehrte u den vielverketzerten Häretiker also auch im Schlafrock u

Hauskäppchen kennt» (150£).
Die Briefe spiegeln eindrücklich die intellektuelle Biographie des jungen Troeltsch

im Spannungsfeld von studentischer Verbindung, Universität und überlieferter christlicher

Religion, In der zweiten Göttinger sowie der Bonner Zeit ändert sich der
Charakter seiner Briefe. Der junge Extraordinarius ist nun mit dienstlicher Korrespondenz
beschäftigt. Zu dem Austausch mit den Studienfreunden Braun und Bousset kommt
die Korrespondenz mit den Verlagen Mohr Siebeck und Vandenhoeck & Ruprecht,
Kollegen etc. hinzu. Im Rahmen der vorliegenden Besprechung ist es freilich nicht

möglich, auf die höchst interessante und umfangreiche Korrespondenz des jungen
Gelehrten im Detail einzugehen. Sie wird mit Sicherheit Gegenstand eingehender
Untersuchungen werden, denen hier nicht vorgegriffen zu werden braucht. Die höchsten
Standards genügende Edition der Briefe Troeltschs bietet der weiteren Erforschung
seiner intellektuellen Biographie am Ende des 19. Jahrhunderts eine wichtige Grundlage.

Die ausführliche Kommentierung der Briefe leistet über die Troeltschforschung
hinaus einen wichtigen Beitrag zur Rekonstruktion der komplexen kirchen- und

theologiegeschichtlichen Situation im Deutschen Kaiserreich. Man darf jetzt schon auf die

beiden noch folgenden Briefbände gespannt sein.

Christian Dan%; Wien

Christine Uenemann-Perrin, Wolfgang Uenemann (Hg.), Religiöse Grenzüberschreitungen.

Studien zu Bekehrung, Konfessions- und Religionswechsel. Crossing Religious
Borders. Studies on Conversion and Religious Belonging. Studien zur Außereuropäischen

Christentumsgeschichte (Asien, Afrika, Lateinamerika) 20 / Studies in the History

of Christianity in the Non-Western World 20, Harassowitz Verlag, Wiesbaden

2012.

956 S., ISBN 978-3-447-06795-9, 98.00.

Dass die Begegnung von Religionen zu «Grenzüberschreitungen» in Form von
Bekehrungen, Konfessions- und Religionswechsel motivieren und damit Konflikte auslösen

kann, liegt auf der Hand. In dem zu präsentierenden Band liegen auf 956 eng bedruckten

Seiten, weitgehend in deutscher, oft auch in englischer Sprache die Resultate eines

Forschungsprojekts vor, das 2008 beim Schweizer Nationalfonds beantragt, in drei internationalen

Konsultationen 2009, 2010 und 2011 beraten und schliesslich mithilfe von 35

Beiträgern unterschiedlichster Provenienzen realisiert wurde. Ein Mammut-Unternehmen!

Unter welchen übergreifenden Perspektiven ist das vielfältige, aus allen Teilen der

Welt gesammelte Material zu ordnen? Nach der Erörterung der Konversionsproblematik
innerhalb eines Lebenslaufs (Teil I) wird der Blick auf die im Christentum gegebenen

«historische(n) Voraussetzungen von Bekehrung und Religionswechsel» (Teil II) und weiter

auf «gesellschaftliche Kontexte und ökumenische Herausforderungen» gerichtet (Teil

III). Dabei kommt das Problem des Verhältnisses von «christlichen Minderheiten und
dominanten nicht-christlichen Mehrheitsreligionen» in den Fokus (Teil IV), was aktuell zur



268 Rezensionen

Frage nach «Religionsfreiheit in Verfassungen, politischer und gesellschaftlicher Realität»

überleitet (Teil V). Hilfreich ist der Vorschlag einer Arbeitsdefinition von «Konversion»,
die sich tabellarisch als einerseits «Konfessions-, Kirchen- und Religionswechsel»,
andererseits als «Religiositätswandel» darstellen lässt (27£). Schon in der Einführung (Wolfgang

Lienemann) wird ein besonderer Akzent deutlich: der Versuch, Konversion als «Prozess»

zu verstehen, der seinerseits innerhalb eines «Konversionsfeldes» verläuft. Konversionen
sind «stets ein Fall von Kommunikation.» (29), gesteuert von «Binde- und Ablöse-Kräfte(n)»
(33), wobei u.a. Genderspezifisches und Bildungsprozesse eine Rolle spielen.

Worauf zielt das ganze Unternehmen? Die Herausgeber formulieren als Leitfrage:
«Wie kann und sollte ein in der heutigen Weltgesellschaft verantwortbarer, persönlich
reflektierter sowie sozial und rechtlich geregelter Umgang mit Konvertiten und Konversionen

aussehen?» (924).

Wolfgang Lienemann untersucht «Gestaltungsspielräume», innerhalb derer die auf
den Menschenrechten basierende Religionsfreiheit verwirklicht werden kann. Dem Typus
des «liberalen Rechtsstaats» traut er zu, dass er die interreligiöse Konfliktsituation zwar
nicht auflöst, aber doch «entspannte (890). Christine Lienemann-Perrin wendet sich den

inneren und äusseren Implikationen aktiver Konversions- und Missionsbemühungen zu.

Es komme darauf an, die Vielfalt von Konversionserfahrungen im biblischen Zeugnis,
aber auch insbesondere in der gegenwärtigen Weltchristenheit wahr- und ernstzunehmen,
denn hier deuteten sich zu erwartende Entwicklungen an. Eine niedrigschwellige Missi-

onspraxis sei gefordert, die freilich nicht zu Profillosigkeit des Christentums führen dürfe.

Der indische Theologe Thomas Thangaraj macht auf Veränderungen aufmerksam, die

sich ergeben, wenn man das Christentum nicht von einem traditionellen Konzept «Kirche»

her versteht, sondern als «World Christianity» (919£).
Das Schlusswort der beiden Herausgeber, das sich freilich nur als «Zwischenbilanz»

versteht (923), benennt «Elemente einer Typologie von Konversionen». Zu beachten seien

konversionsabweisende bzw. -begünstigende gesellschaftliche Kräfte; der «einsame

Gottsucher und Konvertit» stelle nämlich «eine ganz seltene Ausnahme» dar (930). Religiöse

Zugehörigkeiten haben offenbar «etwas Schicksalhaftes» an sich (931). Konversionen
können - so die Herausgeber - von den Nicht-Konvertiten als Bedrohung, von den

Konvertiten als Befreiung («durch bejahte Selbstbindung», 935) erfahren werden.
Religionsfreiheit impliziere «Freiheit zur Selbstbindung» (936). Aus dieser Einsicht ergeben sich

konkrete «Verhaltens- und Handlungsempfehlungen» (936f£).
Das skizzierte Studienprojekt kann zur «Entspannung» der Situation beitragen, nicht

aber die bestehenden Spannungen selbst beseitigen. Dies machen beispielsweise die in
einem defensiv-aggressiven Ton gehaltenen Ausführungen von Rifa'at Lenzin deutlich,
einer islamischen Kommentatorin des Artikels von Wolfgang Lienemann zu möglichen
«Handlungsoptionen». Sie verweist auf die ihres Erachtens enge, aus dem westlichen
Individualismus geborene Perspektive dieses Ansatzes hin und stellt ihm die islamische

Option für die Priorität kollektiver Rechte gegenüber. Der liberale Rechtsstaat könne der

«Königsweg» für eine religiös indifferente Gesellschaft sein; de facto aber gebe es in
jeder, auch der westlichen Gesellschaft, «stets privilegierte Religionsgemeinschaften» (894).



Rezensionen 269

Versöhnlich fordert Lenzin immerhin, jede Gesellschaft müsse, «gestützt auf ihre historischen

Erfahrungen und ihre Rechtstraditionen, ihr bestehendes Recht weiterentwickeln.»

(895). Weitere dezidiert muslimische Autoren konnten nicht gefunden werden.

Andere Einzelbeiträge des ungewöhnlich umfang- und materialreichen Bandes können

hier nicht eigens gewürdigt werden. Worin liegt ihre innere Mitte? Wer sind die

Adressaten? Wolfgang Lienemann geht es primär um die religionsrechtliche Seite, Christine
Lienemann-Perrin eher um die missiologischen Implikationen von «Konversion». Das

Buch wendet sich somit einerseits an Juristen und gesellschaftliche wie politische
Instanzen, andererseits an Verantwortliche in Kirche und Mission. Die Spannung zwischen

beiden Perspektiven scheint mir nicht immer geklärt. Da es nicht bei Deskription bleiben,
sondern zu normativen Aussagen kommen soll, stellt sich angesichts der genannten
Doppelperspektive die Frage nach den Kriterien für die zu erarbeitende Normativität.

Ich habe den Band zunächst wahrgenommen als allgemeine religionswissenschaftliche

Erörterung der Probleme von Bekehrung und Religionswechsel (die sich im übrigen
im asiatischen Raum weitgehend anders darstellen als in den von Christentum und Islam

geprägten Ländern), dann aber stärker den «christlichen» Ansatz entdeckt. Im Blick auf
ihn ergeben sich mindestens drei Fragen, die weiter zu verfolgen sein werden: (1) Wie
unterscheidet sich ein Kirchen- / Konfessionswechsel vom Religionswechsel? Ist
Religionswechsel nicht doch von einem Ubertritt aus der einen zur anderen christlichen
Denomination kategorial verschieden? (2) Höchst selten kommt in dem Band ein Problem
in den Blick, das zunehmend wichtiger werden dürfte: Wie steht es mit der «Konversion»

ursprünglich religiös / christlich geprägter Menschen zu Agnostizismus, Areligiosität,
Atheismus, wie mit der dezidierten oder schleichenden «Aversion» gegenüber Religion
überhaupt? (3) Damit verbindet sich ein drittes Problem: Inwieweit ist es theologisch
sachgemäss, den christlichen Glauben als eine Religion unter anderen zu verstehen? Was

ergibt sich, wenn christlicher Glaube - religionstranszendierend - als ein Lebensentwurf
und eine Weltsicht suigeneris verstanden wird?

Zu würdigen und zu bewundern ist die Akribie und Kompetenz, mit der das in vielen

Gegenden der Welt bedrängende Problem des Religionswechsels in einem weiten
internationalen und ökumenischen Horizont angepackt und bearbeitet wurde. Mögen
die hier zusammengetragenen Erkenntnisse dazu beitragen, dass Grenzüberschreitungen
zwischen den Religionen als gesellschaftlich selbstverständliche und religiös fruchtbare

Vorgänge begriffen werden können!

Hans-Martin Barth, Marburg

Hans-Martin Rieger, Gesundheit. Erkundungen zu einem menschenangemessenen

Konzept, Evangelische Verlagsanstalt, Leipzig 2013.

244 S., ISBN 978-3-374-03172-6, 19.80.

Krankheit und Gesundheit sind «Weisen des Menschseins». Sie erscheinen als Nicht-
Sein-Sollendes und als Sein-Sollendes. Auf dieser Basis anthropologischer und ethischer
Annahmen entwickelt der Autor sein Verständnis von Gesundheit. Er thematisiert die



270 Rezensionen

Frage, «woran man sich in seinem Handeln zu orientieren gedenkt» (S. 44) und trägt
zu einer kritischen Begriffsbildung bei, die dem gesunden und dem kranken Menschen

dient. Die Herausforderung sieht der Theologe darin, «Kreuz und Auferstehung, Frag-
mentarität und Ganzheitlichkeit, Selbsttranszendenz und Selbstintegration zusammenzuhalten».

Denn der Mensch ist im Glauben davon befreit, sich selbst vollenden und ganz
machen zu müssen (S. 40).

In der ersten Hälfte des Buches beschreibt Rieger, was im Rahmen anthropologischer

Rahmenkonzepte unter Gesundheit verstanden wird. In der Antike und im
Mittelalter einsetzend, gelangt er bis zu den Positionen moderner medizinischer

Anthropologie wie Leibphänomenologie und Salutogenese (S. 54-130). Die Einsichten der

Leibphänomenologie wird Rieger später für sein eigenes Unterfangen benützen, um
Leiblichkeit als ein Gemisch von Vorgegebenem und Aufgegebenem und Gesundheit
als eine Dynamik mit aktiven und passiven Anteilen, als «Zustands-Fähigkeits-Gemisch»
zu begreifen (S. 138).

In Form von sieben Thesen beschreibt Rieger die Grundlinien eines menschenangemessenen

Gesundheitsbegriffs. Er plädiert für ein Verständnis von Gesundheit, bei

dem sorgfältig unterschieden wird zwischen Funktionsfähigkeit und Bewältigungsfähig-
keit, zwischen assimilativer und akkomodativer Bewältigung. Denn ein menschenangemessenes

Gesundheitskonzept soll zur Bewältigung von Krankheit helfen und als Ziel

gelingendes Menschsein anstreben (S. 131-185).
Die Grundlinien der sieben Thesen lässt der Autor in sein Gesundheitskonzept

münden. Grundlegend für das Bewahren von Gesundheit sei, dass die Fähigkeit, mit
Krankheit umzugehen, genauso gestärkt wird wie die Funktionsfähigkeit des Körpers.
Die Differenz zwischen der Selbstwahrnehmung von Patienten und der objektiven
Berichterstattung über ihre Funktionsfähigkeit muss ins Bewusstsein treten. Bei

Schmerzbewältigungsprogrammen soll der Mensch gesehen werden, der Schmerz erleidet und
nicht nur der Schmerz an und für sich. Weil Gesundheit bedeuten kann, auch mit
Schmerzen leben zu können, soll die Befähigung dazu gestärkt werden. Darum, so

formuliert Rieger provokativ, sind «Palliativpflege und Sterbebegleitung ein Dienst an der

Gesundheit eines Menschen» (S. 211). Im Gespräch mit Kranken muss unterschieden
werden zwischen etwas verstehen und jemanden verstehen. Denn in theologischer
Perspektive erfasst das medizinische Handeln nicht die letzte Bestimmung des Menschen,
sondern die vorletzte. Das medizinische Handeln ist so wie jenes der seelsorgerlich Tätigen

ein Befahigungshandeln für Menschen und nicht das Herstellen ihrer Bestimmung.
Im letzten Abschnitt (S. 216-244) beschreibt der Autor Gesundheit aus theologischer

Sicht. Er ersetzt die theologischen Begriffe Heil und Heilung mit Gesundheit vor
und für Gott. Die Erläuterungen dazu stellt er unter den verallgemeinerbaren Begriff
der <Gesundheitstranszendenz> (S. 217). Die Betonung liegt darauf, dass gelingendes
Leben etwas anderes ist als Gesundheit, weil der Mensch auf etwas ausgerichtet ist, was

er noch nicht ist.

Die Frage, ob Glaube gesund macht, beantwortet der Autor im theologischen Horizont.

Er relativiert die Frage nach der Funktion des Glaubens und sieht die entscheiden-



Rezensionen 271

de Hilfe im Potenzial des Glaubens als Lebensorientierung und als «kreative Um-ori-
entierung» (S. 231) bei Einschränkungen und Verlusterfahrungen. Gelingendes Leben
ist folglich keine Funktion von Glaube, sondern geschieht dort, wo Gott Gott ist. Dort
entsteht die Kraft, mit Unvollendetem und Fragmentarischem leben zu können.
Theologische Ethik muss sich stark machen, um die letzte Bestimmung des Menschen offen
zu halten, das Wollen und das Dürfen.

Das Büchlein im Taschenbuchformat enthält eine riesige Fülle von Fakten,

Erwägungen und Vorschlägen für ein Gesundheitskonzept, das theologisch verantwortet ist
und zugleich diskursfähig mit anderen Disziplinen, namentlich der Medizin. Weil das

vorgeschlagene Modell keine fertige Antwort sein will, wird es die transdisziplinäre
Arbeit anregen. Die klare theologische Positionierung ist dabei wichtig, erschliesst sich

doch in der Medizin unter dem Stichwort «Spiritual Care» ein Feld, in dem Religion und

Glaube zuerst als Funktion eines Menschen gesehen werden. Mit seinem Eintreten für
einen Gesundheitsbegriff als Bewältigungsfähigkeit von Kontingenzerfahrungen hat

Rieger ein Buch geschrieben, das das Bewusstsein für die Grenzen und Chancen

medizinischen, pflegerischen und seelsorgerlichen Handelns schärft.

Christa Gäbler-Kaindl, Riehen

Birgit Heller/Andreas Heller, Spiritualität und Spiritual Care. Orientierungen und
Impulse. Mit einem Geleitwort von Allan Kellehear, Hans Huber, Bern 2014.

264 S., ISBN 978-3-456-85352-9, 29.95, CHF 39.90.

In neun lose aneinandergereihten Beiträgen greifen die Autoren aktuelle Fragen auf,
die sich in Praxis und Theorie stellen, wenn in Gesundheitsberufen die religiös-spirituelle

Dimension der Arbeit beachtet wird.
Zu Beginn wird in einem vom Ehepaar Heller gemeinsam verfassten Beitrag (S.

19-44) das Verhältnis von Spiritual Care zur kirchlichen — evangelischen und
römischkatholischen — Seelsorge geklärt. Gemeinsame Grundlage ist die Unverlierbarkeit
menschlicher Würde als Ausgangs- und Endpunkt in der Krise von Krankheit und am
Lebensende.

In ihrem ersten selbständigen Beitrag widmet sich die an der römisch-katholischen

theologischen Fakultät in Wien lehrende Religionswissenschafterin Birgit Heller dem
Verhältnis von Spiritualität und Religion beziehungsweise Religiosität (S. 47-68).
Spiritualität ist für die Autorin Kern jeder Religiosität, und Religion ist mehr als eine
Organisationsform. Phänomene moderner und postmoderner Spiritualität werden gewürdigt.
Dabei wird festgehalten, dass in europäischen empirischen Untersuchungen nicht
wenige Menschen sich als weder spirituell noch religiös bezeichnen. In ihrem nächsten

Beitrag bezweifelt Birigit Heller die naheliegende These, Frauen seien grundsätzlich
religiöser/spiritueller als Männer, weil alle pflegebezogenen Tätigkeiten Frauendomänen

sind (S. 117-136). Sie beschreibt die Rolle der Frauen als caregivers quer durch die

Kulturen und benennt Kennzeichen einer femininen Religiosität. In einem weiteren



272 Rezensionen

Beitrag setzt sich die Religionswissenschafterin, ebenfalls kritisch, mit Belegen einer
besonderen Affinität alter Menschen zur spirituellen Dimension auseinander (S. 139-

158). Sie kommt zu dem Schluss, dass Spiritualität keine spezifische Aufgabe des Alters
sei, weil sich Sinn nicht erst am Ende des Lebens erzeugen lässt. Der Wandel in der
Medizin im Umgang mit Gesundheit und Krankheit wird in einem kürzeren Beitrag
skizziert (S. 161-173), in dem ein neues Verständnis von Heilung als Reise zum Kern
der eigenen Existenz entwickelt wird. Ein letzter Beitrag (S. 205-233) stellt ausführlich

Jenseitsvorstellungen in verschiedenen Kulturen vor. Dem von Soziologen behaupteten

Verdunsten des Jenseitsglaubens in modernen europäischen Gesellschaften stimmt
Birgit Heller angesichts der Vielfalt von möglichen Jenseitsvorstellungen nicht zu.

Andreas Heller, Leiter des Instituts für Palliative Care und Organisationsethik in
Wien, beleuchtet in seinen Beiträgen Spiritualität in der Christlichen Krankenhausseelsorge

(S. 74-92), in der Hospizbewegung (S. 95-114) und in der Wahrnehmung von
Schmerz und Leiden (S. 177-201). Er erkennt Dilemmata zwischen Seelsorge, Kirche
und Spiritual Care im Krankenhaus und sieht mögliche Überforderungen der handelnden

Personen. Seine Analyse führt zu einem Katalog von offenen Fragen. Im Beitrag
zu Geschichte und Perspektiven der Hospizarbeit werden Gefahren der Instrumentalisierung

von Spiritualität benannt. Zuletzt stellt Andreas Heller unterschiedliche Weisen
des Umgangs mit Schmerz und Leid dar. Er fordert dazu auf, einen ausschliesslich

organischen Umgang mit Schmerzen und Trauer aufzugeben.
Der facettenreiche Band spiegelt die Komplexität des Phänomens Spiritualität und

der Aufgaben von Spiritual Care. Die Autoren zeigen überzeugend, dass angesichts
des steigenden Bedürfnisses nach ganzheitlichen Ansätzen in der Medizin und Pflege,

vor allem bei schwerer Krankheit und am Ende des Lebens, klassische Berufsgrenzen
durchlässig werden und neue Organisationsformen in Krankenhäusern sowie in
Alters- und Pflegeheimen erforderlich sind. Ihre kritische Distanz zur Überzeugung,
Spiritualität und Spiritual Care seien ein sicherer Weg zu Heilungserfolgcn und zu einem

guten Sterben, beweist Realitätssinn und Erfahrung. Die Beiträge nehmen Umfragen
ernst, in denen Menschen die spirituelle Dimension ablehnen, und vermitteln fundiertes

Wissen zu Spiritualität. Sie schreiben zurecht Theologie und Kirche eine tragende
Rolle zu, weil diese den Gaben- und Geschenkcharakter von Spiritualität betonen und
die spirituelle Dimension vor Instrumentalisierung und Funktionalisierung schützen.

Die flüssig geschriebenen Beiträge bringen neue Impulse in die gegenwärtig laufende

Diskussion um die Unschärfe des Begriffs Spiritualität und die Ziele von Spiritual
Care. Die Autoren wirken der Tendenz zur Verflachung von Religion entgegen und

stellen weiterführende Fragen zur Kompetenz von Spiritual Care. Die ausführliche

Literaturliste, Angaben von Internetquellen, das Sachwortverzeichnis und die Liste von
Büchern aus verwandten Sachgebieten (S. 237-261) machen den übersichtlich gestalteten

Band zu einem hilfreichen Lehrbuch für die Berufsfelder von Seelsorge, Pflege
und Medizin.

Christa Gäbler-Kaindl, Riehen


	Rezensionen

