Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 70 (2014)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Kristin Weingart, Stimmevolk — Staatsvolk — Gottesvolk? Studien zur Verwendung
des Israel-Namens im Alten Testament, Forschungen zum Alten Testament II 68,
Mohr Siebeck, Tiibingen 2014.

439 S., ISBN 978-3-16-153236-8, € 94.00.

Die von Erhard Blum betreute Tibinger Dissertation setzt sich ein anspruchsvolles
Ziel: Wie ist der so unterschiedliche, ja schillernde Gebrauch der Bezeichnung «ls-
rael» zu erkliren? Weder bei den Hypothesen eines alten Stimmebunds (oder einer
spaten Fiktion) noch bei der Annahme einer urspriinglich auf den Norden begrenzten
Bezeichnung lisst sich eine einlinige Entwicklung von den Anfingen bis in die nach-
exilische Zeit plausibel machen. Ebenso umstritten ist, ob (bzw. ab wann) Israel als
vorwiegend religiGse, ethnische oder politische Grosse zu verstehen ist.

Weingart verzichtet auf eine Uberstrapazierung der wenigen ausserbiblischen in-
schriftlichen Belege; stattdessen wendet sie sich dem schwierigen Studium der alttesta-
mentlichen Texte zu. Im Anschluss an eine 30-seitige Forschungsgeschichte (mit Well-
hausen einsetzend) skizziert sie ihr Vorgehen: Beeinflusst von soziologischen Theorien
zu kollektiver Identitit (B. Giesen, F. Barth u.a.), rechnet sie sowohl mit exkludierenden
als auch inkludierenden Tendenzen, vor allem aber damit, dass der Name eines Kollek-
tivs hiufig mehrdeutig ist. Als Beispiele nennt sie «Ephraim» im Alten Testament, fiir
die moderne Zeit «Amerika» und «Deutschland». Es hingt von der jeweiligen Situation
des Sprechers (und seiner Adressaten) und dessen Interessen ab, in welchem Sinn ein
Name verwendet wird und welche Abgrenzungen er impliziert. Fiir die Untersuchung
des Namens «Israel» konzentriert sich Weingart — aus heuristischen Griinden — auf
zwei Epochen, in denen unterschiedliche Abgrenzungs-Interessen deutlicher erkenn-
bar sind: einerseits die persische Zeit, andrerseits «Israel» als Bezeichnung Gesamt-
Israels oder Judas am Ende des Nordreichs.

In den Schriften der persischen Zeit fallen bei der Auseinandersetzung mit den
Samariern sowohl inkludierende als auch exkludierende Tendenzen auf. Als Beispie-
le einer polemisch-exkludierenden Sicht bespricht Weingart ausfihrlich und differenziert
IIK6n 17, Neh, Esr und einige spite Prophetentexte. Anhand der Chronikbticher und
einiger Prophetentexte zeigt sie inkludierende Israel-Konzeptionen, welche die Nach-
kommen der Nordstimme in eine Jerusalemer Sicht integrieren.

Naturgemiss umstrittener ist die Bestimmung von Texten vor dem Ende des Nord-
reichs. Weingart beginnt mit der an Ambivalenzen reichen Thronfolgeerzihlung, die sie
mit guten Argumenten als Weisheitsschrift «im Kontext der hofischen (Aus-)Bildung
von Eliten» vermutet. Israel meint hier teils Gesamt-Israel, teils nur den Norden, wobei
dann die disambiguierende Formulierung «Israel und Juda» notwendig wird. Weingart
schliesst, dass hier die gesamtisraelitische Referenz die vorherrschende Erwartung fir
den Israel-Namen darstellt. In den spirlichen protojesajanischen Belegen sowie in Mi
1-3 kann Juda direkt als Israel angesprochen werden. Neben diese juddischen Tex-



Rezensionen 255

te tritt die Untersuchung der nordisraelitisch geprigten Erzihlungen tiber Jakob und
Josef sowie Hos 5,1-6,6. Weingart sicht Gen 29,41-30,24 als einheitliche Erzihlung,
welche eine genealogische Auskunft Giber die innere Strukturierung Israels gibt und
vor 720 v.Chrt. leichter zu erkliren ist als nachher. Bei der Josef-Erzihlung betont sie
vor allem das Ringen um Benjamin sowie den Umstand, dass Juda erst an vierter Stelle
kommt. Auch bei Hosea findet sie einen gesamt-israelitischen Zusammenhalt durch
den Rickgriff auf die tribale Israel-Konzeption eingespielt.

Der letzte Teil der Monographie («Synthesen») setzt nochmals bei den persischen
Texten ein und untersucht ausfihrlich die Privalenz einer Konzeption von Israel als
eines in Stimme gegliederten Volkes (die Darstellung widerspricht den damals aktu-
ellen Interessen und kann deshalb keine spite Fiktion sein). Ein innerjudiischer Dis-
kurs tiber Ausschluss oder Integration Samarias wird an den Texten sichtbar; Weingart
bringt dies mit dem Bau eines JHWH-Tempels auf dem Garizim (Mitte 5. Jh.) in Ver-
bindung, Anschliessend versucht sie, mit geringerer Textbasis, fur das 8. Jh. und zuvor
das Bewusstsein eines tribalen Israel (im Sinne eines primordial code) nachzuweisen.

Der Autorin ist zu danken fiir ihre umsichtig beobachtende und argumentierende
Arbeit, die auf extreme Hypothesen und («genial» wirkende) Spatdatierungen verzich-
tet. Dem Rezensenten ergibt sich eine plausible Synthese einer komplexen Thematik.
Ausfiihrliche Register helfen, das reichhaltige Werk zu erschliessen.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Klaus Seybold, Unterwegs zum Alten Testament. Exkursionen in die biblische Welt.
Beitrige zum Verstehen der Bibel Band 19, LIT-Verlag, Miunster 2010.

VI+265 S., ISBN 978-3-643-80042-8, € 18.90.

Diese auf vielfaltige Wege zum Alten Testament einladende Sammlung von 20 kurzen
Aufsitzen ist zu einer der letzten Veroffentlichungen des 2011 verstorbenen langjih-
rigen Basler Alttestamentlers Klaus Seybold geworden. Sie zeigt in bester Weise die
Gabe des Autors auf, wichtige, aber auch zunichst nebensachlich erscheinende The-
men allgemeinverstindlich und oft iiberzeugend darzustellen. Angemessenes Gewicht
erhilt dabei der Nachdruck, mit dem er auf Formen der hebriischen Sprache und
Poesie hinweist — nicht nur in Psalmtexten.

Eine erste Gruppe von Aufsitzen befasst sich schwergewichtig mit Sprachformen:
miindlich tberliefertes Erinnern einer Vielzahl von Tradenten als religiés pragende
Vorstufe der Schriftwerdung; Studien zu einzelnen Wortern und Begriffen oder zur
Charakterisierung von Weisheit; die Frage nach der Sprachstruktur dgyptisch gepragter,
tief symbolischer Liebespoesie mit anregenden Beispielen aus dem Hohen Lied. Sehr
instruktiv sind auch Uberlegungen zur Bestimmung des Parallelismus membrorum in
der hebriischen Literatur vor dem Hintergrund des orientalischen Umfelds. Zwei Ab-
schnitte laden ein in die Welt des Traumes in der Bibel und der Funktion des Schlafes
anhand einer eindringlichen Exegese von Jer 31,26, wobei der im unmittelbaren Kon-



256 Rezensionen

text ritselhafte Vers als moglicher urspriinglicher Schluss von 20,7-18 gedeutet wird.
Die Ausfithrungen tiber Opfervorstellungen im Alten Testament fithren tiberzeugend
zur von der Prophetie ausgehenden Opferkritik. Ein nichster Beitrag stellt anhand der
Immanuelperikope Jes 7 die aktive Rolle der Prophetie im politischen Handeln vor:
Sie entdeckt die Politik als Herausforderung, versucht aufgrund der Erinnerung an die
Konstanten der Geschichte von Religion und Glauben auf die Haltung der politisch
Handelnden einzuwirken und fordert von thnen, Verantwortung wahrzunehmen. Auf
andere Weise wirkt das kritische Potenzial von Gottes Handeln im Gedicht vom Tag
JHWHs in Zeph 1. Eindriicklich kommt das Schwergewicht von Seybolds Horen auf
den Text in der Sprachanalyse der Fastenpredigt des «dichtenden Propheten» in Jes
58 und der Darstellung von Joels prophetischem Stil zum Tragen. Ein kurzer Beitrag
zu einem Themenheft Giber Krankheit und Heilung fasst frihere ausfiihrlichere Dar-
legungen zusammen und weist auf die sozialen Aspekte hin, die nach den Psalmen
ursichlich mit ihnen verbunden sind. Aus der Habakuk-Auslegung im Ziircher Bi-
belkommentar stammt die Deutung der psalmartigen Passagen 1,2-4.12-1; 2,1*.4.20;
3,7*.8*.13b-14.17-19 als einheitliches Psalmgedicht, das wohl urspriinglich unabhingig
auf den Rand einer alten Textrolle geschrieben und erst sekundir mit dem Propheten-
text kombiniert worden sei: ein bemerkenswerter Hintergrund des theologisch sehr
bedeutsam gewordenen Freispruchs «der Gerechte — auf Grund seiner Treue soll er
am Leben bleiben.» Nach einem kurzen Ausblick auf die Erstausgabe der Texte aus
Hohle 4 in Qumran ist die hier erstmals verdffentlichte, wie gewohnt textgetreue Uber-
setzung und kurze Auslegung von sieben relativ gut erhaltenen Psalmen aus Hohle 11
(Ps 154; Dankgebet «Plea»; Lobrede auf Zion; Ps 155; Schopfungshymnus; Ps 151 A;
Verzeichnis der Werke Davids) zu den wertvollen Stiicken der ausufernden Qumran-
Literatur zu rechnen. Die Gedanken zur alttestamentlichen Landverheissung minden
in die (jedenfalls) priesterschriftliche Erkenntnis, dass ein Leben als Gottesvolk ohne
Landbesitz moglich war. In anderer Weise spannend sind die auf Seybolds Teilnahme
am archidologischen Lehrkurs basierenden Erwigungen zur Lage des zweimal in den
Uberlieferungen von Simson erwihnten «zwischen Zora und Eschtaol.» Nochmals in
die biblische — diesmal neutestamentliche — Geographie flihrt eine dusserst genaue
Untersuchung zur Lage von Dalmanutha (Mk 8,10). Sie fithrt zur Hypothese, Dalma-
nutha sei am Westufer des Sees Genezareth, in der Uferregion bei der Miindung des
Zalmon-Flisschens gelegen. Dazu ist nun dankbar anzufiigen, dass diese Vermutung
jetzt durch archiologische Untersuchungen bestitigt worden ist: Reste einer dortigen
stadtischen Siedlung werden am ehesten als diejenigen von Dalmanutha angesehen
(K.R. Dark, Archaeological Evidence for a Previously unrecognised Roman Town near
the Sea of Galilee, Palestine Exploration Quarterly 145 [2013] 185-202).

Genaue Literaturangaben, wissenschaftliche Anmerkungen und ein Stellenver-
zeichnis beschliessen das Buch. Insgesamt ein sehr verdankenswertes und breit zu
empfehlendes Vermichtnis von Klaus Seybold!

Felix Mathys, Widenswil



Rezensionen 257

Kathy Ebrensperger, Paul at the Crossroads of Cultures. Theologizing in the Space
Between, Library of New Testament Studies 456, Bloomsbury Publishing, L.ondon
2013.

288 S., ISBN 978-0567662620, £ 65.00.

Paulus, ausgesandt zu den Volkern, bewegte sich in seinem Leben und Wirken im
Kontext interkultureller Interaktion und Kommunikation zwischen jidischen, griechi-
schen, romischen und noch weiteren kulturellen und ethnischen Traditionen. Wie sich
diese Kulturen zu einander und Paulus an den «Crossroads» zwischen ihnen verhalten,
ist das Thema der vorliegenden Studie. Ehrensperger setzt im ersten Teil (I Setting the
Scene: Paradigms and Contexts) ein mit einer Kritik am Potential des heuristischen
Modells von Hybriditit fiir die Antike, das tiber lange Zeit auch fiir den so genannten
Hellenismus postuliert wurde und noch immer wird. Da schlicht alle Kulturen mehr
oder minder als hybrid gelten kénnen, erscheint das Hybriditits-Modell soziologisch
betrachtet wenig hilfreich, um interkulturelle Interaktion zu beschreiben. Vielverspre-
chender erscheinen Ansitze, die sich aus der modernen Forschung zu Mehrsprachig-
keit und Multikulturalitit anbieten. Materiale und literarische Zeugnisse von Meht-
sprachigkeit und Multikulturalitit in der Antike sprechen fiir das Potential dieses fiir
die Paulusforschung neuen Paradigmas. Gleich wie eine Person mehr als eine Sprache
beherrschen kann, kann sie bis zu einem sehr hohen Grad auch in mehr als einer Kul-
tur leben, ohne diese zu vermischen oder in ihrer Besonderheit und Verschiedenheit
durcheinander zu bringen. Mit Floya Anthias betont Ehrensperger die entscheidende
Bedeutung einer gemeinsamen Geschichte der Zugehorigkeit (shared narrative of be-
longing) als Kriterium fiir die Untersuchung von interkultureller Auseinandersetzung
und der Bildung von Identitit im fraglichen Zeitraum. Sprache, Kultur und Identitit
sind auf der Ebene der einzelnen Person, aber auch von Gruppen zwar unterscheid-,
aber nicht trennbar.

In Teil IT (Paul at the Crossroads) arbeitet Ehrensperger zunichst Paulus’ eigenen
Habitus (a la Bourdieu) auf. Diesen sieht sie geprigt von der sozialen und symboli-
schen Welt des Judentums vor 70 n.d.Z. Paulus schreibt Griechisch und bezieht sich
gleichzeitig auf die hebriische Tradition und betont seine Zugehdrigkeit zum Volk
Israel. Allein diese Tatsachen sprechen dafiir, dass Paulus mehrsprachig/multikulturell
war und sich der Unterschiede bewusst wat. Er verstand es, sich in unterschiedlichen
Volkern, Kulturen und Traditionen zu bewegen. Als «go-between», als Hermeneut,
als Mediator versuchte er, eine Botschaft von einer Welt in eine andere zu Gibersetzen.

Die Christusbotschaft machte auf keinem anderen Hintergrund Sinn als auf dem-
jenigen der jidischen Tradition. Die Herausforderung flir Paulus bestand darin, den
judischen Narrativ im Lichte des Christusereignisses in die soziale und symbolische
Welt von Christus-Anhidngerinnen und -Anhingern aus den Vélkern hinein zu inter-
pretieren und tibersetzen.

Exemplarisch zeigt Ehrensperger am Thema von Kultpraktiken und Ritualen még-
liche Implikationen gelebter «pistis» sowie der Frage von Kultpraktiken im Zusammen-



258 Rezensionen

hang des Essens auf. Es zeigt sich, dass Christusgliubige aus den Vélkern die grosse
Herausforderung zu meistern hatten, ihren «Habitus» sowohl auf der narrativen als
auch auf der praktischen Ebene transformieren zu miissen. Damit die Botschaft iiber-
haupt Sinn machen konnte, musste sie Elemente aufnehmen, die fiir diese Glaubigen
schon vor ihrer Zuwendung zur Christusbewegung wichtig gewesen waren.

Ehrensperger schliesst ihre Arbeit, den Untertitel des Buches aufgreifend, mit ei-
nem Kapitel zu «Theologizing in the Space-Between». Die Assoziation zu Homi K.
Bhaba lisst die Leserinnen und Leser angesichts der pointierten Kritik am Hybridi-
titskonzept zunichst staunen. Der space-between wird dann aber aufgeldst als nicht-
Ort. Es ist lediglich eine Kreuzung, an der sich Menschen aus verschiedenen Vélkern,
Kulturen, Sprachen und Traditionen treffen. Hier findet «theologizing» im Sinne von
Ubersetzen/verhandeln von Bedeutung statt, was zur Identititsfindung der Beteiligten
beitrdgt. Aber der «place of belonging» ist nicht hier. Ekklesia zu sein bedeutete, alle
Aspekte des Lebens zu durchwirken, aber nicht das frithere Leben ginzlich zu erset-
zen. Paulus unterschitzte wahrscheinlich die sozialen Implikationen davon.

Ehrenspergers Arbeit enthalt Indices zu biblischen und anderen antiken Quellen
sowie zu den modernen Autorinnen und Autoren. In der Lektorierung wurden leider
zahlreiche Fehler tibersehen, etwa hinsichtlich griechischer und hebriischer Begriffe
und Zitate sowie nicht korrekter Bibelstellenangaben.

Der fiir die Paulusforschung innovative Ansatz der Mehrsprachigkeit/Multikul-
turalitit und der Gberzeugend aufgearbeitete theoretische Hintergrund er6ffnen ein
weites Feld und laden Forschende ein, Paulusbtiefe an der «Crossroad of Cultures»
auf weitere konkrete Themen hin vertieft zu untersuchen und um andere Ansitze zu
erweitern wie beispielsweise raumwissenschaftliche Diskurse.

Esther Kobel, Basel

Uwe Plath, Der Fall Servet und die Kontroverse um die Freiheit des Glaubens
und Gewissens. Castellio, Calvin und Basel 1552-1556. Hg.v. Wolfgang F. Stammler,
Alcorde Verlag, Essen 2014.

456 S., 44 Abb., ISBN 978-3-939973-63-8, € 32.00, CHF 40.50.

Es ist von grossem Gewicht und von erheblicher Aussagekraft, unter welchem Titel ein
Buch in die Welt hinausgeschickt wird. Der vorliegende Band ist die Neuauflage einer
von Werner Kaegi angeregten Dissertation, die 1974 unter dem Titel Calvin und Basel in
den Jahren 1552-1556 veroffentlicht und bereits im selben Jahr von Heiner Faulenbach
in dieser Zeitschrift besprochen — cher: angezeigt — worden ist (30. Jg. 1974, S. 368).
Der Autor wollte seinerzeit Paul Wernles Studie Calvin und Basel bis zum Tode des Myco-
nius. 1535-1552, als Rektoratsprogramm 1909 erschienen, fortsetzen und urspriinglich
bis zum Tode Calvins weiterfithren — letztere Absicht erwies sich angesichts der Fiille
des Materials seinerzeit als undurchfiihrbar, so dass der letzte Aufenthalt Calvins in
Basel als Schlusspunkt gewihlt wurde. Der Focus der Arbeit liegt also bei Calvin und
seinem Verhiltnis zur Humanistenstadt am Rhein. Es ist bezeichnend, dass sie gleich-



Rezensionen 259

zeitig in zwei Basler Reihen (den Bestrége/n] zur Geschichtswissenschaft als Band 133 und
den Studien zur historischen und systematischen Theologie als Band 22) herausgekommen ist.
Einen inhaltlichen Schwerpunkt in Gestalt eines Sachthemas weist der Titel nicht aus.

Das ist bei der Neuauflage entschieden anders. Der neue Titel verdankt sich dem
gestiegenen Interesse an Sebastian Castellio und an der Frage nach religiéser Toleranz,
die er als einer der ersten vorbildlich beantwortet hat. Dieses Interesse tritt immer dann
in den Vordergrund, wenn die Toleranz bedroht ist. Es ist kein Zufall, dass Stefan
Zweig Castellio gerade wihrend der Nazizeit entdeckte und seinem 1938 erschienenen
Buch den Titel Ein Gewissen gegen die Gewalt gab. Dieser Roman hatte den Humanisten
der Vergessenheit entrissen (die Rezeption der grossen Biographie von Ferdinand
Buisson Sébastien Castellion von 1892 war auf Gelehrtenkreise beschrinkt geblieben), in
der er dann allerdings fiir die grosse Offentlichkeit fiir zwei Generationen lang wieder
versinken sollte. Heute, da die Problematik religioser Toleranz durch fanatische mus-
limische Gruppen, nicht zuletzt aber auch durch die Anspriiche fundamentalistischer
christlicher Kreise, erneut virulent geworden ist, scheint der Augenblick gekommen,
sich wieder auf Castellio als einen Vordenker zu besinnen, was der Alcorde-Verlag
durch den Sammelband Das Manifest der Toleranz bereits 2013 begonnen und mit einer
Ubersetzung von Castellios Contra libe/lum Calvini noch 2014 fortzufihren sich vorge-
nommen hat.

Dazu kam das Calvin-Jubilium 2009. In seinem Vorwort zur Neuausgabe zitiert
der Herausgeber den damaligen Leiter des Projekts Calvin 2009, Serge Fornerod, mit
den Worten «Nieder mit den Miesmachern!» und dem Ansinnen, Calvin «zu feiern und
zu chren [...] ohne falsche Bescheidenheit und gespielte Schuldgefiihle» (17) und fragt
seinerseits: «Welche Schuldgefiihle muss man denn «pieleny angesichts der Bilanz des
Schreckens, die Calvins Kirchenregime bei seinem Tod vor nunmehr 450 Jahren hin-
terlieB?» (18). Ziel der Neuauflage ist es, «im Zuge der Wiederentdeckung Castellios,
dessen Geburtstag sich 2015 ebenfalls zum 500. Mal jihrt, Uwe Plaths Arbeit noch
einmal einem breiteren Publikum vorzustellen» und seine Ergebnisse «fir die 6ffentli-
che Diskussion fruchtbar zu machen» (ebd.). Plath selbst — mittlerweile pensionierter
Studiendirektor in Liineburg — hat ein eigenes neues Vorwort beigesteuert, in dem er
nicht nur neuere Forschungsliteratur anfithrt (Hans R. Guggisberg, Peter Opitz in der
neuen Calvin-Studienausgabe, die Biographien von Hermann J. Selderhuis, Christian
Link, Christoph Strohm, Volker Reinhardt und Reiner Roloff, Carlos Gillys Dissertati-
on Spanien und der Basler Buchdruck bis 1600, Maurice Baumann u.a.), sondern auch den
neuen Titel sachlich begriindet und die Ergebnisse kurz zusammenfasst: «Die vielen
Personen, die uns im Zusammenhang mit der Toleranzkontroverse als Gegner Calvins
begegnen, und die Fille der Schriftstiicke, die Calvins Verhalten kritisieren, dirften die
bekannten» — und etwa von Joseph Lecler, Peter Opitz oder Francois Wendel immer
noch wiederholten — «Thesen widerlegen, es seien «ur einzelne Humanisten> gewe-
sen, die sich tiber Calvins «eligiose Intoleranz empdrt und zu ihrer Zeit kein grofB3es
Aufsehen erregp hitten; der Protest gegen Calvin sei zeitgendssisch gesehen marginaly
gewesen, er habe @ur wenig Widerhall gefunden, die Verbrennung Servets sei «er



260 Rezensionen

Irrtum des Jahrhunderts) (I’erreur du temps) gewesen, sie habe also dem Rechtsemp-
findery der damaligen Zeit entsprochen.» (28) Nein: «die Verbrennung Servets war
kein drrtum des Jahrhunderts, sie war ein Irrtum Calvins» (ebd.). Sie hat dem Anschen
des Genfer Reformators in Basel zudem stark geschadet: 1556 verweigerte ihm die
Universitit die Ehrengaben Wein und Brot, die angesehenen Besuchern gewohnlich
gereicht wurden.

Die Untersuchung selbst geht chronologisch vor: Nach einem Rickblick auf die
Jahre 1535 bis 1552 geht es in Kapitel IT um die anderthalb Jahre vor der Verhaftung
Servets in Genf; die Kapitel III bis VI und XII dokumentieren den Streit um Servet
und die folgende literarische Kontroverse. Die dazwischen liegenden Kapitel themati-
sieren die Verbindungen zwischen Basel und Italien, Mémpelgard und Poitiers, Celio
Secondo Curiones Kampf gegen Calvins Pradestinationslehre in De amplitudine beat:
regni Dei, Calvins Entfremdung von Simon Sulzer und die Spannungen zwischen Bern
und Genf sowie die Vermittlungsbemithungen Basels und Ziirichs im Zusammenhang
mit der Erneuerung des Burgrechtes. Die Arbeit lebt von einer enormen Quellenkennt-
nis, welche diese Jahre in einer zugleich prizisen wie bildkriftigen Sprache lebendig
werden ldsst. Es entsteht das Portrait einer Stadt, die dank ihrer geographischen Lage
an der Grenze zwischen deutschem und franzosischem Kulturraum, ihrer politischen
Eigenstindigkeit, ihrer erasmischen Tradition und ihrer vielen Migranten (vornehmlich
aus den romanischen Lindern) zu einem Hort der Heterodoxie geworden war: Neben
Curione und Castellio sind Bernardino Ochino, Fausto und Lelio Sozzini, sind Gio-
vanni Leonardi und Guiglielmo Grataroli zu nennen, neben David Joris und Sebastian
Franck stehen der Walliser Thomas Platter, der Ingelheimer Sebastian Minster und die
Einheimischen Bonifacius Amerbach und Johannes Oporin. Wie langweilig, humorlos,
geisttotend (und leider eben nicht nur den Geist tétend) ist dagegen jede Orthodoxie,
die geradezu zwangsliufig intolerant werden muss!

Die Neuausgabe von Uwe Plaths fundierter Arbeit ist ein wirklich schénes Buch:
sorgfiltig und gediegen und mit vielen Abbildungen versehen. Das Bild auf S. 62 frei-
lich zeigt nicht den Antistes Simon Sulzer (1508-1595), sondern den Aufklirungsphi-
losophen Johann Georg Sulzer (1720-1779) — ein peinliches Versehen, das mit einem
unbefangenen Blick auf die Haartracht des Dargestellten zu vermeiden gewesen wiire.
Nobady is perfect — doch dieser Irrtum sollte in den vielen kommenden Auflagen, die
dem Buch zu wiinschen sind, diskret beseitigt werden.

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal

Kurze, zuverlissige Nachricht von der Briider-Unitit. Das Zeremonienbiichlein
(1757) von David Cranz, eingeleitet und neu herausgegeben von Rudolf Dellsperger,
Herrnhuter Verlag, Herrnhut 2014.- Beiheft der «Unitas Fratrumy», Nr. 23.

108 S., ISBN 978-3-931956-43-1, € 14.00.

Der Ziircher Kupferstecher und Verleger David Herrliberger (1697-1777) veroffent-
lichte in den vierziger Jahren des 18. Jahrhunderts die deutsche Uebersetzung eines



Rezensionen 261

franzésischen Sammelwerkes liber «Zeremonien und Gebriuche» von Religionen und
Religionsparteien, von Kirchen und Konfessionen. Im Zeitalter der Enzyklopadisten
zeichneten sich die einzelnen Beitrdge durch hohes wissenschaftliches Niveau aus.
In der Absicht, den Kosmos religioser Phinomene abzubilden, sollten sie im Geist
der Objektivitit von irgendeinem werbenden Ton oder gar von alleinigem Wahrheits-
anspruch absehen. Zur Weiterentwicklung des Werkes erging eine Einladung an die
jungst entstandene Bridergemeine (Unitas fratrum), eine Selbstdarstellung fir die
Aufnahme in dieses «KKonfessions- und religionskundliche Universallexikon» (S.25) zu
liefern — ein Beweis, welche Bedeutung Zeitgenossen der weltweit agierenden Bri-
dergemeine beimassen. Die Herrnhuter nahmen die Herausforderung an. Aufgrund
verschiedener Vorarbeiten — auch des Grafen von Zinzendorf selbst — stellte der pro-
minente Herrnhuter David Cranz (1723-1777) den Text des briiderischen Beitrages
her. Allerdings fand die Arbeit keine Aufnahme in das Sammelwerk, sondern wurde
1757 als selbstindige Veroffentlichung, vermutlich gedruckt bei Daniel Eckenstein in
Basel, herausgebracht.

Jetzt liegt das «Zeremonienbiichlein» zum erstenmal in einer modernen Edition
vor. Der Herausgeber Rudolf Dellsperger entschliisselte in mustergiltiger Weise die
dusserst verwickelte Entstehungsgeschichte, versah Text wie Abbildungen mit den
notigen Erliuterungen und nahm eine sorgfiltige zeitgeschichtliche Einordnung vor.
Der Titel «Zeremonienbtichlein» trifft nur einen — wenn auch sehr wichtigen — Teil
des Inhalts. Der erste Teil mit einer historischen Einfithrung behandelt nimlich das
Verhiltnis zu anderen Kirchen, das durchwegs in freundlichem Licht erscheint. Und
ebenso positiv wird die Akzeptanz der Herrnhuter durch weltliche Michte geschildert.
Das fillt umso leichter, als der Katholizismus nicht behandelt wird. Ein apologeti-
sches Gefille ist unverkennbar. Beim «lLehrbegriffs steht die Bibel im Zentrum, als
Bekenntnisschrift gilt die Augsburger Konfession und als «Pastoralinstruktion» der
Berner Synodus von 1532. Ausfihrlich kommt die Organisation zur Sprache — so-
wohl der universalen Briiderkirche wie der einzelnen Gemeinde. Die sehr detaillier-
ten Regelungen mdégen bisweilen eher Ideal als Wirklichkeit widerspiegeln, dahinter
steht die Absicht, durch die Ordnung der Gemeinschaft dem einzelnen Mitglied zu
einem Leben im Geist des Evangeliums zu verhelfen. Méinner und Frauen sind in der
Gemeine weitgehend gleichberechtigt. Neben dem Amt der Diakone gibt es das der
Diakonissen, die «auch durch Aeltestinnen ihres eigenen Gechlechtes eingesegnet wet-
den». Bemerkenswerterweise begrindet das «Zeremonienbiichlein» diese Praxis mit
einem Hinweis auf den Apostel Paulus, der die Benachteiligung von Frauen als einer
vergangenen Zeit angehorig erklart habe (8.73). Eine sorgfaltige Darstellung erfahren
die gottesdienstlichen Handlungen wie Taufe, Abendmahl, Fusswaschung, Liebesmahl
(Agape) oder Versammlungen und Liturgien im Tages-, Wochen- und Jahreslauf. Alle
Veranstaltungen prigt das reichhaltige gemeinsame Singen.

Einen besonderen Wert erhielt das «Zeremonienbiichlein» durch die Hinzufigung
von 16 Kupfertafeln, die in der Edition vollzihlig wiedergegeben sind. Abgebildet
werden liturgische Handlungen. Man erkennt die einheitlich gekleideten Mitglieder mit



262 Rezensionen

Gesichtern ohne individuelle Ziige, so entsteht der Eindruck von Feiern einer egaliti-
ren Gemeinschaft.

Herrlibergers Projekt scheiterte. Die Aufnahme des «Zeremonienbiichleins» in des-
sen «Zeremonienwerk» kam nicht zustande. Eine explizite Begriindung dafiir bieten
die Quellen nicht, doch hat der Herausgeber eine iiberzeugende Erklirung geliefert.
Zum einen war die Unitit «Zielscheibe ebenso heftiger wie haltloser Kritik» (8.37).
Man warf ihr Ausschweifungen und Schwirmertum vor, was zu Warnungen Anlass
gebe. Das Ende des Herrnhutertums sei nahe. Die positive Selbstdarstellung einer bli-
henden, weltweiten Kirche, so Dellsperger, passte nicht zu diesem kritischen Bild der
Zeitgenossen. Zum anderen wollten sich die Herrnhuter nicht in einem Sammelwerk
wiederfinden, in dem die Religion licherlich gemacht werde. So hatten beide Seiten
Griinde, von einer Veréffentlichung im Rahmen des «Zeremonienwerkes» abzusehen.
Man kann darin durchaus die Unvereinbarkeit von aufgeklirten Anspriichen und pie-
tistischem Selbstverstindnis sehen.

Alles in allem: Eine wohlfeile Einfithrung in das Herrnhutertum in vorziglicher
editorischer Aufbereitung,

Ulrich Gabler, Riehen

Joszef Niewiadomski, Roman A. Siebenrock (Hg.), Opfer — Helden — Mirtyrer. Das Mar-
tyrium als religionspolitologische Herausforderung, Innsbrucker theologische Studien
83, Tyrolia-Verlag, Innsbruck-Wien 2011.

399 S., ISBN 978-3-7022-3105-7, € 19.00.

Im Zusammenhang mit der Erinnerung an den Aufstand der Tiroler unter Andreas Ho-
fer gegen die bayrischen und franzésischen Truppen 1809 im Tiroler «Gedenkjahr 2009»
veranstaltete der Forschungsschwerpunkt «Religion-Gewalt-Kommunikation-Weltord-
nung» der Katholisch-Theologischen Fakultit Innsbruck den Kongress «Martyrium als
religis-politische Herausforderungy. Die hier vorgelegten Referate und Berichte von den
Workshops spannen einen Bogen von der Erinnerung an den Sandwirt zu den heutigen
Erweiterungen des Mirtyrer-Begriffs in religiés-politischen Kontexten. Bereits der My-
thos Andreas Hofer ist durch entsprechende Motive bestimmt, da der ihn auf dem Wege
zur Hinrichtung begleitende Propst Manifesti meinte, dieser sei in Mantua am 20. Februar
1809 «wie ein unerschrockener Mirtyrem gestorben.

Dem Anspruch des Kongresses entsprach die Teilnahme des Innsbrucker Bischofs
Martin Scheuer, der Tiroler Mirtyrer aus der NS-Zeit vorstellte, und des Bischofs Karl
Golser von Bozen-Brixen, der im Abschlussgottesdienst die Predigt hielt. Die Vielschich-
tigkeit des Problems von den Urspriingen des Mirtyrer-Begriffs bis zu den heutigen
Selbstmordattentitern, dem Opfertod im Unterhaltungsfilm oder den Aufgaben einer re-
ligionspadagogischen Erschliessung verlangt einen interdisziplindren Zugriff. Zwar stam-
men viele Beitrige von Mitgliedern der Innsbrucker Universitit, besonders Theologen;
hinzu kamen auswirtige Referenten wie Johann Maier, Koln, der die jidische Tradition
vorstellte, oder Hamideh Modagheghi, Paderborn, der sich in schiitischer Perspektive



Rezensionen 263

gegen «eine verengte und scheinheilige Wahrnehmungy und die «nstrumentalisierung der
Religion» zur Legitimation von «Untaten» wandte; Hans Maier, Miinchen, hielt den Er6ff-
nungsvortrag iiber die Ausweitung des Mirtyrerbegriffs in der Gegenwart. Der dkume-
nischen Offnung dienten die Vortrige von Astrid von Schlachta iiber «T4uferische Iden-
titit und Martyrium in der Frithen Neuzeit» und von Sybille Moser-Ernst iiber Leiden
und Martyrien von Zeugen Jehovas in der NS-Zeit. Nicht nur die rémisch-katholischen
Mirtyrer, sondern auch die Gegenmirtyrer des 16./17. Jahrhunderts, «die Opfer rémisch-
katholisch motivierter und/oder tiberhchter politischer Theologie geworden sind» (R. A.
Siebenrock, S. 154), sollten als «eine noch kaum aufgenommene Herausforderung der
christlichen Okumene» bedacht werden.

Generell liegt bei den historischen Beitrigen der Fokus auf Tirol; Vorginge wie die
Befreiungskriege mit ihrer religiosen Aufladung werden nur kurz erwihnt und die Dis-
kussion tiber die Widerstandskimpfer des 20. Juli 1944 als Martyrer nicht beachtet; hier
wiren als protestantischer Beitrag die Ubetlegungen von Eberhard Bethge zu einem
«neuen Alphabet» des modernen Mirtyrers als evangelisch-katholisches Problem und die
6kumenische Anniherung in den Predigten aus Anlass des 20. Juli zu beachten (vgl. R.
v. Voss/G. Ringshausen [Hgg |: Die Predigten von Plétzensee. Zur Herausforderung des
modernen Mirtyrers, Berlin 2009, bes. S. 37ff.).

Da die Vielfalt der Beitrige von der Exegese von 2Makk 7 tber historische Studien
zu Andreas Hofer bis zur Gegenwart den Rahmen einer Rezension tibersteigt, beschrin-
ke ich mich auf das leitende Verstindnis von Martyrium. Nach einem kurzen Uberblick
tiber die Geschichte des Martyriums entwickelt Roman A. Siebenrock «eine christliche
Kriteriologie aus katholischer Perspektive» (8. 153-172), welche die drei Massstibe von
Papst Benedikt XIV. (martyrium materialiter — formaliter ex parte tyranni — ex parte victi-
mae) weiterentwickelt und modifiziert (vgl. ders.: Christliches Martyrium [topos-tb 667],
Kevelaer 2009). Wihrend das materiale und das formale Kriterium im Blick auf den Ver-
ursacher seit Polycarp gelten und auch auf Opfer durch Haft und Folter — nach Willibald
Sandlers kirzerer Erorterung der Kriterien sogar auf das Ertragen von Leid ohne gewalt-
samen Tod (8. 317) — anwendbar sind, entfaltet Siebenrock das Martyrium christologisch-
soteriologisch, ethisch-politisch und ekklesiologisch-6kumenisch.

Grundsitzlich steht der Glaubensakt des Martyriums in radikaler Ohnmacht «in der
Nachfolge des demiitigen und armen Jesus Christus und reprisentiert die gewaltlose,
erlosende Liebe Gottes am Kreuz. Das Martyrium ist ein, ja das Sakrament der Erlésung
in dieser Welt diffuser Gewalt, dem wesentlich eine Dimension innergeschichtlicher Be-
freiung, mindestens ein Akt der Gewaltunterbrechung eignet» (S. 157) Als «Vergegen-
wirtigung Jesu Christi in untiberbietbarer Weise» (8. 160) und «vollendetes Sakrament des
Reiches Gottes» tiberragt es «alle Vermittlungsformen der Kirche» (S. 157), also Wort und
Sakrament, weil hier nach K. Rahner Bekenntnis und Tat unverhiillt eins sind.

Insofern durch Martyrien die sittliche Konsequenz des Glaubens 6ffentlich wird, las-
sen sie sich gemiss dem II. Vaticanum als «Eintreten fir Freiheit, Gerechtigkeit, Friede
und Wiirde des Menschen» und damit «als geschichtliche Indikatoren der Gegenwart des
Reiches Gottes» beschreiben (S. 158). Der christologischen Konzentration entspricht die



264 Rezensionen

Offnung zu allen Menschen: «Dieser Glaubensakt [|] kann auch von Nicht-Getauften als
Eintreten fir Wahrheit, Gerechtigkeit und Frieden von allen Menschen vollzogen wer-
den», da und insofern in ihm «jene Beziehung zu Tod und Auferstehung gegenwirtig»
ist, die gemiss GS 22 «allen Menschen durch die Kraft des Geistes eingestiftet ist» Als
Beispiel nennt Siebenrock Gandhi; aber grundlegend ist der Gedanke des «anonymen
Mirtyrers» fiir die sidamerikanische Befreiungstheologie (vgl. F. Gmainer-Pranzl: Das
gekreuzigte Volk, S. 326 ff.)

Indem das Martyrium «jeglicher weltlichen Macht ihren Totalititsanspruch auf den
Menschen» entzieht, kann es «als Kampf von eschatologisch-apokalyptischen Michten
interpretiert werden» (S. 159). Dabei ist es nicht konfessionell, sondern als «eine Skume-
nische Option fiir die Einheit der Kirche» zu verstehen. «Der Martyrer bekennt sich in
der Herkunft aus einer geschichtlich-konkreten Glaubensgemeinschaft zu jener Kirche,
die eschatologisch in der Liturgie vorweggenommen wird. Daher kann das kiinftige Mar-
tyrium nicht mehr gegen andere Christ(inn)en ausgespielt werden.»

Diese «Okumene der Martyrer» (Johannes Paul IL.) stésst auf das unterschiedliche
Martyriums-Verstindnis der Konfessionen. Neben der soteriologischen Deutung sind
die Kriterien strittig. So folgte das evangelische «Martyrologium» «lhr Ende schauet an
...» (Leipzig 2006) bei den Widerstandskimpfern des 20. Juli 1944 nicht dem Kriterium
der Gewaltlosigkeit und nahm trotz des Suizids auch Henning von Tresckow auf. Dage-
gen gerit flr Siebenrock «die persénliche Lebenshingabe immer ins Zwielichty, wenn
sie «machtpolitisch gegen andere [...] in Anspruch genommen wird.» (S. 169) Besonders
gegen eine «zelotische Theologie» komme einem «strengen, dem Evangelium nahen Mir-
tyrerbegriffy fur das Lehramt und die Kanonisierungsprozesse besondere Bedeutung zu.

Dagegen tritt fiir Franz Gmainer-Pranzl (S. 321-329) im Anschluss an die siidameri-
kanische Befreiungstheologie das Kollektiv des «gekreuzigten Volkes» (Oscar Romero) als
leidender Knecht Jahwes neben den individuellen Martyrer. Wegen der Gegenwart Christi
in den Armen und Gedemiitigten bedeutet es Gegenwart des Heils und damit «Subjekt
der Etlosungy, da das «gekreuzigte Volk» als «Opfer der Siinde der Welt» nach Ignacio
Ellacuria §] zugleich dasjenige ist, das der Welt Erlosung bringt. Demgegeniiber betont
Siebenstock, dass die Vergegenwirtigung Jesu Christi im Martyrium als «Reprisentation
in der Differenz» (S. 160) zu deuten ist.

Gerbard Ringshansen, Lineburg

Ernst Troeltsch, Briefe 1 (1884-1894) (= Ernst Troeltsch, Kritische Gesamtausgabe im
Auftrag der Kommission fiir Theologiegeschichtsforschung der Bayerischen Akade-
mie der Wissenschaften hg.v. EW. Graf, Chr. Albrecht und G. Hiibinger, Bd. 18), hg.v.
EW. Graf in Zusammenarbeit mit V. Bendig, H. Haury und A. Seelos, Walter de Gruy-
ter, Berlin/Boston 2013.

XVII + 463 S., ISBN 3-11-032164-7, € 199.95.

In seiner 1922, ein Jahr vor seinem Tod, erschienenen Selbstanzeige Meine Biicher be-
merkt Ernst Troeltsch iiber seinen intellektuellen Werdegang: «Mein Erkenntniswil-



Rezensionen 265

le war von frither Jugend an auf die historische Welt gerichtet, ganz dhnlich wie bei
Dilthey. Von der Schule, einem bayerischen humanistischen Gymnasium alten Stils
mit wundervoll wenig Unterrichtsstunden, wurde durch einige tiichtige Lehrer die-
ser Drang mit Stoff und Nahrung versehen. Fir die Naturwissenschaft sorgte das
Elternhaus, das Haus eines Arztes, der mich gern zum Mediziner machen wollte und
frihzeitig in naturwissenschaftliche Beobachtungen und Sammlungen hineintrieb. [...]
So kam es, daB} ich von Anfang an alle historisch-kulturphilosophischen Probleme im
Rahmen eines naturwissenschaftlichen Weltbildes lernte und die Ineinandersetzung
beider Welten als ein brennendes theoretisches und praktisches Problem zugleich
empfand.» (E. Troeltsch, Meine Biicher, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. IV, Ti-
bingen 1925, 3-18 [3f]) Wie auch immer man Troeltschs spite Selbstdeutung seiner
intellektuellen Biographie im Spannungsfeld von Natur- und Geisteswissenschaften
im Einzelnen beurteilen mag, um die Aufgabe, sie an den iiberlieferten Quellenmate-
rialien aus seiner frithen Schul- und Studienzeit kritisch gegenzulesen, kommt keine
Beschiftigung mit dem Werk des grossen Theologen und Religionsphilosophen um-
hin. Der hier anzuzeigende Band 18 der Kritischen Gesamtansgabe der Werke des Heidel-
berger und Betliner Gelehrten, der erste Band mit den Briefen von und an Troeltsch,
wird dabei eine unentbehrliche Rolle spielen. Er macht 119 Briefe (102 Briefe von
Troeltsch und 17 an ihn) aus den Jahren 1884 bis 1894 zuginglich, die «mit wenigen
Ausnahmen bisher nicht bekannt» (VI) waren. Diese Quellenmaterialien erlauben es,
den Werdegang des jungen Theologen differenzierter zu verstehen, als es bislang mog-
lich war. Der von Friedrich Withelm Graf in Zusammenarbeit mit 1o/ker Bendig, Harald
Haury und Alexander Seelos herausgegebene Band ist das Resultat jahrelanger intensi-
ver und detektivischer Archivrecherchen. Waren bis in die 1980er Jahre ca. 200 Briefe
Troeltschs bekannt, so sind es zurzeit mehr als 1300 (V. 1-4). Dies fithrte dazu, dass die
in der urspringlichen Konzeption der Kritischen Gesamtansgabe der Werke von Troeltsch
vorgesehenen zwei Briefbande auf drei erweitert wurden. Von diesem Gesamtbestand
werden in dem vorliegenden Band diejenigen aus der Studienzeit, dem Miinchner Vi-
kariat, der Gottinger Promotionszeit und den Bonner Jahren als Extraordinatius mit-
geteilt. Die Edition macht damit alle bislang bekannten Briefe Troeltschs bis zu seinem
Wechsel nach Heidelberg im Jahre 1894 zuginglich.

Die vorzugliche Edition der Briefe des jungen Troeltsch wird — nach der Darle-
gung der Editionsprinzipien der Kritischen Gesamtausgabe (XI-XVII) — durch eine
umsichtige Einleitung des Herausgebers eréffnet (1-46). Sie informiert tiber den Quel-
lenbestand der frihen Briefe vor dem Hintergrund der Gesamtkorrespondenz des
Heidelberger und Berliner Theologen, die Etappen seines Werdegangs zwischen dem
Augsburger Elternhaus und der Bonner Professur fiir Systematische Theologie so-
wie einem ausfiihtlichen Uberblick iiber die Verbindung Uttenruthia, deren Mitglied
Troeltsch drei Tage nach seiner Immatrikulation am 31. Oktober 1884 an der Theo-
logischen Fakultit der Universitit Erlangen wurde. Behutsam deutet der Herausgeber
das Ringen des jungen Theologiestudenten und Géttinger Promovenden um eine eige-
ne theologische Position im Umfeld von Familie und Freundschaftskult (28-44). Nach



266 Rezensionen

kurzen Bemerkungen zu den fiir den ersten Briefband besonderen Editionsprinzipien
(44-40), Faksimiles sowie dem Korrespondenzverzeichnis (47-52) folgt die Edition der
Briefe im Hauptteil des Bandes (55-387). Ein Anhang bietet eine erweiterte Version
von Troeltschs Gedicht Weg zur Wabrbeit, von dem er eine alternative Fassung seinem
Vater zu dessen 52. Geburtstag am 7. Dezember 1884 (vgl. 56-60) schickte (389-398).
Biogramme von Troeltschs Korrespondenzpartnern (399-409), ein differenziertes und
umfassendes Literaturverzeichnis (405-423), ein Korrespondenzregister (425-427) so-
wie Personen- (429-437), Sach- (439-457) und Ortsregister (459f.) erschliessen dem
Leser den Band.

Troeltsch studierte vom Wintersemester 1884 /85 bis zum Ende des Sommersemes-
ters 1885 in Erlangen. Nach einer zweimonatigen Wehriibung setzte er sein Studium
an der Berliner Universitit im Wintersemester 1885/86 und dem folgenden Sommert-
semester fort und wechselte im Wintersemester 1886/87 nach Géttingen. In Erlangen
beendete er sein Studium. Nach dem Minchner Vikariat wurde Troeltsch in Géttin-
gen Ende Januar mit einer Arbeit Gber Vernunft und Offenbarung bei Johann Gerbard und
Melanchthon zum Lic. theol. promoviert. Am 14. Mirz des Jahres 1892 erfolgte schliess-
lich der Ruf auf ein Extra-Ordinariat fiir Systematische Theologie an der Universitit
Bonn. Ein grosser Teil der in dem Band mitgeteilten Briefe stammt aus seiner Studi-
enzeit an den drei Universititen. Von diesen wiederum sind die meisten an Wilhelm
Bousset — seinen lieben Freund Mohr — und an Julius Braun — seinen Leibburschen in
der Uttenruthia — gerichtet. Ihnen gegentiber schildert er seine Orientierungssuche in
den theologischen Debatten, berichtet von theologischen und philosophischen Lektii-
ren oder macht als Anonymus Vorschlage zur Intensivierung des Verbindungslebens
in der Uttenruthia (72-79). Die Briefe dokumentieren seine Suche nach einer Position
im Richtungsstreit der zeitgendssischen Theologie. In ithnen versteht er sich als Re-
alist (91), ist skeptisch gegentiber Systemkonstruktionen und versucht, theoretische
und praktische Haltung auszugleichen. «Inzwischen bin ich theoretischer Skeptiker,
berichtet er am 8. September 1885 an Braun, «praktisch ein gewohnlicher Frommen»
(125). Fasziniert ist der junge Troeltsch von Berlin, seinen Museen mit ihren Kunst-
schitzen und seiner Universitit. Von dem Historiker Heinrich von Treitschke ist er
«hingerissen» (128) und begeistert (138), aber auch der Ritschlianer Julius Kaftan impo-
niert ihm (129). «lLotze war mein groBer Wohlthiter, dem ich ewig dankbar bleibe; doch
habe ich mich inzwischen auf eigene Fiile gestellt», schreibt er am 13. Februar 1886
an Braun. Und er fihrt dann in der Mitteilung seiner Berlineindriicke fort, «Treitschkes
prachtvolles Colleg, Kaftans mir auf Schritt u Tritt entgegengesetzte Ethik thun nicht
wenig dazu, kurz ich fiihle mich in angeregtester u produktivster Stimmung u arbeite in
Folge dessen auch mit ungewohnter Kraft u Ausdauer» (162f.). Von einem Besuch in
Gottingen Ende 1885 berichtet er Bousset, «Ritschl liegt dort tiberhaupt in der Luft»
(148). Seinem Leibburschen Braun teilt er am 29. Dezember 1885 mit, er sei «auch
noch von anderer Seite mit diesem merkwiirdigen Mann bekannt gemacht» worden,
«nimlich von Weil}, dem Sohn des Berliner Theologen> wie ihn sein Todfeind Zahn
nennt, einem Conkneipanten der Germanen, der in Ritschls Familie wie ein Kind des



Rezensionen 267

Hauses tiglich verkehrte u den vielverketzerten Haretiker also auch im Schlafrock u
Hauskippchen kennt» (150£.).
Die Briefe spiegeln eindriicklich die intellektuelle Biographie des jungen Troeltsch
im Spannungsfeld von studentischer Verbindung, Universitit und tberlieferter christ-
licher Religion. In der zweiten Goéttinger sowie der Bonner Zeit dndert sich der Cha-
rakter seiner Briefe. Der junge Extraordinarius ist nun mit dienstlicher Korrespondenz
beschiftigt. Zu dem Austausch mit den Studienfreunden Braun und Bousset kommt
die Korrespondenz mit den Verlagen Mohr Siebeck und Vandenhoeck & Ruprecht,
Kollegen etc. hinzu. Im Rahmen der vorliegenden Besprechung ist es freilich nicht
moglich, auf die hochst interessante und umfangreiche Korrespondenz des jungen
Gelehrten im Detail einzugehen. Sie wird mit Sicherheit Gegenstand eingehender Un-
tersuchungen werden, denen hier nicht vorgegriffen zu werden braucht. Die héchsten
Standards gentigende Edition der Briefe Troeltschs bietet der weiteren Erforschung
seiner intellektuellen Biographie am Ende des 19. Jahrhunderts eine wichtige Grund-
lage. Die ausfithrliche Kommentierung der Briefe leistet tiber die Troeltschforschung
hinaus einen wichtigen Beitrag zur Rekonstruktion der komplexen kirchen- und theo-
logiegeschichtlichen Situation im Deutschen Kaiserreich. Man darf jetzt schon auf die
beiden noch folgenden Briefbinde gespannt sein.
Christian Dang, Wien

Christine 1ienemann-Perrin, Wolfgang Lienemann (Hg.), Religiose Grenziiberschreitun-
gen. Studien zu Bekehrung, Konfessions- und Religionswechsel. Crossing Religious
Borders. Studies on Conversion and Religious Belonging. Studien zur Aullereuropii-
schen Christentumsgeschichte (Asien, Aftika, Lateinamerika) 20 / Studies in the His-
tory of Christianity in the Non-Western World 20, Harassowitz Vetlag, Wiesbaden
2012.

956 S., ISBN 978-3-447-06795-9, € 98.00.

Dass die Begegnung von Religionen zu «Grenziiberschreitungen» in Form von Bekeh-
rungen, Konfessions- und Religionswechsel motivieren und damit Konflikte auslsen
kann, liegt auf der Hand. In dem zu prisentierenden Band liegen auf 956 eng bedruckten
Seiten, weitgehend in deutscher, oft auch in englischer Sprache die Resultate eines For-
schungsprojekts vor, das 2008 beim Schweizer Nationalfonds beantragt, in drei internati-
onalen Konsultationen 2009, 2010 und 2011 beraten und schliesslich mithilfe von 35 Bei-
tragern unterschiedlichster Provenienzen realisiert wurde. Ein Mammut-Unternehmen!
Unter welchen ibergreifenden Perspektiven ist das vielfiltige, aus allen Teilen der
Welt gesammelte Material zu ordnen? Nach der Erorterung der Konversionsproblematik
innerhalb eines Lebenslaufs (Teil I) wird der Blick auf die im Christentum gegebenen
«historische(n) Voraussetzungen von Bekehrung und Religionswechsel» (Teil II) und wei-
ter auf «gesellschaftliche Kontexte und 6kumenische Herausforderungen» gerichtet (Teil
I1I). Dabei kommt das Problem des Verhaltnisses von «christlichen Minderheiten und do-
minanten nicht-christlichen Mehrheitsreligionen» in den Fokus (Teil IV), was aktuell zur



268 Rezensionen

Frage nach «Religionsfreiheit in Verfassungen, politischer und gesellschaftlicher Realitit»
Uberleitet (Teil V). Hilfreich ist der Vorschlag einer Arbeitsdefinition von «Konversion»,
die sich tabellarisch als einerseits «Konfessions-, Kirchen- und Religionswechsel», ande-
rerseits als «Religiosititswandel» darstellen ldsst (27f.). Schon in der Einfuhrung (Wolfgang
Lienemann) wird ein besonderer Akzent deutlich: der Versuch, Konversion als «Prozess»
zu verstehen, der seinerseits innerhalb eines «Konversionsfeldes» verlauft. Konversionen
sind «stets ein Fall von Kemmunikatiom» (29), gesteuert von «Binde- und Ablose-Krifte(n)»
(33), wobei u.a. Genderspezifisches und Bildungsprozesse eine Rolle spielen.

Worauf zielt das ganze Unternehmen? Die Herausgeber formulieren als Leitfrage:
«Wie kann und sollte ein in der heutigen Weltgesellschaft verantwortbarer, personlich
reflektierter sowie sozial und rechtlich geregelter Umgang mit Konvertiten und Konver-
sionen aussehen?» (924).

Wolfgang Lienemann untersucht «Gestaltungsspielriume», innerhalb derer die auf
den Menschenrechten basierende Religionsfreiheit verwirklicht werden kann. Dem Typus
des «liberalen Rechtsstaats» traut er zu, dass er die interreligiose Konfliktsituation zwar
nicht auflost, aber doch «entspannt» (890). Christine Lienemann-Perrin wendet sich den
inneren und dusseren Implikationen aktiver Konversions- und Missionsbemiihungen zu.
Es komme darauf an, die Vielfalt von Konversionserfahrungen im biblischen Zeugnis,
aber auch insbesondere in der gegenwirtigen Weltchristenheit wahr- und ernstzunehmen,
denn hier deuteten sich zu erwartende Entwicklungen an. Eine niedrigschwellige Missi-
onspraxis sei gefordert, die freilich nicht zu Profillosigkeit des Christentums fithren diirfe.
Der indische Theologe Thomas Thangaraj macht auf Verinderungen aufmerksam, die
sich ergeben, wenn man das Christentum nicht von einem traditionellen Konzept «Kir-
che» her versteht, sondern als «World Christianity» (919£.).

Das Schlusswort der beiden Herausgeber, das sich freilich nur als «Zwischenbilanz»
versteht (923), benennt «Elemente einer Typologie von Konversionen». Zu beachten sei-
en konversionsabweisende bzw. -beglinstigende gesellschaftliche Krifte; der «einsame
Gottsucher und Konvertit» stelle namlich «eine ganz seltene Ausnahme» dar (930). Religi-
6se Zugehorigkeiten haben offenbar «etwas Schicksalhaftes» an sich (931). Konversionen
konnen — so die Herausgeber — von den Nicht-Konvertiten als Bedrohung, von den
Konvertiten als Befteiung («durch bejahte Selbstbindungy, 935) erfahren werden. Religi-
onsfreiheit impliziere «Freiheit zur Selbstbindungy (9306). Aus dieser Einsicht ergeben sich
konkrete «Verhaltens- und Handlungsempfehlungen» (936ff.).

Das skizzierte Studienprojekt kann zur «Entspannungy der Situation beitragen, nicht
aber die bestehenden Spannungen selbst beseitigen. Dies machen beispielsweise die in
einem defensiv-aggressiven Ton gehaltenen Ausfithrungen von Rifa’at Lenzin deutlich,
einer islamischen Kommentatorin des Artikels von Wolfgang Lienemann zu mdglichen
«Handlungsoptionen». Sie verweist auf die ihres Erachtens enge, aus dem westlichen
Individualismus geborene Perspektive dieses Ansatzes hin und stellt ihm die islamische
Option fiir die Prioritit kollektiver Rechte gegeniiber. Der liberale Rechtsstaat konne der
«Konigswegy fiir eine religios indifferente Gesellschaft sein; de facto aber gebe es in je-
der, auch der westlichen Gesellschaft, «stets privilegierte Religionsgemeinschaften» (894).



Rezensionen 269

Versohnlich fordert Lenzin immerhin, jede Gesellschaft miisse, «gestiitzt auf ihre histori-
schen Erfahrungen und ihre Rechtstraditionen, ihr bestehendes Recht weiterentwickeln.»
(895). Weitere dezidiert muslimische Autoren konnten nicht gefunden werden.

Andere Einzelbeitrage des ungewohnlich umfang- und materialreichen Bandes kon-
nen hier nicht eigens gewiirdigt werden. Worin liegt ihre innere Mitte? Wer sind die Ad-
ressaten? Wolfgang Lienemann geht es primir um die religionsrechtliche Seite, Christine
Lienemann-Perrin eher um die missiologischen Implikationen von «Konversion». Das
Buch wendet sich somit einerseits an Juristen und gesellschaftliche wie politische Ins-
tanzen, andererseits an Verantwortliche in Kirche und Mission. Die Spannung zwischen
beiden Perspektiven scheint mir nicht immer geklirt. Da es nicht bei Deskription bleiben,
sondern zu normativen Aussagen kommen soll, stellt sich angesichts der genannten Dop-
pelperspektive die Frage nach den Kiriterien fiir die zu erarbeitende Normativitit.

Ich habe den Band zunichst wahrgenommen als allgemeine religionswissenschaftli-
che Erorterung der Probleme von Bekehrung und Religionswechsel (die sich im tbrigen
im asiatischen Raum weitgehend anders darstellen als in den von Christentum und Islam
geprigten Lindern), dann aber starker den «christlichen» Ansatz entdeckt. Im Blick auf
ihn ergeben sich mindestens drei Fragen, die weiter zu verfolgen sein werden: (1) Wie
unterscheidet sich ein Kirchen- / Konfessionswechsel vom Religionswechsel? Ist Religi-
onswechsel nicht doch von einem Ubertritt aus der einen zur anderen christlichen De-
nomination kategorial verschieden? (2) Hochst selten kommt in dem Band ein Problem
in den Blick, das zunehmend wichtiger werden diirfte: Wie steht es mit der «Konversion»
ursprunglich religios / christlich geprigter Menschen zu Agnostizismus, Areligiositit,
Atheismus, wie mit der dezidierten oder schleichenden «Aversion» gegentiber Religion
iberhaupt? (3) Damit verbindet sich ein drittes Problem: Inwieweit ist es theologisch
sachgemiiss, den christlichen Glauben als eine Religion unter anderen zu verstehen? Was
ergibt sich, wenn christlicher Glaube — religionstranszendierend — als ein Lebensentwurf
und eine Weltsicht su generis verstanden wird?

Zu wiirdigen und zu bewundern ist die Akribie und Kompetenz, mit der das in vie-
len Gegenden der Welt bedringende Problem des Religionswechsels in einem weiten
internationalen und 6kumenischen Horizont angepackt und bearbeitet wurde. Mogen
die hier zusammengetragenen Erkenntnisse dazu beitragen, dass Grenziiberschreitungen
zwischen den Religionen als gesellschaftlich selbstverstindliche und religiés fruchtbare
Vorginge begriffen werden kénnen!

Hans-Martin Barth, Marburg

Hans-Martin Rieger, Gesundheit. Erkundungen zu einem menschenangemessenen
Konzept, Evangelische Verlagsanstalt, Leipzig 2013.

244 S., ISBN 978-3-374-03172-6, € 19.80.
Krankheit und Gesundheit sind «Weisen des Menschseinsy. Sie erscheinen als Nicht-

Sein-Sollendes und als Sein-Sollendes. Auf dieser Basis anthropologischer und ethischer
Annahmen entwickelt der Autor sein Verstindnis von Gesundheit. Er thematisiert die



270 Rezensionen

Frage, «woran man sich in seinem Handeln zu orientieren gedenkt (S. 44) und trigt
zu einer kritischen Begriffsbildung bei, die dem gesunden und dem kranken Menschen
dient. Die Herausforderung sieht der Theologe darin, «Kreuz #nd Auferstehung, Frag-
mentaritit #nd Ganzheitlichkeit, Selbsttranszendenz #nd Selbstintegration zusammenzu-
halten». Denn der Mensch ist im Glauben davon befreit, sich selbst vollenden und ganz
machen zu miussen (S. 40).

In der ersten Hilfte des Buches beschreibt Rieger, was im Rahmen anthropolo-
gischer Rahmenkonzepte unter Gesundheit verstanden wird. In der Antike und im
Mittelalter einsetzend, gelangt er bis zu den Positionen moderner medizinischer An-
thropologie wie Leibphinomenologie und Salutogenese (S. 54-130). Die Einsichten der
Leibphinomenologie wird Rieger spiter fur sein eigenes Unterfangen beniitzen, um
Leiblichkeit als ein Gemisch von Vorgegebenem und Aufgegebenem und Gesundheit
als eine Dynamik mit aktiven und passiven Anteilen, als «Zustands-Fahigkeits-Gemisch»
zu begreifen (S. 138).

In Form von sieben Thesen beschreibt Rieger die Grundlinien eines menschenan-
gemessenen Gesundheitsbegriffs. Er pladiert fur ein Verstindnis von Gesundheit, bei
dem sorgfiltig unterschieden wird zwischen Funktionsfihigkeit und Bewaltigungsfihig-
keit, zwischen assimilativer und akkomodativer Bewiltigung. Denn ein menschenange-
messenes Gesundheitskonzept soll zur Bewiltigung von Krankheit helfen und als Ziel
gelingendes Menschsein anstreben (S. 131-185).

Die Grundlinien der sieben Thesen lisst der Autor in sein Gesundheitskonzept
minden. Grundlegend fiir das Bewahren von Gesundheit sei, dass die Fihigkeit, mit
Krankheit umzugehen, genauso gestirkt wird wie die Funktionsfahigkeit des Korpers.
Die Differenz zwischen der Selbstwahrnehmung von Patienten und der objektiven Be-
richterstattung Uber ihre Funktionsfihigkeit muss ins Bewusstsein treten. Bei Schmerz-
bewaltigungsprogrammen soll der Mensch gesehen werden, der Schmerz erleidet und
nicht nur der Schmerz an und fiir sich. Weil Gesundheit bedeuten kann, auch mit
Schmerzen leben zu kénnen, soll die Befihigung dazu gestirkt werden. Darum, so for-
muliert Rieger provokativ, sind «Palliativpflege und Sterbebegleitung ein Dienst an der
Gesundheit eines Menschen» (S. 211). Im Gespriach mit Kranken muss unterschieden
werden zwischen etwas verstehen und jemanden verstehen. Denn in theologischer Per-
spektive erfasst das medizinische Handeln nicht die letzte Bestimmung des Menschen,
sondern die vorletzte. Das medizinische Handeln ist so wie jenes der seelsorgerlich Titi-
gen ein Befihigungshandeln fir Menschen und nicht das Herstellen ihrer Bestimmung,

Im letzten Abschnitt (S. 216-244) beschreibt der Autor Gesundheit aus theologi-
scher Sicht. Er ersetzt die theologischen Begriffe Heil und Heilung mit Gesundheit vor
und fir Gott. Die Erlduterungen dazu stellt er unter den verallgemeinerbaren Begriff
der «Gesundheitstranszendenz (S. 217). Die Betonung liegt darauf, dass gelingendes
Leben etwas anderes ist als Gesundheit, weil der Mensch auf etwas ausgerichtet ist, was
er noch nicht ist.

Die Frage, ob Glaube gesund macht, beantwortet der Autor im theologischen Hori-
zont. Er relativiert die Frage nach der Funktion des Glaubens und sieht die entscheiden-



Rezensionen 271

de Hilfe im Potenzial des Glaubens als Lebensorientierung und als «kreative Um-ori-
entierungy (S. 231) bei Einschrinkungen und Verlusterfahrungen. Gelingendes Leben
ist folglich keine Funktion von Glaube, sondern geschieht dort, wo Gott Gott ist. Dort
entsteht die Kraft, mit Unvollendetem und Fragmentarischem leben zu kénnen. Theo-
logische Ethik muss sich stark machen, um die letzte Bestimmung des Menschen offen
zu halten, das Wollen und das Diirfen.

Das Biichlein im Taschenbuchformat enthailt eine riesige Fiille von Fakten, Erwi-
gungen und Vorschligen fiir ein Gesundheitskonzept, das theologisch verantwortet ist
und zugleich diskursfahig mit anderen Disziplinen, namentlich der Medizin. Weil das
vorgeschlagene Modell keine fertige Antwort sein will, wird es die transdisziplinire Ar-
beit anregen. Die klare theologische Positionierung ist dabei wichtig, erschliesst sich
doch in der Medizin unter dem Stichwort «Spiritual Care» ein Feld, in dem Religion und
Glaube zuerst als Funktion eines Menschen gesehen werden. Mit seinem Eintreten fiir
einen Gesundheitsbegriff als Bewiltigungsfihigkeit von Kontingenzerfahrungen hat
Rieger ein Buch geschrieben, das das Bewusstsein fiir die Grenzen und Chancen medi-
zinischen, pflegerischen und seelsorgerlichen Handelns scharft.

Christa Gibler-Kaindl, Riehen

Birgit Heller/ Andreas Heller, Spiritualitit und Spiritual Care. Orientierungen und Im-
pulse. Mit einem Geleitwort von Allan Kellehear, Hans Huber, Bern 2014.

264 S., ISBN 978-3-456-85352-9, € 29.95, CHF 39.90.

In neun lose aneinandergereihten Beitrigen greifen die Autoren aktuelle Fragen auf,
die sich in Praxis und Theorie stellen, wenn in Gesundheitsberufen die religios-spiritu-
elle Dimension der Arbeit beachtet wird.

Zu Beginn wird in einem vom Ehepaar Heller gemeinsam verfassten Beitrag (S.
19-44) das Verhiltnis von Spiritual Care zur kirchlichen — evangelischen und r6misch-
katholischen — Seelsorge geklirt. Gemeinsame Grundlage ist die Unverlierbarkeit
menschlicher Wiirde als Ausgangs- und Endpunkt in der Krise von Krankheit und am
Lebensende.

In ihrem ersten selbstindigen Beitrag widmet sich die an der rémisch-katholischen
theologischen Fakultit in Wien lehrende Religionswissenschafterin Birgit Heller dem
Verhiltnis von Spiritualitit und Religion beziehungsweise Religiositit (S. 47-68). Spirit-
ualitat ist fiir die Autorin Kern jeder Religiositit, und Religion ist mehr als eine Organi-
sationsform. Phinomene moderner und postmoderner Spiritualitit werden gewiirdigt.
Dabei wird festgehalten, dass in europaischen empirischen Untersuchungen nicht we-
nige Menschen sich als weder spirituell noch religiés bezeichnen. In ihrem néichsten
Beitrag bezweifelt Birigit Heller die naheliegende These, Frauen seien grundsitzlich
religiGser/spiritueller als Ménner, weil alle pflegebezogenen Titigkeiten Frauendomi-
nen sind (S. 117-136). Sie beschreibt die Rolle der Frauen als caregivers quer durch die
Kulturen und benennt Kennzeichen einer femininen Religiositit. In einem weiteren



272 Rezensionen

Beitrag setzt sich die Religionswissenschafterin, ebenfalls kritisch, mit Belegen einer
besonderen Affinitit alter Menschen zur spirituellen Dimension auseinander (S. 139-
158). Sie kommt zu dem Schluss, dass Spiritualitit keine spezifische Aufgabe des Alters
sei, weil sich Sinn nicht erst am Ende des Lebens erzeugen lisst. Der Wandel in der
Medizin im Umgang mit Gesundheit und Krankheit wird in einem kiirzeren Beitrag
skizziert (S. 161-173), in dem ein neues Verstindnis von Heilung als Reise zum Kern
der eigenen Existenz entwickelt wird. Ein letzter Beitrag (S. 205-233) stellt ausfiihrlich
Jenseitsvorstellungen in verschiedenen Kulturen vor. Dem von Soziologen behaupte-
ten Verdunsten des Jenseitsglaubens in modernen europdischen Gesellschaften stimmt
Birgit Heller angesichts der Vielfalt von méglichen Jenseitsvorstellungen nicht zu.

Andreas Heller, Leiter des Instituts fiir Palliative Care und Organisationsethik in
Wien, beleuchtet in seinen Beitragen Spiritualitit in der Christlichen Krankenhausseel-
sorge (S. 74-92), in der Hospizbewegung (S. 95-114) und in der Wahrnehmung von
Schmerz und Leiden (S. 177-201). Er erkennt Dilemmata zwischen Seelsorge, Kirche
und Spiritual Care im Krankenhaus und sieht mégliche Uberforderungen der handeln-
den Personen. Seine Analyse fihrt zu einem Katalog von offenen Fragen. Im Beitrag
zu Geschichte und Perspektiven der Hospizarbeit werden Gefahren der Instrumentali-
sierung von Spiritualitit benannt. Zuletzt stellt Andreas Heller unterschiedliche Weisen
des Umgangs mit Schmerz und Leid dar. Er fordert dazu auf, einen ausschliesslich
organischen Umgang mit Schmerzen und Trauer aufzugeben.

Der facettenreiche Band spiegelt die Komplexitit des Phanomens Spiritualitit und
der Aufgaben von Spiritual Care. Die Autoren zeigen tberzeugend, dass angesichts
des steigenden Bediirfnisses nach ganzheitlichen Ansitzen in der Medizin und Pflege,
vor allem bei schwerer Krankheit und am Ende des Lebens, klassische Berufsgrenzen
durchlissig werden und neue Organisationsformen in Krankenhdusern sowie in Al-
ters- und Pflegeheimen erforderlich sind. Thre kritische Distanz zur Uberzeugung, Spi-
ritualitit und Spiritual Care seien ein sicherer Weg zu Heilungserfolgen und zu einem
guten Sterben, beweist Realitdtssinn und Erfahrung. Die Beitrige nehmen Umfragen
ernst, in denen Menschen die spirituelle Dimension ablehnen, und vermitteln fundier-
tes Wissen zu Spiritualitit. Sie schreiben zurecht Theologie und Kirche eine tragende
Rolle zu, weil diese den Gaben- und Geschenkcharakter von Spiritualitit betonen und
die spirituelle Dimension vor Instrumentalisierung und Funktionalisierung schiitzen.

Die flissig geschriebenen Beitrige bringen neue Impulse in die gegenwirtig laufen-
de Diskussion um die Unschirfe des Begriffs Spiritualitit und die Ziele von Spiritual
Care. Die Autoren wirken der Tendenz zur Verflachung von Religion entgegen und
stellen weiterfithrende Fragen zur Kompetenz von Spiritual Care. Die ausfiihrliche
Literaturliste, Angaben von Internetquellen, das Sachwortverzeichnis und die Liste von
Buchern aus verwandten Sachgebieten (S. 237-261) machen den tbersichtlich gestal-
teten Band zu einem hilfreichen Lehrbuch fiir die Berufsfelder von Seelsorge, Pflege
und Medizin.

Christa Gébler-Kaindl, Riehen



	Rezensionen

