Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 70 (2014)

Heft: 3

Artikel: Religion ohne Religion? : Sakularisierung als Ausbreitungsprozess
funktionaler Aquivalente zur Religion

Autor: Kohrsen, Jens

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877748

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Religion ohne Religion?

Séikularisierung als Ausbreitungsprozess
funktionaler Aquivalente zur Religion'

Einleitung
Der Sikularisierungsdiskurs hat in der Religionssoziologie eine lange Ge-
schichte. Bereits die Grindungsviter der Soziologie Comte, Durkheim und
Weber thematisierten religiose Bedeutungsverluste in der modernen Gesell-
schaft. Bis in die siebziger Jahre des Zwanzigsten Jahrhunderts erfreuten sich
Sikularisierungskonzepte, die von einschneidenden Bedeutungsverlusten und
einem langsamen Niedergang der Religion im Zuge gesellschaftlicher Moder-
nisierungsprozesse ausgingen, grosser Popularitit. Seit den siebziger Jahren
wird die Sikularisierungsthese jedoch zunehmend in Frage gestellt. Es voll-
zieht sich eine Polatisierung zwischen Vertretern und Bestreitern dieser The-
se, wobei Letztere immer mehr an Bedeutung gewinnen.? So verkinden etwa

Fir Verbesserungshinweise zu diesem Aufsatz bin ich Reinhold Bernhardt, Roman Eich-
ler, Henrike Koch, Michael Matzky-Eilers und Leif Seibert zu Dank verpflichtet.

Wichtige Vertreter des Sikularisierungsdiskurses sind besonders Steve Bruce (S. Bruce:
Religion in the Modern World. From Cathedrals to Cults, Oxford 1996; ders.: Christianity
in Britain, R. I. P. Sociology of Religion 62, 2 [2001], 191; ders.: What the Secularization
Paradigm Really Says, in: M. Franzmann/Ch. Girtner/N. K6ck [Hg]: Religiositit in der
sakularisierten Welt. Theoretische und empirische Beitrige zur Sikularisierungsdebatte in
der Religionssoziologie, Wiesbaden 2006, 39-48; ders.: Secularization, in: B.S. Turner [Hg,|:
The new Blackwell companion to the sociology of religion, Malden, MA, 2010, 125-140.),
der frihe Peter L. Berger (PL. Berger: The sacred canopy. Elements of a sociological
theory of religion, New York 1990 [1967].) und Bryan Wilson (B. Wilson: How religious
are we? New Society 42 (1977) 176-178; ders.: Secularization: The Inherited Model, in:
Ph. E. Hammond (Hg,): The Sacred in a Secular Age, Berkeley 1985, 9-20.), wihrend im
deutschsprachigen Kontext besonders auf Detlet Pollack (D. Pollack: Sikularisierung - ein
moderner Mythos? Studien zum religisen Wandel in Deutschland, Tibingen 2003.) zu
verweisen ist. In jungerer Zeit wurde die «klassische» Sikularisierungsthese etwa durch
das vielbeachtet Buch «Sacred and Secular» von Pippa Norris und Ronald Inglehart (P.
Norris/R. Inglehart: Sacred and Secular. Religion and politics worldwide, Cambridge
2004.) wiederbelebt. Prominente Kritiker der Sakularisierungsthese sind der spite Peter
L. Berger (PL. Berger [Hg]: The Desecularization of the World. Resurgent Religion and
World Politics, Washington D.C. 1999), Jose Casanova (J. Casanova: Public Religions in
the Modern World. Chicago 1994; ders.: Rethinking Secularization: A Global Comparative

ThZ 3/70 (2014) S. 231-253



232 Jens Kohrsen

Vertreter des prominenten Rational Choice Ansatzes der Religion den «Tod der
Sakularisierungstheorie»’. Zugleich konstatiert eine wachsende Anzahl von So-
ziologen, Politik- und Religionswissenschaftlern gemeinsam mit José Casanova
eine anhaltende und zum Teil gar gesteigerte 6ffentliche Prasenz von Religion®,
wihrend Jurgen Habermas eine «postsikulare Gesellschaft»’ proklamiert. Statt
von Sikularisierung ist nun zunehmend von «unsichtbarer Religiositit»’, «6f-
fentlicher Religion»’, «Desikularisierungy»® und der «Rickkehr der Religionen»’
die Rede. An die Stelle des einst so populiren Sakularisierungsdiskurses ist eine
Reihe von Ansitzen getreten, die der Religion eine konstante Position und
Funktion in der Gesellschaft zuschreiben oder ihr gar einen rasanten Bedeu-
tungszuwachs in der spiten Moderne diagnostizieren.'

Perspective, The Hedgehog Review 8, 1-2 (2006) 7-22.), Thomas Luckmann (Th. Luck-
mann: Die unsichtbare Religion, Frankfurt a.M. 2000 [1960]) David Martin (ID. Martin:
A General Theory of Secularization, Oxford 1978.), Rodney Stark und Roger Finke (R.
Stark/R. Finke: Acts of Faith. Explaining the Human Side of Religion, Berkeley 2000.).
Im Zuge der Debatte ist die Definition des Sikularisierungsbegriffs — ebenso wie die De-
finition des Religionsbegriffs — selbst zu einem kontrovers diskutierten Thema geworden
(Casanova: Public Religions in the Modern World. [s.0.]; M. Franzmann/Ch. Gartner/N.
Kécek [Hg.|: Religiositit in der sidkularisierten Welt. Theoretische und empirische Beitrige
zur Sikularisierungsdebatte in der Religionssoziologie, Wiesbaden 2006, 13-15). So liegen
zum Teil sehr unterschiedliche Sikularisierungskonzepte vor. Casanova (Casanova: Public
Religions in the Modern World. [s.0.], 19-39) systematisiert die Ansitze, indem er zwischen
drei Sikularisierungsthesen unterscheidet: 1) Die Differenzierungsthese geht davon aus,
dass Religion zu einem gesellschaftlichen Teilsystem neben anderen sozialen Teilsystemen
geworden ist, 2) die Privatisierungsthese diagnostiziert einen Riickzug der Religion aus der
Offentlichkeit und 3) die These vom Bedeutungsverlust nimmt an, dass Religion in der Le-
bensfihrung von Individuen zunehmend an Bedeutung vetliert. Der vorliegende Aufsatz
bezicht sich wesentlich auf die dritte These.

? Stark/Finke: Acts of Faith (Anm. 2), 79.

4 Siche hierzu: Casanova: Public Religions in the Modern World (Anm. 2); ders.: Rethinking

Secularization (Anm. 2), 7-22; ders.: Public Religions Revisted. in: H. de Vries (Hg.): Religi-

on. Beyond a Concept, New York 2008, 101-119.

Siehe hierzu: ]. Habermas: Religion in the Public Sphere, European Journal of Philosophy

14,1 (2006) 1-25; ders.: Notes on Post-Secular Society, New Perspectives Quarterly 25

(2008).

Siehe hierzu: Luckmann: Die unsichtbare Religion (Anm. 2).

Siehe hierzu: Casanova: Public Religions in the Modern World (Anm. 2).

Siehe hierzu: Berger: The Desecularization of the World (Anm. 2).

Siehe hierzu: M. Riesebrodt: Die Rickkehr der Religionen, Fundamentalismus und der

«Kampf der Kulturen», Minchen 22001.

Thesen, die von einer Riickkehr oder Permanenz des Religidsen ausgehen, vertreten unter

o e 9 e



Religion ohne Religion? 233

Viele dieser Ansitze beruhen jedoch auf einem sehr weiten und diffusen
Verstandnis von Religion."" So weiten sie den Religionsbegriff entweder stark
aus oder erheben Religion funktional zu einem notwendigen Bestandteil von
Gesellschaft tberhaupt. Zwei moderne Klassiker der Religionssoziologie, die
nach diesem Muster operieren, sind Niklas Luhmann und Thomas Luckmann.
Beide verankern Religion in ihren Theorien als einen konstanten und uner-
setzlichen Bestandteil von Gesellschaft.'” Der grosse Nachteil eines solchen
Vorgehens liegt jedoch darin, dass mogliche Bedeutungsverinderungen von
Religion aufgrund der getroffenen theoretischen Vorannahmen nicht wahrge-
nommen werden kénnen. Die zu treffende Diagnose ist damit bereits vor einer
empitischen Untersuchung getroffen und konstatiert unabhingig von den em-
pirischen Gegebenheiten eine vitale Religiositat. Die Frage nach einem mogli-
chen Bedeutungszuwachs oder -verlust von Religion in der Lebensfithrung von
modernen Individuen wird obsolet.

Mit dieser Vorgehensweise ist fiir die akademische Debatte tiber Sakulari-

sierung wenig gewonnen. So verwehren die Theorien Luhmanns und Luck-

anderem Berger (Berger: The Desecularization of the World [Anm. 2]), Casanova (Casa-
nova: Public Religions in the Modern World [Anm. 2]; ders.: Rethinking Secularization
[Anm. 2]; ders.: Public Religions Revisted [Anm. 4]), Davie (G. Davie: Resacralization, in:
B.S. Turner [Hg]: The new Blackwell companion to the sociology of religion, Malden,
MA, 2010, 160-177.), Eder (K. Eder: Europiische Sikularisierung ein Sonderweg in die
postsikulare Gesellschaft? Eine theoretische Anmerkung, Berliner Journal fiir Soziologie
12 [2002] 331-334.), Graf (E W. Graf: Die Wiederkehr der Gétter. Religion in der mo-
dernen Kultur, Miinchen 2004.), Knoblauch (H. Knoblauch: Populire Religion. Auf dem
Weg in eine spirituelle Gesellschaft, Frankfurt a.M., New York 2009.), Polak (R. Polak
(Hg): Megatrend Religion? Neue Religiosititen in Furopa, Ostfildern 2002.), Riesebrodt
(M. Riesebrodt: Die Ruckkehr der Religionen. Fundamentalismus und der «Kampf der
Kulturen», Miinchen ?2001.), Waldenfels (H. Waldenfels: Riickkehr der Religion, in: H.
Waldenfels (Hg,): Religion. Entstehung, Funktion, Wesen, Freiburg im Breisgau 28 [2003]
7-25.). Auch wenn Ansitze, die von einer Ruckkehr von Religion ausgehen oder davon,
dass ihre gesellschaftliche Bedeutung nicht abgenommen hat, inzwischen eine dominante
Position einnehmen, zeichnet sich die Debatte um Sikularisierung nach wie vor durch
einen Dissens aus (K. Gabriel/Ch. Girtner/D. Pollack [Hg.]: Umstrittene Sikularisierung,
Soziologische und historischen Analysen zur Differenzierung von Religion und Politik,
Berlin 2012.).

' Eine andere haufig praktizierte Vorgehensweise ist der schlichte Verzicht auf jede Art von

Definition. Was mit dem Begriff der Religion exakt gemeint ist, bleibt dem Leser dann oft

verschlossen.

Vgl. Pollack: Sikularisierung - ein moderner Mythos? (Anm. 2), 8.



234 Jens Kohrsen

manns eine glaubwiirdige Auseinandersetzung mit der zentralen Frage, ob sich
in bestimmten soziogeographischen Riumen, wie etwa Westeuropa, ein Be-
deutungsverlust der Religion vollzogen habe. Soziologische Ansitze, die hierzu
Diagnosen stellen und Erklirungen liefern mochten, sollten fir mogliche Be-
deutungsverinderungen von Religion offen sein. In dem vorliegenden Aufsatz
soll daher der Versuch unternommen werden, die Ansitze von [Luhmann und
Luckmann um eine neue Perspektive auf die Frage nach der Sikularisierung
Westeuropas zu erweitern. Hierbei ergeben sich folgende Fragen: Wie konnen
mogliche Sikularisierungsprozesse mit den beiden Ansitzen beschrieben wer-
den? Zu welchen Ergebnissen fiihrt eine solche Re-interpretation beider The-
orien im Hinblick auf die Position von Religion in modernen Gesellschaften?

Ziel des votliegenden Aufsatzes ist es, eine mogliche Antwort auf die bei-
den Fragen zu formulieren. Dazu werden die Religionssoziologien Luckmanns
und Luhmanns selektiv miteinander kombiniert. Im Ergebnis wird hierdurch
eine alternative Beschreibung der westeuropiischen Sikularisierungsdynami-
ken erzeugt, die Sdkularisierung als partielle Verdringung von traditioneller
Religion durch nicht-religiése Aquivalente konzeptualisiert.

Dabei wird folgendermassen vorgegangen: Zunichst erfolgt eine kurze
Darstellung von Niklas Luhmanns Religionssoziologie, und von deren «blin-
dem Fleck» aus wird Thomas Luckmanns Theorie der Religion thematisiert.
Daraufhin wird in einer Kombination der beiden Ansitze eine Religionsdefini-
tion vorgenommen, die eine alternative Beschreibung des Bedeutungswandels
von Religion in Westeuropa erméglicht. Im letzten Schritt werden die Impli-
kationen der vorgenommenen theoretischen Uberlegungen fiir die Sikularisie-
rungsthematik aufgezeigt. Am Ende des Beitrags steht ein kurzes Fazit, das die
zentralen Uberlegungen zusammenfasst.

Niklas Lubmanns Funktionsbestimmung der Religion
Bevor man sich der Frage zuwendet, welche Relevanz Religion fiir die heutige
Gesellschaft besitzt, ist es sinnvoll festzulegen, auf welchen «Gegenstandsbe-
reich» sich der Begriff iiberhaupt bezieht."” Niklas Luhmann bedient sich zur

3 Wie Volkhard Krech bemerkt, hat die Religionsdefinition, die der jeweiligen Untersuchung
nach Rolle und Relevanz von Religion in der modernen Gesellschaft zu Grunde gelegt

witd, nicht zu unterschitzende Auswirkungen auf das Ergebnis der Untersuchung; vgl.
hierzu V. Krech: Religionssoziologie, Bielefeld 1999, 9.



Religion ohne Religion? 255

Bestimmung von Religion der funktionalen Analyse."* Er beschreibt sie anhand
ihrer sozialen Funktion. Religion antworte mit ihrer Funktion auf ein gesell-
schaftliches Bezugsproblem.

Luhmann fithrt das Bezugsproblem der Religion auf ein erkenntnistheore-
tisches Grundproblem zurtick. Es liegt in der kognitiven Unerfassbarkeit des
umfassenden Welthorizonts. Der allumfassende Horizont, in dem sich jede Be-
obachtung bzw. Formbildung vollzieht, bleibt dem an Selektionen gebundenen
Beobachter verschlossen.”” Dennoch wird der alle Formbildungen umschlies-
sende Horizont zwangsliaufig auf die eine oder andere Weise problematisiert.
Zur Thematisierung des eigentlich Unbestimmbaren miussen praktikable,
fassbare Kommunikationsmoglichkeiten vorliegen, damit die Autopoiesis der
Kommunikation — und damit die Reproduktion von Gesellschaft — gewihrlei-
stet ist. Damit die Kommunikation nicht verstummt, bedarf es kommunikati-
ver Anschlussméglichkeiten. Nur wenn kommunikative (semantische) Formen
tir das Unbestimmbare vorliegen, kann Kommunikation angesichts des Unbe-
stimmbaren fortgesetzt werden. Um Kommunikation anschlussfihig zu halten,
muss das eigentlich Unbestimmbare und Unsagbare somit in eine bestimmbare
Form tberfithrt werden. Als Ausweg aus diesem Dilemma bietet sich in Luh-
manns Theorie Religion an. Thre gesellschaftliche Funktion ist es, die Unbe-
stimmbarkeit des Welthorizonts in Bestimmtheit zu tuberfihren.

«Religion hat demnach [...] fur das Gesellschaftssystem die Funktion, die unbestimm-
bare, weil nach auflen (Umwelt) und nach innen (System) hin unabschlieBbare Welt in
eine bestimmbare zu transformieren [...].»"

Religion transformiert Unbestimmbarkeit in bestimmte Beschreibungsfor-
meln, die den Anschluss weiterer Kommunikation ermdéglichen und waht-
scheinlich machen. Sie produziert somit anschlussfihige Beschreibungs- und
Umgangsformeln fiir den unbestimmbaren Welthorizont."” Um diese Funktion

" Vgl. N. Luhmann: Die Religion der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 2000, 116f.

" Vgl N. Luhmann: Funktion der Religion, Frankfurt a.M. 1977, 25; ders.: Vom Sinn reli-
gioser Kommunikation, in: K. Gabriel/A. Herlth/K.P. Strohmeier (Hg.): Modernitit und
Solidaritit. Konsequenzen gesellschaftlicher Modernisierung, Freiburg 1997, 167.171.

' Luhmann: Funktion der Religion (Anm. 15), 26.

L Luhmann: Die Religion der Gesellschaft (Anm. 14), 113ff.



236 Jens Kéhrsen

zu erfiillen, entwickelt Religion im Laufe der sozialen Evolution Strategien und
Semantiken, die das Problem der Bestimmung des Unbestimmbaren gemessen
am jeweiligen Evolutionsstadium der Gesellschaft 16sen. So bringt sie etwa zu
diesem Zweck Rituale, Mythen und Kosmologien hervor.

Neben der Funktion ist der Code eines Systems fiir Luhmann ein wesentli-
ches Erkennungsmerkmal. Religion operiert Luhmann zufolge mit dem Code
Transzendenz/Immanenz.'"® Anhand von Funktion und Code differenziert
sich ein eigenstindiges Religionssystem in der Gesellschaft aus. Mit den zwei
Merkmalen Funktion und Code ist Religion nun wie folgt definiert: Religion ist
jene Kommunikation, die das Unbestimmbare in Bestimmbares transformiert
und dabei anhand der Codierung von Immanenz und Transzendenz operiert.

Religiose Bedentungsverluste als blinder Fleck der Lubmannschen Religionssoziologie
Ausgehend von der funktionalen Bestimmung der Religion kénnte Sikularisie-
rung nun — wie vielfach geschehen — als ein Funktionsverlust von Religion in
der modernen Gesellschaft gedeutet werden. «Funktionsverlust» wiirde dann
bedeuten, dass die Funktionserfiillung der Religion zunehmend an Stellenwert
verliert, weil das entsprechende Bezugsproblem entweder weniger hiufig auf-
tritt als in friheren Gesellschaftskonstellationen oder nun durch andere Teil-
bereiche der Gesellschaft (areligiése funktionale Aquivalente), wie etwa Wirt-
schaft oder Politik schneller und besser gelost wird. Luhmann jedoch sieht
keinen Grund fir eine solche Diagnose, ganz im Gegenteil: Religion bediene
ein Bezugsproblem, das iiberall und immer dort auftreten kann, wo kommuni-
ziert wird." Auch die moderne Gesellschaft bleibe auf die Erfiilllung der reli-

¥ Vgl a.a.O. 77.

Vgl. 2.2.0. 141. Die Systemtheorie Luhmanns versteht den Begriff der Sikularisierung in
anderer Weise. Sie begreift Sikularisierung als ein semantisches Konstrukt, mit dem Religi-
on auf den funktionalen Umbau der Gesellschaft reagiert. Der Begriff markiere den Un-
terschied zwischen primodernen Gesellschaftskonstellationen, die religionsbestimmt und
in nahezu allen ihren Teilbereichen mit Religion durchsetzt waren, und einer funktional
ausdifferenzierten Gesellschaft, in der religise Kommunikation nur noch auf ein Teilsys-
tem unter vielen anderen Teilsystemen beschrinkt ist. Der Begriff «Sikularisierungy diene
dem Religionssystem dazu, sein neues gesellschaftliches Umfeld in einer funktional ausdif-
ferenzierten Gesellschaft kritisch zu erfassen (Luhmann: Funktion der Religion [Anm. 15],
227). Der Begriff beschreibt demnach den Umstand, «dal3 das Schema der Religion, sei es
der Gottesbegriff, sei es die Differenz von Transzendenz und Immanenz, nicht mehr alle
gesellschaftlichen Kommunikationen metacodiere» (N. Luhmann: Religion als Kultur, in:



Religion ohne Religion? 237

giosen Funktion angewiesen, da das beschriebene Bezugsproblem a priori ein
konstantes Problem des Sozialen bilde.”” Die Erfillung der religiosen Funktion
musse gegenwirtig sowie zukiinftig gewihrleistet sein.”’ Gleichzeitig sei Reli-
gion das einzige System, das dieses Bezugsproblem bearbeite. Kein anderes
soziales Teilsystem konne diese Funktion ibernehmen, da die funktional aus-
differenzierte Gesellschaft auf der Funktionsebene grundsitzlich auf Redun-
danz verzichte.”

Die theoriearchitektonische Vorgehensweise Luhmanns legt die Vermu-
tung nahe, dass die zu ermittelnden Befunde zur Stellung von Religion in der
modernen Gesellschaft bereits in den theoretischen Primissen seines Ansatzes
enthalten sind. Die funktionale Definition von Religion sowie der Ausschluss
nicht-religioser funktionaler Aquivalente fithren zwingend zur These, Religion
sei ein notwendiges soziales Phanomen.

Andere Befunde und Schlussfolgerungen zur Stellung von Religion in der
modernen Gesellschaft sind durch die systemtheoretischen Primissen Luh-
manns von vornherein ausgeschlossen.” Ergebnis einer solchen Untersuchung

kann unter den gegebenen Voraussetzungen nur sein: Religion war, ist und

O. Kallscheuer [Hg]: Das Europa der Religionen. Ein Kontinent zwischen Sikularisierung
und Fundamentalismus, Frankfurt a.M. 1996, 291).

2 Vgl. N. Luhmann: Die Ausdifferenzierung der Religion, in: ders. (Hg.): Gesellschafts-
struktur und Semantik, Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, Band 3
(1093), Frankfurt a.M. 1989, 349.

' Die funktional ausdifferenzierte Gesellschaft zeichnet sich fir Luhmann durch die Dif-
ferenzierung in verschiedene voneinander abgeschlossene Teilsysteme aus, die sich der
Ertillung jeweils einer bestimmten gesellschaftlichen Funktion zuwenden. Die einzelnen
Funktionen werden dabei jeweils nur von einem Teilsystem erbracht. Ein System kann
die Funktion eines anderen Teilsystems nicht iibernehmen. Vgl. N. Luhmann: Die Gesell-
schaft der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 1997, 743-775.

2 Allein der Religion falle die beschriebene Funktion zu. Die Vorstellung funktionaler Aqui-

valente zu den zentralen gesellschaftlichen Funktionen (ausserhalb der entsprechenden

Teilsysteme) wird von Luhmann abgelehnt. Es gebe zur Religion in der modernen Gesell-

schaft keine sozialen Aquivalente, die die Funktion der Religion erfiillen kénnten, ohne

dabei selbst Religion zu sein. «Es gibt also (...) keine spezifisch funktionalen Aquivalente
fiir religiose Formen oder Verhaltensweisen, die nicht als Religion erscheinen.» (Luhmann:

Funktion der Religion [Anm.15], 48).

Die Religionssoziologie Luhmanns weist an dieser entscheidenden Stelle somit Ziige einer

«Dogmatisierungy auf, die sich gegen mogliche empirische Befunde immunisiert. Vgl. zum

Thema Dogmatisierung und Immunisierungsstrategien: H. Albert: Traktat tiber kritische

Vernunft, Tibingen °1991.

23



238 Jens Kohrsen

bleibt ohne Abstriche ein notwendiger Bestandteil der Gesellschaft. Mogliche
Funktions- oder Bedeutungsverluste von Religion lassen sich mit dieser Theo-
rie nicht erfassen.** Vielmehr werden diese in der Luhmannschen Perspektive
ausgeblendet.

Modifiziernng der Religionsdefinition und areligivse Aquivalente zur Religion

Eine weitere Schwachstelle der LLuhmannschen Religionssoziologie liegt in ih-
rem hohen Abstraktheitsgrad. Er wirkt sich vor allem dann negativ aus, wenn
empirisch mit ihr gearbeitet werden soll. Der Religionsbegriff bleibt empirisch
unspezifisch und verschwommen. Welche Formen Religion genau annimmt
und wie sich ihre Funktionserfillung tatsichlich vollzieht, wird von Luhmann
nicht erklart. Der Abstraktheitsgrad seiner Religionsdefinition kann zunichst
dadurch reduziert werden, dass die religiése Funktion als Kontingenzabsorpti-
on beschrieben und diese — unter anderem — auf der Ebene des Individuums
verortet wird. Die religiose Funktion liegt dann darin, Kontingenzen, die in der
Lebensfithrung von Individuen entstehen, zu entfalten und ihnen eine sinnhaf-
te Bedeutung zu verleihen.”

Aber auch dann noch ergibt sich die Schwierigkeit, dass diese Religionsde-
finition eine Vielzahl unterschiedlicher sozialer Phanomene umfasst, die zwar
eine kontingenzabsorbierende Funktion erfillen, aber nach einem alltiglichen
Verstindnis des Begriffs wenig mit Religion zu tun haben.” So liesse sich etwa
das beliebte Beispiel Fussball heranziehen und der Fussballkult als eine Reli-
gion beschreiben.”” Solch ein Vergleich ist sicherlich zulassig. Jedoch bestehen

#  Zwar operiere Religion heute nur noch innerhalb eines bestimmten Funktionssystems mit

klaren Grenzen; Funktions- oder Bedeutungseinbusse trage Religion, so Luhmann, aber
keineswegs davon (vgl. Luhmann: Die Religion der Gesellschaft [Anm. 14|, 144f.).
» Vgl Krech: Religionssoziologie (Anm. 13), 28f.
% Nur der Verweis auf das alltigliche Verstindnis von Religion kann letztlich die Legitimie-
rung wissenschaftlicher Religionsdefinitionen erméglichen (vgl. M. Bergunder: Was ist Re-
ligion? Kulturwissenschaftliche Uberlegungen zum Gegenstand der Religionswissenschaft,
Zeitschrift fiir Religionswissenschaft 19, 1-2 [2011], 17).
So bestehen Parallelen zwischen dem Fussballkult und der Religion. Im Stadion vollzie-
hen die Fussballfans Rituale und Zeremonien, sie stimmen Gesinge an und bewegen ihre
Korper in charakteristischer Weise («lLaola Wellen» etc.); dies alles unter «professionellen
Anleitung, Die Gesinge werden von Vorsingern angestimmt, die das Zeremonielle leiten.
Sie sind die Meister der Liturgic und nehmen die Rolle des Priesters ein. Der Fan trigt die
Embleme seines Fussballclub (Trikot, Schal etc.) als Symbol des Heiligen und Zeichen der
Zugehorigkeit. Diese ist also sowohl tiber dussere Merkmale wie das Tragen der genann-

23



Religion ohne Religion? 239

zwischen einem traditionellen religiosen Anbieter — etwa einer christlichen Kir-
che —und dem Fussballkult zweifellos auch grosse Unterschiede. Sie lassen sich
anhand des funktionalen Ansatzes von Luhmann nur schwer herausarbeiten;
denn folgt man seiner Theorie, so kénnen beide prinzipiell dem Religionssys-
tem zugerechnet werden. Damit stellt sich die Frage, wie anhand der System-
theorie zwischen Religion und anderen Praktiken (bzw. Systemen) unterschie-
den werden kann, die offensichtlich eine religiése Teilfunktion erfiillen, ohne
unmittelbar dem Religionssystem anzugehoren.

Eine mogliche Losung des Problems besteht darin, das Luhmannsche Kon-
zept des funktionalen Aquivalents einer Modifikation zu unterziehen und auf
Systeme auszudehnen, denen die fragliche Funktion nicht primir zugewiesen
wird: also etwa im Falle von Religion auf Systeme, die nicht dem Religions-
system angehoren, aber dennoch (quasi-)religiose Funktionen erftllen. Damit
eroffnet sich die Méglichkeit, systemfremde funktionale Aquivalente zu iden-
tifizieren. Ein systemfremdes funktionales Aquivalent liegt dann vor, wenn ein
soziales System (soziales Phinomen) die (Teil-)Funktion eines anderen Sys-
tems erfullt, ohne dabei selbst diesem System anzugehdoren.

Im Hinblick auf Religion wiirden dementsprechend areligiose bzw. nichtre-
ligiGse, funktionale Aquivalente zur Religion vorliegen.”® Es handelt sich dabei

ten Abzeichen als auch durch die Teilnahme an den vorgeschriebenen Handlungsabliufen
festgelegt. Die Mitgliedschaft in einer solchen Gemeinschaft stellt Anforderungen. Der
«Novize» hat sich Aufnahmeprozeduren zu unterzichen und sich fortan an den Geboten
und Verboten der Fangemeinschaft zu orientieren. Das eigentlich Heilige vollzieht sich auf
dem Fussballplatz. Die Fangemeinde erhéht den Fussballer zum Star und sakralisiert ihn.
Schliesslich muss das Geschehen ausgelegt werden: «Theologen» («professionelle Fussball-
kommentatoren») wie Laien («einfache» Fans) beteiligen sich an der Exegese des «heiligen»
Geschehens. Der Fussball trigt offensichtlich alle Zige einer diesseitigen Religion; einer
Religion, die das Jenseits ins Diesseits kehrt (Vgl. hierzu Ch. Bromberger: L’olympique
de Marseille, la Juve et le Torino. Variations ethnologiques sur l‘engouement populaire
pour les clubs et les matchs de football, Espirit, avril 1987, 174-195; G. Gebauer: Fernseh-
und StadionfuBiball als religioses Phinomen. Idole, Heilige und Ikonen am ,Himmel’ von
Fangemeinden, in: M. Herzog/U. von Berg [Hg]: FuBball als Kulturphinomen. Kunst
— Kult — Kommerz, Stuttgart 2002, 305-314; G. Pilz: Kuttenfans. Der Verein als [Uber]
Lebensinhalt, in: Bundeszentrale fir politische Bildung [Hg.]: Dossier Ful3ball WM 20006).
Aber auch politische Religionen wie der Sowjetkommunismus kénnen als ein funktionales
Aquivalent zur Religion verstanden werden (vgl. S.A. Haring: Mysterium tremendum und
mysterium fascinans, Osterreichische Zeitschrift fiir Soziologie 33,2 [2008] 43-62).

Im Folgenden wird sowohl von «areligiésen funktionalen Aquivalenten» als auch von
«funktionalen Aquivalenten» und «areligiésen Aquivalenten» die Rede sein. Die Begriffe

28




240 Jens Kohrsen

um Angebote, die die Funktion(en) von Religion zu einem gewissen Grad er-
fullen konnen, aber selber nicht primir dem Religionssystem zuzuordnen sind.
So liessen sich der Fussballkult und andere quasi-religiose, sakulare Kulte als
areligiose Aquivalente zur Religion beschreiben. Sie adaptieren religitse For-
men (etwa Rituale) und ibernehmen religiose Teilfunktionen, ohne Religion
im eigentlichen Sinn zu sein.

Die Einfithrung der areligiésen funktionalen Aquivalente erlaubt es, Luh-
manns Religionstheorie fir mogliche religiose Bedeutungsverinderungen zu
sensibilisieren. So eréffnet die Figur des systemfremden funktionalen Aquiva-
lents der systemtheoretischen Analyse eine neue Perspektive und ermdoglicht
damit die Untersuchung der Frage, wie sich Religion gegentiber Angeboten
positioniert, die eine dhnliche Funktion wie das Religionssystem erfillen. Zu-
gleich konnen hiermit in einer vergleichenden Betrachtung von Religion und
den entsprechenden funktionalen Aquivalenten Schliisse {iber einen mégli-
chen Bedeutungswandel, -zuwachs oder -verlust von Religion im Verhiltnis
zu den Aquivalenten gezogen werden.

Tatsachlich findet sich in modernen Gesellschaften heute eine breite Palet-
te an Praktiken, denen sich eine (quasi) religiése Funktion zuschreiben lisst,
die aber nach klassischem Verstindnis nicht primar religioser Natur sind. So
kann man etwa in sozialen Bewegungen der so genannten Popkultur (bspw.
Skater, Fussballfans und andere «Subkulturen») eigentimliche Praktiken und
Symbole beobachten, die deutliche Ahnlichkeiten mit jenen der Religion auf-
weisen und eine dhnliche Funktion fiir deren Anhinger erfillen dirften.”
Gleiches ldsst sich etwa auch fiir Protestgruppierungen, Karriereratgeber,
Selbstfindungsseminare, 6kologische Lebenstfithrungsideale, asiatische Heil-
lehren und Lebensphilosophien, Pilgerreisen, nationalistische Ideologien etc.
vermuten. Ebenso wie Religion zeichnen sich diese Bewegungen, Praktiken
und Uberzeugungssysteme durch Rituale, Anschauungs- und Wertesysteme,
Mythen, Heiligtimer, Propheten und Priester aus. Dadurch dirfte es auch

beziehen sich auf den gleichen «Gegenstand» und werden daher synonym verwendet. Auf
den Zusatz «areligios» oder «funktional» wird jeweils der Einfachheit halber verzichtet.
Siehe zum Konzept der funktionalen Aquivalente zur Religion auch Krech (vgl. V. Krech:
Wo bleibt die Religion? Zur Ambivalenz des Religiésen in der modernen Gesellschaft,
Bielefeld 2011, 166-186.253-256).

» Vgl G. Gebauer: Bewegte Gemeinden, Uber religiose Gemeinschaften im Sport, Merkur
605/606 (1999) 936ff.



Religion ohne Religion? 241

ihnen gelingen, Kontingenzen des individuellen und gemeinschaftlichen Le-
bens zu absorbieren. Es handelt sich somit um areligiése funktionale Aquiva-
lente zur Religion, die sich vielleicht auch als eine Religiositat ohne Religion
bezeichnen liessen.™

Wie lassen sich Religion und ihre areligiésen Aquivalente voneinander
unterscheiden? Die areligiésen funktionalen Aquivalente lassen sich von Re-
ligion zunichst nur durch das Fehlen eines transzendenten, ausserweltlichen
Bezugspunkts unterscheiden. Zwar setzen auch sie bestimmte Inhalte abso-
lut, die jeweiligen Absolutsetzungen werden aber nicht durch den Bezug auf
eine jenseitige Transzendenz abgesichert, wie es bei der Religion der Fall ist.
Dieser zentrale Unterschied zwischen Religion und ihren funktionalen Aqui-
valenten lisst sich mit Hilfe der Religionssoziologie Thomas Luckmanns ver-
deutlichen.

Die nenen Erscheinungsformen der Religion nach Thomas Luckmann
Thomas Luckmanns Religionssoziologie bildet einen bedeutenden Einschnitt
im akademischen Diskurs um die Frage nach dem Stellenwert von Religion
in der modernen Gesellschaft. Entgegen den seinerzeit popularen Sikulari-
sierungsansitzen, die die zurlickgehende Kirchlichkeit der Bevolkerung als
einen Bedeutungsschwund des Religiésen deuteten, beschreibt Luckmann
die Ausbreitung neuer, unsichtbarer Formen von Religiositit. In modernen
westlichen Gesellschaften habe sich ein heimlicher Formwandel des Religio-
sen vollzogen. Wihrend sich Religiositit frither weitgehend mit Kirchlichkeit
deckte, habe sie heute neue soziale Formen angenommen, die kaum als reli-
gi6s wahrgenommen wiirden. Die neuen Sozialformen des ReligiGsen gingen
weit Uber die alte Kirchlichkeit hinaus und hitten das gesellschaftliche All-
tagsleben durchdrungen. Dabei zeichne sich ab, dass die alten kirchlichen So-
zialformen langsam von den neuen, diffusen Formen der Religiositit ersetzt
werden. So stiinden sie in scharfer Konkurrenz zu den traditionellen institu-

0 «Religiositit ohne Religion» lautet auch der Titel einer im Jahr 2003 erschienen Ausgabe

des Magazins «SOWI». Der Begriff wird in der Ausgabe aber nicht weiter thematisiert.
Es ist jedoch anzunehmen, dass mit dem Begriff nicht-institutionalisierte Formen der
Religiositit, wie etwa Formen der Patch-Work Religiositit gemeint sind. Siehe hierzu S.
Baringhorst/G. Hufnagel (Hg): Religiositit ohne Religion? SOWI. Das Journal fiir Ge-
schichte, Politik, Wirtschaft und Kultur Themenheft 4 (2003).



242 Jens Kohrsen

tionellen Angeboten und tGberlagerten diese zunehmend.” TLuckmann nennt
fir die neuen Erscheinungsformen des Religiosen unterschiedliche Beispiele:

«Die in vielen Zeitungen verdffentlichten Ratgeberseiten, «rbauliches Literatur, Ab-
handlungen tiber positives Denken im Playbgy, populirpsychologische Versionen im
Reader’s Digest oder die Lyrik der Popmusik, all dies artikuliert die tatsichlichen Ele-
mente detzter Bedeutung.»”

Wie die Beispiele verdeutlichen, ist Luckmanns Entwurf mit einer umfassen-
den Ausweitung des Religionsbegriffs verbunden, die dazu fihrt, Religion in
vielen sozialen Formen zu identifizieren, die nach klassischer Definition keinen
religisen Charakter haben. Aufgrund dieser starken Ausweitung des Religi-
onsbegriffs und der damit einhergehenden Omniprasenz von Religion in mo-
dernen Gesellschaften kann von einem Bedeutungsverlust der Religion keine
Rede mehrt sein. So weist Tyrell darauf hin, dass sich Luckmanns Befunde zur
Religiositit und seine Ablehnung der Sikularisierungsthese bereits aus seiner
breiten Religionsdefinition ergeben.” In dhnlicher Weise kritisieren Pollack und
Pickel den Religionsbegriff Luckmanns als analytisch wertlos, da er die Mog-
lichkeit der Areligiositit von vornherein ausklammere.” Zwar hebt Luckmann
die Verengung des Religionsbegriffs auf kirchliche Religiositit auf, dies gelingt
ihm jedoch nur um den Preis einer Entgrenzung des Religionsbegriffs.

Trotz der ihm oft vorgeworfenen Verschwommenheit bietet das Luck-
mannsche Religionsverstindnis Kriterien an, die es ermdglichen, zwischen
verschiedenen Typen von Religiositit zu unterscheiden. Luckmann unterschei-
det zwischen drei Typen von Transzendenz: grosse, mittlere und kleine Trans-
zendenzen. Grosse Transzendenzen verweisen auf eine ausseralltdgliche, dem

' Vgl. Luckmann: Die unsichtbare Religion (Anm. 2), 151. Interessanterweise deckt sich

Luckmanns Theorie zum Teil mit Pierre Bourdieus (P. Bourdieu: Le champ religieux dans
le champ de manipulation symbolique, in: Centre de Sociologie du Protestantisme Stras-
bourg (Ed.): Les nouveaux clercs. Prétres, pasteurs et spécialistes des relations humaines
et de la santé, Geneve 1985, 255-261.) These von der der Auflosung der Grenzen des
religiééen Feldes. So geht Bourdieu davon aus, dass die Grenzen des religiosen Felds diffus
werden und damit «genuin» religiose Anbieter zunehmend mit anderen Heilsangeboten,
etwa der alternativen Medizin, konkurtieren.

% Luckmann: Die unsichtbare Religion (Anm. 2), 147.

¥ H. Tyrell: Religionssoziologie, Geschichte und Gesellschaft 22 (1996) 445.

 Vgl. D. Pollack/G. Pickel: Religitse Individualisierung statt Sakularisierung? Fine falsche
Alternative, Zeitschrift fiir Soziologie 29, 3 (2000) 246.



Religion ohne Religion? 243

Menschen entzogene Wirklichkeit. Als Beispiele hierfiir nennt Luckmann den
Tod und die Geburt. Die grossen Transzendenzen werden mitunter durch die
«klassischen» religisen Anbieter abgedeckt. Kleine und mittlere Transzendenz
hingegen sind mit der Erfahrung der Unabgeschlossenheit der eigenen Le-
benswirklichkeit, der Erfahrung eines offenen Sinnhorizonts verbunden. Diese
Erfahrung manifestiert sich etwa in Gefiithlen der Unsicherheit mit Blick auf
den eigenen «Lebensentwurt» oder im Verweis auf andere mégliche Wirklich-
keiten im Zuge eines Traums. Luckmanns neue Formen des Religiésen un-
terscheiden sich von den «klassischen» Erscheinungsformen dadurch, dass sie
sich vornehmlich den kleinen und mittleren Transzendenzen zuwenden.”

In einer dber das Luckmannsche Modell hinausgehenden Interpretation
kénnen diese Transzendenzformen als Gegenstiicke zu verschiedenen Formen
der Kontingenzerfahrung gedeutet werden. Die jeweiligen Transzendenzfor-
men entsprechen dann bestimmten Kontingenzerfahrungen. Dieser Interpre-
tation folgend wenden sich die neuen Erscheinungsformen des Religiésen den
kleinen und mittleren Kontingenzen des alltidglichen Lebens zu. So widmen
sie sich etwa den alltiglichen kleinen Krisen und Lebensfragen, helfen Frust-
ration und Stress zu bewiltigen, Motivation zu gewinnen und Verstindnis fir
Ungewd6hnliches zu schaffen. Bei grossen Krisen wie Tod, schwerer Krank-
heit, Katastrophen und tiefen Lebenskrisen bieten sie jedoch keine oder doch
kaum Hilfe. Diese grossen Kontingenzen kénnen nur durch die «klassischen»
Erscheinungsformen von Religion — etwa in Form der Erl6sungsreligionen —
entfaltet und bewiltigt werden.”® Dementsprechend haben die traditionellen
Erscheinungsformen des Religiosen ein Monopol fiir diese religiose Teilfunk-
tion inne. Trotz dieser Monopolstellung ergeben sich in modernen westlichen
Gesellschaften jedoch erhebliche Schwierigkeiten fur die traditionellen Anbie-
ter religidser Dienstleistungen, hat sich doch die religiése Nachfrage zugunsten
der kleinen und mittleren Kontingenzen (bzw. Transzendenzen) verschoben.

35

Vgl. T. Luckmann: Schrumpfende Transzendenzen, expandierende Religion, in: ders.
(Hg.): Wissen und Gesellschaft, Ausgewihlte Aufsitze 1981-2002, Konstanz 2002, Bd. 1,
140-143.

Fir eine ausfihrliche Darstellung der unterschiedlichen Typen von Transzendenz- bzw.
Kontingenzerfahrung siche: Th. Luckmann: Privatisierung und Individualisierung, Zur
Sozialform der Religion in spitindustriellen Gesellschaften, in: K. Gabriel (Hg.): Religiose
Individualisierung oder Sikularisierung, Biographie und Gruppe als Bezugspunkte moder-
ner Religiositit, Giitersloh 1996, 17-28.

36



244 Jens Kohrsen

Besonders die Privatisierung des individuellen Lebens und die damit verbunde-
ne Tendenz zur Selbstsakralisierung fiihren, so Luckmann, zu einer Expansion
kleiner und mittlerer Transzendenzen.”” Auf dem expandierenden Markt der
kleinen und mittleren Transzendenzen agieren die neuen Formen der Religiosi-
tat mit grossem Erfolg. Wihrend die neuen Spielarten von Religion sich damit
einer vitalen Nachfrage erfreuen, sind die Dienste der traditionellen Anbieter
meist nur noch fiir die zentralen Ubergangsphasen des Lebens (vornehmlich
in Form von Ritualen fiir Geburt und Tod) sowie bei tiefen Krisen und Schick-
salsschligen gefragt.™

Eine Reinterpretation der Ansatze von Luckmann und Lubmann
Mit der Ausweitung des Religionsbegriffs bei Luckmann ist dhnlich wie in Luh-
manns Religionssoziologie eine theoretische Immunisierung gegen Sakularisie-
rungsbefunde verbunden. Ein etwaiger religioser Bedeutungsverlust lisst sich
mit einem ins Diffuse ausgeweiteten Begriff von Religion nicht mehr fest-
stellen. Schrinkt man den Religionsbegriff hingegen stirker ein und definiert
jene Mechanismen der Bewiltigung kleiner und mittlerer Kontingenzen, die
Luckmann als neue Erscheinungsformen des Religiésen beschreibt, als nicht-
religitse, funktionale Aquivalente zur Religion, dann ist hiermit die Moglichkeit
zurick gewonnen, Bedeutungsverluste des Religiosen gegentiber deren areligi-
ésen Aquivalenten auszumachen. Um eine Theorie zu gewinnen, die religicse
Bedeutungsverluste wahrnehmen kann, scheint es also sinnvoll, den Religions-
begriff stirker einzugrenzen und eine Unterscheidung zwischen Religion und
ihren nicht-religiésen, funktionalen Aquivalenten vorzunehmen, wobei jedoch
eine klare Abgrenzung notig ist, die anhand einer Kombination der beiden
Ansitze wie folgt vorgenommen werden kann: Die Funktion von Religion liegt
in der Absorption von Kontingenzen unterschiedlicher Reichweite. Religion

37

Vgl. Luckmann: Privatisierung und Individualisierung (Anm. 306), 26f.; ders.: Schrumpfen-
de Transzendenzen (Anm. 35), 151-153.

Hierbei scheint die Nachfrage nach unterschiedlichen Formen der Transzendenz mitunter
durch die Schichtzugehdérigkeit der Akteure vorstrukturiert zu sein. So geht Bienfait davon
aus, dass sich Angebote, die kleinen und mittleren Transzendenzen zugeschnitten sind,
besonders in der wohlhabenden Mittelschicht hoher Nachfrage erfreuen (vgl. A. Bienfait:
Klassen, Schichten, Religionen. Uber die sozialstrukturellen Grenzen religiéser Individua-
lisierung, in: dies. [Hg.]: Religionen verstehen: Zur Aktualitit von Max Webers Religions-
soziologie, Wiesbaden 2011, 210-213).



Religion ohne Religion? 245

dient sowohl der Abfederung und Auflésung kleiner und mittlerer als auch
grosser Kontingenzen. Doch nur dort, wo auch semantische Formeln und
symbolische Mechanismen zur Entfaltung grosser Kontingenzen zur Verfii-
gung stehen, kann von Religion im engeren Sinne die Rede sein. Jene Formen,
die Luckmann als unsichtbare, neue Religionsformen beschreibt, kénnen eben
diese Funktion nicht erfiillen. Sie sind lediglich auf den Bereich der kleinen und
mittleren Kontingenzen ausgerichtet und gelten damit in dem hier definierten
Sinne nicht als Religion. Zur Entfaltung und Absorption grosser Kontingen-
zen ist eine umfassende Weltanschauung mit einem jenseitigen Transzendenz-

t.”

bezug notig, den eben nur Religion aufweist.” Dieser stabilisiert das System

der Uberzeugungen und Praktiken und immunisiert es gegen empirische Falsi-
fikationsversuche. Nur durch den Bezug auf eine umfassende transzendenzge-
stutzte Weltanschauung gelingt die dauerhafte Absorption von Kontingenzen
grosser Reichweite. Angebote, die ausschliesslich auf die Bewaltigung kleiner
und mittlerer Kontingenzen ausgerichtet sind, kénnen Kontingenzabsorptio-
nen auf einem entsprechend gesteigerten Komplexitits- und Stabilititsniveau
nicht leisten, da sie weder tber die nétigen semantischen vnd symbolischen
Ressourcen verfiigen, noch mit jenseitiger Transzendenz aufgeladen sind. Sie
sind somit nicht dem Religionssystem zuzurechnen, sondern bilden nicht-reli-
gi6se, funktionale Aquivalente fiir einen Teilbereich des Religiésen.*

¥ Ein Religionsbegriff, der auf den jenseitigen Transzendenzbezug als zentrales Merkmal

von Religion abstellt, entspricht einer nicht untypischen Definition von Religion, wie sie
sich etwa auch bei Krech, Luhmann, Riesebrodt, Schifer, Stark und Finke findet (vgl. V.
Krech: Wo bleibt die Religion? Zur Ambivalenz des Religiésen in der modernen Gesell-
schaft, Bielefeld 2011, 40-43; N. Luhmann: Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a.M.
2000; M. Riesebrodt: Cultus und Heilsversprechen. Eine Theorie der Religionen, Miinchen
2007; H.W. Schifer: Zum Religionsbegriff in der Analyse von Identititskonflikten: Einige
sozialwissenschaftliche und theologische Erwigungen, epd-Dokumentation 5 [2009], 6-16;
Stark/Finke: Acts of Faith [Anm. 2], 89-96).

Mit der Absorption grosser Kontingenzen beschiftigen sich jedoch nicht nur traditionelle
religiose Grossanbieter. Auch neue religiése Bewegungen, die mit entsprechenden seman-
tischen und symbolischen Ressourcen ausgestattet sind, kénnen grosse Kontingenzen be-
arbeiten. Die frithere Verengung des Religionsbegriffs auf kirchliche Religiositit soll mit
dem vorliegenden Ansatz nicht wiederhergestellt werden. Gleichzeitig soll der Religionsbe-
griff aber stirker eingegrenzt und damit wieder fiir den Sikularisierungsdiskurs fruchtbar

40

gemacht werden.



246 Jens Kohrsen

Zuriick ur Sdakularisierungstheorie: Der Marfkt der kleinen und mittleren

Kontingenzen und der Bedeutungsverlust grosser Kontingenzen
Die eben eingefithrte Unterscheidung zwischen Religion und nicht-religiésen
Aquivalenten hat Implikationen fiir die Untersuchung der Stellung von Religion
in modernen Gesellschaften. Die nicht-religitsen Aquivalente kénnen die reli-
giose Funktion der Absorption kleiner und mittlerer Kontingenzen tiberneh-
men und machen Religion auf dieser Ebene ersetzbar.’’ Damit konkurrieren
Religion und nicht-religiose Anbieter von Kontingenzabsorptionsleistungen
um die (quasi-)religiose Nachfrage der Individuen. Es entsteht ein Markt der
kleinen und mittleren Transzendenzen, auf dem sowohl religidse als auch nicht-
religiose Anbieter um die Betreuung der kleinen und mittleren Kontingenzen
rivalisieren.*

Fir die religiosen Anbieter ergibt sich damit neben dem eigentlich religiosen
(bzw. innerreligiosen) Wettbewerb ein zweiter, ausserreligiéser Wettbewerb. In
diesem stehen die religiosen Anbieter nun a-religiosen Dienstleistern gegen-
tber, die fir den religiosen Teilbereich kleiner und mittlerer Kontingenzen

" Aus theoretischer Perspektive zeigen sich Analogien zwischen dem Luhmannschen Kon-

zept der Leistung als Interdependenz zwischen Systemen und der Betreuung kleiner und
mittlerer Kontingenzen (Transzendenzen). Leistung bezieht sich bei Luhmann — in Ab-
grenzung zur Funktion — auf die Interdependenzen zwischen sozialen Systemen einerseits
und zwischen sozialen und psychischen Systemen andererseits. Die Leistung der Religion
besteht in der Luhmannschen Religionssoziologie in der Betreuung von anderen Syste-
men durch das Religionssystem. Dies geschieht vor allem tiber die religisen Sub-Systeme
«Diakonie» und «Seelsorge». Diese Leistungen werden in der Luhmannschen Religions-
soziologie primir dem Religionssystem zugeschrieben (vgl. Luhmann: Die Religion der
Gesellschaft [Anm. 14], 243.303). Entsprechend der im vorliegenden Artikel vertretenen
Argumentation handelt es sich hierbei um die Betreuung kleiner und mittlerer Kontingen-
zen durch das Religionssystem. Dartber hinaus wird hier aber die These vertreten, dass
die Betreuung kleiner und mittlerer Kontingenzen (also die religiose Leistung) auch von
nicht-religidsen Systemen tbernommen werden kann — beispielsweise in der Form von
nicht-religioser Seelsorge. Die fraglichen Systeme gehoren nicht dem Religionssystem an,
da sich ihre Leistungen darauf beschrinken, kleine und mittlere Kontingenzen zu bear-
beiten, und da sie aufgrund ihrer semantischen Ausstattung nicht in der Lage sind, grosse
Kontingenzen zu entschlusseln.

Auch Knoblauch vertritt die These, dass Aquivalente mit der Religion konkurrieren. Er
bezeichnet diese Aquivalente als populire Religiositit und Schwarzmirkte der Religion.
Es handle sich hierbei nicht um Formen institutionalisierter Religiositit, sondern um eine
Religiositit, die sich vom Subjekt her begriinde und sich auf die grossen Kontingenzen
beziehe (vgl. H. Knoblauch: Mirkte der populiren Religion, in: M. Jickel (Hg.): Ambiva-
lenzen des Konsums und der werblichen Kommunikation, Wiesbaden 2007, 88).

42



Religion ohne Religion? 247

kompetent zu sein beanspruchen. Dabei verfiigen die traditionellen religiGsen
Anbieter, etwa in Gestalt der christlichen Grosskirchen in Deutschland, aller-
dings tiber kompetitive Vorteile. Sie kénnen sich sowohl durch die Ganzheit-
lichkeit ihres symbolisch-semantischen Angebots als auch durch die Méglich-
keit der Bewiltigung grosser Kontingenzen von den funktionalen Aquivalenten
absetzen. Dementsprechend wird ihre religiése Kernfunktion mehr denn je in
der Absorption grosser Kontingenzen liegen. Durch diese (Teil-)Funktion kann
sich Religion von den ausserreligiosen Angeboten abheben. Da diese grosse
Kontingenzen nicht absorbieren kénnen, nimmt Religion fiir diesen Funkti-
onsbereich eine Monopolstellung ein. Unter diesem Aspekt kann der oben dar-
gelegten These Luhmanns, dass zur (Teil-)Funktion der Religion keine funkti-
onalen Aquivalente vorliegen, zugestimmt werden. Hieraus muss jedoch nicht
folgen, dass Religion vor gesellschaftlichem Bedeutungsverlust gefeit ist.

Gerade wenn Religion fiir die Behandlung grosser Kontingenzen eine Mo-
nopolstellung einnimmt und hier ihre Kernfunktion hat, wird sich ihre gegen-
wirtige und zukiinftige Bedeutung an der Nachfrage nach Bewiltigungsmecha-
nismen fir grosse Kontingenzen bemessen. Wenn grosse Kontingenzen jedoch,
wie Luckmann postuliert, das Leben der Menschen in modernen westlichen
Gesellschaften immer weniger bestimmen, dann kommt es zu einem Riickgang
von Religion.* So wird das individuelle und kollektive Leben in westeuropii-
schen Gesellschaften anscheinend immer weniger von grossen Kontingenzen
erschiittert. Ursachen hierfiir kénnten in den sozialen Sicherungssystemen vie-
ler europiischer Staaten, der hoch entwickelten Gesundheitsversorgung, dem
nachlassenden Einfluss existentieller Bedrohungen und den aus der funktiona-
len Differenzierung resultierenden Individualisierungs- und Pluralisierungsten-
denzen liegen.*

An die Stelle der grossen Kontingenzen treten heute die kleinen und mittle-
ren Kontingenzen in Form von Fragen der Selbstfindung und -verwirklichung,

“ An Luckmann ankniipfend konstatieren auch Carsten Wippermann und Karl Gabriel eine
Tendenz in Richtung kleiner und mittlerer Kontingenzen (vgl. C. Wippermann: Religion,
Identitit und Lebensfiihrung, Typische Konfigurationen in der fortgeschrittenen Moderne;
mit einer empirischen Analyse zu Jugendlichen und jungen Erwachsenen, Opladen 1998,
372; K. Gabriel: Wandel des Religiosen im Umbruch der Moderne, in: W. Tzscheetzsch,
H.G. Ziebertz [Hg]: Religionsstile Jugendlicher und moderne Lebenswelt, Minchen 1996,
52f).

#  Siehe etwa Norris/Inglehart: Sacred and Secular (Anm. 2).



248 Jens Kéhrsen

der Realisierung von Karrierechancen, der Partnerwahl, des Umgangs mit psy-
chischen Belastungen, der Bestitigung von Individualitat etc. Diese Kontingen-
zen kleiner und mittlerer Reichweite werden zunehmend von nicht-religitsen
Dienstleistern aufgefangen. So tummelt sich eine breite Vielfalt von Angebo-
ten — wie Karriereratgeber, Selbstfindungsseminare, 6kologische Lebensfiih-
rungsideale, asiatische Heillehren und Lebensphilosophien, Therapiegruppen,
Ideologien, Events und Stars der Popkultur — in einem kaum zu tiberblicken-
den Markt von Anbietern, die dem Individuum — zugeschnitten auf bestimmte
Lebenslagen und Zeitraume — bei der Bewiltigung von Kontingenzen helfen.
Diese ausserreligiosen Praktiken und Lehren kénnen die jeweiligen «religiosen»
Bediirfnisse ihrer Klienten wesentlich gezielter bearbeiten als «klassische» Re-
ligionsformen. Sie setzen oft direkt an den Punkten an, an denen die Kontin-
genzen entstehen und stellen pragmatische Losungen bereit. Demgegentiber
vermittelt Religion eine komplexe Weltanschauung und Lebenseinstellung, die
— zumindest in ihren «fundamentalistischen» Spielweisen — Anspruch darauf
erhebt, alle gesellschaftlichen und persénlichen Lebensbereiche zu durchdrin-
gen. Dieser Anspruch ist fir das Individuum in einer Gesellschaft, die sich in
funktionale Teilsysteme mit jeweils unterschiedlichen Anforderungen und Lo-
giken zersetzt hat, kaum noch umzusetzen. Dagegen konnen areligiose Aqui—
valente zur Religion spezifische Losungen fir Kontingenzprobleme anbieten,
die auf den jeweils relevanten Lebensbereich bezogen sind, ohne die Indivi-
duen durch umfassende Ganzheitlichkeitsanspriiche zu uberlasten. Nur wenn
Kontingenzen massiv und gravierend auf die Lebenstithrung der Individuen
einwirken, erweisen sich areligiose Aquivalente als wenig fruchtbar und ein
Riickgriff auf Religion als nahe liegend.

Damit stellt sich die Frage, wie die traditionellen religiosen Anbieter in je-
nen soziogeographischen Riumen, die von dem Riickgang der grossen Kon-
tingenzen betroffen sind, auf die neue Wettbewerbssituation reagieren und
sich gegentiber areligiosen Anbietern positionieren. Werden die religisen An-
bieter zunehmend auf ihre Kernfunktion setzen, oder werden sie versuchen,
sich im expandierenden Markt der kleinen und mittleren Kontingenzen zu re-
positionieren?

Beschranken sich die religiosen Anbieter auf das Kern- und Monopolge-
schift der grossen Transzendenzen, dann setzen sie auf einen schrumpfenden
Markt, der unter einer zunechmenden Anzahl von Wettbewerbern aufgeteilt
werden muss. Der Mitgliederriickgang in den staatlich anerkannten Kirchen



Religion ohne Religion? 249

wire demgemiss als ein Indikator fiir die nachlassende Nachfrage nach gros-
sen Transzendenzen bei einem gleichzeitig wachsenden religiésen Angebot zu
interpretieren. In letzter Konsequenz wiirde eine Strategie der Orientierung
an den genuin religiosen Kernleistungen bedeuten, dass sich die traditionel-
len religidsen Grossanbieter entsprechend der zurlickgehenden Nachfrage
«gesundschrumpfen» miissen. Ob eine solche Strategie auf Seiten der grossen
religiosen Dienstleister angestrebt wird, ist fraglich.

Stattdessen scheinen viele religiose Anbieter ihr Dienstleistungsangebot zu
diversifizieren und auf dem expandierenden Markt der kleinen und mittleren
Transzendenzen zu platzieren. Die Eroberung dieses wachsenden Marktes
kann bei den traditionellen religiosen Grossanbietern dann zu einer relativen
Abfederung der Nachfrageverluste beitragen, die durch den Riickgang der
Nachfrage nach den grossen Transzendenzen entstehen. So mogen religiose
Anbieter beispielsweise dazu tendieren, semantische und symbolische Kons-
trukte nicht-religioser Anbieter in das eigene Angebot zu integrieren — beispiels-
weise durch kirchliche Yoga- und Meditations-Gruppen —, um eine Klientel zu
erreichen, die bisher Aquivalenzangebote auf der Ebene kleiner und mittlerer
Kontingenzen bei anderen Anbietern wahrnehmen. Aber auch diese Strategie
ist mit zahlreichen Herausforderungen verbunden. Agieren die traditionellen
religiosen Anbieter auf dem Markt der kleinen und mittleren Transzendenzen,
dann mussen sie mit einer Fiille von zum Teil spezialisierten Anbietern kon-
kurrieren, die die Nachfrage nach bestimmten Formen der Kontingenzabsorp-
tion oft gezielter bedienen kénnen. Zugleich laufen religiése Grossanbieter bei
zu starker Diversifizierung Gefahr, ihr «Markenprofil» zu verwissern. Es bleibt
zu erforschen, mit welchen Strategien und wie erfolgreich die traditionellen
religiosen Grossanbieter auf die Schrumpfung des religiosen Kerngebiets und
den zunehmenden inner- und ausserreligiosen Wettbewerb reagieren.

Westenropa als «exceptional case»
Vor dem Hintergrund einer riickliufigen Prisenz grosser Kontingenzen in vie-
len Teilen Westeuropas und des Erfolgs funktionaler Aquivalente im Bereich
kleiner und mittlerer Kontingenzen scheint sich ein partieller Bedeutungsver-
lust des ReligiGsen zu vollziehen. Die Nachfrage nach Religion hat in Westeu-
ropa zugunsten pragmatischer(er) Losungen fiir individuelle Kontingenzlasten
nachgelassen. Sikularisierungsbefunde, wie sie etwa von Steve Bruce beschrie-
ben werden, zeichnen diesen Bedeutungsriickgang traditioneller Religiositit



250 Jens Koéhrsen

nach.® Solche Befunde schliessen jedoch nicht aus, dass Substitutionsleistun-
gen zur Religion an Bedeutung gewinnen und nun als quasi-Religionen an die
Stelle traditioneller Religiositit treten.

Sikularisierung im Sinne eines Bedeutungsverlustes von Religion wiirde fiir
den westeuropiischen Kontext dann bedeuten, dass an die Stelle von Religi-
on zunehmend nicht-religiése Aquivalente mit dhnlichen Funktionen treten.
Religion verschwinde hierbei nicht, denn sie erfiillt im Bereich der grossen
Kontingenzen nach wie vor eine Monopolfunktion. Aber sie verlore in ihren
traditionellen Formen — etwa in Form des Kirchenbesuchs — an Bedeutung
fir die Lebensfithrung der Individuen. Mégliche Leerrdume werden nun mit
funktionalen Aquivalenten gefiillt.

Ob sich ein solcher Prozess auch in anderen Teilen der Welt vollzichen
wird, bleibt abzuwarten. Mit Blick auf Lateinamerika, Afrika, weite Teile Asi-
ens und die USA ist aber zu bezweifeln, dass hier gegenwirtig ein derarti-
ger Sakularisierungsprozess ablauft. Stattdessen zeichnen sich diese Regionen
durch eine ausgeprigte Vitalitit traditioneller Religiositit, eine hohe religiose
Pluralitit und die Existenz von religiosen Anbietern aus, die — wie etwa im
Falle der lateinamerikanischen Volksreligiositit — zugleich erfolgreich im Be-
reich der mittleren und kleinen Kontingenzen agieren. Westeuropa bildet somit
vielmehr, und hier ist den Sikularisierungskritikern zuzustimmen, den «excep-
tional case».*

“  Siehe hierzu Bruce: Religion in the Modern World (Anm. 2); ders.: What the Secularization
Paradigm Really Says (Anm. 2), 39-48; ders.: Secularization (Anm. 2), 125-140.

Mit dem hier vertretenen Ansatz ist nicht ausgeschlossen, dass sich Religion in anderen
sozialen Kontexten — auch moderner Gesellschaften wie den USA — einer hohen Vitalitit
erfreut. Die religiose Vitalitit innerhalb eines bestimmten soziogeographischen Raumes
hingt im hier verwendeten Modell wesentlich von der Struktur der religiosen Nachfra-
ge (mittlere/kleine und grosser Kontingenzen) und dem Anbietermarkt (Position, gesell-
schaftliche Einbettung und Ausrichtung religiéser Anbieter sowie funktionaler Aquivalen-
te) ab. Dabei haben vielfiltige gesellschaftliche Faktoren — wie etwa der gesellschaftliche
Modernisierungsgrad, die geschichtliche Entwicklung und historische Rolle von Religion,
die rechtliche Regulierung des religiésen Angebots, soziale Ungleichheiten und das soziale
Wohlfahrtssystem — einen erheblichen Einfluss auf die Struktur der religiosen Nachfrage
und den Anbietermarkt.

46



Religion ohne Religion? 251

Fazt

Fragen nach der Rolle, dem Wandel und der Bedeutung von Religion in der
modernen Gesellschaft stehen im Zentrum der Religionssoziologie, seit es sie
gibt. Theorien und Forschungsvorhaben, die sich diesem Thema zuwenden,
missen offen mit dieser Fragestellung umgehen. Anstatt die Antwort auf die
Frage nach der Bedeutung von Religion bereits vollstindig durch die Theorie-
architektur vorwegzunehmen, sollte sie so gestaltet sein, dass sich im Rahmen
einer empirischen Untersuchung unterschiedliche Antworten ergeben konnen.
Nur wenn religionssoziologische Ansitze die Méglichkeit von Verinderungen
in der Rolle und Bedeutung von Religion einrdumen, kénnen sie solche auch
erfassen. Die Religionssoziologien Thomas Luckmanns und Niklas Luhmanns
schliessen die Moglichkeit religioser Bedeutungsverluste bereits durch ihre
Theoriearchitektur aus. Am Beispiel dieser beiden Religionstheorien ldsst sich
somit der Einfluss des Religionsverstindnisses auf Befunde zu Bedeutungsver-
anderungen von Religion illustrieren.

Eine Verkniipfung der beiden theoretischen Ansitze erlaubt es nun, eine
neue Perspektive auf die Frage nach dem Bedeutungswandel der Religion in
modernen Gesellschaften zu gewinnen. So wurde im vorliegenden Aufsatz
der Versuch unternommen, die beiden Ansitze miteinander zu kombinieren
und fir die Frage nach mdéglichen Bedeutungsverinderungen von Religion
auszuwerten. Dies gelang durch eine Reinterpretation und Neudefinition von
Religion auf der Grundlage der beiden Theorien. Religion wurde anhand ih-
rer Funktion definiert. Dieser Definition folgend liegt ihre zentrale Funktion
in der Absorption von Kontingenzen unterschiedlicher Reichweite. Aber nur
dort, wo auch die notwendigen semantischen und symbolischen Ressourcen
zur Entfaltung grosser Kontingenzen vorliegen, kann von Religion im engeren
Sinne des Begriffs die Rede sein. Bei Praktiken, die sich lediglich auf die Ent-
faltung von kleinen und mittleren Kontingenzen beschrinken, handelt es sich
demgegeniiber um nicht-religidse, funktionale Aquivalente zur Religion.

Die gewihlte Neudefinition bildet lediglich einen méglichen Definitionsan-
satz und erhebt keinen Anspruch auf Vollstindigkeit. Vielmehr lag das Ziel der
Neudefinition darin, eine neue Perspektive auf den Gegenstand zu gewinnen
und die herangezogenen Theorien fir die Sikularisierungsthematik zu 6ffnen.
Die Reinterpretation von Luckmanns und Luhmanns Religionssoziologie er-
laubt es, verschiedene Thesen zur Bedeutung von Religion in modernen westli-
chen Gesellschaften aufzustellen. Aus der Perspektive dieses Ansatzes konkur-



252 Jens Kohrsen

riert Religion heute mit funktionalen Aquivalenten auf der Ebene kleiner und
mittlerer Kontingenzen, wihrend sie bei den grossen Kontingenzen ein Mono-
pol besitzt. Jedoch scheinen gerade die grossen Kontingenzen in bestimmten
soziogeographischen Riumen, wie etwa Westeuropa, an Bedeutung und Pri-
senz zu verlieren. An ihre Stelle treten zunehmend kleine und mittlere Kontin-
genzen. Diese werden im steigenden Masse von funktionalen Aquivalenten zur
Religion bedient. So gelingt es den funktionalen Aquivalenten, sich im Bereich
der kleinen und mittleren Kontingenzen erfolgreich zu behaupten. Demgegen-
uber scheint Religion in Form traditioneller religiser Dienstleister in diesem
Bereich an Klientel zu verlieren. Sikularisierung als Bedeutungsverlust von Re-
ligion kénnte im Falle Westeuropas somit als eine allmihliche Substitution von
Religion durch areligiése Dienstleister — oder: Religiositit ohne Religion — auf
der Ebene mittlerer und kleiner Kontingenzen beschrieben werden, wihrend
das Kernproblem von Religion — die grossen Kontingenzen — zunehmend an
Gewicht verliert.



Religion ohne Religion? 253

Abstract
Der gegenwirtige «Mainstream» der Religionssoziologie hat der «klassischen» Siku-
larisierungsthese den Riicken gekehrt. Aktuellere Ansitze verfechten die These einer
Riickkehr von Religion. Einige dieser Ansitze basieren auf Religionsdefinitionen, die
Religion a priori als notwendig voraussetzen und damit mégliche Sikularisierungspro-
zesse von vornherein ausklammern. Diese Vorgehensweise findet sich bereits in den
Religionssoziologien Thomas Luckmanns und Niklas Luhmanns. Die Mdéglichkeit
religioser Bedeutungsverluste wird durch die Theoriearchitektur der beiden Ansitze
ausgeschlossen. Ziel des vorliegenden Aufsatzes ist es, mit Bezug auf diese beiden An-
sitze ein alternatives Sikularisierungsverstindnis zu entwickeln. Um die beiden Theo-
rien wieder fiir mogliche Bedeutungsverluste von Religion zu sensibilisieren, werden
sie in diesem Aufsatz auf selektive Weise miteinander kombiniert. In der dadurch ge-
wonnenen Theorie zeigt sich, dass Religion heute mit einer Reihe von nicht-religiGsen
funktionalen Aquivalenten im Bereich der an Relevanz gewinnenden «kleinen und
mittleren Kontingenzen» konkurriert. Zwar verbleibt die religiése «Kernfunktion» der
Bearbeitung «grosser Kontingenzen» bei der Religion, diese Funktion wird aber immer
weniger nachgefragt. Sikularisierung kann fiir den westeuropiischen Kontext dann
bedeuten, dass Religion auf dem Markt der «kleinen und mittleren Kontingenzen» an
Prisenz verliert, wihrend nicht-religiose Aquivalente zunehmend an ihre Stelle treten.

The mainstream discourse in the sociology of religion has turned its back on the secu-
larization thesis. Current approaches rather promote the idea of a revival of religion.
Some of these approaches are based on definitions of religion that a-priori define
religion as a necessary component of societies and thereby rule out the possibility of
secularization processes. This rationale is already present in the theories of Thomas
Luckmann and Niklas Luhmann. The architecture of their theories renders it impos-
sible to describe changes in the vitality of religion. The objective of this article is to
propose an alternative concept of secularization based on these two theories. In order
to sensitize the two theories for potential changes in the vitality of religion, they are
selectively combined with each other. The approach resulting from this combination
indicates that religion competes today with a number of functional equivalents to reli-
gion for the treatment of «small- and middle-range contengencies». Hence, seculariza-
tion means for the Western European context that religion is loosing ground in this
competition and gets progressively substituted by non-religious functional equivalents.

Jens Kihrsen, Basel



	Religion ohne Religion? : Säkularisierung als Ausbreitungsprozess funktionaler Äquivalente zur Religion

