
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 70 (2014)

Heft: 3

Artikel: Religion ohne Religion? : Säkularisierung als Ausbreitungsprozess
funktionaler Äquivalente zur Religion

Autor: Köhrsen, Jens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877748

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religion ohne Religion?

Säkularisierung als Ausbreitungsprozess
funktionaler Äquivalente zur Religion1

Der Säkularisierungsdiskurs hat in der Religionssoziologie eine lange
Geschichte. Bereits die Gründungsväter der Soziologie Comte, Dürkheim und

Weber thematisierten religiöse Bedeutungsverluste in der modernen Gesellschaft.

Bis in die siebziger Jahre des Zwanzigsten Jahrhunderts erfreuten sich

Säkularisierungskonzepte, die von einschneidenden Bedeutungsverlusten und

einem langsamen Niedergang der Religion im Zuge gesellschaftlicher
Modernisierungsprozesse ausgingen, grosser Popularität. Seit den siebziger Jahren
wird die Säkularisierungsthese jedoch zunehmend in Frage gestellt. Es

vollzieht sich eine Polarisierung zwischen Vertretern und Bestreitern dieser These,

wobei Letztere immer mehr an Bedeutung gewinnen.2 So verkünden etwa

Für Verbesserungshinweise zu diesem Aufsatz bin ich Reinhold Bernhardt, Roman Eichler,

Henrike Koch, Michael Matzky-Eilers und Leif Seibert zu Dank verpflichtet.
Wichtige Vertreter des Säkularisierungsdiskurses sind besonders Steve Bruce (S. Bruce:

Religion in the Modern World. From Cathedrals to Cults, Oxford 1996; ders.: Christianity
in Britain, R. I. P. Sociology of Religion 62, 2 [2001], 191; ders.: What the Secularization

Paradigm Really Says, in: M. Franzmann/Ch. Gärtner/N. Köck [Hg.]: Religiosität in der

säkularisierten Welt. Theoretische und empirische Beiträge zur Säkularisierungsdebatte in
der Religionssoziologie, Wiesbaden 2006, 39-48; ders.: Secularization, in: B.S. Turner [Hg.]:
The new Blackwell companion to the sociology of religion, Maiden, MA, 2010, 125-140.),
der frühe Peter L. Berger (P.L. Berger: The sacred canopy. Elements of a sociological
theory of religion, New York 1990 [1967].) und Bryan Wilson (B. Wilson: How religious
are we? New Society 42 (1977) 176-178; ders.: Secularization: The Inherited Model, in:

Ph. E. Hammond (Hg): The Sacred in a Secular Age, Berkeley 1985, 9-20.), während im

deutschsprachigen Kontext besonders auf Detlef Pollack (D. Pollack: Säkularisierung - ein

moderner Mythos? Studien zum religiösen Wandel in Deutschland, Tübingen 2003.) zu
verweisen ist. In jüngerer Zeit wurde die «klassische» Säkularisierungsthese etwa durch
das vielbeachtet Buch «Sacred and Secular» von Pippa Nortis und Ronald Inglehart (P.

Norris/R. Inglehart: Sacred and Secular. Religion and politics worldwide, Cambridge
2004.) wiederbelebt. Prominente Kritiker der Säkularisierungsthese sind der späte Peter

L. Berger (P.L. Berger [Hg.]: The Desecularization of the World. Resurgent Religion and

World Politics, Washington D.C. 1999), Jose Casanova (J. Casanova: Public Religions in
the Modern World. Chicago 1994; ders.: Rethinking Secularization: A Global Comparative

ThZ 3/70 (2014) S. 231-253



232 Jens Köhrsen

Vertreter des prominenten Rational Choice Ansatzes der Religion den «Tod der

Säkularisierungstheorie»5. Zugleich konstatiert eine wachsende Anzahl von
Soziologen, Politik- und Religionswissenschaftlern gemeinsam mit José Casanova

eine anhaltende und zum Teil gar gesteigerte öffentliche Präsenz von Religion4,

während Jürgen Habermas eine «postsäkulare Gesellschaft»5 proklamiert. Statt

von Säkularisierung ist nun zunehmend von «unsichtbarer Religiosität»6,
«öffentlicher Religion»7, «Desäkularisierung»8 und der «Rückkehr der Religionen»6

die Rede. An die Stelle des einst so populären Säkularisierungsdiskurses ist eine

Reihe von Ansätzen getreten, die der Religion eine konstante Position und

Funktion in der Gesellschaft zuschreiben oder ihr gar einen rasanten

Bedeutungszuwachs in der späten Moderne diagnostizieren."'

Perspective, The Hedgehog Review 8, 1-2 (2006) 7-22.), Thomas Luckmann (Th. Luck-

mann: Die unsichtbare Religion, Frankfurt a.M. 2000 [I960]) David Martin (D. Martin:
A General Theory of Secularization, Oxford 1978.), Rodney Stark und Roger Finke (R.

Stark/R. Finke: Acts of Faith. Explaining the Human Side of Religion, Berkeley 2000.).
Im Zuge der Debatte ist die Definition des Säkularisierungsbegriffs - ebenso wie die
Definition des Religionsbegriffs - selbst zu einem kontrovers diskutierten Thema geworden
(Casanova: Public Religions in the Modern World, [s.o.]; M. Franzmann/Ch. Gärtner/N.
Köck [Hg.] : Religiosität in der säkularisierten Welt. Theoretische und empirische Beiträge

zur Säkularisierungsdebatte in der Religionssoziologie, Wiesbaden 2006, 13-15). So liegen

zum Teil sehr unterschiedliche Säkularisierungskonzepte vor. Casanova (Casanova: Public

Religions in the Modern World, [s.o.], 19-39) systematisiert die Ansätze, indem er zwischen
drei Säkularisierungsthesen unterscheidet: 1) Die Differenzierungsthese geht davon aus,
dass Religion zu einem gesellschaftlichen Teilsystem neben anderen sozialen Teilsystemen

geworden ist, 2) die Privatisierungsthese diagnostiziert einen Rückzug der Religion aus der
Öffentlichkeit und 3) die These vom Bedeutungsverlust nimmt an, dass Religion in der

Lebensführung von Individuen zunehmend an Bedeutung verliert. Der vorliegende Aufsatz
bezieht sich wesentlich auf die dritte These.

3 Stark/Finke: Acts of Faith (Anm. 2), 79.
4 Siehe hierzu: Casanova: Public Religions in the Modern World (Anm. 2); ders.: Rethinking

Secularization (Anm. 2), 7-22; ders.: Public Religions Revisted. in: H. de Vries (Hg.): Religion.

Beyond a Concept, New York 2008, 101-119.
5 Siehe hierzu: ]. Habermas: Religion in the Public Sphere, European Journal of Philosophy

14,1 (2006) 1-25; ders.: Notes on Post-Secular Society, New Perspectives Quarterly 25

(2008).
6 Siehe hierzu: Luckmann: Die unsichtbare Religion (Anm. 2).
7 Siehe hierzu: Casanova: Public Religions in the Modern World (Anm. 2).
8 Siehe hierzu: Berger: The Desecularization of the World (Anm. 2).
' Siehe hierzu: M. Riesebrodt: Die Rückkehr der Religionen, Fundamentalismus und der

«Kampf der Kulturen», München 22001.
10 Thesen, die von einer Rückkehr oder Permanenz des Religiösen ausgehen, vertreten unter



Religion ohne Religion? 233

Viele dieser Ansätze beruhen jedoch auf einem sehr weiten und diffusen

Verständnis von Religion.11 So weiten sie den Religionsbegriff entweder stark

aus oder erheben Religion funktional zu einem notwendigen Bestandteil von
Gesellschaft überhaupt. Zwei moderne Klassiker der Religionssoziologie, die

nach diesem Muster operieren, sind Niklas Luhmann und Thomas Luckmann.

Beide verankern Religion in ihren Theorien als einen konstanten und
unersetzlichen Bestandteil von Gesellschaft.12 Der grosse Nachteil eines solchen

Vorgehens liegt jedoch darin, dass mögliche Bedeutungsveränderungen von

Religion aufgrund der getroffenen theoretischen Vorannahmen nicht
wahrgenommen werden können. Die zu treffende Diagnose ist damit bereits vor einer

empirischen Untersuchung getroffen und konstatiert unabhängig von den

empirischen Gegebenheiten eine vitale Religiosität. Die Frage nach einem möglichen

Bedeutungszuwachs oder -verlust von Religion in der Lebensführung von
modernen Individuen wird obsolet.

Mit dieser Vorgehensweise ist für die akademische Debatte über Säkularisierung

wenig gewonnen. So verwehren die Theorien Luhmanns und Luck-

anderem Berger (Berger: The Desecularization of the World [Anm. 2]), Casanova (Casanova:

Public Religions in the Modern World [Anm. 2]; ders.: Rethinking Secularization

[Anm. 2]; ders.: Public Religions Revisted [Anm. 4]), Davie (G. Davie: Resacralization, in:
B.S. Turner [Hg.]: The new Blackwell companion to the sociology of religion, Maiden,

MA, 2010, 160-177.), Eder (K. Eder: Europäische Säkularisierung ein Sonderweg in die

postsäkulare Gesellschaft? Eine theoretische Anmerkung, Berliner Journal für Soziologie
12 [2002] 331-334.), Graf (F. W. Graf: Die Wiederkehr der Götter. Religion in der
modernen Kultur, München 2004.), Knoblauch (H. Knoblauch: Populäre Religion. Auf dem

Weg in eine spirituelle Gesellschaft, Frankfurt a.M., New York 2009.), Polak (R. Polak

(Hg.): Megatrend Religion? Neue Religiositäten in Europa, Ostfildern 2002.), Riesebrodt

(M. Riesebrodt: Die Rückkehr der Religionen. Fundamentalismus und der «Kampf der

Kulturen», München 22001.), Waidenfels (H. Waldenfels: Rückkehr der Religion, in: H.
Waldenfels (Hg.): Religion. Entstehung, Funktion, Wesen, Freiburg im Breisgau 28 [2003]

7-25.). Auch wenn Ansätze, die von einer Rückkehr von Religion ausgehen oder davon,
dass ihre gesellschaftliche Bedeutung nicht abgenommen hat, inzwischen eine dominante
Position einnehmen, zeichnet sich die Debatte um Säkularisierung nach wie vor durch
einen Dissens aus (K. Gabriel/Ch. Gärtner/D. Pollack [Hg.]: Umstrittene Säkularisierung.

Soziologische und historischen Analysen zur Differenzierung von Religion und Politik,
Berlin 2012.).

11 Eine andere häufig praktizierte Vorgehensweise ist der schlichte Verzicht auf jede Art von
Definition. Was mit dem Begriff der Religion exakt gemeint ist, bleibt dem Leser dann oft
verschlossen.

12 Vgl. Pollack: Säkularisierung - ein moderner Mythos? (Anm. 2), 8.



234 Jens Köhrsen

manns eine glaubwürdige Auseinandersetzung mit der zentralen Frage, ob sich

in bestimmten soziogeographischen Räumen, wie etwa Westeuropa, ein

Bedeutungsverlust der Religion vollzogen habe. Soziologische Ansätze, die hierzu

Diagnosen stellen und Erklärungen liefern möchten, sollten für mögliche

Bedeutungsveränderungen von Religion offen sein. In dem vorliegenden Aufsatz

soll daher der Versuch unternommen werden, die Ansätze von Luhmann und

Luckmann um eine neue Perspektive auf die Frage nach der Säkularisierung

Westeuropas zu erweitern. Hierbei ergeben sich folgende Fragen: Wie können

mögliche Säkularisierungsprozesse mit den beiden Ansätzen beschrieben
werden? Zu welchen Ergebnissen führt eine solche Re-interpretation beider
Theorien im Hinblick auf die Position von Religion in modernen Gesellschaften?

Ziel des vorliegenden Aufsatzes ist es, eine mögliche Antwort auf die beiden

Fragen zu formulieren. Dazu werden die Religionssoziologien Luckmanns

und Luhmanns selektiv miteinander kombiniert. Im Ergebnis wird hierdurch

eine alternative Beschreibung der westeuropäischen Säkularisierungsdynamiken

erzeugt, die Säkularisierung als partielle Verdrängung von traditioneller

Religion durch nicht-religiöse Äquivalente konzeptualisiert.
Dabei wird folgendermassen vorgegangen: Zunächst erfolgt eine kurze

Darstellung von Niklas Luhmanns Religionssoziologie, und von deren «blindem

Fleck» aus wird Thomas Luckmanns Theorie der Religion thematisiert.

Daraufhin wird in einer Kombination der beiden Ansätze eine Religionsdefinition

vorgenommen, die eine alternative Beschreibung des Bedeutungswandels

von Religion in Westeuropa ermöglicht. Im letzten Schritt werden die

Implikationen der vorgenommenen theoretischen Überlegungen für die

Säkularisierungsthematik aufgezeigt. Am Ende des Beitrags steht ein kurzes Fazit, das die

zentralen Überlegungen zusammenfasst.

Niklas Luhmanns Funktionsbestimmung der Religion

Bevor man sich der Frage zuwendet, welche Relevanz Religion für die heutige
Gesellschaft besitzt, ist es sinnvoll festzulegen, auf welchen «Gegenstandsbereich»

sich der Begriff überhaupt bezieht.13 Niklas Luhmann bedient sich zur

13 Wie Volkhard Krech bemerkt, hat die Religionsdefinition, die der jeweiligen Untersuchung
nach Rolle und Relevanz von Religion in der modernen Gesellschaft zu Grunde gelegt

wird, nicht zu unterschätzende Auswirkungen auf das Ergebnis der Untersuchung; vgl.
hierzu V. Krech: Religionssoziologie, Bielefeld 1999, 9.



Religion ohne Religion? 235

Bestimmung von Religion der funktionalen Analyse.14 Er beschreibt sie anhand

ihrer sozialen Funktion. Religion antworte mit ihrer Funktion auf ein
gesellschaftliches Bezugsproblem.

Luhmann führt das Bezugsproblem der Religion auf ein erkenntnistheoretisches

Grundproblem zurück. Es Hegt in der kognitiven Unerfassbarkeit des

umfassenden Welthorizonts. Der allumfassende Horizont, in dem sich jede

Beobachtung bzw. Formbildung vollzieht, bleibt dem an Selektionen gebundenen
Beobachter verschlossen.15 Dennoch wird der aHe Formbildungen umschHes-

sende Horizont zwangsläufig auf die eine oder andere Weise problematisiert.
Zur Thematisierung des eigentiich Unbestimmbaren müssen praktikable,
fassbare KommunikationsmögHchkeiten vorHegen, damit die Autopoiesis der

Kommunikation — und damit die Reproduktion von Gesellschaft — gewährleistet

ist. Damit die Kommunikation nicht verstummt, bedarf es kommunikativer

AnschlussmögHchkeiten. Nur wenn kommunikative (semantische) Formen

für das Unbestimmbare vorHegen, kann Kommunikation angesichts des

Unbestimmbaren fortgesetzt werden. Um Kommunikation anschlussfahig zu halten,

muss das eigentiich Unbestimmbare und Unsagbare somit in eine bestimmbare

Form überführt werden. Als Ausweg aus diesem Dilemma bietet sich in Luh-

manns Theorie Religion an. Ihre gesellschaftliche Funktion ist es, die Unbe-
stimmbarkeit des Welthorizonts in Bestimmtheit zu überführen.

«Reügion hat demnach [...] für das Gesellschaftssystem die Funktion, die unbestimmbare,

weil nach außen (Umwelt) und nach innen (System) hin unabschHeßbare Welt in
eine bestimmbare zu transformieren [...].»"

ReHgion transformiert Unbestimmbarkeit in bestimmte Beschreibungsformeln,

die den Anschluss weiterer Kommunikation ermöglichen und
wahrscheinlich machen. Sie produziert somit anschlussfähige Beschreibungs- und

Umgangsformeln für den unbestimmbaren Welthorizont.17 Um diese Funktion

14 Vgl. N. Luhmann: Die Religion der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 2000, 116f.
15 Vgl. N. Luhmann: Funktion der Religion, Frankfurt a.M. 1977, 25; ders.: Vom Sinn reli¬

giöser Kommunikation, in: K. Gabriel/A. Herlth/K.R Strohmeier (Hg.): Modernität und
Solidarität. Konsequenzen gesellschaftlicher Modernisierung, Freiburg 1997, 167.171.

16 Luhmann: Funktion der Religion (Anm. 15), 26.
17 Luhmann: Die Religion der Gesellschaft (Anm. 14), 113ff.



236 Jens Köhrsen

zu erfüllen, entwickelt Religion im Laufe der sozialen Evolution Strategien und

Semantiken, die das Problem der Bestimmung des Unbestimmbaren gemessen
am jeweiligen Evolutionsstadium der Gesellschaft lösen. So bringt sie etwa zu
diesem Zweck Rituale, Mythen und Kosmologien hervor.

Neben der Funktion ist der Code eines Systems für Luhmann ein wesentliches

Erkennungsmerkmal. Religion operiert Luhmann zufolge mit dem Code

Transzendenz/Immanenz.18 Anhand von Funktion und Code differenziert
sich ein eigenständiges Religionssystem in der Gesellschaft aus. Mit den zwei

Merkmalen Funktion und Code ist Religion nun wie folgt definiert: Religion ist

jene Kommunikation, die das Unbestimmbare in Bestimmbares transformiert
und dabei anhand der Codierung von Immanenz und Transzendenz operiert.

Religiöse Bedeutungsverluste als blinder Fleck der Luhmannschen Religionsso^iologie

Ausgehend von der funktionalen Bestimmung der Religion könnte Säkularisierung

nun — wie vielfach geschehen — als ein Funktionsverlust von Religion in
der modernen Gesellschaft gedeutet werden. «Funktionsverlust» würde dann

bedeuten, dass die Funktionserfüllung der Religion zunehmend an Stellenwert

verliert, weil das entsprechende Bezugsproblem entweder weniger häufig auftritt

als in früheren Gesellschaftskonstellationen oder nun durch andere

Teilbereiche der Gesellschaft (areligiöse funktionale Äquivalente), wie etwa
Wirtschaft oder Politik schneller und besser gelöst wird. Luhmann jedoch sieht

keinen Grund für eine solche Diagnose, ganz im Gegenteil: Religion bediene

ein Bezugsproblem, das überall und immer dort auftreten kann, wo kommuniziert

wird.1'' Auch die moderne Gesellschaft bleibe auf die Erfüllung der reli-

18 Vgl. a.a.O. 77.
19 Vgl. a.a.O. 141. Die Systemtheorie Luhmanns versteht den Begriff der Säkularisierung in

anderer Weise. Sie begreift Säkularisierung als ein semantisches Konstrukt, mit dem Religion

auf den funktionalen Umbau der Gesellschaft reagiert. Der Begriff markiere den
Unterschied zwischen prämodernen Gesellschaftskonstellationen, die religionsbestimmt und
in nahezu allen ihren Teilbereichen mit Religion durchsetzt waren, und einer funktional
ausdifferenzierten Gesellschaft, in der religiöse Kommunikation nur noch auf ein Teilsystem

unter vielen anderen Teilsystemen beschränkt ist. Der Begriff «Säkularisierung» diene
dem Religionssystem dazu, sein neues gesellschaftliches Umfeld in einer funktional
ausdifferenzierten Gesellschaft kritisch zu erfassen (Luhmann: Funktion der Religion [Anm. 15],

227). Der Begriff beschreibt demnach den Umstand, «daß das Schema der Religion, sei es

der Gottesbegriff, sei es die Differenz von Transzendenz und Immanenz, nicht mehr alle

gesellschaftlichen Kommunikationen metacodiere.» (N. Luhmann: Religion als Kultur, in:



Religion ohne Religion? 237

giösen Funktion angewiesen, da das beschriebene Bezugsproblem a priori ein

konstantes Problem des Sozialen bilde.20 Die Erfüllung der religiösen Funktion
müsse gegenwärtig sowie zukünftig gewährleistet sein.21 Gleichzeitig sei Religion

das einzige System, das dieses Bezugsproblem bearbeite. Kein anderes

soziales Teilsystem könne diese Funktion übernehmen, da die funktional
ausdifferenzierte Gesellschaft auf der Funktionsebene grundsätzlich auf Redundanz

verzichte.22

Die theoriearchitektonische Vorgehensweise Luhmanns legt die Vermutung

nahe, dass die zu ermittelnden Befunde zur Stellung von Religion in der

modernen Gesellschaft bereits in den theoretischen Prämissen seines Ansatzes

enthalten sind. Die funktionale Definition von Religion sowie der Ausschluss

nicht-religiöser funktionaler Äquivalente führen zwingend zur These, Religion
sei ein notwendiges soziales Phänomen.

Andere Befunde und Schlussfolgerungen zur Stellung von Religion in der

modernen Gesellschaft sind durch die systemtheoretischen Prämissen

Luhmanns von vornherein ausgeschlossen.23 Ergebnis einer solchen Untersuchung
kann unter den gegebenen Voraussetzungen nur sein: Religion war, ist und

O. Kallscheuer [Hg.]: Das Europa der Religionen. Ein Kontinent zwischen Säkularisierung
und Fundamentalismus, Frankfurt a.M. 1996, 291).

20 Vgl. N. Luhmann: Die Ausdifferenzierung der Religion, in: ders. (Hg.): Gesellschafts¬

struktur und Semantik, Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, Band 3

(1093), Frankfurt a.M. 1989, 349.
21 Die funktional ausdifferenzierte Gesellschaft zeichnet sich für Luhmann durch die Dif¬

ferenzierung in verschiedene voneinander abgeschlossene Teilsysteme aus, die sich der

Erfüllung jeweils einer bestimmten gesellschaftlichen Funktion zuwenden. Die einzelnen
Funktionen werden dabei jeweils nur von einem Teilsystem erbracht. Ein System kann
die Funktion eines anderen Teilsystems nicht übernehmen. Vgl. N. Luhmann: Die Gesellschaft

der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 1997, 743-775.
22 Allein der Religion falle die beschriebene Funktion zu. Die Vorstellung funktionaler Äqui¬

valente zu den zentralen gesellschaftlichen Funktionen (ausserhalb der entsprechenden
Teilsysteme) wird von Luhmann abgelehnt. Es gebe zur Religion in der modernen Gesellschaft

keine sozialen Äquivalente, die die Funktion der Religion erfüllen könnten, ohne
dabei selbst Religion zu sein. «Es gibt also keine spezifisch funktionalen Äquivalente
für religiöse Formen oder Verhaltensweisen, die nicht als Religion erscheinen.» (Luhmann:
Funktion der Religion [Anm.15], 48).

23 Die Religionssoziologie Luhmanns weist an dieser entscheidenden Stelle somit Züge einer

«Dogmatisierung» auf, die sich gegen mögliche empirische Befunde immunisiert. Vgl. zum
Thema Dogmatisierung und Immunisierungsstrategien: H. Albert: Traktat über kritische

Vernunft, Tübingen 51991.



238 Jens Köhrsen

bleibt ohne Abstriche ein notwendiger Bestandteil der Gesellschaft. Mögliche
Funktions- oder Bedeutungsverluste von Religion lassen sich mit dieser Theorie

nicht erfassen.24 Vielmehr werden diese in der Luhmannschen Perspektive

ausgeblendet.

Modifizierung der Religionsdefinition und areligiöse Äquivalente zur Religion

Eine weitere Schwachstelle der Luhmannschen Religionssoziologie liegt in
ihrem hohen Abstraktheitsgrad. Er wirkt sich vor allem dann negativ aus, wenn

empirisch mit ihr gearbeitet werden soll. Der Religionsbegriff bleibt empirisch

unspezifisch und verschwommen. Welche Formen Religion genau annimmt
und wie sich ihre Funktionserfüllung tatsächlich vollzieht, wird von Luhmann
nicht erklärt. Der Abstraktheitsgrad seiner Religionsdefinition kann zunächst

dadurch reduziert werden, das s die religiöse Funktion als Kondngenzab sorption

beschrieben und diese — unter anderem — auf der Ebene des Individuums

verortet wird. Die religiöse Funktion liegt dann darin, Kontingenzen, die in der

Lebensführung von Individuen entstehen, zu entfalten und ihnen eine sinnhafte

Bedeutung zu verleihen.25

Aber auch dann noch ergibt sich die Schwierigkeit, dass diese Religionsdefinition

eine Vielzahl unterschiedlicher sozialer Phänomene umfasst, die zwar
eine kontingenzabsorbierende Funktion erfüllen, aber nach einem alltäglichen
Verständnis des Begriffs wenig mit Religion zu tun haben.26 So Hesse sich etwa
das beHebte Beispiel Fussball heranziehen und der Fussballkult als eine Religion

beschreiben.27 Solch ein Vergleich ist sicherlich zulässig. Jedoch bestehen

24 Zwar operiere Religion heute nur noch innerhalb eines bestimmten Funktionssystems mit
klaren Grenzen; Funktions- oder Bedeutungseinbusse trage Religion, so Luhmann, aber

keineswegs davon (vgl. Luhmann: Die Religion der Gesellschaft [Anm. 14], 144£).
25 Vgl. Krech: Religionssoziologie (Anm. 13), 28f.
2,1 Nur der Verweis auf das alltägliche Verständnis von Religion kann letztlich die Legitimie¬

rung wissenschaftlicher Religionsdefinitionen ermöglichen (vgl. M. Bergunder: Was ist
Religion? Kulturwissenschaftliche Überlegungen zum Gegenstand der Religionswissenschaft,
Zeitschrift für Religionswissenschaft 19, 1-2 [2011], 17).

27 So bestehen Parallelen zwischen dem Fussballkult und der Religion. Im Stadion vollzie¬

hen die Fussballfans Rituale und Zeremonien, sie stimmen Gesänge an und bewegen ihre

Körper in charakteristischer Weise («Laola Wellen» etc.); dies alles unter «professionellen)
Anleitung. Die Gesänge werden von Vorsingern angestimmt, die das Zeremonielle leiten.
Sie sind die Meister der Liturgie und nehmen die Rolle des Priesters ein. Der Fan trägt die

Embleme seines Fussballclub (Trikot, Schal etc.) als Symbol des Heiligen und Zeichen der

Zugehörigkeit. Diese ist also sowohl über äussere Merkmale wie das Tragen der genann-



Religion ohne Religion? 239

zwischen einem traditionellen religiösen Anbieter — etwa einer christlichen Kirche

— und dem Fussballkult zweifellos auch grosse Unterschiede. Sie lassen sich

anhand des funktionalen Ansatzes von Luhmann nur schwer herausarbeiten;

denn folgt man seiner Theorie, so können beide prinzipiell dem Religionssystem

zugerechnet werden. Damit stellt sich die Frage, wie anhand der Systemtheorie

zwischen Religion und anderen Praktiken (bzw. Systemen) unterschieden

werden kann, die offensichtlich eine religiöse Teilfunktion erfüllen, ohne

unmittelbar dem Religionssystem anzugehören.
Eine mögliche Lösung des Problems besteht darin, das Luhmannsche Konzept

des funktionalen Äquivalents einer Modifikation zu unterziehen und auf

Systeme auszudehnen, denen die fragliche Funktion nicht primär zugewiesen
wird: also etwa im Falle von Religion auf Systeme, die nicht dem Religionssystem

angehören, aber dennoch (quasi-)reügiöse Funktionen erfüllen. Damit
eröffnet sich die Möglichkeit, systemfremde funktionale Äquivalente zu
identifizieren. Ein systemfremdes funktionales Äquivalent liegt dann vor, wenn ein

soziales System (soziales Phänomen) die (Teil-)Funktion eines anderen

Systems erfüllt, ohne dabei selbst diesem System anzugehören.

Im Hinblick auf Religion würden dementsprechend areligiöse bzw. nichtreligiöse,

funktionale Äquivalente zur Religion vorliegen.28 Es handelt sich dabei

ten Abzeichen als auch durch die Teilnahme an den vorgeschriebenen Handlungsabläufen
festgelegt. Die Mitgliedschaft in einer solchen Gemeinschaft stellt Anforderungen. Der
«Novize» hat sich Aufnahmeprozeduren zu unterziehen und sich fortan an den Geboten
und Verboten der Fangemeinschaft zu orientieren. Das eigentlich Heilige vollzieht sich auf
dem Fussballplatz. Die Fangemeinde erhöht den Fussballer zum Star und sakralisiert ihn.
Schliesslich muss das Geschehen ausgelegt werden: «Theologen» («professionelle
Fussballkommentatoren») wie Laien («einfache» Fans) beteiligen sich an der Exegese des «heiligen»
Geschehens. Der Fussball trägt offensichtlich alle Züge einer diesseitigen Religion; einer

Religion, die das |enseits ins Diesseits kehrt (Vgl. hierzu Ch. Bromberger: L'olympique
de Marseille, la Juve et le Torino. Variations ethnologiques sur l'engouement populaire

pour les clubs et les matchs de football, Espirit, avril 1987, 174-195; G. Gebauer: Fernseh-

und Stadionfußball als religiöses Phänomen. Idole, Heilige und Ikonen am ,Himmel' von
Fangemeinden, in: M. Herzog/U. von Berg [Hg.]: Fußball als Kulturphänomen. Kunst
— Kult — Kommerz, Stuttgart 2002, 305-314; G. Pilz: Kuttenfans. Der Verein als [Über]

Lebensinhalt, in: Bundeszentrale für politische Bildung [Hg.]: Dossier Fußball WM 2006).
Aber auch politische Religionen wie der Sowjetkommunismus können als ein funktionales

Äquivalent zur Religion verstanden werden (vgl. S.A. Haring: Mysterium tremendum und

mysterium fascinans, Osterreichische Zeitschrift für Soziologie 33,2 [2008] 43-62).
2* Im Folgenden wird sowohl von «areligiösen funktionalen Äquivalenten» als auch von

«funktionalen Äquivalenten» und «areligiösen Äquivalenten» die Rede sein. Die Begriffe



240 Jens Köhrsen

um Angebote, die die Funktion(en) von Religion zu einem gewissen Grad
erfüllen können, aber selber nicht primär dem Religionssystem zuzuordnen sind.

So liessen sich der Fussballkult und andere quasi-religiöse, säkulare Kulte als

areligiöse Äquivalente zur Religion beschreiben. Sie adaptieren religiöse
Formen (etwa Rituale) und übernehmen religiöse Teilfunktionen, ohne Religion
im eigentlichen Sinn zu sein.

Die Einführung der areligiösen funktionalen Äquivalente erlaubt es, Luh-

manns Religionstheorie für mögliche religiöse Bedeutungsveränderungen zu
sensibilisieren. So eröffnet die Figur des systemfremden funktionalen Äquivalents

der systemtheoretischen Analyse eine neue Perspektive und ermöglicht
damit die Untersuchung der Frage, wie sich Religion gegenüber Angeboten
positioniert, die eine ähnliche Funktion wie das Religionssystem erfüllen.

Zugleich können hiermit in einer vergleichenden Betrachtung von Religion und
den entsprechenden funktionalen Äquivalenten Schlüsse über einen möglichen

Bedeutungswandel, -Zuwachs oder -verlust von Religion im Verhältnis

zu den Äquivalenten gezogen werden.

Tatsächlich findet sich in modernen Gesellschaften heute eine breite Palette

an Praktiken, denen sich eine (quasi) religiöse Funktion zuschreiben lässt,

die aber nach klassischem Verständnis nicht primär religiöser Natur sind. So

kann man etwa in sozialen Bewegungen der so genannten Popkultur (bspw.

Skater, Fussballfans und andere «Subkulturen») eigentümliche Praktiken und

Symbole beobachten, die deutliche Ähnlichkeiten mit jenen der Religion
aufweisen und eine ähnliche Funktion für deren Anhänger erfüllen dürften.29

Gleiches lässt sich etwa auch für Protestgruppierungen, Karriereratgeber,
Selbstfindungsseminare, ökologische Lebensführungsideale, asiatische
Heillehren und Lebensphilosophien, Pilgerreisen, nationalistische Ideologien etc.

vermuten. FIbenso wie Religion zeichnen sich diese Bewegungen, Praktiken
und Uberzeugungssysteme durch Rituale, Anschauungs- und Wertesysteme,

Mythen, Heiligtümer, Propheten und Priester aus. Dadurch dürfte es auch

beziehen sich auf den gleichen «Gegenstand» und werden daher synonym verwendet. Auf
den Zusatz «areligiös» oder «funktional» wird jeweils der Einfachheit halber verzichtet.
Siehe zum Konzept der funktionalen Äquivalente zur Religion auch Krech (vgl. V. Krech:
Wo bleibt die Religion? Zur Ambivalenz des Religiösen in der modernen Gesellschaft,
Bielefeld 2(111,166-186.253-256).

29 Vgl. G. Gebauer: Bewegte Gemeinden, Uber religiöse Gemeinschaften im Sport, Merkur
605/606 (1999) 936ff.



Religion ohne Religion? 241

ihnen gelingen, Kontingenzen des individuellen und gemeinschaftlichen
Lebens zu absorbieren. Es handelt sich somit um areligiöse funktionale Äquivalente

zur Religion, die sich vielleicht auch als eine Religiosität ohne Religion
bezeichnen Hessen.311

Wie lassen sich ReHgion und ihre areHgiösen Äquivalente voneinander
unterscheiden? Die areligiösen funktionalen Äquivalente lassen sich von
Religion zunächst nur durch das Fehlen eines transzendenten, ausserweltüchen

Bezugspunkts unterscheiden. Zwar setzen auch sie bestimmte Inhalte absolut,

die jeweiligen Absolutsetzungen werden aber nicht durch den Bezug auf
eine jenseitige Transzendenz abgesichert, wie es bei der Religion der Fall ist.

Dieser zentrale Unterschied zwischen ReHgion und ihren funktionalen
Äquivalenten lässt sich mit Hilfe der Religionssoziologie Thomas Luckmanns
verdeutlichen.

Die neuen Erscheinungsformen der Religion nach Thomas Tuckmann

Thomas Luckmanns ReHgionssoziologie bildet einen bedeutenden Einschnitt
im akademischen Diskurs um die Frage nach dem SteUenwert von ReHgion
in der modernen GeseHschaft. Entgegen den seinerzeit populären
Säkularisierungsansätzen, die die zurückgehende KirchHchkeit der Bevölkerung als

einen Bedeutungsschwund des ReHgiösen deuteten, beschreibt Luckmann
die Ausbreitung neuer, unsichtbarer Formen von ReHgiosität. In modernen
westlichen GeseUschaften habe sich ein heimHcher Formwandel des ReHgiösen

voUzogen. Während sich ReHgiosität früher weitgehend mit KirchHchkeit
deckte, habe sie heute neue soziale Formen angenommen, die kaum als reH-

giös wahrgenommen würden. Die neuen Sozialformen des ReHgiösen gingen
weit über die alte KirchHchkeit hinaus und hätten das geseUschaftliche AU-

tagsleben durchdrungen. Dabei zeichne sich ab, dass die alten kirchHchen
Sozialformen langsam von den neuen, diffusen Formen der ReHgiosität ersetzt
werden. So stünden sie in scharfer Konkurrenz zu den traditioneUen institu-

30 «Religiosität ohne Religion» lautet auch der Titel einer im Jahr 2003 erschienen Ausgabe
des Magazins «SOWI». Der Begriff wird in der Ausgabe aber nicht weiter thematisiert.
Es ist jedoch anzunehmen, dass mit dem Begriff nicht-institutionalisierte Formen der

Religiosität, wie etwa Formen der Patch-Work Religiosität gemeint sind. Siehe hierzu S.

Baringhorst/G. Hufnagel (Hg.): Religiosität ohne Religion? SOWI. Das Journal für
Geschichte, Politik, Wirtschaft und Kultur Themenheft 4 (2003).



242 Jens Köhrsen

tionellen Angeboten und überlagerten diese zunehmend.31 Luckmann nennt
für die neuen Erscheinungsformen des Religiösen unterschiedliche Beispiele:

«Die in vielen Zeitungen veröffentlichten Ratgeberseiten, <erbauliche> Literatur,
Abhandlungen über positives Denken im Playboy, populärpsychologische Versionen im
Readers Digest oder die Lyrik der Popmusik, all dies artikuliert die tatsächlichen

Elemente <letzter> Bedeutung.»12

Wie die Beispiele verdeutlichen, ist Luckmanns Entwurf mit einer umfassenden

Ausweitung des Religionsbegriffs verbunden, die dazu führt, Religion in
vielen sozialen Formen zu identifizieren, die nach klassischer Definition keinen

religiösen Charakter haben. Aufgrund dieser starken Ausweitung des

Religionsbegriffs und der damit einhergehenden Omnipräsenz von Religion in
modernen Gesellschaften kann von einem Bedeutungsverlust der Religion keine

Rede mehr sein. So weist Tyrell darauf hin, dass sich Luckmanns Befunde zur

Religiosität und seine Ablehnung der Säkularisierungsthese bereits aus seiner

breiten Religionsdefinition ergeben.33 In ähnlicher Weise kritisieren Pollack und

Pickel den Religionsbegriff Luckmanns als analytisch wertlos, da er die
Möglichkeit der Areligiosität von vornherein ausklammere.34 Zwar hebt Luckmann
die Verengung des Religionsbegriffs auf kirchliche Religiosität auf, dies gelingt
ihm jedoch nur um den Preis einer Entgrenzung des Religionsbegriffs.

Trotz der ihm oft vorgeworfenen Verschwommenheit bietet das Luck-
mannsche Religionsverständnis Kriterien an, die es ermöglichen, zwischen

verschiedenen Typen von Religiosität zu unterscheiden. Luckmann unterscheidet

zwischen drei Typen von Transzendenz: grosse, mittlere und kleine
Transzendenzen. Grosse Transzendenzen verweisen auf eine ausseralltägliche, dem

11 Vgl. Luckmann: Die unsichtbare Religion (Anm. 2), 151. Interessanterweise deckt sich

Luckmanns Theorie zum Teil mit Pierre Bourdieus (P. Bourdieu: Le champ religieux dans

le champ de manipulation symbolique, in: Centre de Sociologie du Protestantisme
Strasbourg (Ed.): Les nouveaux clercs. Prêtres, pasteurs et spécialistes des relations humaines

et de la santé, Genève 1985, 255-261.) These von der der Auflösung der Grenzen des

religiösen Feldes. So geht Bourdieu davon aus, dass die Grenzen des religiösen Felds diffus
werden und damit «genuin» religiöse Anbieter zunehmend mit anderen Fleilsangeboten,
etwa der alternativen Medizin, konkurrieren.

32 Luckmann: Die unsichtbare Religion (Anm. 2), 147.
33 H. Tyrell: Religionssoziologie, Geschichte und Gesellschaft 22 (1996) 445.
34 Vgl. D. Pollack/G. Pickel: Religiöse Individualisierung statt Säkularisierung? Eine falsche

Alternative, Zeitschrift für Soziologie 29, 3 (2000) 246.



Religion ohne Religion? 243

Menschen entzogene Wirklichkeit. Als Beispiele hierfür nennt Luckmann den

Tod und die Geburt. Die grossen Transzendenzen werden mitunter durch die

«klassischen» religiösen Anbieter abgedeckt. Kleine und mitdere Transzendenz

hingegen sind mit der Erfahrung der Unabgeschlossenheit der eigenen

Lebenswirklichkeit, der Erfahrung eines offenen Sinnhorizonts verbunden. Diese

Erfahrung manifestiert sich etwa in Gefühlen der L'nsicherheit mit Blick auf
den eigenen «Lebensentwurf» oder im Verweis auf andere mögliche Wirklichkeiten

im Zuge eines Traums. Luckmanns neue Formen des Religiösen
unterscheiden sich von den «klassischen» Erscheinungsformen dadurch, dass sie

sich vornehmlich den kleinen und mittleren Transzendenzen zuwenden.35

In einer über das Luckmannsche Modell hinausgehenden Interpretation
können diese Transzendenzformen als Gegenstücke zu verschiedenen Formen
der Kontingenzerfahrung gedeutet werden. Die jeweiligen Transzendenzformen

entsprechen dann bestimmten Kontingenzerfahrungen. Dieser Interpretation

folgend wenden sich die neuen Erscheinungsformen des Religiösen den

kleinen und mittleren Kontingenzen des alltäglichen Lebens zu. So widmen
sie sich etwa den alltäglichen kleinen Krisen und Lebensfragen, helfen Frustration

und Stress zu bewältigen, Motivation zu gewinnen und Verständnis für

Ungewöhnliches zu schaffen. Bei grossen Krisen wie Tod, schwerer Krankheit,

Katastrophen und tiefen Lebenskrisen bieten sie jedoch keine oder doch

kaum Hilfe. Diese grossen Kontingenzen können nur durch die «klassischen»

Erscheinungsformen von Religion - etwa in Form der Erlösungsreligionen -
entfaltet und bewältigt werden.36 Dementsprechend haben die traditionellen

Erscheinungsformen des Religiösen ein Monopol für diese religiöse Teilfunktion

inne. Trotz dieser Monopolstellung ergeben sich in modernen westlichen

Gesellschaften jedoch erhebliche Schwierigkeiten für die traditionellen Anbieter

religiöser Dienstleistungen, hat sich doch die religiöse Nachfrage zugunsten
der kleinen und mittleren Kontingenzen (bzw. Transzendenzen) verschoben.

35 Vgl. T. Luckmann: Schrumpfende Transzendenzen, expandierende Religion, in: ders.

(Hg.): Wissen und Gesellschaft, Ausgewählte Aufsätze 1981-2002, Konstanz 2002, Bd. 1,

140-143.
36 Für eine ausführliche Darstellung der unterschiedlichen Typen von Transzendenz- bzw.

Kontingenzerfahrung siehe: Th. Luckmann: Privatisierung und Individualisierung, Zur
Sozialform der Religion in spätindustriellen Gesellschaften, in: K. Gabriel (Hg.): Religiöse

Individualisierung oder Säkularisierung, Biographie und Gruppe als Bezugspunkte moderner

Religiosität, Gütersloh 1996, 17-28.



244 Jens Röhrsen

Besonders die Privatisierung des individuellen Lebens und die damit verbundene

Tendenz zur Selbstsakraüsierung führen, so Luckmann, zu einer Expansion
kleiner und mittlerer Transzendenzen.3 Auf dem expandierenden Markt der

kleinen und mitderen Transzendenzen agieren die neuen Formen der Religiosität

mit grossem Erfolg. Während die neuen Spielarten von Religion sich damit

einer vitalen Nachfrage erfreuen, sind die Dienste der traditionellen Anbieter
meist nur noch für die zentralen Übergangsphasen des Lebens (vornehmlich
in Form von Ritualen für Geburt und Tod) sowie bei tiefen Krisen und

Schicksalsschlägen gefragt.38

Eine Keinterpretation derAnsätze von Euckmann und Euhmann

Mit der Ausweitung des Religionsbegriffs bei Luckmann ist ähnlich wie in Luh-

manns Religionssoziologie eine theoretische Immunisierung gegen
Säkularisierungsbefunde verbunden. Ein etwaiger religiöser Bedeutungsverlust lässt sich

mit einem ins Diffuse ausgeweiteten Begriff von Religion nicht mehr
feststellen. Schränkt man den Religionsbegriff hingegen stärker ein und definiert

jene Mechanismen der Bewältigung kleiner und mittlerer Kontingenzen, die

Luckmann als neue Erscheinungsformen des Religiösen beschreibt, als

nichtreligiöse, funktionale Äquivalente zur Religion, dann ist hiermit die Möglichkeit
zurück gewonnen, Bedeutungsverluste des Religiösen gegenüber deren areligiösen

Äquivalenten auszumachen. Lim eine Theorie zu gewinnen, die religiöse

Bedeutungsverluste wahrnehmen kann, scheint es also sinnvoll, den Religionsbegriff

stärker einzugrenzen und eine Unterscheidung zwischen Religion und

ihren nicht-religiösen, funktionalen Äquivalenten vorzunehmen, wobei jedoch
eine klare Abgrenzung nötig ist, die anhand einer Kombination der beiden

Ansätze wie folgt vorgenommen werden kann: Die Funktion von Religion liegt
in der Absorption von Kontingenzen unterschiedlicher Reichweite. Religion

37 Vgl. Luckmann: Privatisierung und Individualisierung (Anm. 36), 26f.; ders.: Schrumpfen¬
de Transzendenzen (Anm. 35), 151-153.

38 Hierbei scheint die Nachfrage nach unterschiedlichen Formen der Transzendenz mitunter
durch die Schichtzugehörigkeit der Akteure vorstrukturiert zu sein. So geht Bienfait davon

aus, dass sich Angebote, die kleinen und mittleren Transzendenzen zugeschnitten sind,
besonders in der wohlhabenden Mittelschicht hoher Nachfrage erfreuen (vgl. A. Bienfait:

Klassen, Schichten, Religionen. Über die sozialstrukturellen Grenzen religiöser Individualisierung,

in: dies. [Hg.]: Religionen verstehen: Zur Aktualität von Max Webers

Religionssoziologie, Wiesbaden 2011, 210-213).



Religion ohne Religion? 245

dient sowohl der Abfederung und Auflösung kleiner und mittlerer als auch

grosser Kontingenzen. Doch nur dort, wo auch semantische Formeln und

symbolische Mechanismen zur Entfaltung grosser Kontingenzen zur Verfügung

stehen, kann von Religion im engeren Sinne die Rede sein. Jene Formen,
die Luckmann als unsichtbare, neue Religionsformen beschreibt, können eben

diese Funktion nicht erfüllen. Sie sind lediglich auf den Bereich der kleinen und

mittleren Kontingenzen ausgerichtet und gelten damit in dem hier definierten

Sinne nicht als Religion. Zur Entfaltung und Absorption grosser Kontingenzen

ist eine umfassende Weltanschauung mit einem jenseitigen Transzendenzbezug

nötig, den eben nur Religion aufweist.39 Dieser stabilisiert das System

der Überzeugungen und Praktiken und immunisiert es gegen empirische
Falsifikationsversuche. Nur durch den Bezug auf eine umfassende transzendenzgestützte

Weltanschauung gelingt die dauerhafte Absorption von Kontingenzen

grosser Reichweite. Angebote, die ausschliesslich auf die Bewältigung kleiner

und mittlerer Kontingenzen ausgerichtet sind, können Kontingenzabsorptionen

auf einem entsprechend gesteigerten Komplexitäts- und Stabilitätsniveau

nicht leisten, da sie weder über die nötigen semantischen rnd symbolischen
Ressourcen verfügen, noch mit jenseitiger Transzendenz aufgeladen sind. Sie

sind somit nicht dem Religionssystem zuzurechnen, sondern bilden nicht-religiöse,

funktionale Äquivalente für einen Teilbereich des Religiösen.40

Ein Religionsbegriff, der auf den jenseitigen Transzendenzbezug als zentrales Merkmal

von Religion abstellt, entspricht einer nicht untypischen Definition von Religion, wie sie

sich etwa auch bei Krech, Luhmann, Riesebrodt, Schäfer, Stark und Finke findet (vgl. V.

Krech: Wo bleibt die Religion? Zur Ambivalenz des Religiösen in der modernen Gesellschaft,

Bielefeld 2011, 40-43; N. Luhmann: Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a.M.

2000; M. Riesebrodt: Cultus und Heilsversprechen. Eine Theorie der Religionen, München

2007; H.W. Schäfer: Zum Religionsbegriff in der Analyse von Identitätskonflikten: Einige
sozialwissenschaftliche und theologische Erwägungen, epd-Dokumentation 5 [2009], 6-16;

Stark/Finke: Acts of Faith [Anm. 2], 89-96).
Mit der Absorption grosser Kontingenzen beschäftigen sich jedoch nicht nur traditionelle

religiöse Grossanbieter. Auch neue religiöse Bewegungen, die mit entsprechenden
semantischen und symbolischen Ressourcen ausgestattet sind, können grosse Kontingenzen
bearbeiten. Die frühere Verengung des Religionsbegriffs auf kirchliche Religiosität soll mit
dem vorliegenden Ansatz nicht wiederhergestellt werden. Gleichzeitig soll der Religionsbegriff

aber stärker eingegrenzt und damit wieder für den Säkularisierungsdiskurs fruchtbar

gemacht werden.



246 Jens Köhrsen

Zurück %ur Säkularisierungstheorie: Der Markt der kleinen und mittleren

Kontingenten und der Bedeutungsverlustgrosser Kontingenten

Die eben eingeführte Unterscheidung zwischen Religion und nicht-religiösen
Äquivalenten hat Implikationen für die Untersuchung der Stellung von Religion
in modernen Gesellschaften. Die nicht-religiösen Äquivalente können die

religiöse Funktion der Absorption kleiner und mitderer Kontingenzen übernehmen

und machen Religion auf dieser Ebene ersetzbar.41 Damit konkurrieren

Religion und nicht-religiöse Anbieter von Kontingenzabsorptionsleistungen
um die (quasi-)religiöse Nachfrage der Individuen. Es entsteht ein Markt der

kleinen und mittleren Transzendenzen, auf dem sowohl religiöse als auch

nichtreligiöse Anbieter um die Betreuung der kleinen und mittleren Kontingenzen
rivalisieren.42

Für die religiösen Anbieter ergibt sich damit neben dem eigentlich religiösen
(bzw. innerreligiösen) Wettbewerb ein zweiter, ausserreligiöser Wettbewerb. In
diesem stehen die religiösen Anbieter nun a-religiösen Dienstleistern gegenüber,

die für den religiösen Teilbereich kleiner und mittlerer Kontingenzen

41 Aus theoretischer Perspektive zeigen sich Analogien zwischen dem Luhmannschen Kon¬

zept der Leistung als Interdependenz zwischen Systemen und der Betreuung kleiner und
mittlerer Kontingenzen (Transzendenzen). Leistung bezieht sich bei Luhmann — in

Abgrenzung zur Funktion — auf die Interdependenzen zwischen sozialen Systemen einerseits

und zwischen sozialen und psychischen Systemen andererseits. Die Leistung der Religion
besteht in der Luhmannschen Religionssoziologie in der Betreuung von anderen Systemen

durch das Religionssystem. Dies geschieht vor allem über die religiösen Sub-Systeme
«Diakonie» und «Seelsorge». Diese Leistungen werden in der Luhmannschen
Religionssoziologie primär dem Religionssystem zugeschrieben (vgl. Luhmann: Die Religion der
Gesellschaft [Anm. 14], 243.303). Entsprechend der im vorliegenden Artikel vertretenen
Argumentation handelt es sich hierbei um die Betreuung kleiner und mittlerer Kontingenzen

durch das Religionssystem. Darüber hinaus wird hier aber die These vertreten, dass

die Betreuung kleiner und mittlerer Kontingenzen (also die religiöse Leistung) auch von
nicht-religiösen Systemen übernommen werden kann — beispielsweise in der Form von
nicht-religiöser Seelsorge. Die fraglichen Systeme gehören nicht dem Religionssystem an,
da sich ihre Leistungen darauf beschränken, kleine und mittlere Kontingenzen zu
bearbeiten, und da sie aufgrund ihrer semantischen Ausstattung nicht in der Lage sind, grosse
Kontingenzen zu entschlüsseln.

42 Auch Knoblauch vertritt die These, dass Äquivalente mit der Religion konkurrieren. Er
bezeichnet diese Äquivalente als populäre Religiosität und Schwarzmärkte der Religion.
Es handle sich hierbei nicht um Formen institutionalisierter Religiosität, sondern um eine

Religiosität, die sich vom Subjekt her begründe und sich auf die grossen Kontingenzen
beziehe (vgl. Fl. Knoblauch: Märkte der populären Religion, in: M. Jäckel (Hg.): Ambivalenzen

des Konsums und der werblichen Kommunikation, Wiesbaden 2007, 88).



Religion ohne Religion? 247

kompetent zu sein beanspruchen. Dabei verfügen die traditionellen religiösen

Anbieter, etwa in Gestalt der christlichen Grosskirchen in Deutschland,
allerdings über kompetitive Vorteile. Sie können sich sowohl durch die Ganzheit-

lichkeit ihres symbolisch-semantischen Angebots als auch durch die Möglichkeit

der Bewältigung grosser Kontingenzen von den funktionalen Äquivalenten
absetzen. Dementsprechend wird ihre religiöse Kernfunktion mehr denn je in

der Absorption grosser Kontingenzen liegen. Durch diese (Teil-)Funktion kann

sich Religion von den ausserreligiösen Angeboten abheben. Da diese grosse

Kontingenzen nicht absorbieren können, nimmt Religion für diesen

Funktionsbereich eine Monopolstellung ein. Unter diesem Aspekt kann der oben

dargelegten These Luhmanns, dass zur (Teil-)Funktion der Religion keine
funktionalen Äquivalente vorliegen, zugestimmt werden. Hieraus muss jedoch nicht

folgen, dass Religion vor gesellschaftlichem Bedeutungsverlust gefeit ist.

Gerade wenn Religion für die Behandlung grosser Kontingenzen eine

Monopolstellung einnimmt und hier ihre Kernfunktion hat, wird sich ihre

gegenwärtige und zukünftige Bedeutung an der Nachfrage nach Bewältigungsmechanismen

für grosse Kontingenzen bemessen. Wenn grosse Kontingenzen jedoch,
wie Diekmann postuliert, das Leben der Menschen in modernen westlichen

Gesellschaften immer weniger bestimmen, dann kommt es zu einem Rückgang

von Religion.43 So wird das individuelle und kollektive Leben in westeuropäischen

Gesellschaften anscheinend immer weniger von grossen Kontingenzen
erschüttert. Ursachen hierfür könnten in den sozialen Sicherungssystemen vieler

europäischer Staaten, der hoch entwickelten Gesundheitsversorgung, dem

nachlassenden Einfluss existentieller Bedrohungen und den aus der funktionalen

Differenzierung resultierenden Individuaüsierungs- und Pluralisierungsten-
denzen liegen.44

An die Stelle der grossen Kontingenzen treten heute die kleinen und mittleren

Kontingenzen in Form von Fragen der Selbstfindung und -Verwirklichung,

43 An Luckmann anknüpfend konstatieren auch Carsten Wippermann und Karl Gabriel eine

Tendenz in Richtung kleiner und mitderer Kontingenzen (vgl. C. Wippermann: Religion,
Identität und Lebensführung. Typische Konfigurationen in der fortgeschrittenen Moderne;
mit einer empirischen Analyse zu Jugendlichen und jungen Erwachsenen, Opladen 1998,

372; K. Gabriel: Wandel des Religiösen im Umbruch der Moderne, in: W. Tzscheetzsch,
H.G Ziebertz [Hg.]: Religionsstile Jugendlicher und moderne Lebenswelt, München 1996,

52£).
44 Siehe etwa Norris/Inglehart: Sacred and Secular (Anm. 2).



248 Jens Köhrsen

der Realisierung von Karrierechancen, der Partnerwahl, des Umgangs mit
psychischen Belastungen, der Bestätigung von Individualität etc. Diese Kontingenzen

kleiner und mittlerer Reichweite werden zunehmend von nicht-religiösen
Dienstleistern aufgefangen. So tummelt sich eine breite Vielfalt von Angeboten

— wie Karriereratgeber, Selbstfindungsseminare, ökologische
Lebensführungsideale, asiatische Heillehren und Lebensphilosophien, Therapiegruppen,
Ideologien, Events und Stars der Popkultur — in einem kaum zu überblickenden

Markt von Anbietern, die dem Individuum — zugeschnitten auf bestimmte

Lebenslagen und Zeiträume - bei der Bewältigung von Kontingenzen helfen.

Diese ausserreligiösen Praktiken und Lehren können die jeweiligen «religiösen»
Bedürfnisse ihrer Klienten wesentlich gezielter bearbeiten als «klassische»

Religionsformen. Sie setzen oft direkt an den Punkten an, an denen die Kontingenzen

entstehen und stellen pragmatische Lösungen bereit. Demgegenüber
vermittelt Religion eine komplexe Weltanschauung und Lebenseinstellung, die

— zumindest in ihren «fundamentalistischen» Spielweisen — Anspruch darauf

erhebt, alle gesellschaftlichen und persönlichen Lebensbereiche zu durchdringen.

Dieser Anspruch ist für das Individuum in einer Gesellschaft, die sich in
funktionale Teilsysteme mit jeweils unterschiedlichen Anforderungen und

Logiken zersetzt hat, kaum noch umzusetzen. Dagegen können areligiöse
Äquivalente zur Religion spezifische Lösungen für Kontingenzprobleme anbieten,

die auf den jeweils relevanten Lebensbereich bezogen sind, ohne die Individuen

durch umfassende Ganzheitlichkeitsansprüche zu überlasten. Nur wenn

Kontingenzen massiv und gravierend auf die Lebensführung der Individuen

einwirken, erweisen sich areligiöse Äquivalente als wenig fruchtbar und ein

Rückgriff auf Religion als nahe liegend.
Damit stellt sich die Frage, wie die traditionellen religiösen Anbieter in

jenen soziogeographischen Räumen, die von dem Rückgang der grossen
Kontingenzen betroffen sind, auf die neue Wettbewerbssituation reagieren und
sich gegenüber areligiösen Anbietern positionieren. Werden die religiösen
Anbieter zunehmend auf ihre Kernfunktion setzen, oder werden sie versuchen,

sich im expandierenden Markt der kleinen und mittleren Kontingenzen zu

repositionieren?

Beschränken sich die religiösen Anbieter auf das Kern- und Monopolgeschäft

der grossen Transzendenzen, dann setzen sie auf einen schrumpfenden

Markt, der unter einer zunehmenden Anzahl von Wettbewerbern aufgeteilt
werden muss. Der Mitgliederrückgang in den staatlich anerkannten Kirchen



Religion ohne Religion? 249

wäre demgemäss als ein Indikator für die nachlassende Nachfrage nach grossen

Transzendenzen bei einem gleichzeitig wachsenden religiösen Angebot zu

interpretieren. In letzter Konsequenz würde eine Strategie der Orientierung
an den genuin religiösen Kernleistungen bedeuten, dass sich die traditionellen

religiösen Grossanbieter entsprechend der zurückgehenden Nachfrage

«gesundschrumpfen» müssen. Ob eine solche Strategie auf Seiten der grossen
religiösen Dienstleister angestrebt wird, ist fraglich.

Stattdessen scheinen viele religiöse Anbieter ihr Dienstleistungsangebot zu

diversifizieren und auf dem expandierenden Markt der kleinen und mittleren
Transzendenzen zu platzieren. Die Eroberung dieses wachsenden Marktes

kann bei den traditionellen religiösen Grossanbietern dann zu einer relativen

Abfederung der Nachfrageverluste beitragen, die durch den Rückgang der

Nachfrage nach den grossen Transzendenzen entstehen. So mögen religiöse
Anbieter beispielsweise dazu tendieren, semantische und symbolische Kons-
trukte nicht-religiöser Anbieter in das eigene Angebot zu integrieren — beispielsweise

durch kirchliche Yoga- und Meditations-Gruppen —, um eine Klientel zu

erreichen, die bisher Äquivalenzangebote auf der Ebene kleiner und mittlerer

Kontingenzen bei anderen Anbietern wahrnehmen. Aber auch diese Strategie

ist mit zahlreichen Herausforderungen verbunden. Agieren die traditionellen

religiösen Anbieter auf dem Markt der kleinen und mittleren Transzendenzen,
dann müssen sie mit einer Fülle von zum Teil spezialisierten Anbietern
konkurrieren, die die Nachfrage nach bestimmten Formen der Kontingenzabsorption

oft gezielter bedienen können. Zugleich laufen religiöse Grossanbieter bei

zu starker Diversifizierung Gefahr, ihr «Markenprofil» zu verwässern. Es bleibt

zu erforschen, mit welchen Strategien und wie erfolgreich die traditionellen

religiösen Grossanbieter auf die Schrumpfung des religiösen Kerngebiets und

den zunehmenden inner- und ausserreligiösen Wettbewerb reagieren.

Westeuropa als «exceptional case»

Vor dem Hintergrund einer rückläufigen Präsenz grosser Kontingenzen in vielen

Teilen Westeuropas und des Erfolgs funktionaler Äquivalente im Bereich

kleiner und mittlerer Kontingenzen scheint sich ein partieller Bedeutungsverlust

des Religiösen zu vollziehen. Die Nachfrage nach Religion hat in Westeuropa

zugunsten pragmatischer(er) Lösungen für individuelle Kontingenzlasten
nachgelassen. Säkularisierungsbefunde, wie sie etwa von Steve Bruce beschrieben

werden, zeichnen diesen Bedeutungsrückgang traditioneller Religiosität



250 Jens Röhrsen

nach.45 Solche Befunde schliessen jedoch nicht aus, dass Substitutionsleistungen

zur Religion an Bedeutung gewinnen und nun als quasi-Religionen an die

Stelle traditioneller Religiosität treten.

Säkularisierung im Sinne eines Bedeutungsverlustes von Religion würde für
den westeuropäischen Kontext dann bedeuten, dass an die Stelle von Religion

zunehmend nicht-religiöse Äquivalente mit ähnlichen Funktionen treten.

Religion verschwände hierbei nicht, denn sie erfüllt im Bereich der grossen
Kontingenzen nach wie vor eine Monopolfunktion. Aber sie verlöre in ihren

traditionellen Formen — etwa in Form des Kirchenbesuchs — an Bedeutung
für die Lebensführung der Individuen. Mögliche Leerräume werden nun mit
funktionalen Äquivalenten gefüllt.

Ob sich ein solcher Prozess auch in anderen Teilen der Welt vollziehen

wird, bleibt abzuwarten. Mit Blick auf Lateinamerika, Afrika, weite Teile Asiens

und die USA ist aber zu bezweifeln, dass hier gegenwärtig ein derartiger

Säkularisierungsprozess abläuft. Stattdessen zeichnen sich diese Regionen
durch eine ausgeprägte Vitalität traditioneller Religiosität, eine hohe religiöse
Pluralität und die Existenz von religiösen Anbietern aus, die — wie etwa im
Falle der lateinamerikanischen Volksreligiosität — zugleich erfolgreich im
Bereich der mittleren und kleinen Kontingenzen agieren. Westeuropa bildet somit

vielmehr, und hier ist den Säkularisierungskritikern zuzustimmen, den «exceptional

case».46

Siehe hierzu Bruce: Religion in the Modern World (Anm. 2); ders.: What the Secularization

Paradigm Really Says (Anm. 2), 39-48; ders.: Secularization (Anm. 2), 125-140.

Mit dem hier vertretenen Ansatz ist nicht ausgeschlossen, dass sich Religion in anderen

sozialen Kontexten - auch moderner Gesellschaften wie den USA — einer hohen Vitalität
erfreut. Die religiöse Vitalität innerhalb eines bestimmten soziogeographischen Raumes

hängt im hier verwendeten Modell wesentlich von der Struktur der religiösen Nachfrage

(mittlere/kleine und grosser Kontingenzen) und dem Anbietermarkt (Position,
gesellschaftliche Einbettung und Ausrichtung religiöser Anbieter sowie funktionaler Äquivalente)

ab. Dabei haben vielfältige gesellschaftliche Faktoren — wie etwa der gesellschaftliche

Modernisierungsgrad, die geschichtliche Entwicklung und historische Rolle von Religion,
die rechtliche Regulierung des religiösen Angebots, soziale Ungleichheiten und das soziale

Wohlfahrtssystem - einen erheblichen Einfluss auf die Struktur der religiösen Nachfrage
und den Anbietermarkt.



Religion ohne Religion? 251

Fa^it
Fragen nach der Rolle, dem Wandel und der Bedeutung von Religion in der

modernen Gesellschaft stehen im Zentrum der Religionssoziologie, seit es sie

gibt. Theorien und Forschungsvorhaben, die sich diesem Thema zuwenden,

müssen offen mit dieser Fragestellung umgehen. Anstatt die Antwort auf die

Frage nach der Bedeutung von Religion bereits vollständig durch die

Theoriearchitektur vorwegzunehmen, sollte sie so gestaltet sein, dass sich im Rahmen

einer empirischen Untersuchung unterschiedliche Antworten ergeben können.

Nur wenn religionssoziologische Ansätze die Möglichkeit von Veränderungen
in der Rolle und Bedeutung von Religion einräumen, können sie solche auch

erfassen. Die Religionssoziologien Thomas Luckmanns und Niklas Luhmanns
schliessen die Möglichkeit religiöser Bedeutungsverluste bereits durch ihre

Theoriearchitektur aus. Am Beispiel dieser beiden Religionstheorien lässt sich

somit der Einfluss des Religionsverständnisses auf Befunde zu BedeutungsVeränderungen

von Religion illustrieren.

Eine Verknüpfung der beiden theoretischen Ansätze erlaubt es nun, eine

neue Perspektive auf die Frage nach dem Bedeutungswandel der Religion in
modernen Gesellschaften zu gewinnen. So wurde im vorliegenden Aufsatz
der Versuch unternommen, die beiden Ansätze miteinander zu kombinieren
und für die Frage nach möglichen Bedeutungsveränderungen von Religion
auszuwerten. Dies gelang durch eine Reinterpretation und Neudefinition von
Religion auf der Grundlage der beiden Theorien. Religion wurde anhand

ihrer Funktion definiert. Dieser Definition folgend liegt ihre zentrale Funktion
in der Absorption von Kontingenzen unterschiedlicher Reichweite. Aber nur
dort, wo auch die notwendigen semantischen und symbolischen Ressourcen

zur Entfaltung grosser Kontingenzen vorliegen, kann von Religion im engeren
Sinne des Begriffs die Rede sein. Bei Praktiken, die sich lediglich auf die

Entfaltung von kleinen und mittleren Kontingenzen beschränken, handelt es sich

demgegenüber um nicht-religiöse, funktionale Äquivalente zur Religion.
Die gewählte Neudefinition bildet lediglich einen möglichen Definitionsansatz

und erhebt keinen Anspruch auf Vollständigkeit. Vielmehr lag das Ziel der

Neudefinition darin, eine neue Perspektive auf den Gegenstand zu gewinnen
und die herangezogenen Theorien für die Säkularisierungsthematik zu öffnen.
Die Reinterpretation von Luckmanns und Luhmanns Religionssoziologie
erlaubt es, verschiedene Thesen zur Bedeutung von Religion in modernen westlichen

Gesellschaften aufzustellen. Aus der Perspektive dieses Ansatzes konkur-



252 Jens Köhrsen

riert Religion heute mit funktionalen Äquivalenten auf der Ebene kleiner und

mittlerer Kontingenzen, während sie bei den grossen Kontingenzen ein Monopol

besitzt. Jedoch scheinen gerade die grossen Kontingenzen in bestimmten

soziogeographischen Räumen, wie etwa Westeuropa, an Bedeutung und

Präsenz zu verlieren. An ihre Stelle treten zunehmend kleine und mittlere Kontingenzen.

Diese werden im steigenden Masse von funktionalen Äquivalenten zur

Religion bedient. So gelingt es den funktionalen Äquivalenten, sich im Bereich

der kleinen und mittleren Kontingenzen erfolgreich zu behaupten. Demgegenüber

scheint Religion in Form traditioneller religiöser Dienstleister in diesem

Bereich an Klientel zu verlieren. Säkularisierung als Bedeutungsverlust von
Religion könnte im Falle Westeuropas somit als eine allmähliche Substitution von
Religion durch areligiöse Dienstleister — oder: Religiosität ohne Religion — auf
der Ebene mittlerer und kleiner Kontingenzen beschrieben werden, während
das Kernproblem von Religion — die grossen Kontingenzen — zunehmend an

Gewicht verliert.



Religion ohne Religion? 253

Abstract
Der gegenwärtige «Mainstream» der Religionssoziologie hat der «klassischen»

Säkularisierungsthese den Rücken gekehrt. Aktuellere Ansätze verfechten die These einer
Rückkehr von Religion. Einige dieser Ansätze basieren auf Religionsdefinitionen, die

Religion a priori als notwendig voraussetzen und damit mögliche Säkularisierungsprozesse

von vornherein ausklammern. Diese Vorgehensweise findet sich bereits in den

Religionssoziologien Thomas Luckmanns und Niklas Luhmanns. Die Möglichkeit
religiöser Bedeutungsverluste wird durch die Theoriearchitektur der beiden Ansätze

ausgeschlossen. Ziel des vorliegenden Aufsatzes ist es, mit Bezug auf diese beiden
Ansätze ein alternatives Säkularisierungsverständnis zu entwickeln. Um die beiden Theorien

wieder für mögliche Bedeutungsverluste von Religion zu sensibilisieren, werden
sie in diesem Aufsatz auf selektive Weise miteinander kombiniert. In der dadurch

gewonnenen Theorie zeigt sich, dass Religion heute mit einer Reihe von nicht-religiösen
funktionalen Äquivalenten im Bereich der an Relevanz gewinnenden «kleinen und
mittleren Kontingenzen» konkurriert. Zwar verbleibt die religiöse «Kernfunktion» der

Bearbeitung «grosser Kontingenzen» bei der Religion, diese Funktion wird aber immer
weniger nachgefragt. Säkularisierung kann für den westeuropäischen Kontext dann

bedeuten, dass Religion auf dem Markt der «kleinen und mittleren Kontingenzen» an
Präsenz verliert, während nicht-religiöse Äquivalente zunehmend an ihre Stelle treten.

The mainstream discourse in the sociology of religion has turned its back on the
secularization thesis. Current approaches rather promote the idea of a revival of religion.
Some of these approaches are based on definitions of religion that a-priori define

religion as a necessary component of societies and thereby rule out the possibility of
secularization processes. This rationale is already present in the theories of Thomas
Luckmann and Niklas Luhmann. The architecture of their theories renders it impossible

to describe changes in the vitality of religion. The objective of this article is to

propose an alternative concept of secularization based on these two theories. In order
to sensitize the two theories for potential changes in the vitality of religion, they are

selectively combined with each other. The approach resulting from this combination
indicates that religion competes today with a number of functional equivalents to
religion for the treatment of «small- and middle-range contengencies». Hence, secularization

means for the Western European context that religion is loosing ground in this

competition and gets progressively substituted by non-religious functional equivalents.

Jens Röhrsen, Basel


	Religion ohne Religion? : Säkularisierung als Ausbreitungsprozess funktionaler Äquivalente zur Religion

