
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 70 (2014)

Heft: 3

Artikel: Vom Wort Gottes zum Kontratext : theologische Textualität und
kontextuelle Theologie im Anschluss an Karl Barth

Autor: Reichel, Hanna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877747

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877747
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Wort Gottes zum Kontratext

Theologische Textualität und Kontextuelle Theologie im An¬
schluss an Karl Barth1

1. Umleitung

Warum soll man heute über «kontextuelle Theologie» reden? Der Begriff ist

in der aktuellen akademischen Landschaft nicht besonders beliebt. Kontextuelle

Entwürfe stehen im Ruf, politisch motiviert bis ideologisch geschlossen

zu sein, moralisch anstrengend und theologisch einseitig. Ein kontextueller

Ansatz scheint der Suche nach einer vom Menschen unabhängigen göttlichen
Wahrheit ebenso entgegen zu stehen wie dem Anspruch auf wissenschaftliche

Objektivität.2

Zugleich stellt sich in den letzten zwei Jahrhunderten auch im deutschsprachigen

Raum die Frage: «Wie predigen wir dem modernen Menschen?»3 Wie

soll die Kirche umgehen mit Pluralisierung, Individualisierung, Säkularisierung?

Welche Sprache kann der heutige Mensch verstehen, welche Probleme

und Fragen sind die seinen? Nicht nur, aber insbesondere in der Flomiletik ist

diese Frage grundlegend geworden. Das wird aber nicht als Frage kontextueller

Theologie, sondern als Anwendung oder als Übersetzungsleistung oder als Me-

thodenfrage wahrgenommen.
Ich halte hingegen dafür, dass man auch und gerade aus theologischen

Gründen die Frage nach der Kontextualität von Theologie nicht aus den Augen

verlieren darf. Im Folgenden werde ich es zunächst unternehmen, umlaufende

Verwendungen des Begriffs kontextueller Theologie zu differenzieren,

1 Dieser Text ist die leicht veränderte Fassung des Karl-Barth-Vortrags, der am 16.05.2014

an der Theologischen Fakultät in Basel gehalten wurde. Einzelne Aspekte (Sprachgeschichte

des Kontext-Begriffs, Jesus Christus als Grundtext der Theologie, der Barmherzige

Samariter als Modell kontextueller Theologie) sind aus Überlegungen im Rahmen meiner

Dissertation hervorgegangen, vgl. H. Reichel: Theologie als Bekenntnis. Karl Barths

kontextuelle Lektüre des Heidelberger Katechismus, Diss. Ruprecht-Karls-Universität
Heidelberg 2013, insb. Kap. 6, 187-191 und Kap. 10, These 8, 262-265.

2 Vgl. N. Slenczka: Kontext und Theologie. Ein kritischer Versuch zum Programm einer

«kontextuellen Theologie», NZSTh 35 (1993) 303-331.
3 F. Niebergall: Wie predigen wir dem modernen Menschen? Drei Teile; Tübingen 1902-

1921.

ThZ 3/70 (2014) S. 208-230



Vom Wort Gottes zum Kontratext 209

indem ich sie mit Elementen aus Barths Leben und Werk illustriere. Sodann

werde ich im Anschluss an ihn ein alternatives Modell theologischer Kontex-
tualität formulieren.4 Dafür knüpfe ich an die Sprachgeschichte von Text und

Kontext an und versuche sie mit grundlegenden Einsichten der Theologie
Barths in Verbindung zu bringen: dem Ausgehen vom Wort Gottes, dem

Verkündigungsauftrag der Kirche, Gottes Selbstoffenbarung in der Inkarnation
und der Zentralität des Namens Jesus Christus.

2. Theologie und Kontext. Drei Begriffsskitçpen

a) «Jede Theologie ist kontextuell». Kontextualität als epistemologische Bedingung und

hermeneutisches Anliegen

Desmond Tutu wird das Diktum zugeschrieben: «Jede Theologie ist kontextuell.»

In einem ganz basalen, deskriptiven Sinn ist selbstverständlich jede

Theologie als menschliche Artikulation Kind ihrer Zeit und und geprägt durch

biographische und situative Einflüsse, geschichtliche Erfahrungen, kulturelle

und politische Zusammenhänge.5 Die Bedeutung der historisch-kritischen
Methode für die Exegese ebenso wie die der Kirchengeschichte im theologischen

Fächerkanon sind in hohem Masse dieser Einsicht geschuldet. Dass jede

theologische Verstehensbemühung in diesem Sinne kontextuell geprägt ist, ist
kaum zu bestreiten. Auch Barth gibt unumwunden zu: «Wer hat andere Augen
zum Lesen als seine eigenen?»6

4 Man könnte auch von der Partikulatitat der Theologie sprechen (im Gegensatz zu ihrer Uni¬

versalität), oder von ihrer Ijikalität (vgl. R.J. Schreiter, Constructing Local Theologies, New
York 1985) im Gegensatz zu ihrer Globalität. Ich versuche mein Anliegen aber unter dem

Begriff der Kontextualität zu artikulieren, da dieses Konzept m.E. wie kein anderes geeignet

ist, den spezifisch theologischen Horizont - den Bezug auf den Heiligen Text und dahinter
auf das Wort Gottes, die sprachlich konstituierte Verkündigung in Predigt und Theologie -
ebenso mit in den Blick zu bekommen, wie politische und diakonische Dimensionen.

5 So selbst Slenczka: Kontext und Theologie (Anm. 2), 306: «Nun ist die Feststellung, dass

jeder, der Theologie treibt, einem Kulturkreis, einer Klasse, einer Rasse oder einem
Geschlecht angehört, so banal, dass sie nicht die Rede wert wäre, wenn das proprium einer
kontextuellen Theologie nicht in der weitergehenden Behauptung läge, dass dieses Attribut

nicht nur das theologietreibende Subjekt, sondern vielmehr inhaltlich die Theologie
bestimmt. Der Kontext, in dem Theologie betrieben wird, ist für diese Theologie nicht
gleichgültig, sondern in noch zu differenzierender Weise konstitutiv.»

6 K. Barth: Fides quaerens intellectum. Anselms Beweis der Existenz Gottes im Zusammen¬

hang seines theologischen Denkens [1931], hg.v. E. Jüngel und I.U. Dalferth (GA 11.13)

Zürich 1981,4.



210 Hanna Reichel

Unterschiede tun sich auf, sobald es um die Bewertung dieser Eingebun-
denheit geht. Wer auf wissenschaftliche Objektivität bedacht ist, sieht in der

Kontextverhaftetheit theologischer Rede nicht selten einen Mangel, der defacto

gegeben ist und mit dem man umgehen muss, den es aber um der professionellen

Redlichkeit und Aussagefahigkeit willen soweit als eben möglich
auszuräumen gilt.7 Kontextuaütät gerät dann in den Ruf der Korruption ewiger
Wahrheit zu Perspektivität, Relativität, oder schlimmer noch: Ideologie. Während

jede Kontextualität bereits einen Mangel an Objektivität bedeutet, ist sie

theologisch vollends disqualifiziert, sobald sie den Kontext gar zum Kriterium
der Theologie erhebt.8

Nun wird man Barth kaum unterstellen, dass er die Wahrheit theologischer

Sätze von kontextuellen Faktoren abhängig macht und Geschichte und

menschliche Erfahrung über dogmatische Inhalte stellt. In diesem Sinne ist

er sicher relativ unverdächtig.9 Dennoch ist auch und gerade von Barths «hoher»

Theologie her einsichtig, dass Kontext nicht lediglich als Korruption von
Wahrheit und Objektivität begriffen werden kann. «Die Aufgabe der Theologie
ist eins mit der Aufgabe der Predigt»10 — versteht man wie Barth die Theologie
grundsätzlich von der Verkündigung her, ist der Kontext ein Pol der

theologischen Reflexion, der nicht aufgegeben werden kann. Das Wort Gottes soll

7 So Slenczka: Kontext und Theologie (Anm. 2).
8 So meint Slenczka: Kontext und Theologie (Anm. 2), 306, Anm. 10 feststellen zu können,

dass der «Kern einer kontextuellen Theologie die Etablierung des jeweiligen Kontextes
als hermeneutische Prämisse für die Theologie ist - und diese Grundstruktur teilen die

meisten Vertreter der Befreiungstheologie mit den Deutschen Christen». Dies bedeute,

so bekräftigt er noch einmal, «eine perspektivische Limitation des Schriftzeugnisses, der

strukturellvergleichbare Thesen aus dem Bereich der Deutschen Christen zur Seite gestellt
werden können».

9 Auch wenn neuerdings Barths Theologie gern historisiert und also zum Produkt gewisser
Zeitumstände und Problemkonstellationen der Moderne erklärt wird (vgl. die gesammelten

Aufsätze bei F.W. Graf: Der heilige Zeitgeist. Studien zur Ideengeschichte der
protestantischen Theologie in der Weimarer Republik, Tübingen 2011). Dieses Mittel wird
allerdings erkennbar eingesetzt, um Barths theologische Aussagen und Ansprüche zu
relativieren, vgl. dazu S.G. Holtmann: Karl Barth als Theologe der Neuzeit (FSOTh 118),

Göttingen 2007, 328.
10 K. Barth: Sechzehn Antworten an Harnack, in: Offene Briefe 1909-1935, hg.v. D. Koch

(GA V.35), Zürich 2001, 62-67 (63). Zur Bedeutung der Predigt für die Theologie Barths

vgl. auch A. Denecke: Gotteswort als Menschenwort. Karl Barths Predigtpraxis - Quelle

seiner Theologie, Hannover 1989; H. Genest: Humane Theologie. Die Predigten Karl
Barths. 1913,1914 und 1954-1967, VuF 30 (1985) 5-21.



Vom Wort Gottes zum Kontratext 211

in der Verkündigung Ereignis werden. Dafür ist selbstverständlich eine

vermittelnde Bewegung zwischen der Auslegung der Schrift und ihrer Aneignung
durch den Hörer notwendig. Auch wenn keine Theologin und kein Prediger
dieses Ereignis bewirken kann, so besteht doch ihre Aufgabe auch darin, die

Situation so gut zu erforschen und zu reflektieren, dass ihre Rede darauf
abgestimmt und verständlich ist. Es wird also

«darauf ankommen, den Text so zu bedenken, daß er vom Prediger her wirklich als

von einem heutigen Menschen durchdacht wird und dann auch wirklich zu einem

Wort an den heutigen Menschen werden kann [..., so] daß man bei der Predigt nicht

genug an die Menschen, denen sie gilt, denken kann. Denn jedes Wort, das diesen

hörenden Menschen verkündigt werden soll, muß zu einem Wort werden, das ganz
speziell und eindeutig unsere Gegenwart anredet.»11

Die Frage «Wie predigen wir dem modernen Menschen?»12 gilt also nicht nur
dem Liberalen, sondern auch dem Wort-Gottes-Theologen. Auch für Barth

hat der Situationsbezug, die Frage «Was erfordert die Situation, in der wir jetzt
miteinander sind?» eine «relative Wichtigkeit».13

Über eine schlichte Bestimmung durch den Kontext, sei es durch die Situation
des Hörers, sei es durch die Anliegen des Predigers, muss die Predigt allerdings

hinausgehen, wenn sie überhaupt einen Sinn haben soll. «Pfarrer und Christen
sind Menschen und leben in der Welt, davon soll nicht abgesehen werden. Aber
in demselben Augenblick, wo die Predigt sich diese Dinge zum Ziel macht, ist

sie überflüssig.»14 Die Situation ist der Kontext der theologischen Rede, das Wort
Gottes aber ihr Text. Beide dürfen nicht verwechselt werden. Ein Hauptteil der

homiletischen Aufgabe ist gerade darauf konzentriert, dieses Verhältnis wieder

ins Lot zu bringen. Gefährdet wird es nach Barth insbesondere durch die Per-

11 K. Barth: Homiletik. Wesen und Vorbereitung der Predigt. Nachschrift des homiletischen
Seminars «Übungen in der Predigtvorbereitung» im Wintersemester 1932 und Sommersemester

1933 in Bonn, hg.v. G. Seyfferth, Zollikon-Zürich 1966, 94.
12 Niebergall: Wie predigen wir dem modernen Menschen? (Anm.3).
13 Barth: Homiletik (Anm. 11), 68.
14 Barth: Homiletik (Anm. 11), 48. Angela Dienhart Hancock hat in ihrer Studie gezeigt,

wie Barths Homiletik-Vorlesung in den Wirren der frühen 1930er Jahre gerade in ihrer

Betonung von Schrift und Bekenntnis und ihrer Distanz zur Zeitgenossenschaft eine sehr

kontext-wirksame Kontrastposition bezogen hat (A.D. Hancock: Karl Barth's Emergency
Homiletic, 1932-1933. A Summons to Prophetic Witness at the Dawn of the Third Reich,
Grand Rapids 2013).



212 Hanna Reichel

son des Predigers, seine religiöse Subjektivität ebenso wie die Autorität eines Amtes,

seine Emotionalität ebenso wie seine Langweiligkeit.15 Für Barth geht es in

der Predigt nicht um die Vermittlung persönlicher Erfahrung oder Uberzeugung,
sondern um die Antwort der Kirche auf die Offenbarung. Der Text produziert
den Kontext und ersetzt dabei das Subjekt. Der Prediger ist lediglich der Finger

Johannes' des Täufers auf dem Isenheimer Alter: Er weist auf das Wort Gottes,

er deutet auf den Text und deutet den Text, immer unter der Prämisse: «Er muss

wachsen, ich aber muss abnehmen.»16 Der Prediger ist lediglich die Funktion,
die Text und Kontext zeugnishaft verbindet. Seine Rolle erfüllt er gerade dann,

wenn er nicht in Erscheinung tritt, sondern als reiner Hinweis hinter das Wort
der Verkündigung als Antwort (Kontext) auf das Wort Gottes (Text) zurück tritt.

Auch der Bezug auf den Hörer ist nach Barth streng zu unterscheiden von
einem «Dienst am Kunden»17, einer Erfüllung religiöser Bedürfnisse. Gerade das

theologische Ernstnehmen des Hörers erfordert die Differenzierung von Text

und Kontext und damit eine durch den Text vermittelte Distanz zum Kontext.

Verkündigung will mehr und anderes, als dem Hörer zu erzählen, was er immer
schon von sich selbst weiss oder ahnt. Sie steht auch in einem kritischen Abstand

zu ihm:

«Zur Gemeindemäßigkeit gehört die Aufgeschlossenheit für die wirkliche Situation der

Gemeinde und die Überlegenheit dieser Situation gegenüber, sie in die Predigt mit
hineinzunehmen. Wenn ein Prediger mit seiner Gemeinde lebt, so erlebt er mit ihr
eine Geschichte, so bewegt ihn ständig die Frage: <Wie sind wir dran?> Das bedeutet
aber nicht, daß er sich vom Strom des Lebens mitreißen läßt, um so der Mund der
Gemeinde zu sein. Er darf nicht der Volksweise und Dorfweise sein, der das Leben
kennt und es auf die Bühne bringt und sagt, was die Leute auf dem Herzen haben.

Die Predigt ist nicht einfach die verklärte Fortsetzung, der Oberton des Lebens, dieses

muß vielmehr wirklich in sie aufgenommen werden. Die Gemeinde wartet darauf,
daß das bewegte Leben von Gott aus beleuchtet werde, nicht darauf, daß auch der

Prediger in eines jener Hörner, die da geblasen werden, stößt. Gewiß, er sei dabei und
lasse sich von keinem in herzlicher Beteiligung übertreffen, aber erst der Abstand bei

diesem Dabeisein macht die wahre Gemeindemäßigkeit aus.»18

15 Vgl. Barth: Homiletik (Anm. 11), 62f.
16 Joh 3,30. Das Zitat steht auf dem Isenheimer Alter neben dem Finger ]ohannes' des Täu¬

fers.
17 So Barth selbst ablehnend in seiner Homiletik (Anm. 10), 68.
18 Barth: Homiletik (Anm. 10), 67.



Vom Wort Gottes zum Kontratext 213

Aufgeschlossenheit und Überlegenheit, Abstand und Dabeisein in Bezug auf
den Kontext, vermittelt durch den Text — das sind die zentralen Erfordernisse
der Predigt nach Barth. Der Kontext prägt also nicht nur passiv die epistemo-

logischen Voraussetzungen und Vorverständnisse der Theologie, ist nicht nur
eine defacto-Gegebenheit, der man nicht entkommen kann. Für eine Theologie,
die sich von der Verkündigung her versteht, ist der Bezug auf die eigene Kon-
textualität ein vom Text aufgegebenes Anliegen. Der Theologie ist eine aktive

kontextualisierende Hermeneutik abverlangt, damit sie das Wort Gottes im
jeweiligen Kontext zur Sprache und zu Gehör bringen kann. «Jede Theologie ist

kontextuell», könnte man den Ausspruch konkretisieren, weil sie weiss, dass

sich das Wort Gottes (auch) an den je konkreten, an diesen Kontext richtet.

b) Kontext als «Reservat». Kontextualität als hegemoniale

Domestizierung von Theologien

Neben dieser allgemeinen, basalen Auffassung von Kontextualität wird der

Begriff «Kontextuelle Theologie» oft verwendet, um Ansätze zu kennzeichnen,

die sich mit einem bestimmten, situativen Problem beschäftigen und darin

eine eigene politische Agenda haben. In diesem Sinne ist nicht jede Theologie
kontextuell, sondern nur eine solche, die ihre kontextuelle Eingebundenheit

explizit thematisiert und als Teil ihres Anliegens formuliert.1''

Im Einzelnen werden solche Ansätze gern durch Adjektiv- oder

Genitivverbindungen markiert, die dieses partikulare Interesse anzeigen: Feministische

Theologie, Womanist Theology, Befreiungstheologie, Schwarze Theologie,
Queer Theology etc. Bereits diese grammatischen Verbindungen legen nahe,

es handle sich bei ihnen um «Sonderfälle» von Theologie, um eine thematische

oder zielgruppenspezifische Einschränkung ihres Geltungsbereichs gegenüber
einer damit zugleich postulierten «allgemeinen» Theologie, einer adjektivlosen

«Theologie an sich», die ihrerseits seit Jahrhunderten in akademischen Zirkeln

19 Vgl. z.B. die Definition von A. Pears: Doing Contextual Theology, New York 2009, 1:

Theologie ist ihr zufolge Kontextuelle Theologie, wenn sie «explicitly places the recognition

of the contextual nature of theology at the forefront of the theological process. [...
Contextual theology is] explicidy shaped, if not driven, by the recognition of the contextual

nature of theology with all of its potentially controversial and problematic implications.
This is different from the claim that all theology is contextual. One is a theological stance
which places and celebrates context at the centre of the theological enterprise, and the
other an epistemological claim about the contextual nature of all theology.»



214 Hanna Reichel

betrieben werde.2" In diesem Sinne ist Kontextualität also nicht eine allgemeine

Eigenschaft von Theologie, sondern eine, die von einzelnen Schulen zum

Programm erhoben wird.
Nach einer gewissen Konjunktur in den 70er und 80er Jahren des letzten

Jahrhunderts ist es - im deutschsprachigen Raum besonders deutlich — stiller

geworden um die Kontextuellen Theologien. Sie erschüttern nicht mehr die

Diskussion. Manchen ihrer Ausprägungen wird sogar ein gewisser Platz in der

Akademie eingeräumt. Einige Fakultäten in Deutschland vergeben etwa besondere

Lehraufträge, vereinzelt sogar Lehrstühle für «Feministische Theologie».
So sind innerhalb der Akademie spezifische «Reservate» geschaffen worden

für die Anliegen einiger kontextueller Ansätze. Ist dies gelungene Integration?

Oder doch eher ein Feigenblatt, um die anderen «Disziplinen» von den

Anfragen solcher Theologien zu entlasten? Oder gar die Neutralisierung ins

Nischendasein? Ich will die Problematik anhand eines Konfliktes illustrieren,
den der junge Barth durchlebte.

Karl Barth war 1921 überraschend an die Theologische Fakultät in

Göttingen berufen worden mit dem expliziten Auftrag zur «Einführung in das

reformierte Bekenntnis, die reformierte Glaubenslehre und das reformierte
Gemeindeleben»21. Von Anfang an lassen ihn die Kollegen spüren, dass die

Reformierten in Deutschland «nicht mehr als die Millennium-Sekte»22 gelten.

20 Dass sie diese universal-objektive Dimension von Theologie infrage stellten, wird denn
auch kontextuellen Theologien gern vorgeworfen; so kritisiert etwa Slenczka: Kontext und

Theologie (Anm. 2), 317 an der Befreiungstheologie: «Die politische Befreiung ist somit

[für sie] gerade kein Thema der Ethik, neben dem es das engere, eigenständige, die Ethik
begründende Feld <eigentlicher> Theologie gäbe». Vgl. ebd., 319: «Dies ist der Kern des

Programms einer jeden kontextuellen Theologie: nicht die relativ harmlose These, dass der
allen Christen gemeinsame, jenseits jedes Kontexts bestimmbare Glaube in einem Kontext
spezifische sozialethische Folgen habe, sondern die Behauptung, dass es die Theologie
oder die Wahrheit <an sich), abgesehen von jenen (Folgern - und das heißt: abgesehen von
der Einbindung in einen Kontext -, nicht gebe.» Hier zeigt sich nicht nur implizit, sondern
sehr explizit das Insistieren auf einer «eigentlichen», einer Theologie «an sich» vor jeder
Kontextuellen Theologie, die dann nur als ein spezieller Fall der Anwendung in den Blick
kommen darf.

21 So das Begleitschreiben des Ministeriums zur «Urkunde über die Ernennung des Pfarrers
K. Barth zu Safenwil (Schweiz) zum Honorarprofessor in der Theologischen Fakultät der
Universität Göttingen» vom 16.08.1921, zit. nach K. Barth/R. Bultmann: Briefwechsel

1911-1966, hg.v. B. Jaspert (GA V.l), Zürich 1971,209, Anm. 1.
22 Zit. nach Rundbrief vom 17.05.1922, in: K. Barth/Pl. Thurneysen: Briefwechsel II: 1921-



Vom Wort Gottes zum Kontratext 215

Barth steht als Honorarprofessor am Rand, wird in der Fakultät als «außerhalb

der theol. Fakultät» geführt.21 Im Vorlesungsverzeichnis steht an letzter Stelle:

«Mit besonderem Lehrauftrag für reformierte Theologie hält Professor Barth

folgende Vorlesungen ...», am Schwarzen Brett wird er neben den Anzeigen des

Turnlehrers platziert.24

Nachdem er eine Reihe eher historischer Vorlesungen gehalten hat, wagt
Barth sich 1924 zum ersten Mal an einen eigenen dogmatischen Versuch. Um
den Titel der Veranstaltung entspinnt sich sogleich ein handfester Streit mit
der Fakultät. Barth will seine Vorlesung als «Christliche Dogmatik» ankündigen.

Die Fakultät hingegen will ihn nötigen, unter dem Titel «Prolegomena

zur reformierten Dogmatik» zu lesen.25 Barth betrachtet diese Dienstanweisung
als eine Diskriminierung, spricht gar von «ein[em] Attentat»26 auf ihn, «mit

dem ausdrücklichen Zweck, dieses Wort [«reformiert», Anm. HR] in die
Testatbücher der Studenten hineinzubringen und diese dadurch (je nach dem Grad

von lutherischem Konfessionalismus ihres heimischen Konsistoriums) mehr

oder weniger kräftig von meiner Vorlesung weg und den Hürden von Stange

und Wobbermin wieder zuzutreiben.»27 Im Verlauf des Streits kommt es nach

einigem Hin und Her zum Prozess vor dem Kultusministerium in Berlin, den

Barth allerdings verliert. Ihm sei nun wirklich, so berichtet Barth, «überbun-

den, reformierte Theologie) nicht als konfessionelle Theologie, sondern als

theologische Disziplin zu lehren, wie ein anderer z. B. Archäologie. Natürlich ein

Unsinn!»28 Schadenfroh bemerkt Barth aber, die vermutete Intention der Kol-

1930, hg.v. E. Thurneysen (GA V.4), Zürich 1974, 77.
23 Barth protestiert dagegen in einem Brief an den Dekan A. Rahlfs vom 31.12.1922, in:

Barth/Bultmann, Briefwechsel (Anm. 20), Anhang 3, 208-213 (210).
24 Vgl. Interview von H.A. Fischer-Barnicol, Südwestfunk (05.05.1964), in: K. Barth: Ge¬

spräche 1964-1968, hg.v. E. Busch (GA IV.28), Zürich 1997, 131-166 (152).
25 Brief vom 22.12.1923 des Dekans A. Rahlfs an Barth, in: Barth/Bultmann, Briefwechsel

(Anm. 20), Anhang 2, 208.
26 Brief Barths an Brunner vom 26.01.1924, in: K. Barth/E. Brunner, Briefwechsel 1916-

1966, hg.v. E. Busch (GA V.33), Zürich 2000, 94-96 (96).
27 Brief Barths an Thurneysen vom 27.12.1923, in: Barth/Thurneysen: Briefwechsel II (Anm.

21), 213-215 (213). Es handelt sich hier um die beiden lutherischen Kollegen. Der Systematiker

Georg Wobbermin war 1922 nach Göttingen gewechselt und trat bald als bekennender

Nationalsozialist in die Öffentlichkeit, der modern-positiv eingestellte konservative Ritschi-
Schüler Carl Stange lehrte seit 1912 Systematische und Praktische Theologie in Göttingen.

28 Rundbrief Barths vom 18.05.1924, in: Barth/Thurneysen: Briefwechsel II (Anm. 21), 250-
256 (250).



216 Hanna Reichel

legen, ihm die Studenten abspenstig zu machen, sei immerhin fehlgeschlagen,
«da ich unter beträchtlicher Schädigung der Stangeschen Parallelvorlesung bei

60 Hörer habe (dieser 40) und darunter genug echt-lutherische Leute, sogar aus

Mecklenburg und derorten. A/incet, vincet veritasbf

In dem fakultätsinternen Machtkampf dient die Kontextuaüsierung von
Barths Lehre dazu, ihren Wirkungskreis zu beschränken und ihr Ansehen zu
mindern. Barths Empörung reagiert auf den Versuch, ihn zu verdrängen — sie

ist nicht etwa Ausdruck mangelnder Bejahung seiner reformierten Identität. So

reflektiert er selbst über sein Profil:

«Meine Dogmatik wird aber meiner Herkunft, meinem Lehrauftrag und meiner
theologischen Überzeugung gemäß selbstverständlich reformierte Dogmatik sein. Als solche

sie anzuzeigen habe ich vermieden, weil ich nicht einsehe, warum ich mit einer
solchen konfessionellen Kennzeichnung, die der Geschichte und dem Wesen gerade der

reformierten Kirche und Theologie durchaus widersprechen würde, den allgemein-christlichen

Charakter meiner Vorlesung zum vornherein in Frage stellen sollte.»1"

Barth muss schliesslich auf einen spitzen «Kompromiss ad interim.»31 zurückkommen:

Er nennt seine Veranstaltung «Unterricht in der christlichen Religion.». Als Titel
der berühmten Dogmatik Calvins ist sie so einerseits klar reformiert verortet,

weswegen die Fakultät kaum Einspruch erheben kann. Andererseits ist der Wortlaut

und Selbstanspruch ökumenisch-umfassend — und schliesslich auch auf lutherischer

Seite von keinem Geringeren als Barths grossem Gegner Albrecht Ritsehl

als Titel einer Kurzdarstellung des christlichen Glaubens gewählt worden.32 In die-

29 Ebd., 251.
30 K. Barth: Unterricht in der christlichen Religion, Bd. 1: Prolegomena, hg.v. H. Reiften (GA

11.17), Zürich 1985, 8.
11 Brief Barths an Thurneysen vom 27.12.1923, in: Barth/Thurneysen: Briefwechsel II

(Anm. 21), 214. Allerdings ärgert Barth sich im Nachhinein über seine Nachgiebigkeit:
«Ich habe eine Dummheit gemacht mit jener Konzession, statt Dogmatik «Unterricht...»
anzuzeigen, weil ich damit ihrem unverschämten Anspruch grundsätzlich recht gab. Also
habe ich mein Angebot noch vor der entscheidenden Sitzung wieder zurückgezogen. Aber
schon hatte der Dekan die Sache ins gedruckte Vorlesungsverzeichnis gebracht, wo sie nun
steht, so daß ich mit verminderter Chance den Kampf aufs nächste W. S. neu aufnehmen
muß. Sie sind mir nun Alle ausgesprochen böse. Aber das ist gegenseitig, und zunächst

habe ich einen Schreibebrief nach Berlin geschrieben. Am besten wäre es, wenn ich aus

dieser Mausefalle einmal wegkäme» (Rundbrief vom 04.03.1924, in: Barth/Thurneysen:
Briefwechsel II (Anm. 21), 236).

32 A. Ritsehl: Unterricht in der christlichen Religion, Bonn 1875, als Studienausgabe nebst



Vom Wort Gottes zum Kontratext 217

sem Spannungsfeld positioniert Barth seinen ersten Versuch einer eigenen Dog-
matik - und das offensichtlich mit nicht geringem Selbstbewusstsein. So scheut er

sich auch nicht, zu Vorlesungsbeginn die Studierenden auf den Konflikt mit der

Fakultät explizit hinzuweisen und zu erklären, beim Titel der Veranstaltung handle

es sich wirklich nur um einen «Decknamen» - er gedenke schlicht über «Prolegomena

zur Dogmatil?» zu lesen.33

Der Fall Barth 1924 macht deutlich, wie die Kontextualisierung von theologischen

Ansätzen ihrer Domestizierung dient. Den Konflikt, in dem Barth hier

steht, könnte man als Grundproblem sog. «Kontextueller Theologien» im zweiten

Sinne des Begriffs beschreiben: Durch die Markierung eines Ansatzes mit einem

bestimmten Attribut wird sein potentieller Adressatenkreis ebenso wie sein

Wirkungsfeld umzäunt und eingeschränkt und er als Spezialfall, als Abweichung von
einer dadurch gleichzeitig als Normalfall mit universalem Anspruch konstituierten

Regelwissenschaft definiert. Während Barth die kontextuelle Verortung und auch

Bestimmung seiner -wie jeder -Theologie durchaus zugesteht (und in seinem

Bekenntnisbegriff auch zur notwendigen Bedingung jeder theologischen Äusserung

erklärt), wehrt er sich gegen die politische Neutralisierung, die mit dieser

abwertenden Partikularisierung verbunden ist. Dass mit dieser Nomenklatur tatsächlich

eine Abwertung verbunden ist, erhellt aus ihrer Schieflage: Die Unterscheidung
verläuft ja nicht zwischen «reformiert» und «lutherisch», also nicht zwischen

verschiedenen Partikularitäten, sondern zwischen einer allgemeinen «Dogmatik»
ohne weiteres Attribut und einer besonderen «reformierten» Dogmatik.34 So

beklagt Barth gegenüber dem Dekan, diese Kategorisierung würde

den Abweichungen der 2. und 3. Auflage eingeleitet und neu herausgegeben von Chr. Axt-
Piscalar, Tübingen 2002. Vgl. Barth im Rundbrief am 05.02.1924, in: Barth/Thurneysen:
Briefwechsel II (Anm. 21), 220-226 (221): «Den Titel der calvinischen Dogmatik (ohne

Nennung des Namens Calvin!) konnte ich schließlich um des Friedens willen vorschlagen,
nicht ohne stilles Vergnügen an der Tatsache, daß Stanges dritter Vorgänger Ritsehl unter
demselben Titel seine kleine Dogmatik herausgegeben hat.»

33 Barth: Unterricht (Anm. 29), 8.
M Barth schreibt an Thurneysen: «[D]ie Zumutung ist darum unleidlich, weil die reformierte

Dogmatik natürlich mit derselben Solennität als Dogmatik schlechthin auftreten muß wie
die lutherische [...] Die Sache zeigt, wie rechtlos ich hier bin»; Brief Barths an Thurneysen

am 27.12.1923, in: Barth/Thurneysen: Briefwechsel II (Anm. 21), 213f. Insbesondere

empört Barth, «daß die Fakultät ihre eigene lutherische Bekenntnisverpflichtung als eine

in der Mitte zwischen einem Pietätsakt und einer bloßen Formalität liegende Unbeträchtlichkeit

auffaßt, mich aber auf Grund meines Lehrauftrags konfessionell festnageln will»

(Rundbrief am 05.02.1924, in: Barth/Thurneysen, Briefwechsel II [Anm. 21], 222).



218 Hanna Reichel

«den Charakter der reformierten] Theolfogie] als eine Art sektiererischer Sonderlehre
neben der in Göttingen als die Dogm[atik], Ethik u.s.f. auftretenden lutherfischen]
Theologie bestätigen [...]. Wenn von Seiten der hfohen] Fakfultät] eine

Kennzeichnung der in Frage kommenden Vorlesungen als «lutherisch» abgelehnt wird,
so muß ich um der Sache willen, die ich hier zu vertreten habe, verlangen, daß die

reform [ierten] Vorlesungen mit demselben Anspruch auf Allgemeingültigkeit auftreten

dürfen. [...] Die verlangte Klausel «reformiert]» aber bedeutet einen Angriff auf
die mir auch als Honforar] Professor] zustehende Freiheit, aber besondere Pflicht, die

reformierte] Theologie ebenso vorbehaltlos als die Theolfogie] zu vertreten, wie die

hfohe] Fakfultät] die lutherische.»13

Stange und Wobbermin unterrichten schlicht und umfassend «Systematische

Theologie», die offensichtlich für alle gültig ist, während Barth durch die Kate-

gorisierung seiner Dogmatik als «Reformierte Dogmatik» in eine Nische

abgedrängt wird.36 Ähnlich steht meist einer Feministischen Theologie keine

«Maskulinistische» Gegenrichtung und einer Schwarzen Theologie keine «Weisse»

Theologie gegenüber, vielmehr werden Kontextuelle Ansätze eher als Sonderfälle

von Theologie mit besonderen Themen, besonderen Adressatenkreisen

und besonderen Anliegen gekennzeichnet, die in Form von Reservaten innerhalb

oder neben einer «allgemeinen» Theologie ohne spezifische Attribute
bestehen können. So wird ihnen also ein begrenztes Recht und eine begrenzte

Geltung eingeräumt, gerade insoweit sie dadurch den Hegemonialanspruch
eines sie nicht vertretenden Objektivitätsgebarens dann nicht mehr in Frage
stellen.

c) Der Kontextbegriff und der Primat des Textes

Bevor ich vor dem Hintergrund der vorangehenden Beschreibungen mit Barth
für eine spezifisch theologische Kontextualität der Theologie plädiere, möchte ich
den Begriff der Kontextualität selbst betrachten. Der Kontext-Begriff leitet
sich vom lat. contexere her; er bezeichnet die Verwebung und Verknüpfung
einzelner Teile zu einem Ganzen ebenso wie das daraus resultierende Ganze.37 In

35 Brief Barths an A. Rahlfs vom 31.12.1922, in: Barth/Bultmann, Briefwechsel (Anm. 21),
211.

36 Man könnte mit einer Wendung Marcuses auch hier von «repressiver Toleranz» sprechen,
die Minderheitenpositionen zulässt, sie genau dadurch aber gesellschaftlich neutralisiert

(H. Marcuse: Repressive Tolerance, in: Kritik der reinen Toleranz, hg.v. R.P. Wolff/B. Moore

jr./H. Marcuse, Boston 1965, 95-137).
37 K. Stierle: Art. Kontext, ABG 18 (1974), 144-149 (144).



Vom Wort Gottes zum Kontratext 219

diesem Sinne geht der Kontext dem Text voraus: So spricht Quintilian zuerst

vom «contextus sermonis cotidiani»38, dem Zusammenhang der alltäglichen
Rede. Bevor einzelne Texte abgegrenzt werden können, steht der Verwebungs-

zusammenhang, aus dem die sprachliche Äusserung hervorgeht.39

Interessanterweise kommt der Begriff des Kontexts später und bis ins 19.

Jahrhundert hinein fast ausschliesslich in der theologischen und juristischen

Fachsprache vor: Er bezeichnet «den Text, der als Kommentar, Glosse,

einem Bezugstext beigegeben ist und seiner Erhellung dient» und ist «ein von
nachträglicher Auslegungsarbeit hergestellter Bezugsrahmen, der das

Verständnis sichern soll.»4" Dabei gilt: Nicht jede sprachliche Äusserung ist schon

Text. «Erst die Kommentarwürdigkeit macht den Text zum Text im eigentlichen

Sinn.»41 Der Ausdruck «textus» findet sich zunächst in der liturgischen
Tradition und zwar «in der Beschreibung der Gegenständlichkeit der heiligen
<Texte»>. Er bezieht sich auf «die Materialität des Trägermediums der heiligen
Schriften.»42 Die Materialität der Schrift ist es, die künstlerisch ausgestaltet und

liturgisch geküsst wird. So bleibt «der Terminus <textus> der materiellen Seite

der heiligen Schriften vorbehalten.»43 Ursprünglich ist allein die Heilige Schrift

Text, in Übertragung ihrer Eigenschaften dann auch das Gesetzbuch. Die zu
diesen autoritativen Texten erfolgenden Kommentierungen und Interpretationen

bilden deren Kontexte. Die kontextuelle Kommentierung des Textes dient
seiner interpretativen Vereindeutigung.

In der heutigen linguistischen und soziologischen Fachsprache bezeichnet

Kontext aber — in Vergessenheit dieser älteren theologischen Bedeutung — «die

Umgebung, in die sprachliche Äußerungen, aber auch Typen von Äußerungen,

eingebettet sind»44, teilweise in expliziter Unterscheidung sprachlicher Ko-
Texte von nicht-sprachlichen Kontexten.45 Auch alltagssprachlich verwenden

38 Institutio Oratoria VIII, 6, 21.
39 M. Scherner: Art. Text, ABG 39 (1996), 103-160.
40 Stierle: Kontext (Anm. 37), 146.
41 Ebd.
42 Scherner: Text (Anm. 39), 119.
43 A.a.O., 120.
44 Kontext (K. Lorenz), EphW 2 (1995), 454f. (454).
45 Y. Bar-Hillel: Argumentations in Pragmatic Languages, Jerusalem 1970. Die Unterschei¬

dung hat sich allerdings nicht überall eingebürgert und ist teilweise auch nicht streng
durchführbar.



220 Hanna Reichel

wir es für situative, biographische und zeitgeschichtliche Faktoren, die einen

relevanten Einfluss auf den betrachteten Gegenstand ausüben. Dieser neue

Begriff unterstellt, dass die sprachlichen und situativen Text-Umgebungen die

Textentstehung und Textbedeutung organisieren und beeinflussen, ja geradezu

bestimmen, so dass der Text ohne ihre Berücksichtigung nicht adäquat verstanden

werden kann. Da solche Kontexte aber keine stabilen, gegebenen Grössen

darstellen, sondern selbst «veränderlich, offen und relativ unbestimmt»4'' bleiben,

wirkt die Kontextualisierung nicht nur vereindeutigend, sondern eröffnet
zusätzliche Bedeutungsspielräume und Bezüge. Die Interpretation wird so
vertieft und erweitert, aber auch verkompliziert und unabschliessbar.

Der Kontextbegriff wird heute oft auf nicht-sprachliche, situative

Umgebungen eingeengt. Nicht nur aus historischen Gründen scheint es mir aber

wichtig festzuhalten, dass «Kontext» gerade den Verweis auf «Texte» im
weitesten Sinne markiert: Auch der Bezug auf die Situation ist von deren Textuali-

tät her zu verstehen — nicht umgekehrt. Textualität von Text und Kon-Text
in diesem Sinne ist also nicht auf formale Schriftlichkeit begrenzt, sondern

bezeichnet deren Lesbarkeit, also das Potential, als strukturierter Sinn- und

Verweisungszusammenhang interpretiert zu werden.

Die ältere Bedeutung hält nicht nur daran fest, dass Text nicht rein
sprachlich-abstrakt zu verstehen ist, sondern ein materiales, ja organisches «Gewebe»

und «Flechtwerk», «ein Ganzes als Resultat einer Summe von Verknüpfungen»47
bezeichnet. Darüber hinaus erhält sie auch die Einsicht in den Primat des Textes

vor dem Kontext: Zuallererst ist der Kontext vom Text abhängig, bevor
der Text seinerseits durch den Kontext erhellt und erschlossen werden kann.

Allerdings verschwimmt so auch schnell die Grenze zwischen Text und Kontext.

Kontext ist etwas nicht an sich, sondern nur insofern es sich kommentierend

und auslegend auf einen Text beziehen lässt. Text ist etwas nicht an sich,

sondern nur insofern es durch kontextuelle Bezugnahmen als autoritativ gelesen

wird. Ein und dieselbe Struktur kann also durchaus in verschiedenen

Zusammenhängen Text oder Kontext sein.

46 Kontext (F. Miege), RGG4 4 (2001), 1642f. (1643)
47 Stierle: Kontext (Anm. 37), 144.



Vom Wort Gottes zum Kontratext 221

3. Gottes Lesbarkeit. Versuch einer LKeubestimmung theologischer Kontextualität

im Anschluss an Karl Barth

a) Formalkriterium: Die Textua/ität der Theologie

Wir sind damit bei einem recht formalen Begriff von Kontextualität angekommen,

der asymmetrischen Bezugnahme von Texten aufeinander. Doch auch

Barth hat den grundlegenden Unterschied zwischen Theologie und anderen

Wissenschaften mit ihrer formalen Textbindung beschrieben: «In der Philosophie

fangt man mit dem Denken an. In der Theologie wird auch gedacht, aber

sie fängt nicht damit an, sondern mit dem Lesen.»48 Für Barth ist Theologie
weder eine spekulative noch eine in erster Linie praktische Wissenschaft,
sondern eine textuelle. Das intellegere der Theologie ist ein «vertieftes legere»49, ein

nach-denkendes Nach-Folgen im Hören auf das Wort Gottes, in der Lektüre
seiner Zeugnisse in Selbstbindung und Distanz. Die Arbeit am Text ist für die

Theologie konstitutiv, gerade auch für eine solche, die in die Situation hineinwirken

will, in der sie entsteht.

Viele der Punkte, über die Barth mit seinen Zeitgenossen immer wieder in
Streit geriet, lassen sich eben von dieser Grundfrage her lesen: von der theologisch

adäquaten Verhältnisbestimmung zwischen Text und Kontext. Von
Barths Auseinandersetzungen mit den religiösen Sozialisten über den Kirchenkampf

bis zur Frage nach einer modernen Homiletik — der Vorwurf der

Textvergessenheit und die darum fehlende Dialektik von Aufgeschlossenheit und
Abstand zum Kontext ist stets der Kern von Barths Kritik: «Das ganze Elend
des modernen Protestantismus [...] läßt sich auch dahin zusammenfassen: seine

Verkündigung ist Themapredigt geworden.»50

Schon für den jungen Barth ist das Verhältnis zwischen Text und Kontext

ein wichtiges Thema. Gerade in und nach dem ersten Weltkrieg war er
sich seiner Zeit als einer «Zeit großer Bedrängnis und Erwartung»51 bewusst.

Zu dieser seiner Zeit wollte er als Theologe sprechen, sie ganz und gar ernst
nehmen, aber eben nicht in einfacher Identifikation, sondern in theologisch

48 H.-A. Drewes/P. Rieh: Karl Barth: «Einführung in die reformierte Lehre auf Grund des

Heidelberger Katechismus» (1. Vorlesung, 5. Mai 1936), ThZ 69 (2013) 266-276 (270).
49 Barth: Fides quaerens intellectum (Anm. 6), 40.
50 K. Barth: Die Kirche Jesu Christi (TEH 5), München 1933, 3.
51 K. Barth: Der Heidelberger Katechismus, Vorlesung gehalten an der Universität Göttingen

im Wintersemester 1921/22, handschriftliches Manuskript im Karl-Barth-Archiv Basel, lv.



222 Hanna Reichel

kritischer Auseinandersetzung mit ihr. Dass die Liberale Theologie den richtigen

aufgeschlossenen Abstand zu ihren Kontexten nicht fand, war sein

Vorwurf an sie. Ihr Modell kontextbezogener Theologie als eines Aufgehens des

theologischen Textes im zeitgeschichtlichen, geistes- und kulturgeschichtlichen
Kontext lehnte er ab. Aber auch Barth spürt allzu oft den normierenden Druck
des Kontextes, wenn er klagt: «O dieser vielhundertjährige Sumpf, in dem wir
stecken! Es ist so gräßlich schwer, immer wieder das Gegenteil auch nur zu

denken, geschweige denn zu sagen, geschweige denn formuliert und im
Zusammenhang zu sagen»52. Wer keinen Abstand zum eigenen Kontext hat, kann nicht
sinnvoll auf ihn Bezug nehmen. Am eigenen Schopf, so auch Barths Einsicht

gegenüber dem Kulturprotestantismus, kann man sich aus diesem Sumpf nicht
ziehen.

Für ein Modell kontextueller Theologie im Anschluss an Barth lässt sich

darum festhalten: Theologie ist kontextuell zunächst und vor allem, insofern
sie sich auf den ihr vorgegebenen Text, das Wort Gottes bezieht. Es ist auch

und gerade mit Barth nicht nur metaphorisch zu verstehen, sondern liegt
in der ganz konkreten Gestalt der Heiligen Schrift bis in ihren autoritativen
«Wortlaut»53 hinein auch als Text vor, zu dessen Kon-Text — im ursprünglichen
Sinne der Glosse, der Auslegung — die theologische Rede wird. In Schrift und

Predigt wird dieser Text je aufs Neue bezeugt und bildet so Kontexte erster

Ordnung aus: Interpretationsgeschichten und Interpretationsgemeinschaften
wie etwa im Credo der Kirche, an dem sich die Theologie in ihrer Suche nach

dem theologischen Grundtext, dem einen Wort Gottes, weiter lesend orientiert.

Das Wort Gottes ist so eine uns externe, aber nur darum auch eine

interpretations fähige, «lesbare» Grösse, ein «äußere[r] Text»34. Das Hören auf
das Wort Gottes lässt sich immer auch als Vorgang des Lesens verstehen: «Man

stellt sich — das ist ein Grundsatz, eine Regel in der Theologie — unter eine

52 Zit. nach: E. Busch: Karl Barths Lebenslauf [1979], Zürich 2005, 169.
53 Barth: Fides quaerens intellectum (Anm. 6), 32: «Es gibt aber ein Kriterium, das wenigstens

über die Zulässigkeit oder Unzulässigkeit eines Theologumens entscheidet. Dieses Kriterium

ist der Wortlaut der Heiligen Schrift, die ja nach Anselm zugleich den Grundbestand
des Credo bildet, auf das sich das credere und also das intelligere bezieht. Indem sie die

entscheidende Quelle ist, ist sie auch die entscheidende Norm des intelligere.»
54 Barth: Fides quaerens intellectum (Anm. 6), 41.



Vom Wort Gottes zum Kontratext 223

Autorität. Man — tiest.»55 Ein relativer Primat des Textes liegt darum stets auf
seiner materialen Gestalt.56 Diese macht seine Interpretation erst möglich, aber

auch immer wieder nötig. Gerade die externe Materialität, die sich gegen jeden

unmittelbaren Zugriff und Begriff sperrt, verunmöglicht die abschliessende

Definition, den subjektiven Besitzanspruch auf das Wort Gottes und hält dessen

bleibende Interpretationsbedürftigkeit fest.

Als Tormalkriterium einer kontextuellen Theologie nach Karl Barth lässt

sich also festhalten: Theologie ist Textwissenschaft. Sie vollzieht sich nicht im
luftleeren Raum spekulativer Philosophie oder in der Subjektivität des modernen

Menschen, sondern bindet sich an Texte, deren materiale Externität einen

Abstand zur eigenen Situation erzwingt und herstellt. Dieser Abstand erst

ermöglicht eine Aufgeschlossenheit ihr gegenüber, so dass Kontextualität nicht
als Determinierung durch die Situation, sondern als kritische Stellungnahme
oder auch als solidarische Zuwendung zu ihr möglich und nötig wird. Nur von
der Bindung an einen Text her kann die Situation zum Kontext werden.

b) Materialkriterium: Der Name Jesus Christus, das eine Wort Gottes als

Text der Theologie

Diese Textbindung ist nach Karl Barth zwar ein notwendiges, aber noch kein

hinreichendes Kriterium kontextueller Theologie. Anders formuliert: Nicht
nur das «dass», sondern v.a. auch das «was» des Textes ist entscheidend. Es

geht nicht um abstrakte, sondern um konkrete Textualität.57

Theologisch grundsätzlicher ist: Hinter der dogmatischen und homiletischen

Vermittlungsproblematik steht Gottes eigene Verkündigung (zugleich

gen. obj. und gen. subj.!), seine Selbstoffenbarungsbewegung: die Inkarnation.

55 Barth: Einführung (Anm. 48), 270.
56 Zu Barths Hermeneutik bemerkte bereits Georg Eichholz: «Man stößt bei Karl Barth [...]

von seiner Römerbriefauslegung an bis zum letzterschienenen Band seiner Kirchlichen
Dogmatik auf ein betontes Reden vom <Text>, vom biblischen Text. Der Text hat Vorrang»
(G. Eichholz: Der Ansatz Karl Barths in der Hermeneutik, in: Antwort. Karl Barth zum
siebzigsten Geburtstag am 10. Mai 1956, hg.v. E. Wolff/Ch. von Kirschbaum/R. Frey,
Zollikon-Zürich 1956, 52-68 [54]).

57 Die Unterscheidung von abstrakt und konkret bezieht Reinhard Hütter kritisch auf Barths

Katholizität, vgl. R. Hütter: Karl Barth's <Dialectical Catholicity» Sic et non, Modern Theology

16 (2000) 137-157. Mir erscheint die Unterscheidung in Bezug auf das extra nos der
Schrift angemessener. Sie Hesse sich m.E. auf alle vier reformatorischen Exklusivpartikel
gewinnbringend anwenden.



224 Hanna Reichel

Gott selbst ist es, der sich in menschliche Geschichte und Situation hineinbegibt,

um sich dort erkennbar zu machen. «Wenn von Offenbarung [...] die

Rede ist, so geht es dabei nicht um eine allgemeine, immer und überall sich

ereignende Wirklichkeit, sondern um ein besonderes, konkretes, eine bestimmte

Zeit ausfüllendes Ereignis»58, hält Barth wieder und wieder fest. Jesus Christus

ist keine Wahrheit «an sich», sondern Gottes Bindung an ganz konkrete Texte

und Kontexte.59 Christliche Lehre will nicht auf abstrakte Absolutheitsaussagen

hinaus. Im Zentrum steht Gottes unverfügbare Konkretheit,60 Das Wort Gottes

wird Fleisch - Gott selbst bindet sich in seiner Offenbarung an die konkrete,

geschichtliche Gestalt Jesu von Nazareth und an menschliche Zeugnisse von
ihm.

Die Rede vom «Wort Gottes» hält dabei die Einsicht fest: Diese

Offenbarung hat nicht nur Ereignischarakter. Als Selbstvermittlung Gottes in die

Welt ist sie sprachlich strukturiert. Offenbarung heisst: Gott macht sich lesbar

- er sorgt dafür, dass sein Wort in der bleibenden Gestalt von Zeugnissen

vorliegt. Das «Wort Gottes» begegnet in diesem Sinn nie als abstrakte Grösse,
sondern immer schon vermittelt durch die Sprachgestalt konkreter Texte, sei es

in der kanonischen Schriftlichkeit biblischer Zeugnisse, sei es in der Bezeugung
durch menschliche Rede, sei es in Jesus Christus selbst. So reden wir von Jesus

Christus als fleischgewordenem Wort Gottes, von der Schrift oder auch von
der kirchlichen Verkündigung als Wort Gottes und vom Sakrament als verbum

visibile.

Kurz vor seinem Tod hat Barth den materialen Textbezug der Theologie
wie folgt beschrieben:

«[D]as letzte Wort, das ich — auch als Theologe und letztlich als Politiker — zu sagen
habe, ist nicht so ein Begriff wie <Gnade>, sondern ist ein Name: Jesus Christus. [...]
Wir können ihn nicht einfangen, aber haben es mit ihm zu tun. Und das, worum ich

58 Barth: Homiletik (Anm. 11), 41.
55 Diese christologische Einsicht muss auch gegen Slenczka ins Feld geführt werden, wenn

er — im Versuch, die theologische Wahrheit zu schützen — die Behauptung kontextueller

Theologie ablehnt, «daß es die Theologie oder die Wahrheit <an sich>, abgesehen von jenen
<Folgen> — und das heißt: abgesehen von der Einbindung in einen Kontext —, nicht gebe»

(Slenczka: Kontext und Theologie [Anm. 2], 319).
60 Vgl. auch K. Barth: Die Menschlichkeit Gottes (ThSt 48), Zollikon-Zürich 1956, 12: «Got¬

tes Göttlichkeit [...] ist keine allgemeine, begrifflich zu errechnende, sie ist diese konkrete
Götdichkeit.»



Vom Wort Gottes zum Kontratext 225

mich in meinem langen Leben bemüht habe, war in zunehmendem Maße das: diesen

Namen hervorzuheben und zu sagen: dort! [...] dort ist dann auch der Antrieb zur
Arbeit, auch der Antrieb zum Kampf, auch der Antrieb zur Gemeinschaft, auch der

Antrieb zum Mitmenschen — alles, was ich in Schwachheit und Torheit in meinem
Leben probiert habe, aber dort ist's.»61

«Jesus Christus» — dieser Name bildet die kürzeste Form des christlichen

Bekenntnisses. Der «Name Jesus Christus» bezeichnet nach Barth «die gesamte
Kraft der christlichen Botschaft» und «ihren ganzen Inhalt».62 Der Name steht

alttestamentlich gar für Gott selbst. Zugleich entzieht sich der Name jeder
Definition und Spekulation. Er steht als Inbegriff der Person für ihre
Konkretheit in Anrufbarkeit und Unverfügbarkeit. Versteht man Texte als in sich

strukturierte, in der Vielfalt ihrer Bezüge eine gewisse Geschlossenheit ausbildende

und zugleich für interpretative Erschliessungsversuche sich öffnende

Beziehungsgefüge, dann lässt sich auch die gottmenschliche Person, die sich

an diesen Namen bindet, in ihrer Lesbarkeit als «Text» im weiten Sinne

verstehen: Gott tritt uns in Jesus Christus als strukturiertes Ganzes gegenüber,

vermittelt sich zeichenhaft, sei es nun verbal oder durch andere kommunikative

Akte, wird von uns erkannt, beschrieben, eingeordnet, entzieht sich dabei aber

auch immer unserem Zugriff. Der Name ist der reine Text. Er ist nicht auf
den Begriff zu bringen — man kann sich ihm nur im immer neuen Lesen und

Erzählen seiner Geschichte nähern. Er ist aber vor und nach jeder konkreten

Erzählung von ihm und jeder Dogmenbildung über ihn lesbar und produziert
so in jedem neuen Auslegungs- und Kommenüerungsvorgang neue Kontexte.

Man könnte auch KD IV/1-3, Barths letzten grossen dogmatischen Entwurf,
als den ausführlichen Versuch verstehen, den Namen Jesus Christus nachzu-

buchstabieren und zu entfalten.

«Wir haben uns nun offen dazu bekannt, daß wir, indem wir hier die Lehre von der

Inkarnation nachzudenken und in unserer Weise zu formulieren versuchten, tatsächlich

einen bestimmten vorgegebenen Text gelesen und ausgelegt haben. Die Texte der

61 Interview von R. Schmalenbach, Deutschschweizer Rundfunk (17.09.1968), in: Gespräche
1964-1968, hg.v. E. Busch (GA IV.28), Zürich 1996, 528-542 (542).

62 K. Barth: KD IV/1, Zollikon-Zürich 1953, 18. Eine instruktive Reflexion zu Barths Ver¬

ständnis des Namens gibt auch A. Silier: Kirche für die Welt. Karl Barths Lehre vom
prophetischen Amt Jesu Christi in ihrer Bedeutung für das Verhältnis von Kirche und Welt

unter den Bedingungen der Moderne, Zürich 2009, 119-124.



226 Hanna Reichel

alten Theologie? oder die der kirchlichen Symbole? oder die der Bibel? Gewiß: sie alle

— aber in all diesen Texten ihren Grundtext.»63

Jesus Christus als «das eine Wort Gottes» ist der Grundtext der Theologie,
weil Gott selbst sich an sein Wort bindet. Schrift, Predigt, Bekenntnis werden

auf ihre Verweisfunktion auf Jesus Christus hin und von dieser her gelesen.

Die Hierarchie der Wortgestalten läuft dabei geradezu komplementär zu ihrer

Verfügbarkeit: Jesus Christus — den wir nie «einfangen» — ist das Wort Gottes,

während Schrift und Verkündigung — die unserem Zugriff näher liegen — es

nurje werden können. In der «Beziehung ihrer Verkündigung auf ein konkretes

Außen»64 hat die Schrift dabei noch Vorrang vor der Predigt: «Die Unterschie-

denheit des Hauptes vom Leibe und seine Überlegenheit über ihn drückt sich

konkret darin aus, daß der Verkündigung in der Kirche eine ihr als Phänomen

höchst ähnliche, wie sie selbst zeitliche und nun doch von ihr verschiedene

und ihr ordnungsmäßig überlegene Größe gegenübersteht»65. Nur und gerade

insofern der Name Jesus Christus durch die Texte der Tradition bezeugt wird,
können auch sie ihm zum jeweils konkreten Kontra-Text einer Situation werden,

erhalten sie selbst «relative Autorität»66.

Das Materialkriterium einer kontextuellen Theologie nach Karl Barth wäre

also im Namen Jesus Christus zu suchen, in Gottes Selbstbindung an diese

konkrete Textuaütät einer konkreten Person und ihrer Geschichte, in seinen

biblischen Bezeugungen und seiner Wirkung in und durch die Tradition der Kirche.

Hinter diese Selbstkontextualisierung Gottes, seine Bindung an den Namen

Jesus Christus, darf keine Theologie zurückfallen. Barth beschreibt diesen Auftrag

wie Paulus sein apostolisches Zeugendasein:

«Jesus Christus in seiner Selbstoffenbarung also ist der Grundtext, den schon die Apostel
gelesen und ausgelegt, als seine unmittelbaren Zeugen bezeugt haben und nach ihnen,
ihr Zeugnis aufnehmend, die Symbole und die Theologie der Kirche, und wieder nach

ihnen endlich und zuletzt auch wir, indem wir es wagten, die Arbeit der christlichen

Theologie im Blick auf jenes Faktum aufzunehmen und fortzusetzen.»67

63 K. Barth: KD IV/2, Zollikon-Zürich 1955, 135f.
64 K. Barth: KD 1/1, Zollikon-Zürich 1932, 104.
65 A.a.O., 103.
66 Vgl. G. Plasger: Die relative Autorität des Bekenntnisses bei Karl Barth, Neukirchen-Vluyn

2000.
67 Barth: KD IV/2 (Anm. 63), 135f.



Vom Wort Gottes zum Kontratext 227

Theologie hat also wieder und wieder die Schrift als Bezeugung Jesu Christi zu
lesen und auszulegen, wieder und wieder die aktuelle Verkündigung der Kirche
auf die Frage hin zu prüfen, ob sie diesen Grundtext auslegt. Nur textbasiert
kann sie vom Wort Gottes reden, ohne je einen menschlichen Text «eins zu
eins» mit dem Wort Gottes identifizieren zu können. Gerade so ist sie zum je

neuen Lesen und Hören aufgerufen. Ihr Zeugnis ist nicht selbst Text, sondern

«Kommentar» zum Worte Gottes als Text der Theologie, Auslegung und Kontext

des Grundtextes Jesus Christus. Darum gilt:

«Wir können dann jenen Grundtext nur eben lesen und auslegen, wie es die Apostel
zuerst und grundlegend nur eben getan haben. Wir können uns nur eben verhalten als

solche, denen er vorgegeben ist. Wir können also nicht «dahinten kommen wollen:
weder hinter sein Vorgegebensein, noch dahinter, wie es uns möglich und erlaubt sein

soll, uns selbst seinem Vorgegebensein entsprechend zu verhalten. [...] Jener Grundtext

besteht ja eben in der Selbstoffenbarung dieses Faktums, vielmehr des dieses

Faktum schaffenden göttlichen Majestätsakts.»68

Hält man an der konkreten Selbstkontextualisierung Gottes in Jesus Christus

fest, wie Barth es tut, ist auch die Kontextualität der Theologie nicht optional
oder sekundär: Ein Bekenntnis %u einem Gott, der sich %um Menschen und gur
Welt bekennt und dies inkarnatorisch und durch die Schriftwerdung materialisiert,

kann — wenn es sich selbst, also der Bindung an diesen Gott treu sein will

- nicht in der reinen Absage an die Welt stehen bleiben. Der Abstand zur Welt

wird durch den Text ermöglicht und fordert nun auch die Aufgeschlossenheit
für sie, die zum Kontext von Gottes Selbstoffenbarung wurde. Der Kontext
ist dann keine externe Grösse, die die Theologie normiert, determiniert und
damit kontaminiert, sondern vielmehr Gegenstand ihres aktiven Bezugnehmens,

Wählens und Handelns, kurz: ihres Bekenntnisses. Textuelle Theologie,
die sich im inkarnatorischen Wort Gottes gründet, wird stets auch kontextuelle

Theologie werden. Gottes der Welt zugesprochenes Wort ruft dazu auf, sich

ihr ebenso zuzuwenden und sie sich neu zum Kontext zu machen. Die evangelische

Freiheit vom eigenen Kontext, die durch die Bindung an das Evangelium
zustande kommt, wird zu einer Freiheit gegenüber anderen Kontexten, die zu
einer Freiheit für sie werden kann.

68 A.a.O., 138.



228 Hanna Reichel

c) Aufgeschlossenheit undAbstand. Der Barmherzige Samariter als

Vorbild kontextueller Theologie

Das Gleichnis vom Barmherzigen Samariter (Lk 10,25-37) illustriert das zu
entwickelnde Modell kontextueller Theologie. Die erste — und oft übersehene

— Rückfrage, die Jesus dem Theologen auf seine Frage nach dem ewigen Leben

stellt, lautet: «Was liest du?» Die erste Aufgabe der Theologie ist das Lesen. Nur
im Vollzug des nachgehenden Verstehens kann die Textur des Wortes Gottes
in den es bezeugenden Texten erhoben werden. Die je und je neu zu
unternehmende interpretative Einholung des Christusgeschehens im nachgehenden
Verstehen liest dieses als Text. Dies, und nur dies, unterscheidet nach Barth die

christliche Gemeinde von anderen Menschen: «Sie kann lesen»69, d.h. sie findet
in Jesus Christus ihren Text, und — das ist ihre zweite Aufgabe — sie macht sich

ihm zum Kontext.
Die zweite Frage aus dem Gleichnis «Wer ist diesem zum Nächsten geworden?»

überrascht, je mehr wir uns an sie gewöhnt haben. Auch im Gleichnis ist
Kontextualität keine durch die Situation vorgegebene Grösse. Der Theologe
weiss nicht, wer sein Nächster ist. Es versteht sich nicht von selbst, was der

Kontext ist.

Der erste Schritt zu einer wirklichen Kontextuellen Theologie ist die

Entnaturalisierung des Kontextes. Obwohl der unter die Räuber Gefallene für
den Priester, den Leviten und den Samaritaner gleichermassen als Bestandteil

ihres Weges vorkommt, lesen sie ihn nicht gleichermassen als solchen. Ihre
spezifische Nähe zu ihm lässt sich nicht durch objektiven Abstand oder

situativgemeinsame Verortung charakterisieren. Der unter die Räuber Gefallene ist

nicht von sich aus der Nächste des Samaritaners, sondern der Samaritaner wird

ihm zum Nächsten durch sein Handeln an ihm. Erst die aktive Herstellung von
Nähe in Form einer Ent-Fernun£° macht den Geschlagenen zum Kontext des

Samaritaners — mit Barth im richtigen Verhältnis von Aufgeschlossenheit und

Abstand.

Jesus hält im Gleichnis dem Theologen den Spiegel vor: Zum Nächsten

sind ihm andere bereits geworden - der Fragende ist nicht der potentielle Hel-

69 K. Barth: Verheißung und Verantwortung der christlichen Gemeinde im heutigen Zeit¬

geschehen [1944], in: Eine Schweizer Stimme 1938-1945, Zollikon-Zürich 1945, 307-333

(317).
70 M. Heidegger: Sein und Zeit [1927], Tübingen ,92006, 105.



Vom Wort Gottes zum Kontratext 229

fer, sondern der unter die Räuber Gefallene. Er muss sich seine Kontexte nicht

suchen, er selbst ist der lebende Kontext von Gottes Barmherzigkeit geworden.71

Kurz: Wir sind Kontexte Jesu Christi.

Der lukanische Jesus schliesst: «Geh hin und tu desgleichen!» Kontextuelle

Theologie hat ihre Situation so zu lesen, dass sie zum Kontext Jesu Christi
werden kann. Sie hat den Namen Jesus Christus in diese Kontexte hineinzu-
buchstabieren. So wie die theologische Textualität sich nicht auf einen

beliebigen, sondern einen konkreten Text bezieht, so ist auch ihre Kontextualität
keine allgemeine, sondern eine konkrete. Um es noch einmal mit Barths
Homiletik zu sagen:

«Die Predigt erfolgt nicht in einem leeren Raum, vielmehr hat sie ein menschliches

Gegenüber, auf das ihre Verkündigung abzielt, und zwar sind es ganz bestimmte
Menschen in einer ganz bestimmten Gegenwart, in einem bestimmten Raum und in
einer bestimmten Zeit. Aus solcher Konkretion des angeredeten Hörers hat die Predigt

ganz persönlich zu sein: gerade das Leben dieses Menschen da hat Grund und

Hoffnung in Jesus Christus.»72

71

72

Vgl. auch Barths so komplexe wie originelle Auslegung des Gleichnisses vom Barmherzigen

Samariter in KD 1/2, Zürich-Zollikon 1938, 459-465.

Barth: Homiletik (Anm. 11), 71 f.



230 Hanna Reichel

Abstract
Lässt sich angesichts der weit verbreiteten akademischen Abneigung gegenüber Kon-
textuellen Theologien ein theologisch qualifizierter Begriff von Kontextualität
gewinnen? Nicht nur in ihren epistemologischen Bedingungen, sondern auch als

Zielbestimmung ihrer Verkündigung ist jede Theologie kontextuell, wie sich mit Barths

Überlegungen zur Homiletik begründen lässt. Darüber hinaus wird der Begriff oft
benutzt, um bestimmte Ansätze mit situativen Anliegen zu (disqualifizieren, die so
als «Sonderfälle» einer postulierten «allgemeinen» Theologie «an sich» behandelt und
domestiziert werden. In einer Auseinandersetzung um den spezifisch reformierten
Charakter von Barths Lehrauftrag 1924 lässt sich diese Tendenz entdecken.

Begriffsgeschichtliche Einsichten zeigen auf, wie Text und Kontext stets schon asymmetrisch
miteinander verwoben sind, wobei der Textcharakter von Kontexten ebenso festgehalten

wird wie die ursprünglich exegetische Verwendung des Begriffs. Im Anschluss

an Barth lässt sich als Formalkriterium einer kontextuellen Theologie ihr Textbezug
festhalten: Hörend und lesend geht sie dem extra nos der Textualität des Wortes Gottes
immer wieder nach und legt dieses aus. Ihr Materialkriterium findet sie im Namen

Jesus Christus als konkreter Textur der Selbstoffenbarung Gottes, als Grundtext der

Theologie. Mit dem Gleichnis vom Barmherzigen Samariter erkennen wir uns selbst

als Kontexte Jesu Christi und sind aufgefordert, unsererseits seinen Namen in je neu
als solche zu erschliessende Kontexte hineinzubuchstabieren.

Hanna Reichel, Halle-Wittenberg


	Vom Wort Gottes zum Kontratext : theologische Textualität und kontextuelle Theologie im Anschluss an Karl Barth

