Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 70 (2014)

Heft: 3

Artikel: Vom Wort Gottes zum Kontratext : theologische Textualitat und
kontextuelle Theologie im Anschluss an Karl Barth

Autor: Reichel, Hanna

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877747

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877747
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom Wort Gottes zum Kontratext

Theologische Textualitit und Kontextuelle Theologie im An-
schluss an Karl Barth!

1. Einleitung

Warum soll man heute tiber «kontextuelle Theologie» reden? Der Begriff ist
in der aktuellen akademischen Landschaft nicht besonders beliebt. Kontextu-
elle Entwiirfe stehen im Ruf, politisch motiviert bis ideologisch geschlossen
zu sein, moralisch anstrengend und theologisch einseitig. FEin kontextueller
Ansatz scheint der Suche nach einer vom Menschen unabhingigen gottlichen
Wahrheit ebenso entgegen zu stehen wie dem Anspruch auf wissenschaftliche
Objektivitit.?

Zugleich stellt sich in den letzten zwei Jahrhunderten auch im deutschspra-
chigen Raum die Frage: «Wie predigen wir dem modernen Menschen?»’ Wie
soll die Kirche umgehen mit Pluralisierung, Individualisierung, Sakularisie-
rung? Welche Sprache kann der heutige Mensch verstehen, welche Probleme
und Fragen sind die seinen? Nicht nur, aber insbesondere in der Homiletik ist
diese Frage grundlegend geworden. Das wird aber nicht als Frage kontextueller
Theologie, sondern als Anwendung oder als Ubersetzungsleistung oder als Me-
thodenfrage wahrgenommen.

Ich halte hingegen dafiir, dass man auch und gerade aus theologischen
Griinden die Frage nach der Kontextualitit von Theologie nicht aus den Au-
gen verlieren darf. Im Folgenden werde ich es zunichst unternehmen, umlau-
fende Verwendungen des Begriffs kontextueller Theologie zu differenzieren,

! Dieser Text ist die leicht verinderte Fassung des Katl-Barth-Vortrags, der am 16.05.2014
an der Theologischen Fakultit in Basel gehalten wurde. Einzelne Aspekte (Sprachge-
schichte des Kontext-Begriffs, Jesus Christus als Grundtext der Theologie, der Barmherzi-
ge Samariter als Modell kontextueller Theologie) sind aus Uberlegungen im Rahmen mei-
ner Dissertation hervorgegangen, vgl. H. Reichel: Theologie als Bekenntnis. Karl Barths
kontextuelle Lektire des Heidelberger Katechismus, Diss. Ruprecht-Karls-Universitit
Heidelberg 2013, insb. Kap. 6, 187-191 und Kap. 10, These 8, 262-265.

Vgl. N. Slenczka: Kontext und Theologie. Ein kritischer Versuch zum Programm einer
«kontextuellen Theologie», NZSTh 35 (1993) 303-331.

F. Niebergall: Wie predigen wir dem modernen Menschen? Drei Teile; Tiibingen 1902-
1921.

ThZ 3/70 (2014) S. 208-230



Vom Wort Gottes zum Kontratext 209

indem ich sie mit Elementen aus Barths Leben und Werk illustriere. Sodann
werde ich im Anschluss an ihn ein alternatives Modell theologischer Kontex-
tualitit formulieren.* Dafiir kntpfe ich an die Sprachgeschichte von Text und
Kontext an und versuche sie mit grundlegenden Einsichten der Theologie
Barths in Verbindung zu bringen: dem Ausgehen vom Wort Gottes, dem Ver-
kindigungsauftrag der Kirche, Gottes Selbstoffenbarung in der Inkarnation
und der Zentralitat des Namens Jesus Christus.

2. Theologie und Kontext. Drei Begriffsskizzen
a) «Jede Theologie ist kontextuelly. Kontextnalitat als epistemologische Bedingnung und
hermeneutisches Anliegen

Desmond Tutu wird das Diktum zugeschrieben: «Jede Theologie ist kontextu-
ell» In einem ganz basalen, deskriptiven Sinn ist selbstverstindlich jede
Theologie als menschliche Artikulation Kind ihrer Zeit und und geprigt durch
biographische und situative Einfliisse, geschichtliche Erfahrungen, kulturel-
le und politische Zusammenhinge.” Die Bedeutung der historisch-kritischen
Methode fur die Exegese ebenso wie die der Kirchengeschichte im theologi-
schen Ficherkanon sind in hohem Masse dieser Einsicht geschuldet. Dass jede
theologische Verstehensbemuhung in diesem Sinne kontextuell geprigt ist, ist
kaum zu bestreiten. Auch Barth gibt unumwunden zu: «Wer hat andere Augen
zum Lesen als seine eigenen?»®

* Man konnte auch von der Partikularitat der Theologie sprechen (im Gegensatz zu ihrer Uni-
versalitit), oder von ihrer Lokalitit (vgl. R.J. Schreiter, Constructing Local Theologies, New
York 1985) im Gegensatz zu ihrer Globalitit. Ich versuche mein Anliegen aber unter dem
Begriff der Kontextualitit zu artikulieren, da dieses Konzept m.E. wie kein anderes geeignet
ist, den spezifisch theologischen Horizont — den Bezug auf den Heiligen Text und dahinter
auf das Wort Gottes, die sprachlich konstituierte Verkiindigung in Predigt und Theologie —
ebenso mit in den Blick zu bekommen, wie politische und diakonische Dimensionen.

> So selbst Slenczka: Kontext und Theologie (Anm. 2), 306: «Nun ist die Feststellung, dass
jeder, der Theologie treibt, einem Kulturkreis, einer Klasse, einer Rasse oder einem Ge-
schlecht angehoért, so banal, dass sie nicht die Rede wert wire, wenn das proprium einer
kontextuellen Theologie nicht in der weitergehenden Behauptung lige, dass dieses Attri-
but nicht nur das theologietreibende Subjekt, sondern vielmehr inhaltlich die Theologie
bestimmt. Der Kontext, in dem Theologie betrieben wird, ist fiir diese Theologie nicht
gleichgiiltig, sondern in noch zu differenzierender Weise konstitutiv.»

o K. Barth: Fides quaerens intellectum. Anselms Beweis der Existenz Gottes im Zusammen-
hang seines theologischen Denkens [1931], hg.v. E. Jingel und I.U. Dalferth (GA I1.13)
Zirich 1981, 4.



210 Hanna Reichel

Unterschiede tun sich auf, sobald es um die Bewertung dieser Eingebun-
denheit geht. Wer auf wissenschaftliche Objektivitit bedacht ist, sieht in der
Kontextverhaftetheit theologischer Rede nicht selten einen Mangel, der de facto
gegeben ist und mit dem man umgehen muss, den es aber um der professio-
nellen Redlichkeit und Aussagefihigkeit willen soweit als eben mdéglich aus-
zurdumen gilt.” Kontextualitit gerit dann in den Ruf der Korruption ewiger
Wahrheit zu Perspektivitit, Relativitit, oder schlimmer noch: Ideologie. Wih-
rend jede Kontextualitit bereits einen Mangel an Objektivitit bedeutet, ist sie
theologisch vollends disqualifiziert, sobald sie den Kontext gar zum Kriterium
der Theologie erhebt.”

Nun wird man Barth kaum unterstellen, dass er die Wahrheit theologi-
scher Sitze von kontextuellen Faktoren abhingig macht und Geschichte und
menschliche Erfahrung tiber dogmatische Inhalte stellt. In diesem Sinne ist
er sicher relativ unverdichtig.” Dennoch ist auch und gerade von Barths «ho-
herm Theologie her einsichtig, dass Kontext nicht lediglich als Korruption von
Wahrheit und Objektivitit begriffen werden kann. «Die Aufgabe der Theologie
ist eins mit der Aufgabe der Predigt'’ — versteht man wie Barth die Theologie
grundsitzlich von der Verkiindigung her, ist der Kontext ein Pol der theolo-
gischen Reflexion, der nicht aufgegeben werden kann. Das Wort Gottes soll

i So Slenczka: Kontext und Theologie (Anm. 2).
So meint Slenczka: Kontext und Theologie (Anm. 2), 306, Anm. 10 feststellen zu kénnen,
dass der «Kern einer kontextuellen Theologie die Etablierung des jeweiligen Kontextes
als hermeneutische Primisse fiir die Theologie ist — und diese Grundstruktur teilen die
meisten Vertreter der Befreiungstheologie mit den Deutschen Christen». Dies bedeute,
so bekriftigt er noch einmal, «eine perspektivische Limitation des Schriftzeugnisses, der
strukturel/ vergleichbare Thesen aus dem Bereich der Deutschen Christen zur Seite gestellt
werden konneny.

Auch wenn neuerdings Barths Theologie gern historisiert und also zum Produkt gewisser

Zeitumstinde und Problemkonstellationen der Moderne erklart wird (vgl. die gesammel-

ten Aufsitze bei EW. Graf: Der heilige Zeitgeist. Studien zur Ideengeschichte der pro-

testantischen Theologie in der Weimarer Republik, Tibingen 2011). Dieses Mittel wird
allerdings erkennbar eingesetzt, um Barths theologische Aussagen und Anspriiche zu re-

lativieren, vgl. dazu S.G. Holtmann: Karl Barth als Theologe der Neuzeit (FSOTh 118),

Gottingen 2007, 328.

" K. Barth: Sechzehn Antworten an Harnack, in: Offene Briefe 1909-1935, hgv. D. Koch
(GA V.35), Zirich 2001, 62-67 (63). Zur Bedeutung der Predigt fiir die Theologie Barths
vgl. auch A. Denecke: Gotteswort als Menschenwort. Karl Barths Predigtpraxis — Quel-
le seiner Theologie, Hannover 1989; H. Genest: Humane Theologie. Die Predigten Karl
Barths. 1913, 1914 und 1954-1967, VuF 30 (1985) 5-21.



Vom Wort Gottes zum Kontratext 211

in der Verkindigung Ereignis werden. Dafir ist selbstverstindlich eine ver-
mittelnde Bewegung zwischen der Auslegung der Schrift und ihrer Aneignung
durch den Hérer notwendig. Auch wenn keine Theologin und kein Prediger
dieses Ereignis bewirken kann, so besteht doch ihre Aufgabe auch darin, die
Situation so gut zu erforschen und zu reflektieren, dass ihre Rede darauf abge-
stimmt und verstindlich ist. Es wird also

«darauf ankommen, den Text so zu bedenken, daf3 er vom Prediger her wirklich als
von einem heutigen Menschen durchdacht wird und dann auch wirklich zu einem
Wort an den heutigen Menschen werden kann [..., so] dall man bei der Predigt nicht
genug an die Menschen, denen sie gilt, denken kann. Denn jedes Wort, das diesen
hérenden Menschen verkiindigt werden soll, muf3 zu einem Wort werden, das ganz
speziell und eindeutig unsere Gegenwart anredet.»'!

Die Frage «Wie predigen wir dem modernen Menschen?»'? gilt also nicht nur
dem Liberalen, sondern auch dem Wort-Gottes-Theologen. Auch fir Barth
hat der Situationsbezug, die Frage «Was erfordert die Situation, in der wir jetzt
miteinander sind?» eine «relative Wichtigkeit»."?

Uber eine schlichte Bestimmung durch den Kontext, sei es durch die Situation
des Horers, sei es durch die Anliegen des Predigers, muss die Predigt allerdings
hinausgehen, wenn sie iberhaupt einen Sinn haben soll. «Pfarrer und Christen
sind Menschen und leben in der Welt, davon soll nicht abgesehen werden. Aber
in demselben Augenblick, wo die Predigt sich diese Dinge zum Ziel macht, ist
sie iberfliissig»'* Die Situation ist der Konfext der theologischen Rede, das Wort
Gottes aber ihr Texz. Beide diirfen nicht verwechselt werden. Ein Hauptteil der
homiletischen Aufgabe ist gerade darauf konzentriert, dieses Verhaltnis wieder
ins Lot zu bringen. Gefihrdet wird es nach Barth insbesondere durch die Per-

" K. Barth: Homiletik. Wesen und Vorbereitung der Predigt. Nachschrift des homiletischen
Seminars «Ubungen in der Predigtvorbereitung» im Wintersemester 1932 und Sommerse-
mester 1933 in Bonn, hg.v. G. Seyfferth, Zollikon-Zirich 1966, 94.

Niebergall: Wie predigen wir dem modernen Menschen? (Anm.3).

3 Barth: Homiletk (Anm. 11), 68.

' Barth: Homiletik (Anm. 11), 48. Angela Dienhart Hancock hat in ihrer Studie gezeigt,
wie Barths Homiletik-Vorlesung in den Wirren der frithen 1930er Jahre gerade in ihrer
Betonung von Schrift und Bekenntnis und ihrer Distanz zur Zeitgenossenschaft eine sehr
kontext-wirksame Kontrastposition bezogen hat (A.D. Hancock: Karl Barth’s Emergency
Homiletic, 1932-1933. A Summons to Prophetic Witness at the Dawn of the Third Reich,
Grand Rapids 2013).



212 Hanna Reichel

son des Predigers, seine religiose Subjektivitit ebenso wie die Autoritit eines Am-
tes, seine Emotionalitit ebenso wie seine Langweiligkeit."” Fir Barth geht es in
der Predigt nicht um die Vermittlung personlicher Erfahrung oder Uberzeugung,
sondern um die Antwort der Kirche auf die Offenbarung, Der Text produziert
den Kontext und ersetzt dabei das Subjekt. Der Prediger ist lediglich der Finger
Johannes’ des Téufers auf dem Isenheimer Alter: Er weist auf das Wort Gottes,
er deutet auf den Text und deutet den Text, immer unter der Primisse: «Er muss
wachsen, ich aber muss abnehmen.»'® Der Prediger ist lediglich die Funktion,
die Text und Kontext zeugnishaft verbindet. Seine Rolle erfiillt er gerade dann,
wenn er nicht in Erscheinung tritt, sondern als reiner Hinweis hinter das Wort
der Verkiindigung als Antwort (Kontext) auf das Wort Gottes (Text) zurtick tritt.

Auch der Bezug auf den Hérer ist nach Barth streng zu unterscheiden von
einem «Dienst am Kunden»'’, einer Erfiillung religioser Bediirfnisse. Gerade das
theologische Ernstnehmen des Hoérers erfordert die Differenzierung von Text
und Kontext und damit eine durch den Text vermittelte Distanz zum Kontext.
Verkiindigung will mehr und anderes, als dem Horer zu erzahlen, was er immer
schon von sich selbst weiss oder ahnt. Sie steht auch in einem kritischen Abstand
zu ihm:

«Zur Gemeindemilligkeit gehort die Aufgeschlossenbert tir die wirkliche Situation der
Gemeinde und die Uberlegenbeit dieser Situation gegeniiber, sie in die Predigt mit
hineinzunehmen. Wenn ein Prediger mit seiner Gemeinde lebt, so etlebt er mit ihr
eine Geschichte, so bewegt ihn stindig die Frage: (Wie sind wir dran? Das bedeutet
aber nicht, daf} er sich vom Strom des Lebens mitreillen 1aBt, um so der Mund der
Gemeinde zu sein. Er darf nicht der Volksweise und Dorfweise sein, der das Leben
kennt und es auf die Bithne bringt und sagt, was die Leute auf dem Herzen haben.
Die Predigt ist nicht einfach die verklirte Fortsetzung, der Oberton des Lebens, die-
ses muf} vielmehr wirklich in sie aufgenommen werden. Die Gemeinde wartet darauf,
dal3 das bewegte Leben von Gott aus beleuchtet werde, nicht darauf, daf3 auch der
Prediger in eines jener Horner, die da geblasen werden, sto3t. Gewil3, er sei dabei und
lasse sich von keinem in herzlicher Beteiligung tibertreffen, aber erst der Abstand bei
diesem Dabeisein macht die wahre GemeindemaBigkeit aus.»'®

'S Vgl. Barth: Homiletik (Anm. 11), 62f.

" Joh 3,30. Das Zitat steht auf dem Isenheimer Alter neben dem Finger Johannes’ des Tdu-
fers.

7 So Barth selbst ablehnend in seiner Homiletik (Anm. 10), 68.

¥ Barth: Homiletik (Anm. 10), 67.



Vom Wort Gottes zum Kontratext 213

Aufgeschlossenheit und Uberlegenheit, Abstand und Dabeisein in Bezug auf
den Kontext, vermittelt durch den Text — das sind die zentralen Erfordernisse
der Predigt nach Barth. Der Kontext pragt also nicht nur passiv die epistemo-
logischen Voraussetzungen und Vorverstindnisse der Theologie, ist nicht nur
eine de facto-Gegebenheit, der man nicht entkommen kann. Fir eine Theologie,
die sich von der Verkiindigung her versteht, ist der Bezug auf die eigene Kon-
textualitit ein vom Text aufgegebenes Anliegen. Der Theologie ist eine aktive
kontextualisierende Hermeneutik abverlangt, damit sie das Wort Gottes im je-
weiligen Kontext zur Sprache und zu Gehor bringen kann. «Jede Theologie ist
kontextuell», konnte man den Ausspruch konkretisieren, weil sie weiss, dass
sich das Wort Gottes (auch) an den je konkreten, an diesen Kontext richtet.

b) Kontext als «Reservaty. Kontextualitat als hegemoniale
Domestizierung von Theologien
Neben dieser allgemeinen, basalen Auffassung von Kontextualitit wird der
Begriff «Kontextuelle Theologie» oft verwendet, um Ansitze zu kennzeich-
nen, die sich mit einem bestimmten, situativen Problem beschiftigen und darin
eine eigene politische Agenda haben. In diesem Sinne ist nicht jede Theologie
kontextuell, sondern nur eine solche, die ihre kontextuelle Eingebundenheit
explizit thematisiert und als Teil ihres Anliegens formuliert."

Im Einzelnen werden solche Ansitze gern durch Adjektiv- oder Genitiv-
verbindungen markiert, die dieses partikulare Interesse anzeigen: Feministische
Theologie, Womanist Theology, Befreiungstheologie, Schwarze Theologie,
Queer Theology etc. Bereits diese grammatischen Verbindungen legen nahe,
es handle sich bei thnen um «Sonderfille» von Theologie, um eine thematische
oder zielgruppenspezifische Einschrankung ihres Geltungsbereichs gegentiiber
einer damit zugleich postulierten «allgemeinen» Theologie, einer adjektivlosen
«Theologie an sich», die ihrerseits seit Jahrhunderten in akademischen Zirkeln

" Vgl. z.B. die Definition von A. Pears: Doing Contextual Theology, New York 2009, 1:
Theologie ist ihr zufolge Kontextuelle Theologie, wenn sie «explicitly places the recogni-
tion of the contextual nature of theology at the forefront of the theological process. [...
Contextual theology is] explicitly shaped, if not driven, by the recognition of the contextu-
al nature of theology with all of its potentially controversial and problematic implications.
This is different from the claim that all theology is contextual. One is a theological stance
which places and celebrates context at the centre of the theological enterprise, and the
other an epistemological claim about the contextual nature of all theology.»



214 Hanna Reichel

betrieben werde.” In diesem Sinne ist Kontextualitit also nicht eine allgemei-
ne Eigenschaft von Theologie, sondern eine, die von einzelnen Schulen zum
Programm erhoben wird.

Nach einer gewissen Konjunktur in den 70er und 80er Jahren des letzten
Jahrhunderts ist es — im deutschsprachigen Raum besonders deutlich — stiller
geworden um die Kontextuellen Theologien. Sie erschiittern nicht mehr die
Diskussion. Manchen ihrer Ausprigungen wird sogar ein gewisser Platz in der
Akademie eingerdumt. Einige Fakultiten in Deutschland vergeben etwa beson-
dere Lehrauftrige, vereinzelt sogar Lehrstihle fiir «Feministische Theologie».
So sind innerhalb der Akademie spezifische «Reservate» geschaffen worden
fir die Anliegen einiger kontextueller Ansatze. Ist dies gelungene Integrati-
on? Oder doch eher ein Feigenblatt, um die anderen «Disziplinen» von den
Anfragen solcher Theologien zu entlasten? Oder gar die Neutralisierung ins
Nischendasein? Ich will die Problematik anhand eines Konfliktes illustrieren,
den der junge Barth durchlebte.

Karl Barth war 1921 iiberraschend an die Theologische Fakultit in Gét-
tingen berufen worden mit dem expliziten Auftrag zur «Einfithrung in das
reformierte Bekenntnis, die reformierte Glaubenslehre und das reformierte
Gemeindeleben»”'. Von Anfang an lassen ihn die Kollegen spiiren, dass die
Reformierten in Deutschland «nicht mehr als die Millennium-Sekte»™ gelten.

% Dass sie diese universal-objektive Dimension von Theologie infrage stellten, wird denn

auch kontextuellen Theologien gern vorgeworfen,; so kritisiert etwa Slenczka: Kontext und
Theologie (Anm. 2), 317 an der Befreiungstheologie: «Die politische Befreiung ist somit
[fir sie] gerade kein Thema der Efbik, neben dem es das engere, eigenstindige, die Ethik
begriindende Feld «eigentlichen Theslggie giber. Vgl. ebd., 319: «Dies ist der Kern des Pro-
gramms einer jeden kontextuellen Theologie: nicht die relativ harmlose These, dass der
allen Christen gemeinsame, jenseits jedes Kontexts bestimmbare Glaube in einem Kontext
spezifische sozialethische Folgen habe, sondern die Behauptung, dass es die Theologie
oder die Wahrheit an sich, abgesehen von jenen Folgem — und das heilit: abgesehen von
der Einbindung in einen Kontext —, nicht gebe» Hier zeigt sich nicht nur implizit, sondern
sehr explizit das Insistieren auf einer «eigentlichen», einer Theologie «an sich» vor jeder
Kontextuellen Theologie, die dann nur als ein spezieller Fall der Anwendung in den Blick
kommen darf.

So das Begleitschreiben des Ministeriums zur «Urkunde iiber die Ernennung des Pfarrers
K. Barth zu Safenwil (Schweiz) zum Honorarprofessor in der Theologischen Fakultit der
Universitit Gottingen» vom 16.08.1921, zit. nach K. Barth/R. Bultmann: Briefwechsel
1911-1966, hg.v. B. Jaspert (GA V.1), Zirich 1971, 209, Anm. 1.

a2 Zit. nach Rundbrief vom 17.05.1922, in: K. Barth/E. Thurneysen: Briefwechsel II: 1921-

21



Vom Wort Gottes zum Kontratext 215

Barth steht als Honorarprofessor am Rand, wird iz der Fakultit als «auferhalb
der theol. Fakultit» gefithrt.”> Im Vorlesungsverzeichnis steht an letzter Stelle:
«Mit besonderem Lehrauftrag fur reformierte Theologie hilt Professor Barth
folgende Vorlesungen ...», am Schwarzen Brett wird er neben den Anzeigen des
Turnlehrers platziert.”

Nachdem er eine Reihe eher historischer Vorlesungen gehalten hat, wagt
Barth sich 1924 zum ersten Mal an einen eigenen dogmatischen Versuch. Um
den Titel der Veranstaltung entspinnt sich sogleich ein handfester Streit mit
der Fakultit. Barth will seine Vorlesung als «Christliche Dogmatik» ankiindi-
gen. Die Fakultit hingegen will ihn notigen, unter dem Titel «Prolegomena
zur reformierten Dogmatik» zu lesen.” Barth betrachtet diese Dienstanweisung
als eine Diskriminierung, spricht gar von «ein[em] Attenta™® auf ihn, «mit
dem ausdrucklichen Zweck, dieses Wort [«reformierts, Anm. HR] in die Tes-
tatbiicher der Studenten hineinzubringen und diese dadurch (je nach dem Grad
von lutherischem Konfessionalismus ihres heimischen Konsistoriums) mehr
oder weniger kriftig von meiner Vorlesung weg und den Hiirden von Stange
und Wobbermin wieder zuzutreiben.»”” Im Verlauf des Streits kommt es nach
einigem Hin und Her zum Prozess vor dem Kultusministerium in Berlin, den
Barth allerdings verliert. Ihm sei nun wirklich, so berichtet Barth, «iiberbun-
den, «eformierte Theologie> nicht als konfessionelle Theologie, sondern als
theologische Disziplin zu lehren, wie ein anderer z. B. Archidologie. Natiitlich ein
Unsinn!»?® Schadenfroh bemerkt Barth aber, die vermutete Intention der Kol-

1930, hg.v. E. Thurneysen (GA V.4), Zirich 1974, 77.

#  Barth protestiert dagegen in einem Brief an den Dekan A. Rahlfs vom 31.12.1922, in:
Barth/Bultmann, Briefwechsel (Anm. 20), Anhang 3, 208-213 (210).

2 Vgl. Interview von H.A. Fischer-Barnicol, Stdwestfunk (05.05.1964), in: K. Barth: Ge-
spriche 1964-1968, hg.v. E. Busch (GA IV.28), Ziirich 1997, 131-166 (152).

% Brief vom 22.12.1923 des Dekans A. Rahlfs an Barth, in: Barth/Bultmann, Briefwechsel
(Anm. 20), Anhang 2, 208.

% Brief Barths an Brunner vom 26.01.1924, in: K. Barth/E. Brunner, Briefwechsel 1916-
1966, hg.v. E. Busch (GA V.33), Ziirich 2000, 94-96 (96).

77 Brief Barths an Thurneysen vom 27.12.1923, in: Barth/Thurneysen: Briefwechsel IT (Anm.
21), 213-215 (213). Es handelt sich hier um die beiden lutherischen Kollegen. Der Systema-
tiker Georg Wobbermin war 1922 nach Géttingen gewechselt und trat bald als bekennender
Nationalsozialist in die Offentlichkeit, der modern-positiv eingestellte konservative Ritschl-
Schiiler Catl Stange lehrte seit 1912 Systematische und Praktische Theologie in Géttingen.

% Rundbrief Barths vom 18.05.1924, in: Barth/Thurneysen: Briefwechsel II (Anm. 21), 250-
256 (250).



216 Hanna Reichel

legen, ihm die Studenten abspenstig zu machen, sei immerhin fehlgeschlagen,
«da ich unter betrichtlicher Schidigung der Stangeschen Parallelvorlesung bei
60 Horer habe (dieser 40) und darunter genug echt-lutherische Leute, sogar aus
Mecklenburg und derorten. Vincet, vincet veritash®

In dem fakultitsinternen Machtkampf dient die Kontextualisierung von
Barths Lehre dazu, ihren Wirkungskreis zu beschrinken und ihr Ansehen zu
mindern. Barths Emporung reagiert auf den Versuch, ihn zu verdringen — sie
ist nicht etwa Ausdruck mangelnder Bejahung seiner reformierten Identitit. So
reflektiert er selbst tiber sein Profil:

«Meine Dogmatik wird aber meiner Herkunft, meinem Lehrauftrag und meiner theolo-
gischen Uberzeugung gemil selbstverstindlich reformierte Dogmatik sein. Als solche
sie anzuzeigen habe ich vermieden, weil ich nicht einsehe, warum ich mit einer sol-
chen konfessionellen Kennzeichnung, die der Geschichte und dem Wesen gerade der
reformierten Kirche und Theologie durchaus widersprechen wiirde, den allgemein-christli-
chen Charakter meiner Vorlesung zum vornherein in Frage stellen sollte.»™

Barth muss schliesslich auf einen spitzen «Kompromiss ad interin»’' zurtickkom-
men: Er nennt seine Veranstaltung «Unterricht in der christlichen Religiom». Als Titel
der berihmten Dogmatik Calvins ist sie so einerseits klar reformiert verortet, wes-
wegen die Fakultit kaum Einspruch erheben kann. Andererseits ist der Wortlaut
und Selbstanspruch 6kumenisch-umfassend — und schliesslich auch auf lutheri-
scher Seite von keinem Geringeren als Barths grossem Gegner Albrecht Ritschl
als Titel einer Kurzdarstellung des christlichen Glaubens gewihlt worden.” In die-

»  Ebd, 251.

K. Barth: Unterricht in der christlichen Religion, Bd. 1: Prolegomena, hg.v. H. Reiffen (GA
11.17), Ztrich 1985, 8.

3 Brief Barths an Thurneysen vom 27.12.1923, in: Barth/Thurneysen: Briefwechsel 11
(Anm. 21), 214. Allerdings argert Barth sich im Nachhinein iiber seine Nachgiebigkeit:
«Ich habe eine Dummbheit gemacht mit jener Konzession, statt Dogmatik «Unterricht...»
anzuzeigen, weil ich damit ihrem unverschimten Anspruch grundsitzlich recht gab. Also
habe ich mein Angebot noch vor der entscheidenden Sitzung wieder zuriickgezogen. Aber
schon hatte der Dekan die Sache ins gedruckte Vorlesungsverzeichnis gebracht, wo sie nun
steht, so daB} ich mit verminderter Chance den Kampf aufs nichste W. S. neu aufnehmen
muB. Sie sind mir nun Alle ausgesprochen bose. Aber das ist gegenseitig, und zunichst
habe ich einen Schreibebrief nach Berlin geschrieben. Am besten wire es, wenn ich aus
dieser Mausefalle einmal wegkime» (Rundbrief vom 04.03.1924, in: Barth/Thurneysen:
Briefwechsel II (Anm. 21), 236).

32 A. Ritschl: Unterricht in der christlichen Religion, Bonn 1875, als Studienausgabe nebst



Vom Wort Gottes zum Kontratext 217

sem Spannungsfeld positioniert Barth seinen ersten Versuch einer eigenen Dog-
matik — und das offensichtlich mit nicht geringem Selbstbewusstsein. So scheut er
sich auch nicht, zu Vorlesungsbeginn die Studierenden auf den Konflikt mit der
Fakultit explizit hinzuweisen und zu erkliren, beim Titel der Veranstaltung handle
es sich wirklich nur um einen «Decknamen» — er gedenke schlicht tiber «Prolego-
mena zur Dogmatik» zu lesen.”

Der Fall Barth 1924 macht deutlich, wie die Kontextualisierung von theologi-
schen Ansitzen ihrer Domestizierung dient. Den Konflikt, in dem Barth hier
steht, konnte man als Grundproblem sog. «Kontextueller Theologien» im zweiten
Sinne des Begriffs beschreiben: Durch die Markierung eines Ansatzes mit einem
bestimmten Attribut wird sein potentieller Adressatenkreis ebenso wie sein Wit-
kungsfeld umziunt und eingeschrinkt und er als Spezialfall, als Abweichung von
einer dadurch gleichzeitig als Normalfall mit universalem Anspruch konstituierten
Regelwissenschaft definiert. Wihrend Barth die kontextuelle Verortung und auch
Bestimmung seiner — wie jeder — Theologie durchaus zugesteht (und in seinem Be-
kenntnisbegriff auch zur notwendigen Bedingung jeder theologischen Ausserung
erklirt), wehrt er sich gegen die politische Neutralisierung, die mit dieser abwer-
tenden Partikularisierung verbunden ist. Dass mit dieser Nomenklatur tatsichlich
eine Abwertung verbunden ist, erhellt aus ihrer Schieflage: Die Unterscheidung
verlduft ja nicht zwischen «reformiert» und «utherischy, also nicht zwischen ver-
schiedenen Partikularititen, sondern zwischen einer allgemeinen «Dogmatik»
ohne weiteres Attribut und einer besonderen «reformierten» Dogmatik.** So be-
klagt Barth gegeniiber dem Dekan, diese Kategorisierung wiirde

den Abweichungen der 2. und 3. Auflage eingeleitet und neu herausgegeben von Chr. Axt-
Piscalar, Tiibingen 2002. Vgl. Barth im Rundbrtief am 05.02.1924, in: Barth/Thurneysen:
Briefwechsel I (Anm. 21), 220-226 (221): «Den Titel der calvinischen Dogmatik (ohne
Nennung des Namens Calvinl) konnte ich schlieBlich um des Friedens willen vorschlagen,
nicht ohne stilles Vergniligen an der Tatsache, dal3 Stanges dritter Vorginger Ritschl unter
demselben Titel seine kleine Dogmatik herausgegeben hat.»

3 Barth: Unterricht (Anm. 29), 8.

3 Barth schreibt an Thurneysen: «[D]ie Zumutung ist darum unleidlich, weil die reformierte
Dogmatik natiirlich mit derselben Solennitit als Dogmatik schlechthin auftreten muf3 wie
die lutherische [...] Die Sache zeigt, wie rechtlos ich hier bin»; Brief Barths an Thurney-
sen am 27.12.1923, in: Barth/Thurneysen: Briefwechsel I (Anm. 21), 213f. Insbesondere
emport Barth, «dal3 die Fakultit ihre eigene lutherische Bekenntnisverpflichtung als eine
in der Mitte zwischen einem Pietitsakt und einer bloBen Formalitit liegende Unbetricht-
lichkeit auffal3t, mich aber auf Grund meines Lehrauftrags konfessionell festnageln will»
(Rundbrief am 05.02.1924, in: Barth/Thurneysen, Briefwechsel II [Anm. 21], 222).



218 Hanna Reichel

«den Charakter der refl[ormierten] Theol[ogie] als eine Art sektiererischer Sonderlehre
neben der in Goéttingen als die Dogm[atik], Ethik u.s.f. auftretenden luther[ischen)]
Theologie bestitigen [...]. Wenn von Seiten der h[ohen] Fak[ultit] eine Kenn-
zeichnung der in Frage kommenden Vorlesungen als «utherisch» abgelehnt wird,
so muB} ich um der Sache willen, die ich hier zu vertreten habe, verlangen, dal} die
reform[ierten] Vorlesungen mit demselben Anspruch auf Allgemeingltigkeit auftre-
ten diirfen. [...] Die verlangte Klausel «ref[ormiert]» aber bedeutet einen Angriff auf
die mir auch als Hon[orar] Prof[essor] zustehende Freiheit, aber besondere Pflicht, die
reflormierte] Theologie ebenso vorbehaltlos als die Theol[ogie] zu vertreten, wie die
h[ohe] Fak[ultit] die lutherische.»”

Stange und Wobbermin unterrichten schlicht und umfassend «Systematische
Theologie», die offensichtlich fur alle gultig ist, wahrend Barth durch die Kate-
gorisierung seiner Dogmatik als «Reformierte Dogmatik» in eine Nische abge-
dringt wird.* Ahnlich steht meist einer Feministischen Theologie keine «Mas-
kulinistische» Gegenrichtung und einer Schwarzen Theologie keine «Weisse»
Theologie gegentiber, vielmehr werden Kontextuelle Ansitze eher als Sonder-
fille von Theologie mit besonderen Themen, besonderen Adressatenkreisen
und besonderen Anliegen gekennzeichnet, die in Form von Reservaten inner-
halb oder neben einer «allgemeinen» Theologie ohne spezifische Attribute be-
stehen kénnen. So wird ihnen also ein begrenztes Recht und eine begrenzte
Geltung eingeraumt, gerade insoweit sie dadurch den Hegemonialanspruch
eines sie nicht vertretenden Objektivititsgebarens dann nicht mehr in Frage
stellen.

¢) Der Kontextbegriff und der Primat des Textes
Bevor ich vor dem Hintergrund der vorangehenden Beschreibungen mit Barth
tiir eine spezifisch theologische Kontextualitit der Theologie plidiere, méchte ich
den Begriff der Kontextualitit selbst betrachten. Der Kontext-Begriff leitet
sich vom lat. contexere her; er bezeichnet die Verwebung und Verkniipfung ein-
zelner Teile zu einem Ganzen ebenso wie das daraus resultierende Ganze.”” In

3 Brief Barths an A. Rahlfs vom 31.12.1922, in: Barth/Bultmann, Briefwechsel (Anm. 21),
211.

Man koénnte mit einer Wendung Marcuses auch hier von «repressiver Toleranz» sprechen,
die Minderheitenpositionen zuldsst, sie genau dadurch aber gesellschaftlich neutralisiert
(H. Marcuse: Repressive Tolerance, in: Kritik der reinen Toleranz, hg.v. R.P. Wolff/B. Moo-
re jr./H. Marcuse, Boston 1965, 95-137).

7 K. Sdetle: Art. Kontext, ABG 18 (1974), 144-149 (144).

36



Vom Wort Gottes zum Kontratext 219

diesem Sinne geht der Kontext dem Text voraus: So spricht Quintilian zuerst
vom «contextus sermonis cotidiani»”®, dem Zusammenhang der alltiglichen
Rede. Bevor einzelne Texte abgegrenzt werden konnen, steht der Verwebungs-
zusammenhang, aus dem die sprachliche Ausserung hervorgeht.”

Interessanterweise kommt der Begriff des Kontexts spiter und bis ins 19.
Jahrhundert hinein fast ausschliesslich in der theologischen und juristischen
Fachsprache vor: Er bezeichnet «den Text, der als Kommentar, Glosse, ei-
nem Bezugstext beigegeben ist und seiner Erhellung dient» und ist «ein von
nachtriglicher Auslegungsarbeit hergestellter Bezugsrahmen, der das Ver-
stindnis sichern soll.»* Dabei gilt: Nicht jede sprachliche Ausserung ist schon
Text: «Erst die Kommentarwiirdigkeit macht den Text zum Text im eigentli-
chen Sinn»* Der Ausdruck «textus» findet sich zunichst in der liturgischen
Tradition und zwar «in der Beschreibung der Gegenstindlichkeit der heiligen
(Textew. Er bezieht sich auf «die Materialitit des Trigermediums der heiligen
Schriften»* Die Materialitat der Schrift ist es, die kiinstlerisch ausgestaltet und
liturgisch gekiisst wird. So bleibt «der Terminus «textus» der materiellen Seite
der heiligen Schriften vorbehalten.»® Urspriinglich ist allein die Heilige Schrift
Text, in Ubertragung ihrer Eigenschaften dann auch das Gesetzbuch. Die zu
diesen autoritativen Texten erfolgenden Kommentierungen und Interpretatio-
nen bilden deren Kontexte. Die kontextuelle Kommentierung des Textes dient
seiner interpretativen Vereindeutigung,

In der heutigen linguistischen und soziologischen Fachsprache bezeichnet
Kontext aber — in Vergessenheit dieser dlteren theologischen Bedeutung — «die
Umgebung, in die sprachliche AuBerungen, aber auch Typen von AuBerun-
gen, eingebettet sind»*, teilweise in expliziter Unterscheidung sprachlicher Ko-
Texte von nicht-sprachlichen Kontexten.* Auch alltagssprachlich verwenden

¥ Institutio Oratoria VIIIL, 6, 21.
¥ M. Scherner: Art. Text, ABG 39 (1996), 103-160.
0 Stierle: Kontext (Anm. 37), 146.

“ Ebd.
“ Scherner: Text (Anm. 39), 119.
5 Aa0,120.

#“  Kontext (K. Lorenz), EphW 2 (1995), 454f. (454).

Y. Bar-Hillel: Argumentations in Pragmatic Languages, Jerusalem 1970. Die Unterschei-
dung hat sich allerdings nicht tiberall eingebiirgert und ist teilweise auch nicht streng
durchfiihrbar.



220 Hanna Reichel

wir es fiir situative, biographische und zeitgeschichtliche Faktoren, die einen
relevanten Einfluss auf den betrachteten Gegenstand ausiiben. Dieser neue
Begriff unterstellt, dass die sprachlichen und situativen Text-Umgebungen die
Textentstehung und Textbedeutung organisieren und beeinflussen, ja geradezu
bestimmen, so dass der Text ohne ihre Berticksichtigung nicht adidquat verstan-
den werden kann. Da solche Kontexte aber keine stabilen, gegebenen Gréssen
darstellen, sondern selbst «veranderlich, offen und relativ unbestimm®»* blei-
ben, wirkt die Kontextualisierung nicht nur vereindeutigend, sondern eréftnet
zusitzliche Bedeutungsspielriume und Beziige. Die Interpretation wird so ver-
tieft und erweitert, aber auch verkompliziert und unabschliessbar.

Der Kontextbegriff wird heute oft auf nicht-sprachliche, situative Umge-
bungen eingeengt. Nicht nur aus historischen Griunden scheint es mir aber
wichtig festzuhalten, dass «Kontext» gerade den Verweis aut «Texte» im wei-
testen Sinne markiert: Auch der Bezug auf die Situation ist von deren Textuali-
tat her zu verstehen — nicht umgekehrt. Textualitit von Text und Kon-Text
in diesem Sinne ist also nicht auf formale Schriftlichkeit begrenzt, sondern
bezeichnet deren I_esbarkeit, also das Potential, als strukturierter Sinn- und Ver-
weisungszusammenhang interpretiert zu werden.

Die iltere Bedeutung halt nicht nur daran fest, dass Text nicht rein sprach-
lich-abstrakt zu verstehen ist, sondern ein materiales, ja organisches «Gewebe»
und «Flechtwerk», «ein Ganzes als Resultat einer Summe von Verknipfungen»*’
bezeichnet. Dartiber hinaus erhilt sie auch die Einsicht in den Primat des Tex-
tes vor dem Kontext: Zuallererst ist der Kontext vom Text abhangig, bevor
der Text seinerseits durch den Kontext erhellt und erschlossen werden kann.
Allerdings verschwimmt so auch schnell die Grenze zwischen Text und Kon-
text. Kontext ist etwas nicht az sich, sondern nur insofern es sich kommentie-
rend und auslegend auf einen Text beziehen ldsst. Text ist etwas nicht an sich,
sondern nur insofern es durch kontextuelle Bezugnahmen als autoritativ gele-
sen wird. Ein und dieselbe Struktur kann also durchaus in verschiedenen Zu-
sammenhangen Text oder Kontext sein.

% Kontext (E. Miege), RGG* 4 (2001), 1642f. (1643).
7 Stierle: Kontext (Anm. 37), 144.



Vom Wort Gottes zum Kontratext 221

3. Gottes Lesbarkeit. Versuch einer Neubestimmung theologischer Kontextualitat
im Anschluss an Karl Barth
a) Formalkriterium: Die Textualitit der Theologie

Wir sind damit bei einem recht formalen Begriff von Kontextualitit angekom-
men, der asymmetrischen Bezugnahme von Texten aufeinander. Doch auch
Barth hat den grundlegenden Unterschied zwischen Theologie und anderen
Wissenschaften mit ihrer formalen Textbindung beschrieben: «In der Philoso-
phie fingt man mit dem Denken an. In der Theologie wird auch gedacht, aber
sie fingt nicht damit an, sondern mit dem Lesen»* Fur Barth ist Theologie
weder eine spekulative noch eine in erster Linie praktische Wissenschaft, son-
dern eine fextuelle. Das intellegere der Theologie ist ein «vertieftes /legere»®, ein
nach-denkendes Nach-Folgen im Héren auf das Wort Gottes, in der Lektiire
seiner Zeugnisse in Selbstbindung und Distanz. Die Arbeit am Text ist fur die
Theologie konstitutiv, gerade auch fiir eine solche, die in die Situation hinein-
wirken will, in der sie entsteht.

Viele der Punkte, iiber die Barth mit seinen Zeitgenossen immer wieder in
Streit geriet, lassen sich eben von dieser Grundfrage her lesen: von der theolo-
gisch adidquaten Verhiltnisbestimmung zwischen Text und Kontext. Von
Barths Auseinandersetzungen mit den religiésen Sozialisten tiber den Kirchen-
kampf bis zur Frage nach einer modernen Homiletik — der Vorwurf der Text-
vergessenheit und die darum fehlende Dialektik von Aufgeschlossenheit und
Abstand zum Kontext ist stets der Kern von Barths Kritik: «Das ganze Elend
des modernen Protestantismus [...] 1dBt sich auch dahin zusammenfassen: sei-
ne Verkiindigung ist Themapredigt geworden.»”

Schon fir den jungen Barth ist das Verhiltnis zwischen Text und Kon-
text ein wichtiges Thema. Gerade in und nach dem ersten Weltkrieg war er
sich seiner Zeit als einer «Zeit grofler Bedringnis und Erwartung»”' bewusst.
Zu dieser seiner Zeit wollte er als Theologe sprechen, sie ganz und gar ernst
nehmen, aber eben nicht in einfacher Identifikation, sondern in theologisch

% H.-A. Drewes/P. Rich: Karl Barth: «Einfiihrung in die reformierte Lehre auf Grund des

Heidelberger Katechismus» (1. Vorlesung, 5. Mai 1936), ThZ 69 (2013) 266-276 (270).

Barth: Fides quaerens intellectum (Anm. 6), 40.

* K. Barth: Die Kirche Jesu Christi (TEH 5), Miinchen 1933, 3.

' K. Barth: Der Heidelberger Katechismus, Vorlesung gehalten an der Universitit Gottingen
im Wintersemester 1921/22, handschriftliches Manuskript im Karl-Barth-Archiv Basel, 1v.

49



222 Hanna Reichel

kritischer Auseinandersetzung mit ihr. Dass die Liberale Theologie den richti-
gen aufgeschlossenen Abstand zu ithren Kontexten nicht fand, war sein Vor-
wurf an sie. IThr Modell kontextbezogener Theologie als eines Aufgehens des
theologischen Textes im zeitgeschichtlichen, geistes- und kulturgeschichtlichen
Kontext lehnte er ab. Aber auch Barth spurt allzu oft den normierenden Druck
des Kontextes, wenn er klagt: «O dieser vielhundertjihrige Sumpf, in dem wir
stecken! Es ist so grillich schwer, immer wieder das Gegenteil auch nur zu
denken, geschweige denn zu sagen, geschweige denn formuliert und im Zusam-
menhang zu sagen»”. Wer keinen Abstand zum eigenen Kontext hat, kann nicht
sinnvoll auf ihn Bezug nehmen. Am eigenen Schopf, so auch Barths Einsicht
gegeniiber dem Kulturprotestantismus, kann man sich aus diesem Sumpf nicht
ziehen.

Fiir ein Modell kontextueller Theologie im Anschluss an Barth lisst sich
darum festhalten: Theologie ist kontextuell zunichst und vor allem, insofern
sie sich auf den ihr vorgegebenen Texz, das Wort Gottes bezieht. Es ist auch
und gerade mit Barth nicht nur metaphorisch zu verstehen, sondern liegt
in der ganz konkreten Gestalt der Heiligen Schrift bis in ihren autoritativen
«Wortlaut»® hinein auch als Text vor, zu dessen Kon-Text — im urspriinglichen
Sinne der Glosse, der Auslegung — die theologische Rede wird. In Schrift und
Predigt wird dieser Text je aufs Neue bezeugt und bildet so Kontexte erster
Ordnung aus: Interpretationsgeschichten und Interpretationsgemeinschaften
wie etwa im Credo der Kirche, an dem sich die Theologie in ihrer Suche nach
dem theologischen Grundtext, dem einen Wort Gottes, weiter lesend orien-
tiert.

Das Wort Gottes ist so eine uns externe, aber nur darum auch eine
interpretationsfihige, «lesbare» Grosse, ein «dullere[r] Text»™. Das Hiren auf
das Wort Gottes lisst sich immer auch als Vorgang des Lesens verstehen: «Man
stellt sich — das ist ein Grundsatz, eine Regel in der Theologie — unter eine

2 Zit. nach: E. Busch: Karl Barths Lebenslauf [1979], Zirich 2005, 169.

3 Barth: Fides quaerens intellectum (Anm. 6), 32: «Es gibt aber ein Kriterium, das wenigstens
uber die Zulissigkeit oder Unzulassigkeit eines Theologumens entscheidet. Dieses Krite-
rium ist der Wortlaut der Heiligen Schrift, die ja nach Anselm zugleich den Grundbestand
des Credo bildet, auf das sich das credere und also das intelligere bezieht. Indem sie die
entscheidende Quelle ist, ist sie auch die entscheidende Norm des intelligere.»

> Barth: Fides quaerens intellectum (Anm. 6), 41.



Vom Wort Gottes zum Kontratext 223

Autoritat. Man — /Zest»*® Ein relativer Primat des Textes liegt darum stets auf
seiner materialen Gestalt.® Diese macht seine Interpretation erst moglich, aber
auch immer wieder n6tig. Gerade die externe Materialitit, die sich gegen jeden
unmittelbaren Zugriff und Begriff sperrt, verunmoglicht die abschliessende
Definition, den subjektiven Besitzanspruch auf das Wort Gottes und hilt des-
sen bleibende Interpretationsbediirftigkeit fest.

Als Formalkriterium einer kontextuellen Theologie nach Karl Barth lasst
sich also festhalten: Theologie ist Textwissenschaft. Sie vollzieht sich nicht im
luftleeren Raum spekulativer Philosophie oder in der Subjektivitit des moder-
nen Menschen, sondern bindet sich an Texte, deren materiale Externitat einen
Abstand zur eigenen Situation erzwingt und herstellt. Dieser Abstand erst er-
moglicht eine Aufgeschlossenheit ihr gegeniiber, so dass Kontextualitit nicht
als Determinierung durch die Situation, sondern als kritische Stellungnahme
oder auch als solidarische Zuwendung zu ihr méglich und nétig wird. Nur von
der Bindung an einen Tex7 her kann die Situation zum Kontext werden.

b) Materialkriterium: Der Name Jesus Christus, das eine Wort Gottes als
Texct der Theologie

Diese Textbindung ist nach Karl Barth zwar ein notwendiges, aber noch kein
hinreichendes Kriterium kontextueller Theologie. Anders formuliert: Nicht
nur das «dass», sondern v.a. auch das «was» des Textes ist entscheidend. Es
geht nicht um abstrakte, sondern um konkrete Textualitit.”’

Theologisch grundsitzlicher ist: Hinter der dogmatischen und homileti-
schen Vermittlungsproblematik steht Gottes eigene Verkiindigung (zugleich
gen. obj. #nd gen. subj.!), seine Selbstoffenbarungsbewegung: die Inkarnation.

% Barth: Einfiihrung (Anm. 48), 270.

% Zu Barths Hermeneutik bemerkte bereits Georg Eichholz: «Man st66t bei Karl Barth |[...]
von seiner Romerbriefauslegung an bis zum letzterschienenen Band seiner Kirchlichen
Dogmatik auf ein betontes Reden vom «Texs, vom biblischen Text. Der Text hat Vorrang»
(G. Eichholz: Der Ansatz Karl Barths in der Hermeneutik, in: Antwort. Karl Barth zum
siebzigsten Geburtstag am 10. Mai 1956, hg.v. E. Wolff/Ch. von Kirschbaum/R. Frey,
Zollikon-Zirich 1956, 52-68 [54]).

7 Die Unterscheidung von abstrakt und konkret bezieht Reinhard Hutter kritisch auf Barths
Katholizitit, vgl. R. Hiitter: Karl Barth’s (Dialectical Catholicity. Sic ef non, Modern Theo-
logy 16 (2000) 137-157. Mir erscheint die Unterscheidung in Bezug auf das extra nos der
Schrift angemessener. Sie liesse sich m.E. auf alle vier reformatorischen Exklusivpartikel
gewinnbringend anwenden.



224 Hanna Reichel

Gott selbst ist es, der sich in menschliche Geschichte und Situation hinein-
begibt, um sich dort erkennbar zu machen. «Wenn von Offenbarung [...] die
Rede ist, so geht es dabei nicht um eine allgemeine, immer und tberall sich er-
eignende Wirklichkeit, sondern um ein besonderes, konkretes, eine bestimmte
Zeit ausfiillendes Ereignis»®®, hilt Barth wieder und wieder fest. Jesus Christus
ist keine Wahrheit «an sich», sondern Gottes Bindung an ganz konkrete Texte
und Kontexte.”” Christliche Lehre will nicht auf abstrakte Absolutheitsaussa-
gen hinaus. Im Zentrum steht Gottes unverfijghare Konkretheit.® Das Wort Gottes
wird Fleisch — Gott selbst bindet sich in seiner Offenbarung an die konkrete,
geschichtliche Gestalt Jesu von Nazareth und an menschliche Zeugnisse von
thm.

Die Rede vom «Wort Gottes» hilt dabei die Einsicht fest: Diese Of-
fenbarung hat nicht nur Ereignischarakter. Als Selbstvermittlung Gottes in die
Welt ist sie sprachlich strukturiert. Offenbarung heisst: Gott macht sich /lesbar
— er sorgt dafiir, dass sein Wort in der bleibenden Gestalt von Zeugnissen
vorliegt. Das «Wort Gottes» begegnet in diesem Sinn nie als abstrakte Grosse,
sondern immer schon vermittelt durch die Sprachgestalt konkreter Texte, sei es
in der kanonischen Schriftlichkeit biblischer Zeugnisse, sei es in der Bezeugung
durch menschliche Rede, sei es in Jesus Christus selbst. So reden wir von Jesus
Christus als fleischgewordenem Wort Gottes, von der Schrift oder auch von
der kirchlichen Verkiindigung als Wort Gottes und vom Sakrament als verbum
vistbile.

Kurz vor seinem Tod hat Barth den materialen Textbezug der Theologie
wie folgt beschrieben:

«[D]as letzte Wort, das ich — auch als Theologe und letztlich als Politiker — zu sagen
habe, ist nicht so ein Begriff wie «<Gnade), sondern ist ein Name: Jesus Christus. [...]
Wir kénnen ihn nicht einfangen, aber haben es mit ihm zu tun. Und das, worum ich

% Barth: Homiletik (Anm. 11), 41.

*  Diese christologische Einsicht muss auch gegen Slenczka ins Feld gefiihrt werden, wenn
er — im Versuch, die theologische Wahrheit zu schiitzen — die Behauptung kontextueller
Theologie ablehnt, «daf} es die Theologie oder die Wahrheit an sichy, abgesehen von jenen
Folgem — und das heillt: abgesehen von der Einbindung in einen Kontext —, nicht gebe»
(Slenczka: Kontext und Theologie [Anm. 2], 319).

% Vgl. auch K. Barth: Die Menschlichkeit Gottes (ThSt 48), Zollikon-Zirich 1956, 12: «Got-
tes Gottlichkeit [...] ist keine allgemeine, begrifflich zu errechnende, sie ist diese konkrete
Gottlichkeit.»



Vom Wort Gottes zum Kontratext 225

mich in meinem langen Leben bemiiht habe, war in zunehmendem Mal3e das: diesen
Namen hervorzuheben und zu sagen: dor#/ [...] dort ist dann auch der Antrieb zur
Arbeit, auch der Antrieb zum Kampf, auch der Antrieb zur Gemeinschaft, auch der
Antrieb zum Mitmenschen — alles, was ich in Schwachheit und Torheit in meinem
Leben probiert habe, aber dort ist5.»°'

«Jesus Christus» — dieser Name bildet die kirzeste Form des christlichen
Bekenntnisses. Der «Name Jesus Christus» bezeichnet nach Barth «die gesamte
Kraft der christlichen Botschaft» und «ihren ganzen Inhalt.®” Der Name steht
alttestamentlich gar fiir Gott selbst. Zugleich entzieht sich der Name jeder
Definition und Spekulation. Er steht als Inbegriff der Person fir ihre Kon-
kretheit in Anrufbarkeit und Unverfigbarkeit. Versteht man Texte als in sich
strukturierte, in der Vielfalt ihrer Beziige eine gewisse Geschlossenheit ausbil-
dende und zugleich fiir interpretative Erschliessungsversuche sich 6ffnende
Beziehungsgefuge, dann lisst sich auch die gottmenschliche Person, die sich
an diesen Namen bindet, in ihrer Lesbarkeit als «Text» im weiten Sinne ver-
stehen: Gott tritt uns in Jesus Christus als strukturiertes Ganzes gegeniiber,
vermittelt sich zeichenhaft, sei es nun verbal oder durch andere kommunikative
Akte, wird von uns erkannt, beschrieben, eingeordnet, entzieht sich dabei aber
auch immer unserem Zugriff. Der Name ist der reine Text. Er ist nicht auf
den Begriff zu bringen — man kann sich thm nur im immer neuen Lesen und
Erzihlen seiner Geschichte nihern. Er ist aber vor und nach jeder konkreten
Erzihlung von ihm und jeder Dogmenbildung iiber ihn lesbar und produziert
so in jedem neuen Auslegungs- und Kommentierungsvorgang neue Kontexte.
Man konnte auch KD 1V/1-3, Barths letzten grossen dogmatischen Entwurf,
als den ausfuhrtlichen Versuch verstehen, den Namen Jesus Christus nachzu-
buchstabieren und zu entfalten.

«Wir haben uns nun offen dazu bekannt, daf} wir, indem wir hier die Lehre von der
Inkarnation nachzudenken und in unserer Weise zu formulieren versuchten, tatsiach-
lich einen bestimmten vorgegebenen Text gelesen und ausgelegt haben. Die Texte der

0 Interview von R. Schmalenbach, Deutschschweizer Rundfunk (17.09.1968), in: Gespriche
1964-1968, hg.v. E. Busch (GA 1V.28), Zirich 1996, 528-542 (542).

¢2 K. Barth: KD IV/1, Zollikon-Ziirich 1953, 18. Eine instruktive Reflexion zu Barths Ver-
stindnis des Namens gibt auch A. Siller: Kirche fiir die Welt. Karl Barths Lehre vom
prophetischen Amt Jesu Christi in ihrer Bedeutung fiir das Verhiltnis von Kirche und Welt
unter den Bedingungen der Moderne, Ziirich 2009, 119-124.



226 Hanna Reichel

alten Theologie? oder die der kirchlichen Symbole? oder die der Bibel? Gewil3: sie alle
— aber in all diesen Texten ihren Grundtext»®

Jesus Christus als «das eine Wort Gottes» ist der Grundtext der Theologie,
weil Gott selbst sich an sein Wort bindet. Schrift, Predigt, Bekenntnis werden
auf ihre Verweisfunktion auf Jesus Christus hin und von dieser her gelesen.
Die Hierarchie der Wortgestalten lauft dabei geradezu komplementir zu ihrer
Verfugbarkeit: Jesus Christus — den wir nie «einfangen» — 57 das Wort Gottes,
wihrend Schrift und Verkiindigung — die unserem Zugriff niher liegen — es
nur je werden konnen. In der «Beziehung ihrer Verkiindigung auf ein konkretes
AuBen»® hat die Schrift dabei noch Vorrang vor der Predigt: «Die Unterschie-
denheit des Hauptes vom Leibe und seine Ubetlegenheit tiber ihn driickt sich
konkret darin aus, dal der Verkundigung in der Kirche eine ihr als Phinomen
hochst ahnliche, wie sie selbst zeitliche und nun doch von ihr verschiedene
und ihr ordnungsmaBig tibetlegene GroBe gegentubersteht»®. Nur und gerade
insofern der Name Jesus Christus durch die Texte der Tradition bezeugt wird,
konnen auch sie thm zum jeweils konkreten Kontra-Text einer Situation wer-
den, erhalten sie selbst «relative Autoritat®,

Das Materialkriterium einer kontextuellen Theologie nach Karl Barth wire
also im Namen Jesus Christus zu suchen, in Gottes Selbstbindung an diese kon-
krete Textualitat einer konkreten Person und ihrer Geschichte, in seinen bibli-
schen Bezeugungen und seiner Wirkung in und durch die Tradition der Kirche.

Hinter diese Selbstkontextualisierung Gottes, seine Bindung an den Namen
Jesus Christus, darf keine Theologie zurtlickfallen. Barth beschreibt diesen Auf-
trag wie Paulus sein apostolisches Zeugendasein:

«Jesus Christus in seiner Selbstoffenbarung also ist der Grundtext, den schon die Apostel
gelesen und ausgelegt, als seine unmittelbaren Zeugen bezeugt haben und nach ihnen,
ihr Zeugnis aufnehmend, die Symbole und die Theologie der Kirche, und wieder nach
ihnen endlich und zuletzt auch wit, indem wir es wagten, die Arbeit der christlichen
Theologie im Blick auf jenes Faktum aufzunehmen und fortzusetzen.»®’

6 K. Barth: KD IV/2, Zollikon-Ziirich 1955, 135f.

¢ K. Barth: KD I/1, Zollikon-Zirich 1932, 104.

S AaQ, 103,

% Vgl. G. Plasger: Die relative Autoritit des Bekenntnisses bei Karl Barth, Neukirchen-Vluyn
2000.

9 Barth: KD IV/2 (Anm. 63), 135f,



Vom Wort Gottes zum Kontratext 227

Theologie hat also wieder und wieder die Schrift als Bezeugung Jesu Christi zu
lesen und auszulegen, wieder und wieder die aktuelle Verkiindigung der Kirche
auf die Frage hin zu priifen, ob sie diesen Grundtext auslegt. Nur textbasiert
kann sie vom Wort Gottes reden, ohne je einen menschlichen Text «eins zu
eins» mit dem Wort Gottes identifizieren zu konnen. Gerade so ist sie zum je
neuen Lesen und Horen aufgerufen. Ihr Zeugnis ist nicht selbst Text, sondern
«Kommentarm zum Worte Gottes als Text der Theologie, Auslegung und Kon-
text des Grundtextes Jesus Christus. Darum gilt:

«Wir kénnen dann jenen Grundtext nur eben lesen und auslegen, wie es die Apostel
zuerst und grundlegend nur eben gefan haben. Wir kénnen uns nur eben verbalten als
solche, denen er vorgegeben ist. Wir kénnen also nicht «dahinten kommen wollen:
weder hinter sein Vorgegebensein, noch dahinter, wie es uns moglich und erlaubt sein
soll, uns selbst seinem Vorgegebensein entsprechend zu verhalten. [...] Jener Grund-
text besteht ja eben in der Selbstoffenbarung dieses Faktums, vielmehr des dieses
Faktum schaffenden gottlichen Majestitsakts.»®®

Halt man an der konkreten Selbstkontextualisierung Gottes in Jesus Christus
fest, wie Barth es tut, ist auch die Kontextualitit der Theologie nicht optional
oder sekundir: Ein Bekenntnis g7 einem Gott, der sich g#z Menschen und gur
Welt bekennt und dies inkarnatorisch und durch die Schriftwerdung materiali-
siert, kann — wenn es sich selbst, also der Bindung an diesen Gott treu sein will
— nicht in der reinen Absage an die Welt stehen bleiben. Der Abstand zur Welt
wird durch den Text ermdglicht und fordert nun auch die Aufgeschlossenheit
fir sie, die zum Kontext von Gottes Selbstoffenbarung wurde. Der Kontext
ist dann keine externe Grosse, die die Theologie normiert, determiniert und
damit kontaminiert, sondern vielmehr Gegenstand ihres aktiven Bezugneh-
mens, Wahlens und Handelns, kurz: ihres Bekenntnisses. Textuelle Theologie,
die sich im inkarnatorischen Wort Gottes grindet, wird stets auch kontextuelle
Theologie werden. Gottes der Welt zugesprochenes Wort ruft dazu auf, sich
ihr ebenso zuzuwenden und sie sich neu zum Kontext zu machen. Die evange-
lische Freiheit vom eigenen Kontext, die durch die Bindung an das Evangelium
zustande kommt, wird zu einer Freiheit gegeniiber anderen Kontexten, die zu
einer Freiheit fiir sie werden kann.

% AaO, 138.



228 Hanna Reichel

¢) Aufgeschlossenheit und Abstand. Der Barmberige Samariter als

Vorbild kontextueller Theologie
Das Gleichnis vom Barmherzigen Samariter (Lk 10,25-37) illustriert das zu
entwickelnde Modell kontextueller Theologie. Die erste — und oft tbersehene
— Ruickfrage, die Jesus dem Theologen auf seine Frage nach dem ewigen Leben
stellt, lautet: «Was liest du?» Die erste Aufgabe der Theologie ist das Lesen. Nur
im Vollzug des nachgehenden Verstehens kann die Textur des Wortes Gottes
in den es bezeugenden Texten erhoben werden. Die je und je neu zu unter-
nehmende interpretative Einholung des Christusgeschehens im nachgehenden
Verstehen liest dieses als Text. Dies, und nur dies, unterscheidet nach Barth die
christliche Gemeinde von anderen Menschen: «Sie kann lesen»®, d.h. sie findet
in Jesus Christus ihren Text, und — das ist ihre zweite Aufgabe — sie macht sich
ihm zum Kontext.

Die zweite Frage aus dem Gleichnis «Wer ist diesem zum Nichsten gewor-
den?» Giberrascht, je mehr wir uns an sie gew6hnt haben. Auch im Gleichnis ist
Kontextualitit keine durch die Situation vorgegebene Grosse. Der Theologe
weiss nicht, wer sein Nachster ist. Es versteht sich nicht von selbst, was der
Kontext ist.

Der erste Schritt zu einer wirklichen Kontextuellen Theologie ist die
Entnaturalisierung des Kontextes. Obwohl der unter die Rauber Gefallene fiir
den Priester, den Leviten und den Samaritaner gleichermassen als Bestandteil
thres Weges vorkommt, /sez sie thn nicht gleichermassen als solchen. Ihre spe-
zifische Nahe zu ihm lisst sich nicht durch objektiven Abstand oder situativ-
gemeinsame Verortung charakterisieren. Der unter die Riuber Gefallene ist
nicht von sich aus der Nichste des Samaritaners, sondern der Samaritaner wird
thm zum Nichsten durch sein Handeln an ihm. Erst die aktive Herstellung von
Nihe in Form einer Ent-Fernung® macht den Geschlagenen zum Kontext des
Samaritaners — mit Barth im richtigen Verhiltnis von Aufgeschlossenheit und
Abstand.

Jesus halt im Gleichnis dem Theologen den Spiegel vor: Zum Nachsten
sind thm andere bereits geworden — der Fragende ist nicht der potentielle Hel-

% K. Barth: Verheiung und Verantwortung der christlichen Gemeinde im heutigen Zeit-

geschehen [1944], in: Eine Schweizer Stimme 1938-1945, Zollikon-Zirich 1945, 307-333
(317).
" M. Heidegger: Sein und Zeit [1927], Tubingen 2006, 105.



Vom Wort Gottes zum Kontratext 229

fer, sondern der unter die Riuber Gefallene. Er muss sich seine Kontexte nicht
suchen, er selbst ist der lebende Kontext von Gottes Barmherzigkeit gewor-
den.” Kurz: Wir sind Kontexte Jesu Christi.

Der lukanische Jesus schliesst: «Geh hin und tu desgleichen!» Kontextuelle
Theologie hat ihre Situation so zu lesen, dass sie zum Kontext Jesu Christi
werden kann. Sie hat den Namen Jesus Christus in diese Kontexte hineinzu-
buchstabieren. So wie die theologische Textualitit sich nicht auf einen belie-
bigen, sondern einen konkreten Text bezieht, so ist auch ihre Kontextualitit
keine allgemeine, sondern eine konkrete. Um es noch einmal mit Barths Ho-
miletik zu sagen:

«Die Predigt erfolgt nicht in einem leeren Raum, vielmehr hat sie ein menschliches
Gegentber, auf das ihre Verkindigung abzielt, und zwar sind es ganz bestimmte
Menschen in einer ganz bestimmten Gegenwart, in einem bestimmten Raum und in
einer bestimmten Zeit. Aus solcher Konkretion des angeredeten Hérers hat die Pre-
digt ganz personlich zu sein: gerade das Leben dieses Menschen da hat Grund und
Hoffnung in Jesus Christus.»™

' Vgl. auch Barths so komplexe wie originelle Auslegung des Gleichnisses vom Barmherzi-

gen Samariter in KD I/2, Zurich-Zollikon 1938, 459-465.
> Barth: Homiletik (Anm. 11), 71f.



230 Hanna Reichel

Abstract

Lasst sich angesichts der weit verbreiteten akademischen Abneigung gegentiber Kon-
textuellen Theologien ein theologisch qualifizierter Begriff von Kontextualitit ge-
winnen? Nicht nur in ihren epistemologischen Bedingungen, sondern auch als Ziel-
bestimmung ihrer Verkiindigung ist jede Theologie kontextuell, wie sich mit Barths
Ubetlegungen zur Homiletik begriinden lisst. Dariiber hinaus wird der Begriff oft
benutzt, um bestimmte Ansitze mit situativen Anliegen zu (dis)qualifizieren, die so
als «Sonderfille» einer postulierten «allgemeinen» Theologie «an sich» behandelt und
domestiziert werden. In einer Auseinandersetzung um den spezifisch reformierten
Charakter von Barths Lehrauftrag 1924 lasst sich diese Tendenz entdecken. Begriffs-
geschichtliche Einsichten zeigen auf, wie Text und Kontext stets schon asymmetrisch
miteinander verwoben sind, wobei der Textcharakter von Kontexten ebenso festge-
halten wird wie die urspriinglich exegetische Verwendung des Begriffs. Im Anschluss
an Barth lisst sich als Formalkriterium einer kontextuellen Theologie ihr Textbezug
festhalten: Horend und lesend geht sie dem ex#ra nos der Textualitit des Wortes Gottes
immer wieder nach und legt dieses aus. Ihr Materialkriterium findet sie im Namen
Jesus Christus als konkreter Textur der Selbstoffenbarung Gottes, als Grundtext der
Theologie. Mit dem Gleichnis vom Barmherzigen Samariter erkennen wir uns selbst
als Kontexte Jesu Christi und sind aufgefordert, unsererseits seinen Namen in je neu
als solche zu erschliessende Kontexte hineinzubuchstabieren.

Hanna Reichel, Halle-Wittenberg



	Vom Wort Gottes zum Kontratext : theologische Textualität und kontextuelle Theologie im Anschluss an Karl Barth

