
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 70 (2014)

Heft: 3

Artikel: "Freund, lass uns geistlich und gerade so real denken!" : Barths Streit
um die Sache der Theologie mit der Schweizer Liberalen Theologie um
1935

Autor: Kratzert, Lucius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877746

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 70 2014 Heft 3

«Freund, lass uns geistlich und gerade so real denken!»

Barths Streit um die Sache der Theologie mit der
Schweizer Liberalen Theologie um 1935

1. Nicht gurLage, %ur Sache lasst uns reden. Barths Benennung eines

notwendigen Perspektivwechsels

Im Gesangbuch der Rheinischen Kirchenprovinz, das sich Karl Barth nach

seinem Umzug nach Bonn im Jahr 1931 gekauft hat,1 steht im Anhang unter der

Nummer 019 ein Lied seines Landsmanns, des Basler Pfarrers und Dichters
Samuel Preiswerk. Preiswerk wurde 1799 ins klassische Basler Bürgertum
hineingeboren. Seine berufliche Karriere startete er im Basler Missionshaus, von
wo aus er über einige kleinere Stellen bis zum Basler Münsterpfarrer und
Kirchenratsvorsitzenden von Basel aufstieg.2 Berühmt wurde er vor allem durch
seine Gedichte und Lieder. Das wohl bekannteste Lied, jedenfalls das mit der

längsten Wirkungsgeschichte, dichtete er 1829, noch mitten in der Missionshauszeit:

Die Sach ist dein, Herr Jesu Christ, / die Sach, an der wir stehn;
und weil es deine Sache ist, / kann sie nicht untergehn.
Allein das Weizenkorn, bevor / es fruchtbar sproßt zum Licht empor,
wird sterbend in der Erde Schoß, / vorher vom eignen Wesen los,
durch Sterben los, / vom eignen Wesen los.

Evangelisches Gesangbuch Rheinland und Westfalen, Dortmund 1930, im Karl-Barth-
Archiv unter der Signatur KBA R7 T4 B60.

P.A. Preiswerk: Art. Preiswerk, Samuel, in: Historisches Lexikon der Schweiz, http:/ /www.
hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10790.php.

ThZ 3/70 (2014) S. 193-207



194 Lucius Kratzert

Dass Barth dieses Lied kennen konnte, wissen wir — das Gesangbuch stand in
seinem Regal ebenso wie in dem seiner Frau Nelly. Ob Barth allerdings in den

Tagen zwischen dem 11. und dem 25. Juni 1933 dieses Lied allabendlich sang,
als er seine Programmschrift Theologische Existenz heute! schrieb, dürfen wir
bezweifeln. Vermutlich wird er für das ausgiebige Singen von Kirchenliedern auf
dem ersten Höhepunkt des deutschen Kirchenkampfes, als es um die Errichtung

einer Reichskirche und die Einsetzung eines Reichsbischofs ging, keine

Zeit gehabt haben.3 Aber ob es nun eine zufällige Koinzidenz oder wissentliche

Anlehnung ist, so wird in diesen Tagen das zentrale Wort aus Preiswerks Lied

für Barth zum Schlüssel seines kirchenpolitischen Engagements. Ansichtig
wird dies an der zentralen Stelle von Theologische Existeng heute!, an der Barth

bezüglich der Forderungen, ein Wort zur Lage zu äussern und in die Lage der

Kirche im Dritten Reich hinein zu sagen, was zu tun sei, in der ihm typischen
Art schreibt: «Soll ich mich nun dennoch unterwinden, das von mir erwartete
<Wort zur Lage> zu reden, liebe fernere und liebe nähere theologische Freunde,

so kann es inhaltlich wirklich nur in der Frage bestehen: ob es nicht der Kirche
und uns Allen besser wäre, wenn wir jetzt gerade nicht <zur Lage>, sondern nun
erst recht, ein Jeder in den Schranken seiner Berufung, <zur Sache> reden bzw.

die Voraussetzungen bedenken und bearbeiten würden, deren es bedarf, um

Tag für Tag <zur Sache> zu reden, wie es heute — nicht erst heute, aber auch

heute! — von uns gefordert ist?»4

/. 1 Theologie als Eundamentalwissenschaft

Die Unterscheidung zwischen Sache und Lage, auf die Barth verweist, stellt

in seinem Denken kein Novum dar. Vielmehr ist sie in dieser und anderer

Terminologie schon angelegt oder liesse sich begrifflich anders fassen, ohne
dass sie etwas von ihrer Aussageintention einbüsste. Mit der Forderung nach

Sachlichkeit formuliert Barth denselben Anspruch, den er auch in den Prolegomena

seiner Kirchlichen Dogmatik ausarbeitet und der in der Forderung nach

Vgl. H. Stoevesandt: «Von der Kirchenpolitik zur Kirche!». Zur Entstehungsgeschichte

von Karl Barths Schrift «Theologische Existenz heute» im Juni 1933, ZThK 76 (1979)

118-138; Theologische Existenz heute!, Einleitung in den Text, in: K. Barth: Vorträge und
kleinere Arbeiten 1930-1933, Zürich 2013, 271-280.

Barth: Vorträge und kleinere Arbeiten (Anm. 3), 282.



«Freund, lass uns geistlich und gerade so real denken!» 195

vollkommener Hinwendung zum Worte Gottes besteht/ Sachlichkeit, so zeigt
sich in den verschiedenen Texten der Jahre 1935-1937 immer wieder, bedeutet

für Barth den Rückgriff auf theologisch Grundlegendes, auf die Frage nach

der wahren Gotteserkenntnis und nach dem Ausgangspunkt von Theologie.
Nur nach der Klärung dieser Fragen — und sie sind nach Barths Dafürhalten
in diesen Jahren allesamt noch vollkommen ungelöst - lässt sich die Lage in
den Blick nehmen und deren theologische Bewertung vornehmen. Denn wenn

man ohne Klärung der fundamentaltheologischen Fragen die Lage betrachtet

und zu ihr Stellung nimmt, verkennt man deren Charakter als eine unselbständige

Konstellation zufälliger menschlicher und geschichtlicher Ereignisse.

1.2 Das Fundament der Theologie — eine Annäherung über Freiswerks Ued
Über die Form der Gedichtinterpretation der ersten Strophe von Preiswerks

Lied soll eine erste inhaltliche Bestimmung der von Barth bestimmten Sache

der Theologie gegeben werden.

«Die Sach ist dein, Herr Jesu Christ.» Gottesglauben, das wird schon im

ersten Halbsatz deutlich, gibt es nur vom Christusgeschehen her. Christus ist

nicht nur Gegenstand, sondern er ist gleichzeitig und gleichsam Besitzer und

Auktor des Glaubens. Er handelt und agiert in seiner Sache und ist eigentliches

Subjekt allen Glaubens. Alle Versuche des Menschen, sich des Glaubens zu

bemächtigen und ihn als eigene Möglichkeit, als eigenes Vermögen aufzufassen,

gehen an dem vorbei, was die Sache Christi ist. Denken wir an die erste These

der Barmer Theologischen Erklärung, gemäss der «Jesus Christus, wie er uns

in der Heiligen Schrift bezeugt wird, das eine Wort Gottes»6 ist, dann können

5 «Das Kriterium der christlichen Rede von der Vergangenheit und von der Zukunft her und
mitten in der Gegenwart ist also das Sein der Kirche, d. h. aber Jesus Christus'. Gott in
seiner gnädigen offenbarenden und versöhnenden Zuwendung zum Menschen. Kommt die

christliche Rede von ihm her? Führt sie %u ihm hin? Ist sie ihm gemäß [...] So ist Theologie
als biblische Theologie die Frage nach der Begründung, als praktische Theologie die Frage nach

dem Ziel, als dogmatische Theologie die Frage nach dem Inhalt der der Kirche eigentümlichen

Rede», KD 1/1, Zürich 1932, 2f. Diese Rede basiert auf dem Wort Gottes in seiner

dreifachen Gestalt als verkündigtes, geschriebenes und offenbartes Wort Gottes. «Indem
kraft der Aktualität der Offenbarung Bibel und Verkündigung Wort Gottes werden, sind sie

es auch: das eine Wort Gottes, innerhalb dessen es kein Mehr oder Weniger geben kann»,

vgl. ebd., 89-128 (124).
6 Barmer Theologische Erklärung, in: Bekenntnisschriften der Evangelischen Landeskirche

in Baden, Karlsruhe 1995, 143.



196 Lucius Kratzert

wir im Umkehrschluss feststellen: Die Sache der Theologie ist das Wort Gottes.

Und dieses wiederum wird uns erkennbar in der Heiligen Schrift, die einziger
Ort der Offenbarung von Gottes Geschichte ist.

«Die Sach, an der wir stehn.» Diese Sache nun nimmt den Menschen aber

in sich mit hinein. Der Mensch wird Teil dieser Sache, er kann Anteil nehmen

am Geschehen der Offenbarung, indem sich deren Auktor dem Menschen zur
Seite stellt. Indem der Mensch an die Sache Jesu Christi gestellt ist, betrifft sie

ihn aufs Tiefste.

Diese existentielle Betroffenheit wird in der soteriologischen Dimension

aufgenommen, die die zweite Liedhälfte entfaltet. Mit dem Bild vom Weizenkorn,

das in der Erde stirbt und zu neuem Leben erwächst, greift das Lied

gleichzeitig die Vorstellung von der Sühnedimension des Todes Jesu auf, wie

auch die tauftheologischen Implikate des sechsten Kapitels des Römerbriefs,
in dem das Mitsterben und Mitauferstehen als Inhalte des Taufgeschehens
gedeutet werden. Der christliche Glaube als Hineinnahme des Christen in das

Christusgeschehen hat es also immer mit der Rechtfertigung des Menschen zu

tun. Die Nähe zur Theologie des Römerbriefes macht es denn auch nicht
verwunderlich, dass Barth schon in seinen Römerbriefkommentaren die Inversion
des Christen in den göttlichen Selbsterkenntnisvollzug und die «Abschaffung
des Zuschauers»7 gefordert hatte. «Vom eignen Wesen los» drückt in diesem

Sinne die Vergöttlichung des Christen aus, der nicht mehr sich selber lebt,
sondern eben als Teil der Gottesgeschichte.

1.3 Der Gang in die Fundamente als Abkehr von Schleiermacher

Sinn und Ziel einer so verstandenen Versachlichung, bzw. Fundamentalisie-

rung von Theologie ist es, die Sprecherperspektive neu zu justieren, von der

aus Theologie getrieben werden kann. Der Fehler der von Barth abgelehnten

Theologie (der, wie er es immer wieder sagt, letzten zwei Jahrhunderte8) sei es,

von der Warte des frommen Ich aus zu sprechen, die die Situation der Zeit, also

7 Es handelt sich nach Barth in der Verkündigungsbotschaft um ein Wort, das «nicht nur
gehört, sondern — gehört werden will, [...] nicht nur auf Notiznahme, sondern auf
Teilnahme» zielt, K. Barth: Der Römerbrief, Zürich 1919,12. Vgl. auch L. Kratzert: Theologie
zwischen Gesellschaft und Kirche, Zürich 2013, 89-92.

8 Vgl. z.B. K. Barth: Gott erkennen, Gott ehren, Gott vertrauen nach Calvins Katechismus,
TEH 27 (1935) 28.



«Freund, lass uns geistlich und gerade so real denken!» 197

die Lage begutachte und als Quelle ihrer Erkenntnis die Geschichte nehme,

in der sie das fromme Subjekt verorte. In einer Spitzenformulierung in seiner

Schleiermacherdarstellung in der Theologie im 19. Jahrhundert drückt Barth das

mit folgendem Satz aus und fasst mit ihm gleichzeitig die verfehlte Grundposition

moderner Theologie zusammen: «Das christlich fromme Selbstbewusst-

sein betrachtet und beschreibt sich selbst».9 Dabei versucht es, sich mit dem als

Gott bezeichneten schlechthinnigen Abhängigkeitsgefühl einerseits, mit dem

zeitgenössischen philosophischen Denken andererseits zu vermitteln und diese

Vermittlungsleistung im Sprachspiel der christlichen Tradition auszudrücken.

Das Eingehen auf die zeitgenössische Gedankenwelt, also das apologetische

Interesse, schafft die Orientierung vom fühlenden Ich auf die es umgebende
Welt.

1.4 Die andere Traditionslinie — Barths Hinwendung %u Calvin

Indem Barth von den 200 Jahren verfehlter theologischer Grundorientierung
spricht, fordert er dazu auf, sich auf das Fundament zu stellen, von dem aus vor
der Aufklärung Theologie betrieben wurde und von dessen Perspektive aus der

Mensch Gott ordnungsgemäss in den Blick nahm. Dieser eigenen Aufforderung

kommt er in den Jahren 1935 und 1936 nach; immer wieder rekonstruiert

er in Seminaren oder Vorträgen die voraufklärerische Sprecherperspektive
besonders anhand der Theologie von Calvin. Im Juli 1935 formuliert er in einem

Seminar am Ökumenischen Institut in Genf in Bezug auf die Gotteserkenntnis,

es sei die grösste Gefahr des menschlichen Lebens, sich selbst zu ernst zu

nehmen, und seine bleibende Aufgabe, Gott in der Weise ernst zu nehmen, die

dieser einfordert, und selbst vor dem Gedanken eines Egoismus' Gottes nicht
zurückzuschrecken. Indem der Mensch von sich absieht und sich Gott zuwendet,

erkennt er diesen als das Höchste Gut, von dem er geschaffen ist und dem

er zu leben hat. Und indem Barth die Sprache kritischer Wissenschaft schon in

Richtung der Predigtsprache verlässt, fasst er den Grundgedanken von Calvins

Genfer Katechismus so zusammen: «Wenn wir das einmal einsehen könnten,
daß wir nicht Kompagnons Gottes sind, sondern daß er allein beschließt und

handelt, und daß wir dabei sein dürfen! Denn das ist das Geheimnis des christlichen

Lebens, das ist Gottes Güte: daß er uns dabei sein läßt. Daß er nicht

5 K. Barth: Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert, Zürich 1947, 409.



198 Lucius Kratzert

ohne uns groß sein will! Daß das große göttliche Ego: Ich, der Herr! nicht im
Himmel bleibt, sondern auf Erden kommt, in uns und durch uns sein Leben

hat.» Aus menschlicher Perspektive lässt sich dann sagen: «Es ist billig, aequum
est, daß wir unser Leben in seinen Dienst stellen, zu seiner Verherrlichung
führen.» Dieser Kern calvinischer Gottes- und Menschenlehre lässt sich in den

Worten ausdrücken, die Barth eben auch in Theologische Existent heute wählte:

«Man könnte hier an das schöne deutsche Wort: Sachlichkeit denken. Dazu ist

unser Leben da, daß das geschehe, was Gott von uns will, daß es zum Schauplatz

seiner Verherrlichung werde.»10

1.5 Barth als Kämpfergegen die liberale Theologie in Deutschland

Bevor wir den Blick der Schweiz zuwenden, muss in einem kurzen Gang
dargestellt werden, welche Vorwürfe Barth der liberalen Theologie macht, die er

in Deutschland als hauptsächlichen Feind innerhalb der theologischen
Landschaft ausgemacht hat. Dabei soll für einmal der Blick zurückgeworfen werden

nicht auf die Debatte mit Adolf von Harnack, in der Barth das neue
Wissenschaftsverständnis einer involvierten Theologie gegen die historisierende

Theologie Harnacks oder Troeltschs in Anschlag bringt.11 Vielmehr wenden

wir den Blick auf Barths gleichaltrige Kollegen und Kontrahenten Emanuel

Hirsch und Friedrich Gogarten. Denn diese repräsentieren für Barth eine

moderne Form liberaler Theologie: Sie wiederholte nämlich nicht nur die Fehler

aufgeklärter Theologie und nahm ihren Ausgangspukt in der Anthropologie,
in der menschlichen Gottesschau; mit der Übernahme geschichtsphilosophi-
scher Spekulationen liess sie sich zudem in den Dienst nationalsozialistischer

Propaganda nehmen und öffnete sich der Deutung des Nationalsozialismus als

zeitgemässer göttlicher Offenbarungswirklichkeit in Deutschland. Damit habe

diese vom Subjekt und seinem religiösen Gefühl ausgehende Theologie die

Perspektive verkehrt und nicht mehr zur Sache, sondern nur noch zur und aus

der Lage gesprochen und dabei allerdings bloss zufallige Meinungsäusserungen
Einzelner produziert. Die Bestimmung durch eine kontingente geschichtliche
Situation transportiere ein irrationales Element, wie es sich z.B. in der Theologie

Friedrich Gogartens zeige. Dieser meint, dass eine «Gesundung unseres

10 Barth: Gott erkennen, Gott ehren, Gott vertrauen nach Calvins Katechismus (Anm. 8), 29.
1 ' Vgl. K. Barth: Offene Briefe 1909-1935, Zürich 2001, 55-88.



«Freund, lass uns geistlich und gerade so real denken!» 199

gesamten geistigen und politischen Lebens»12 nur zustande kommen könne,

wenn sich die göttliche Autorität in abgeleiteter Weise in der hierarchischen

Struktur der Gesellschaft widerspiegele, weshalb er im autoritären Führerstaat

die adäquate Erscheinungsweise der göttlichen Ordnung für Deutschland in
den Jahren ab 1930 erkennt. Das bildet den Anlass für Barths Bruch mit Go-

garten.
Tragendes Subjekt göttlichen Heilshandelns ist in der Sicht Emanuel

Hirschs das in einem metaphysischen Sinne verstandene Volk, das als «wahrer

Suverän» Träger derjenigen Autorität ist, der sich der Einzelne zu unterstellen

und mit dem er eine «unaufhebliche Bindung»13 einzugehen hat. Die Aufgabe
einer Regierung muss es sein, den verborgenen Willen des so verstandenen

Volkes, der sich nicht durch Majoritätsentscheidungen eruieren lässt, herauszufinden

und ihm wenn nötig auch durch Gewalt zu Geltung zu verhelfen. Dies

gelingt ihr, wenn «sie der eigenen politischen Willensrichtung zu Ausdruck und

Herrschaft verhilft.»14 So wird dann für Hirsch nachträglich der Nationalsozialismus

zu Deutschlands Schicksalj15 was für Barth die folgerichtige Konsequenz
liberaler Theologie darstellt, die er ablehnt.

2. Harth und der Streit um die Sachlichkeit in St. Gallen 1935

2.1 Barth und die liberale Theologie der Schweif

Im Juni 1935 kommt Barth nach der letztinstanzlichen Bestätigung seiner

Pensionierung als Bonner Professor nach Basel.16 Von den letzten Monaten
und Jahren ist er noch ganz erfüllt von den Problemen des deutschen

Kirchenkampfes und der Frage, wie man sich theologisch gegen eine Übernahme

der Kirche durch die faschistisch geprägte Theologie der Deutschen Christen

wehren könne. Diese Frage leitet ihn auch, als er sich ab dem Herbst 1935

verstärkt in die kirchenpolitischen und theologischen Diskussionen der Schweiz

einbringt. Beispielhaft dafür ist seine Teilnahme an der Jahreshauptversammlung

des schweizerischen reformierten Pfarrvereins in St. Gallen im September

12 F. Gogarten: Wider die Ächtung der Autorität, Jena 1930, 5, vgl. Kratzert: Theologie zwi¬

schen Gesellschaft und Kirche (Anm. 7), 220-229.
13 E. Hirsch: Vom verborgenen Suverän, in: Glaube und Volk 2 (1933), 4-13 (11).
14 Ebd.
15 E. Hirsch: Deutschlands Schicksal, Göttingen 1920.
16 Vgl. E. Busch: Karl Barths Lebenslauf, München 1975, 268-272.



200 Lucius Kratzert

1935.17 Als Hauptreferent ist er dazu eingeladen, über die formalen und inhaltlichen

Seiten des kirchlichen Bekennens zu sprechen. Für unsere Fragestellung
ist dabei sein Vortrag selber wenig aufschlussreich. Allerdings wirft die Diskussion,

die stenographiert und veröffentlicht wurde, ein Licht auf Barths Haltung
gegenüber den Liberalen in der Schweiz. Ausserdem lernen wir deren Position

im Korreferat des Berner Kirchenhistorikers Heinrich Hoffmann kennen. Da
Barth seinen Beitrag nicht rechtzeitig niederschreiben und vor der Versammlung

an Hoffmann senden konnte, war dessen Korreferat weniger eine

Antwort auf Barths konkreten Vortrag als vielmehr eine allgemeine Bestimmung
der liberalen Position in der Bekenntnisfrage in Abgrenzung zu Barths

theologischen Grundlinien; er kannte sie aus Barths Schrift Credo, die dieser im

Frühjahr 1935 herausgegeben hatte.

2.2 Die liberale Theologie der Schweif

Nach der kurzen Darstellung der liberalen Positionen in Deutschland, gegen
die Barth massiv zu Felde gezogen war, sollen nun zwei Vertreter liberaler
Positionen in der Schweiz vorgestellt werden, die von Bern aus die Schweizer

Pfarrerschaft über Jahrzehnte prägten: Heinrich Hoffmann und Martin Werner.

Zum einen vertreten sie Formen liberaler Theologie, die gerade auch in

Bezug auf ihre ethischen Implikationen nicht deckungsgleich sind, sondern

grosse Unterschiede aufweisen. Zum anderen kommt in der Diskussion bei

der Jahreshauptversammlung beispielhaft zum Ausdruck, wie sich die weitere

Kommunikation zwischen den schweizerischen Kirchenparteien entwickelt.

In seinem Korreferat zu Barth legt Hoffmann die fundamentaltheologischen

Grundlagen liberaler Theologie und deren praktische Auswirkungen auf
die Bekenntnisfrage dar. Seinen Ausgangspunkt nimmt er bei der Feststellung,
dass die schweizerischen Kirchen, obwohl sie keine bindenden Bekenntnisse

kennen, nicht normenlos seien. Denn sie alle würden in den Ordinationsge-
lübden und in den Kirchenordnungen in je eigener Weise die Pfarrer und die

Kirchenglieder an Jesus Christus binden, wie er in der Bibel verkündigt sei.

Allerdings, und das betont Hoffmann als Grundlage liberalen Kirchenverständnisses,

seien sie «prinzipiell weit gehalten und bedrücken das Gewissen nicht.»'"

17 Verhandlungen des Schweizerischen reformierten Pfarrvereins, 80. Jahresversammlung in
St. Gallen, 23. - 25. September 1935, St. Gallen 1935.

18 H. Hoffmann: Das Bekenntnis der Reformation und unser Bekennen, in: Verhandlungen



«Freund, lass uns geistlich und gerade so real denken!» 201

Denn nur wenn sich die Kirchen als Institutionen die juristische Bekenntnisfreiheit

erhielten, könne eine Vergewaltigung der Gewissen verhindert werden

und könne der Einzelne seinen der eigenen Vernunft ebenso wie seinem

Gefühl entsprechenden Glauben leben, ohne ihn durch dauerndes Uminterpretieren

mit den vorgegebenen Bekenntnisformeln vermitteln zu müssen.19 Darum
könne es, so Hoffmann, für eine liberale Theologie weder um eine «unbedingte

Unterwerfung unter die Schrift» gehen, noch könne ihr Ziel ein «überheblicher

Subjektivismus» sein, sondern es sei ihr Zentrum ein «verantwortungsvolles

Ringen um die von zeitgeschichtlichen Hüllen zu lösende christliche

Offenbarungswahrheit.»2" In diesem Ringen könne der aufgeklärte Mensch

adäquate Antworten gewinnen, wenn er sich auf das «Ethos wissenschaftlichen

Wahrheitsernstes» besinne, der «in unsere Seele gesenkt»21 sei. Sein Plädoyer
für eine aufgeklärte neuprotestantische Fassung von Theologie schliesst

Hoffmann mit der Aufzählung von Zeugen einer solchermassen verfassten Theologie:

«Alles das zu verdammen, was durch Spener und Zinzendorf, Leibniz
und Semler, Kant und Schleiermacher, Biedermann, Harnack, Troeltsch, Holl
und Seeberg in Kirche und Theologie hineingekommen ist, erscheint uns völlig
unsachgemäß.»22 Aus dieser letzten Bestimmung, dem Hinweis auf die

Möglichkeit völliger Unsachgemässheit von Theologie, lässt sich im Umkehrschluss

herauslesen, dass nach Hoffmann nur eine solche Theologie sachgemäss ist,
die auf der Grundlage eines aufgeklärten Protestantismus beruht. Und so ist
auch die liberale Theologie der Schweiz ihrem Anspruch nach eine sachge-

mässe Theologie, die ihre Sachgemässheit nirgends als in ihrer fundamentalen

Herangehensweise an die Sache des Glaubens erweist.

Einen anderen Ausgangspunkt nimmt der Berner Dogmatiker Martin Werner

in seiner 1955 (Band I) und 1962 (Band II) veröffentlichten Dogmatik
«Der protestantische Weg des Glaubens». Sie beruht auf einer 1928 erstmals

des Schweizerischen reformierten Pfarrvereins, 43-58 (44).
19 Hoffmanns Argumentation erinnert an Schleiermachers Schrift «Uber den eigenthüm-

lichen Werth und das bindende Ansehen symbolischer Bücher», 1818, in: ders.: Kleine
Schriften und Predigten, hg.v. H. Gerdes und E. Hirsch, Bd. 2, Berlin 1969, 141-166. Vgl.
L. Kratzert: Bekenntnis und Bekennen. Die Verfestigung kirchlicher Identität durch die

Erzählung einer Bekenntnisgeschichte, in: Deutsches Pfarrerblatt, Speyer 2013, 132-135.
20 Hoffmann: Das Bekenntnis der Reformation und unser Bekennen (Anm. 18), 51.
21 Hoffmann, a.a.O., 48.
22 Hoffmann, a.a.O., 49.



202 Lucius Kratzert

gehaltenen und danach nur leicht überarbeiteten Vorlesung. Religion stellt für
ihn denjenigen Lebensvollzug dar, in dem der Mensch versucht, seiner durch

Sinnwidrigkeitserfahrungen23 geprägten Existenz, die Gott als Seinsgrund
erkannt hat, einen tieferen Sinn beizumessen. Diese Sinnstiftung vollzieht sich,

wenn sie eine christliche ist, im Sprachraum der biblischen Uberlieferung; die

biblischen Geschichten liefern alle Inhalte, derer ein denkendes Individuum
bedarf. Geprägt von Albert Schweitzers Kulturtheorie und ihrem Grundsatz
der Ehrfurcht vor dem Leben24 ist dabei die Lebenserhaltung, verstanden als

möglichst lange Erhaltung möglichst vieler Einzelformen von Leben im Raum

eines übergreifenden Lebensstroms, Ziel allen ethischen Handelns. Eine so

gefasste Theologie erweist sich sogleich als ethische. Denn die Sinnstiftung
gelingt, wenn sie der Ehrfurcht vor dem Leben entspringt, durch lebenserhaltendes

und -schaffendes Handeln. Darum ist ihr eigentlicher Kern auch die

Moral, die allerdings nicht durch biblische Vorgaben heteronom bestimmt ist,

sondern in den Bereich der menschlichen Vernunft fallt. Diese allerdings kann

sich inspirieren lassen vom Beispiel Jesu, der mit seinem Handeln, wie es in den

dogmatisch noch unverformten Schichten der Evangelien ansichtig wird, ein

Leben in absoluter Liebe und Hingabe geführt hat.25

2.3 Die verschiedenen Dundamente und das Ende der Kommunikation

Es treffen, wie wir gesehen haben, in St. Gallen nicht nur zwei unterschiedliche

Ausprägungen von Theologie aufeinander. Vielmehr stehen sich zwei Positionen

gegenüber, die mit ihrem Anspruch auf Sachlichkeit jeweils von sich

behaupten, auf dem als allgemeingültig anerkannten und anzuerkennenden
Fundament wissenschaftlich redlicher Theologie zu stehen. Dadurch verlässt der

Streit zwischen den beiden Theologien die Ebene dogmatischer Einzelfragen,
auf der man die eine gegen die andere Antwort abwägen und nach einem

vermittelnden Kompromiss suchen könnte. Die behandelten Fragen, wie die nach

der Bedeutung von Bekenntnissen für die Kirche oder nach der richtigen Hal-

23 In der Veröffentlichung 1962 schreibt Werner vom «Sinnzwiespalt der Wirklichkeit», Der
Protestantische Weg des Glaubens, 94. In den frühen Vorlesungsmanuskripten verwendet

er noch den Begriff «Sinnwidrigkeit».
24 M. Werner: Das Weltanschauungsproblem bei Karl Barth und Albert Schweitzer. Eine

Auseinandersetzung, Bern 1924.
25 Vgl. Kratzert: Theologie zwischen Gesellschaft und Kirche (Anm. 7), bes. 148-160.



«Freund, lass uns geistlich und gerade so real denken!» 203

tung im deutschen Kirchenkampf, dienen höchstens noch als Aufhänger für
wissenschaftstheoretische Überlegungen. Das Schlachtfeld der Theologen ist
damit in die Prolegomena, in die Frage nach der adäquaten Gotteserkenntnis,
nach den Quellen des religiösen Gefühls und ihrer Bedeutung für wahrhafte

Erkenntnis verlegt. Mit diesem Übergang in die Prolegomena hat sich aber

zugleich eine Fundamentalisierung des Denkens vollzogen, von der allein aus die

Schärfe zu verstehen ist, in der der Kampf — nunmehr um die Wahrheitsfrage
in ihrer absolutheitsheischenden Form — geführt wird. Und so handeln beide

Seiten bloss noch nach dem Grundsatz: Souverän ist, wer darüber entscheidet,

was Sache ist.26

3. Den Übergang gestalten — von den dogmatischen Prolegomena in die praktische Ethik
Die Kehrseite dieser Fundamentalisierung des Denkens stellt sich als fatal heraus,

denn der Ausschliesslichkeitsanspruch, den nun jede Position erhebt, verun-

mögücht den Übergang von den dogmatischen Fundamenten in die praktische
Ethik. Da nur noch um die absolute Gültigkeit der theologischen Fundamente

gerungen wird, geht die Möglichkeit verloren, Kompromisse zu finden und

politisch zu handeln. Ansichtig wird dies in der Diskussion in St. Gallen. Die
anwesenden Pfarrer ringen mit den Worten Barths und versuchen, seine

Forderung nach einer bekennenden Kirche in die Forderung nach einer Kirche in
actio umzudeuten.27 Aber die Kommunikation bricht ab, als Barth antwortet:
«Ich muss Ihnen doch offen sagen: wir sind nicht nur in Einzelpunkten,
sondern wir sind im Ganzen und in den letzten Grundwahrheiten nicht einig.»28

Und wie ironisch Barth auch immer den Satz gemeint haben mag2'', den er in
St. Gallen den Liberalen zuwirft: «Freunde will ich sie nämlich gerne nennen,
Brüder in Christus — nein, das sind wir nun einmal nicht, wenn und solange wir
uns gerade in Christus so gar nicht verstehen!»30 — Zur Verständigung trägt auch

er nicht bei. Aber auch Werners Erwiderung im Jahr 1936 verhindert eine An-

26 Vgl. C. Schmitt: Politische Theologie, Berlin 2004, 19: «souverän ist derjenige, der definitiv
darüber entscheidet, ob dieser normale Zustand wirklich herrscht.»

27 Vgl. z.B. das Votum von Pfr. Stückelberger aus Winterthur, Verhandlungen des Schweize¬

rischen Reformierten Pfarrvereins (Anm. 17), 59f.
28 Schlusswort von Prof. K. Barth: Verhandlungen des Schweizerischen Reformierten Pfarr¬

vereins (Anm. 17), 66.
29 Vgl. E. Busch: Meine Zeit mit Karl Barth. Tagebuch 1965-1968, Göttingen 2011, 335.
30 Barth: Verhandlungen des Schweizerischen Reformierten Pfarrvereins (Anm. 17), 66.



204 Lucius Kratzert

näherung: In der Schweizerischen Theologischen Umschau schreibt er von den

drei «Faschismen, dem kirchlich-theologischen, dem nationalistisch-völkischen

und dem internationalistisch-kommunistischen»31, wobei er mit dem ersteren
die Theologie Barths meint, gegen die sich liberale Theologie zu wehren habef.

Betrachtet man allerdings die politische Agenda, die Barth ebenso wie die

liberalen Theologen in der Schweiz verfolgten, dann stellt man eine grosse
Ubereinstimmung fest.32 Zum einen sind Versuche wie der des Basler Pfarrers Hans

Baur, deutsch-christliche Ideen in der Schweizer Theologie zu übernehmen,

durchweg Randerscheinungen.33 Zum anderen verwundert es nicht, dass sich

diejenigen liberalen Theologien, die sich mit Martin Werner in die Tradition
Albert Schweitzers stellen, dem nationalsozialistischen Regime in Deutschland
reserviert gegenüberstehen. Sie nehmen ihren Ausgangspunkt bekanntlich bei der

Ehrfurcht vor dem Leben und sind nicht vermittelbar mit einer faschistischen

Weltanschauung, in der zwischen lebenswertem und lebensunwertem Leben in
selektivem Interesse differenziert wird und die körperliche Gewalt, Mord und

Krieg als legitime Mittel staatlichen Handelns sieht. So erkennt Werner 1932 als

inhärentes Ziel des Nationalsozialismus die «Uberwindung der Humanität», die

mit «Barbarei und Bestialität»34 einhergehe. Seine ethischen Texte und

Kommentare sind jedoch meist grundlegender Art oder auf die innerschweizerische

Situation bezogen.
Dass er dabei der christlichen Staatslehre sehr nahe steht, wie sie Barth ab

1938 z.B. in Rechtfertigung und Recht und in Christengemeinde und Bürgergemeinde

formuliert, erkennen beide nicht, da sie durch die Fokussierung auf die dogmatischen

Prolegomena die Ethik mit diesen seltsam unverbunden lassen; da ein

gemeinsames Fundament fehlt, erachten sie ein gemeinsames ethisches Handeln

für unmöglich.

31 M. Werner: Das Prinzip der liberalen Theologie in der Gegenwart, SThU 6 (1936) 53-72

(54).
32 Die öffentlichen Stellungnahmen von Schweizer Theologen zur Situation in Deutschland

sind allerdings nicht sehr häufig — wer sollte sie auch gefragt haben —; vgl. U. Käser-Leisi-
bach: Die begnadeten Sünder. Stimmen aus den Schweizer Kirchen zum Nationalsozialismus

1933-1942, Winterthur 1994.
33 Vgl. T.K. Kuhn: «Geistige Landesverteidigung» und reformierte Theologie in den 1930er

Jahren, ZKG 114 (2003) 21-44.
34 M. Werner: Protestantische Glossen zum Nationalsozialismus, Schweizerisches Refor¬

miertes Volksblatt, 11. Juni 1932.



«Freund, lass uns geistlich und gerade so real denken!» 205

Die Schweiz ist von den Wirren des Zweiten Weltkriegs weitestgehend
verschont geblieben. Sie ist nicht vom nationalsozialistischen Deutschland

eingenommen worden und hat ihre staatliche Unversehrtheit nicht wie z.B. Frankreich

mit einem faschistischen Marionettenregime erkaufen müssen. Darum ist
die Schweizer Kirche auch nicht vor die Frage gestellt worden, wie sie sich
angesichts einer Situation, wie sie ab 1933 in Deutschland eingetreten war, verhalten

müsse. Dennoch ist in den Jahren des Nationalsozialismus in Deutschland das

alte Richtungswesen der Schweiz mit all den Verwerfungen zwischen freisinnigliberalen

und positiv-pietistisch Gesinnten, zwischen religiösen Sozialisten und

der nicht recht greifbaren Partei der Barthianer wieder verstärkt zum Vorschein

getreten und die Grabenkampfsituation angeheizt worden. Wäre die Schweiz in
die Situation des deutschen Kirchenkampfes gekommen, hätte sich vermutlich
bald das eigentliche Problem der kirchlichen Verfasstheit der Schweiz offenbart.

Denn wegen der Vertiefung der Gräben gelang es nicht mehr, die gewichtigen
Gemeinsamkeiten jenseits der erkenntnistheoretischen Fragen und der Fragen
der Gotteslehre festzustellen und die Nähe in den Gesellschaftsvorstellungen zu
bemerken, die ein gemeinsames politisches Handeln durchaus denkbar gemacht
hätten. Das liegt auch in Barths Ruf nach reiner Sachlichkeit im Sinne einer

absoluten Konzentration auf das Wort Gottes bei zumindest vorläufiger
Ausblendung der geschichtlich-kontingenten Situation begründet. Denn es brauchte

einen gesteigerten Begründungsaufwand, um die Verbindung zwischen den

theologischen Fundamenten und ihrer Anwendung unter den Bedingungen der

Geschichte zu verdeutlichen. Die Trennung zwischen Sache und Lage suggeriert

allerdings, dass von der Aufhebung der Weltgeschichte in die Geschichte

Gottes her die Dankbarkeit, die klassischerweise die reformierten Katechismen

abschliesst, bloss noch ein notwendiges Anhängsel ist, das je nach Lage
unterschiedlich gefüllt werden kann. So bleibt hier eine Leerstelle, die immer dort zu

Verwirrungen führt, wo in der Folge von Barths dogmatischen Arbeiten Theologen

andere Ethiken entwerfen, als sie Barth vor Augen standen.

Ein alter Wahlspruch helvetischer Landsknechte aus dem 17. Jahrhundert,
der zu den Lieblingszitaten Barths gehörte, lautet «Hominum confusione et

Dei Providentia Helvetia regitur»35. In Barths Verständnis entsteht die Konfu-

35 W.A. Liebeskind: Das Wallis im Corpus Helveticum, in: Blätter aus der Walliser Geschichte.

- Brig. - Bd. XVI, Jg. 2 (1975) 293-298 (297); und K. Marti: Notizen + Details 1964-2007,
Zürich 2010, 1389.



206 Lucius Kratzert

sion der Menschen dort, wo sie nicht auf demselben Fundament stehen. Von
ihm aus komme Geschichte aber dennoch zu einem guten Ende, weil deren

Akteur sie dorthin leite. Und indem man sich auf die Sache Gottes rückbeziehe,

in der Fundamentalisierung des Denkens, könne man diesen Akteur und

seine Geschichte erkennen.

Gegen Barth kann man das «Hominum confusione...» aber auch anders

verstehen. Denn die Konfusion kann durchaus auch auf andere Weise

vermindert werden. Zum einen hilft dazu der Wille, die theologische Sache im

aufgeklärt-rationalen Sinne voranzutreiben und mit den Mitteln menschlicher

Vernunft den Grund zu suchen, auf dem stehend man die Geschichte Gottes

mit dem Menschen erkennen kann. Zum Anderen braucht es aber auch den

Willen, den Anderen auch im Nichtverstehen wenigstens im Anderssein
ernstnehmen zu wollen. Im ersten waren die Schweizer Pfarrer und Theologen im
Flerbst 1935 schon ziemlich weit.



«Freund, lass uns geistlich und gerade so real denken!» 207

Abstract
Im Juni 1935 zog Karl Barth nach Basel. Von dort aus engagierte er sich nicht nur
weiterhin im Deutschen Kirchenkampf und arbeitete weiter an der Kirchlichen Dogmatik.
Er begab sich auch mit verstärktem Einsatz in die kirchenpolitischen Diskussionen
der reformierten Kirche in der Schweiz. So liess er sich im Herbst 1935 als Hauptreferent

zur Jahresversammlung des reformierten Pfarrvereins der Schweiz gewinnen. Bei
dieser Gelegenheit traf er in Heinrich Hoffmann aus Bern auf einen der profilierten
Vertreter der Liberalen Theologie in der Schweiz. Nicht nur liess sich Barth durch
diese Begegnung wieder in das Richtungswesen des Schweizer Protestantismus
hineinziehen, sondern er schürte das Feuer auch noch, indem er dem Schweizer Liberalen
mit den Kategorien begegnete, die er in der Auseinandersetzung mit dem deutschen

Neuprotestantismus und Liberalismus gewonnen hatte. Da sich sein Streit besonders

mit seinem alten Weggefährten Friedrich Gogarten in die Fundamentaltheologie
verlagert hatte, versuchte er auch seine Schweizer Kontrahenten in dieses Feld zu ziehen.

Mit dieser Fundamentalisierung von Theologie verzichtete er darauf, eine
Kampfgemeinschaft auf ethischer und gesellschaftstheoretischer Ebene zu bilden. So übersah

er z.B. die antifaschistischen und antinationalistischen Implikationen, die die Theologie
seines Berner Widerpartes Martin Werner beinhaltete. Dass der Übergang von den

Prolegomena der Theologie in die Ethik bei Barth zumindest in den 1930er Jahren
eine gewisse Unschärfe aufwies, führte immer wieder zu Verwirrungen, wenn einerseits

von seinen theologischen Fundamenten her andere ethische Konzepte begründet
wurden und andererseits die Kommunikation bei gleichen gesellschaftstheoretischen
Voraussetzungen versagte, wo sich die Fundamente unterschieden.

ljucius Krat^ert, Basel


	"Freund, lass uns geistlich und gerade so real denken!" : Barths Streit um die Sache der Theologie mit der Schweizer Liberalen Theologie um 1935

