Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 70 (2014)

Heft: 3

Artikel: "Freund, lass uns geistlich und gerade so real denken!" : Barths Streit
um die Sache der Theologie mit der Schweizer Liberalen Theologie um
1935

Autor: Kratzert, Lucius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877746

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 70 2014 Heft 3

«Freund, lass uns geistlich und gerade so real denken!»

Barths Streit um die Sache der Theologie mit der
Schweizer Liberalen Theologie um 1935

1. Nicht zur Lage, gur Sache lasst uns reden. Barths Benennung eines

notwendigen Perspektivivechsels
Im Gesangbuch der Rheinischen Kirchenprovinz, das sich Karl Barth nach sei-
nem Umzug nach Bonn im Jahr 1931 gekauft hat,' steht im Anhang unter der
Nummer 019 ein Lied seines Landsmanns, des Basler Pfarrers und Dichters
Samuel Preiswerk. Preiswerk wurde 1799 ins klassische Basler Biirgertum hin-
eingeboren. Seine berufliche Karriere startete er im Basler Missionshaus, von
wo aus er iiber einige kleinere Stellen bis zum Basler Minsterpfarrer und Kir-
chenratsvorsitzenden von Basel aufstieg.? Berithmt wurde er vor allem durch
seine Gedichte und Lieder. Das wohl bekannteste Lied, jedenfalls das mit der
langsten Wirkungsgeschichte, dichtete er 1829, noch mitten in der Missions-
hauszeit:

Die Sach ist dein, Herr Jesu Christ, / die Sach, an der wir stehn;

und weil es deine Sache ist, / kann sie nicht untergehn.

Allein das Weizenkorn, bevor / es fruchtbar spro3t zum Licht empor,
wird sterbend in der Erde SchoB3, / vorher vom eignen Wesen los,
durch Sterben los, / vom eignen Wesen los.

! Evangelisches Gesangbuch Rheinland und Westfalen, Dortmund 1930, im Karl-Barth-
Archiv unter der Signatur KBA R7 T4 B60.

2 P.A. Preiswerk: Art. Preiswerk, Samuel, in: Historisches Lexikon der Schweiz, http:/ /www.
hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10790.php.

ThZ 3/70 (2014) S. 193-207



194 Lucius Kratzert

Dass Barth dieses Lied kennen konnte, wissen wir — das Gesangbuch stand in
seinem Regal ebenso wie in dem seiner Frau Nelly. Ob Barth allerdings in den
Tagen zwischen dem 11. und dem 25. Juni 1933 dieses Lied allabendlich sang,
als er seine Programmschrift Theologische Existeng heute! schrieb, dirfen wir be-
zweifeln. Vermutlich wird er fir das ausgiebige Singen von Kirchenliedern auf
dem ersten Hohepunkt des deutschen Kirchenkampfes, als es um die Errich-
tung einer Reichskirche und die Einsetzung eines Reichsbischofs ging, keine
Zeit gehabt haben.” Aber ob es nun eine zufillige Koinzidenz oder wissentliche
Anlehnung ist, so wird in diesen Tagen das zentrale Wort aus Preiswerks Lied
fir Barth zum Schliissel seines kirchenpolitischen Engagements. Ansichtig
wird dies an der zentralen Stelle von Theologische Existeng hente!, an der Barth
beziiglich der Forderungen, ein Wort zur Lage zu dussern und in die Lage der
Kirche im Dritten Reich hinein zu sagen, was zu tun sei, in der ihm typischen
Art schreibt: «Soll ich mich nun dennoch unterwinden, das von mir erwartete
Wort zur Lage> zu reden, liebe fernere und liebe nihere theologische Freunde,
so kann es inhaltlich wirklich nur in der Frage bestehen: ob es nicht der Kirche
und uns Allen besser wire, wenn wir jetzt gerade nzcht zur Lage, sondern nun
erst recht, ein Jeder in den Schranken seiner Berufung, <zur Sache> reden bzw.
die Voraussetzungen bedenken und bearbeiten wiirden, deren es bedarf, um
Tag fir Tag <zur Sache) zu reden, wie es heute — nicht erst heute, aber auch
heute! — von uns gefordert ist?»*

1.1 Theologze als Fundamentahvissenschaft
Die Unterscheidung zwischen Sache und Lage, auf die Barth verweist, stellt
in seinem Denken kein Novum dar. Vielmehr ist sie in dieser und anderer
Terminologie schon angelegt oder liesse sich begrifflich anders fassen, ohne
dass sie etwas von ihrer Aussageintention einbiisste. Mit der Forderung nach
Sachlichkeit formuliert Barth denselben Anspruch, den er auch in den Prolego-
mena seiner Kirchlichen Dogmatik ausarbeitet und der in der Forderung nach

Vgl. H. Stoevesandt: «Von der Kirchenpolitik zur Kirchel». Zur Entstehungsgeschichte
von Karl Barths Schrift «Theologische Existenz heute» im Juni 1933, ZThK 76 (1979)
118-138; Theologische Existenz heute!, Einleitung in den Text, in: K. Barth: Vortrige und
kleinere Arbeiten 1930-1933, Zirich 2013, 271-280.

4 Barth: Vortrige und kleinere Arbeiten (Anm. 3), 282.



«Freund, lass uns geistlich und gerade so real denken!» 195

vollkommener Hinwendung zum Worte Gottes besteht.” Sachlichkeit, so zeigt
sich in den verschiedenen Texten der Jahre 1935-1937 immer wieder, bedeutet
fir Barth den Ruckgriff auf theologisch Grundlegendes, auf die Frage nach
der wahren Gotteserkenntnis und nach dem Ausgangspunkt von Theologie.
Nur nach der Klarung dieser Fragen — und sie sind nach Barths Dafiirhalten
in diesen Jahren allesamt noch vollkommen ungeldst — lisst sich die Lage in
den Blick nehmen und deren theologische Bewertung vornehmen. Denn wenn
man ohne Klarung der fundamentaltheologischen Fragen die Lage betrachtet
und zu ihr Stellung nimmt, verkennt man deren Charakter als eine unselbstin-
dige Konstellation zufilliger menschlicher und geschichtlicher Ereignisse.

1.2 Das Fundament der Theologie — eine Annéherung iiber Preiswerks 1 ded
Uber die Form der Gedichtinterpretation der ersten Strophe von Preiswerks
Lied soll eine erste inhaltliche Bestimmung der von Barth bestimmten Sache
der Theologie gegeben werden.

«Die Sach ist dein, Herr Jesu Christ» Gottesglauben, das wird schon im
ersten Halbsatz deutlich, gibt es nur vom Christusgeschehen her. Christus ist
nicht nur Gegenstand, sondern er ist gleichzeitig und gleichsam Besitzer und
Auktor des Glaubens. Er handelt und agiert in seiner Sache und ist eigentliches
Subjekt allen Glaubens. Alle Versuche des Menschen, sich des Glaubens zu be-
michtigen und ihn als eigene Méglichkeit, als eigenes Vermégen aufzufassen,
gehen an dem vorbei, was die Sache Christi ist. Denken wir an die erste These
der Barmer Theologischen Erklirung, gemaiss der «Jesus Christus, wie er uns
in der Heiligen Schrift bezeugt wird, das eine Wort Gottes»® ist, dann konnen

2 «Das Kriterium der christlichen Rede von der Vergangenheit und von der Zukunft her und
mitten in der Gegenwart ist also das Sein der Kirche, d. h. aber Jesus Christus: Gott in sei-
ner gnidigen offenbarenden und verséhnenden Zuwendung zum Menschen. Kommt die
christliche Rede von ibm her? Fihrt sie gu ihm hin? Ist sie thm gemdf? |...] So ist Theologie
als biblische Theologie die Frage nach der Begriindung, als praktische Theologie die Frage nach
dem Ziel, als dogmatische Theologie die Frage nach dem Inhalt der der Kirche eigentimli-
chen Rede», KD 1/1, Ziirich 1932, 2f. Diese Rede basiert auf dem Wort Gottes in seiner
dreifachen Gestalt als verkiindigtes, geschriebenes und offenbartes Wort Gottes. «Indem
kraft der Aktualitit der Offenbarung Bibel und Verkindigung Wort Gottes werden, sind sie
es auch: das eine Wort Gottes, innerhalb dessen es kein Mehr oder Weniger geben kanny,
vgl. ebd., 89-128 (124).

. Barmer Theologische Erklirung, in: Bekenntnisschriften der Evangelischen Landeskirche
in Baden, Karlsruhe 1995, 143.



196 Lucius Kratzert

wit im Umkehrschluss feststellen: Die Sache der Theologie ist das Wort Gottes.
Und dieses wiederum wird uns erkennbar in der Heiligen Schrift, die einziger
Ort der Offenbarung von Gottes Geschichte ist.

«Die Sach, an der wir stehn.» Diese Sache nun nimmt den Menschen aber
in sich mit hinein. Der Mensch wird Teil dieser Sache, er kann Anteil nehmen
am Geschehen der Offenbarung, indem sich deren Auktor dem Menschen zur
Seite stellt. Indem der Mensch an die Sache Jesu Christi gestellt ist, betrifft sie
ithn aufs Tiefste.

Diese existentielle Betroffenheit wird in der soteriologischen Dimension
aufgenommen, die die zweite Liedhalfte entfaltet. Mit dem Bild vom Weizen-
korn, das in der Erde stirbt und zu neuem Leben erwichst, greift das Lied
gleichzeitig die Vorstellung von der Sithnedimension des Todes Jesu auf, wie
auch die tauftheologischen Implikate des sechsten Kapitels des Romerbriefs,
in dem das Mitsterben und Mitauferstehen als Inhalte des Taufgeschehens ge-
deutet werden. Der christliche Glaube als Hineinnahme des Christen in das
Christusgeschehen hat es also immer mit der Rechtfertigung des Menschen zu
tun. Die Nihe zur Theologie des Romerbriefes macht es denn auch nicht ver-
wunderlich, dass Barth schon in seinen Romerbriefkommentaren die Inversion
des Christen in den gottlichen Selbsterkenntnisvollzug und die «Abschaffung
des Zuschauers»’ gefordert hatte. «Vom eignen Wesen los» driickt in diesem
Sinne die Vergottlichung des Christen aus, der nicht mehr sich selber lebt, son-
dern eben als Teil der Gottesgeschichte.

1.3 Der Gang in die Fundamente als Abkebr von Schleiermacher
Sinn und Ziel einer so verstandenen Versachlichung, bzw. Fundamentalisie-
rung von Theologie ist es, die Sprecherperspektive neu zu justieren, von der
aus Theologie getrieben werden kann. Der Fehler der von Barth abgelehnten
Theologie (det, wie er es immer wieder sagt, letzten zwei Jahrhunderte®) sei es,
von der Warte des frommen Ich aus zu sprechen, die die Situation der Zeit, also

@ Es handelt sich nach Barth in der Verkiindigungsbotschaft um ein Wort, das «nicht nur
gehort, sondern — gehort werden will, [...] nicht nur auf Notiznahme, sondern auf Teil-
nahme» zielt, K. Barth: Der Rémerbrief, Ziirich 1919, 12. Vgl. auch L. Kratzert: Theologie
zwischen Gesellschaft und Kirche, Ziirich 2013, 89-92.

8 Vgl. z.B. K. Barth: Gott erkennen, Gott ehren, Gott vertrauen nach Calvins Katechismus,
TEH 27 (1935) 28.



«Freund, lass uns geistlich und gerade so real denken!» 197

die Lage begutachte und als Quelle ihrer Erkenntnis die Geschichte nehme,
in der sie das fromme Subjekt verorte. In einer Spitzenformulierung in seiner
Schleiermacherdarstellung in der Theologie im 19. Jabrhundert driickt Barth das
mit folgendem Satz aus und fasst mit ihm gleichzeitig die verfehlte Grundpo-
sition moderner Theologie zusammen: «Das christlich fromme Selbstbewusst-
sein betrachtet und beschreibt sich selbst».” Dabei versucht es, sich mit dem als
Gott bezeichneten schlechthinnigen Abhingigkeitsgefiihl einerseits, mit dem
zeitgendssischen philosophischen Denken andererseits zu vermitteln und diese
Vermittlungsleistung im Sprachspiel der christlichen Tradition auszudricken.
Das Eingehen auf die zeitgenossische Gedankenwelt, also das apologetische
Interesse, schafft die Orientierung vom fithlenden Ich auf die es umgebende
Welt.

1.4 Die andere Traditionslinie — Barths Himwendung zu Calvin
Indem Barth von den 200 Jahren verfehlter theologischer Grundorientierung
spricht, fordert er dazu auf, sich auf das Fundament zu stellen, von dem aus vor
der Aufklirung Theologie betrieben wurde und von dessen Perspektive aus der
Mensch Gott ordnungsgemiiss in den Blick nahm. Dieser eigenen Aufforde-
rung kommt er in den Jahren 1935 und 1936 nach; immer wieder rekonstruiert
er in Seminaren oder Vortrigen die voraufklarerische Sprecherperspektive be-
sonders anhand der Theologie von Calvin. Im Juli 1935 formuliert er in einem
Seminar am Okumenischen Institut in Genf in Bezug auf die Gotteserkennt-
nis, es sei die grosste Gefahr des menschlichen Lebens, sich selbst zu ernst zu
nehmen, und seine bleibende Aufgabe, Gott in der Weise ernst zu nehmen, die
dieser einfordert, und selbst vor dem Gedanken eines Egoismus’ Gottes nicht
zurlickzuschrecken. Indem der Mensch von sich absieht und sich Gott zuwen-
det, erkennt er diesen als das Hochste Gut, von dem er geschaffen ist und dem
er zu leben hat. Und indem Barth die Sprache kritischer Wissenschaft schon in
Richtung der Predigtsprache verlasst, fasst er den Grundgedanken von Calvins
Genfer Katechismus so zusammen: «Wenn wir das einmal einsehen konnten,
daf3 wir nicht Kompagnons Gottes sind, sondern dal3 er allein beschlieit und
handelt, und daf3 wir dabei sein durfen! Denn das ist das Geheimnis des christ-
lichen Lebens, das ist Gottes Giite: dal3 er uns dabei sein lil3t. Dal3 er nicht

! K. Barth: Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert, Ziirich 1947, 409.



198 Lucius Kratzert

ohne uns grof sein willl Dal} das grofle géttliche Ego: Ich, der Herr! nicht im
Himmel bleibt, sondern auf Erden kommt, in uns und durch uns sein Leben
hat» Aus menschlicher Perspektive lasst sich dann sagen: «Es ist billig, aequum
est, da} wir unser Leben in seinen Dienst stellen, zu seiner Verherrlichung
fihren.» Dieser Kern calvinischer Gottes- und Menschenlehre lisst sich in den
Worten ausdriicken, die Barth eben auch in Theologische Excisteng heute wihlte:
«Man koénnte hier an das schone deutsche Wort: Sachlichkeit denken. Dazu ist
unser Leben da, daf3 das geschehe, was Gott von uns will, daf3 es zum Schau-
platz seiner Verhertlichung werde.»'

1.5 Barth als Kampfer gegen die liberale Theologie in Deutschland
Bevor wir den Blick der Schweiz zuwenden, muss in einem kurzen Gang dar-
gestellt werden, welche Vorwtrfe Barth der liberalen Theologie macht, die er
in Deutschland als hauptsichlichen Feind innerhalb der theologischen Land-
schaft ausgemacht hat. Dabei soll fiir einmal der Blick zuriickgeworfen werden
nicht auf die Debatte mit Adolf von Harnack, in der Barth das neue Wis-
senschaftsverstindnis einer involvierten Theologie gegen die historisierende
Theologie Harnacks oder Troeltschs in Anschlag bringt.!" Vielmehr wenden
wir den Blick auf Barths gleichaltrige Kollegen und Kontrahenten Emanuel
Hirsch und Friedrich Gogarten. Denn diese reprisentieren fiir Barth eine mo-
derne Form liberaler Theologie: Sie wiederholte nimlich nicht nur die Fehler
aufgeklarter Theologie und nahm ihren Ausgangspukt in der Anthropologie,
in der menschlichen Gottesschau; mit der Ubernahme geschichtsphilosophi-
scher Spekulationen liess sie sich zudem in den Dienst nationalsozialistischer
Propaganda nehmen und 6ffnete sich der Deutung des Nationalsozialismus als
zeitgemasser gottlicher Offenbarungswirklichkeit in Deutschland. Damit habe
diese vom Subjekt und seinem religiosen Gefiihl ausgehende Theologie die
Perspektive verkehrt und nicht mehr zur Sache, sondern nur noch zur und aus
der Lage gesprochen und dabei allerdings bloss zufillige Meinungsausserungen
Einzelner produziert. Die Bestimmung durch eine kontingente geschichtliche
Situation transportiere ein irrationales Element, wie es sich z.B. in der Theo-
logie Friedrich Gogartens zeige. Dieser meint, dass eine «Gesundung unseres

1% Barth: Gott erkennen, Gott ehren, Gott vertrauen nach Calvins Katechismus (Anm. 8), 29.

t Vgl. K. Barth: Offene Briefe 1909-1935, Ziirich 2001, 55-88.



«Freund, lass uns geistlich und gerade so real denken!» 199

gesamten geistigen und politischen Lebens»' nur zustande kommen konne,
wenn sich die gottliche Autoritit in abgeleiteter Weise in der hierarchischen
Struktur der Gesellschaft widerspiegele, weshalb er im autoritiren Fihrerstaat
die addquate Erscheinungsweise der gottlichen Ordnung fiir Deutschland in
den Jahren ab 1930 erkennt. Das bildet den Anlass fiir Barths Bruch mit Go-
garten.

Tragendes Subjekt gottlichen Heilshandelns ist in der Sicht Emanuel
Hirschs das in einem metaphysischen Sinne verstandene Volk, das als «wahrer
Suveriny» Triger derjenigen Autoritit ist, der sich der Einzelne zu unterstellen
und mit dem er eine «unaufhebliche Bindungy " einzugehen hat. Die Aufgabe
einer Regierung muss es sein, den verborgenen Willen des so verstandenen
Volkes, der sich nicht durch Majorititsentscheidungen eruieren lasst, herauszu-
finden und ihm wenn nétig auch durch Gewalt zu Geltung zu verhelfen. Dies
gelingt ihr, wenn «sie der eigenen politischen Willensrichtung zu Ausdruck und
Herrschaft verhilft.»' So wird dann fir Hirsch nachtriglich der Nationalsozi-
alismus zu Deutschlands Schicksal,”® was fir Barth die folgerichtige Konsequenz
liberaler Theologie darstellt, die er ablehnt.

2. Barth und der Streit um die Sachlichkeit in St. Gallen 1935
2.1 Barth und die liberale Theologie der Schweiz
Im Juni 1935 kommt Barth nach der letztinstanzlichen Bestatigung seiner
Pensionierung als Bonner Professor nach Basel.'® Von den letzten Monaten
und Jahren ist er noch ganz erfiillt von den Problemen des deutschen Kir-
chenkampfes und der Frage, wie man sich theologisch gegen eine Ubernahme
der Kirche durch die faschistisch geprigte Theologie der Deutschen Christen
wehren konne. Diese Frage leitet ithn auch, als er sich ab dem Herbst 1935 ver-
starkt in die kirchenpolitischen und theologischen Diskussionen der Schweiz
einbringt. Beispielhaft dafiir ist seine Teilnahme an der Jahreshauptversamm-
lung des schweizerischen reformierten Pfarrvereins in St. Gallen im September

F. Gogarten: Wider die Achtung der Autoritit, Jena 1930, 5, vgl. Kratzert: Theologie zwi-
schen Gesellschaft und Kirche (Anm. 7), 220-229.

3 E. Hirsch: Vom verborgenen Suverin, in: Glaube und Volk 2 (1933), 4-13 (11).

¥ Ebd

15 E. Hirsch: Deutschlands Schicksal, Géttingen 1920.

1 Vgl. E. Busch: Karl Barths Lebenslauf, Minchen 1975, 268-272.



200 Lucius Kratzert

1935."7 Als Hauptreferent ist er dazu eingeladen, tber die formalen und inhalt-
lichen Seiten des kirchlichen Bekennens zu sprechen. Fur unsere Fragestellung
ist dabei sein Vortrag selber wenig aufschlussreich. Allerdings wirft die Diskus-
sion, die stenographiert und veréffentlicht wurde, ein Licht auf Barths Haltung
gegeniiber den Liberalen in der Schweiz. Ausserdem lernen wir deren Position
im Korreferat des Berner Kirchenhistorikers Heinrich Hoffmann kennen. Da
Barth seinen Beitrag nicht rechtzeitig niederschreiben und vor der Versamm-
lung an Hoffmann senden konnte, war dessen Korreferat weniger eine Ant-
wort auf Barths konkreten Vortrag als vielmehr eine allgemeine Bestimmung
der liberalen Position in der Bekenntnisfrage in Abgrenzung zu Barths theo-
logischen Grundlinien; er kannte sie aus Barths Schrift Credo, die dieser im
Frihjahr 1935 herausgegeben hatte.

2.2 Die liberale Theologie der S chweiz

Nach der kurzen Darstellung der liberalen Positionen in Deutschland, gegen
die Barth massiv zu Felde gezogen wat, sollen nun zwei Vertreter liberaler Po-
sitionen in der Schweiz vorgestellt werden, die von Bern aus die Schweizer
Pfarrerschaft tiber Jahrzehnte priagten: Heinrich Hoffmann und Martin Wer-
ner. Zum einen vertreten sie Formen liberaler Theologie, die gerade auch in
Bezug auf ihre ethischen Implikationen nicht deckungsgleich sind, sondern
grosse Unterschiede aufweisen. Zum anderen kommt in der Diskussion bei
der Jahreshauptversammlung beispielhaft zum Ausdruck, wie sich die weitere
Kommunikation zwischen den schweizerischen Kirchenparteien entwickelt.

In seinem Korreferat zu Barth legt Hoffmann die fundamentaltheologi-
schen Grundlagen liberaler Theologie und deren praktische Auswirkungen auf
die Bekenntnisfrage dar. Seinen Ausgangspunkt nimmt er bei der Feststellung,
dass die schweizerischen Kirchen, obwohl sie keine bindenden Bekenntnisse
kennen, nicht normenlos seien. Denn sie alle wiirden in den Ordinationsge-
libden und in den Kirchenordnungen in je eigener Weise die Pfarrer und die
Kirchenglieder an Jesus Christus binden, wie er in der Bibel verkiindigt sei. Al-
lerdings, und das betont Hoffmann als Grundlage liberalen Kirchenverstind-
nisses, seien sie «ptinzipiell weit gehalten und bedriicken das Gewissen nicht.»'

" Verhandlungen des Schweizerischen reformierten Pfarrvereins, 80. Jahresversammlung in

St. Gallen, 23. — 25. September 1935, St. Gallen 1935.

18 H. Hoftmann: Das Bekenntnis der Reformation und unser Bekennen, in: Verhandlungen



«Freund, lass uns geistlich und gerade so real denken!» 201

Denn nur wenn sich die Kirchen als Institutionen die juristische Bekenntnis-
freiheit erhielten, konne eine Vergewaltigung der Gewissen verhindert werden
und koénne der Einzelne seinen der eigenen Vernunft ebenso wie seinem Ge-
fihl entsprechenden Glauben leben, ohne thn durch dauerndes Uminterpretie-
ren mit den vorgegebenen Bekenntnisformeln vermitteln zu missen.” Darum
konne es, so Hoffmann, fiir eine liberale Theologie weder um eine «unbedingte
Unterwerfung unter die Schrift» gehen, noch kénne ihr Ziel ein «iberhebli-
cher Subjektivismus» sein, sondern es sei thr Zentrum ein «verantwortungs-
volles Ringen um die von zeitgeschichtlichen Hillen zu l6sende christliche
Offenbarungswahrheit»” In diesem Ringen konne der aufgeklirte Mensch ad-
dquate Antworten gewinnen, wenn er sich auf das «Ethos wissenschaftlichen
Wahrheitsernstes» besinne, der «in unsere Seele gesenkt»”! sei. Sein Plidoyer
fur eine aufgeklirte neuprotestantische Fassung von Theologie schliesst Hoff-
mann mit der Aufzihlung von Zeugen einer solchermassen verfassten Theo-
logie: «Alles das zu verdammen, was durch Spener und Zinzendorf, Leibniz
und Semler, Kant und Schleiermacher, Biedermann, Harnack, Troeltsch, Holl
und Seeberg in Kirche und Theologie hineingekommen ist, erscheint uns vollig
unsachgemi.»* Aus dieser letzten Bestimmung, dem Hinweis auf die Mog-
lichkeit volliger Unsachgemassheit von Theologie, lisst sich im Umkehrschluss
herauslesen, dass nach Hoffmann nur eine solche Theologie sachgemiss ist,
die auf der Grundlage eines aufgeklirten Protestantismus beruht. Und so ist
auch die liberale Theologie der Schweiz ihrem Anspruch nach eine sachge-
misse Theologie, die ihre Sachgemissheit nirgends als in ihrer fundamentalen
Herangehensweise an die Sache des Glaubens erweist.

Einen anderen Ausgangspunkt nimmt der Berner Dogmatiker Martin Wer-
ner in seiner 1955 (Band I) und 1962 (Band II) veroffentlichten Dogmatik
«Der protestantische Weg des Glaubens». Sie beruht auf einer 1928 erstmals

des Schweizerischen reformierten Pfarrvereins, 43-58 (44).

Hoffmanns Argumentation erinnert an Schleiermachers Schrift «Uber den eigenthiim-
lichen Werth und das bindende Ansehen symbolischer Biicher», 1818, in: ders.: Kleine
Schriften und Predigten, hg,v. H. Gerdes und E. Hirsch, Bd. 2, Berlin 1969, 141-166. Vgl.
L. Kratzert: Bekenntnis und Bekennen. Die Verfestigung kirchlicher Identitit durch die
Erzihlung einer Bekenntnisgeschichte, in: Deutsches Pfarrerblatt, Speyer 2013, 132-135.
Hoffmann: Das Bekenntnis der Reformation und unser Bekennen (Anm. 18), 51.

2 Hoffmann, a.a.0., 48.

2 Hoffmann, a.2.0., 49.

20



202 Lucius Kratzert

gehaltenen und danach nur leicht Gberarbeiteten Vorlesung. Religion stellt fiir
ihn denjenigen Lebensvollzug dar, in dem der Mensch versucht, seiner durch
Sinnwidrigkeitserfahrungen® geprigten Existenz, die Gott als Seinsgrund er-
kannt hat, einen tieferen Sinn beizumessen. Diese Sinnstiftung vollzieht sich,
wenn sie eine christliche ist, im Sprachraum der biblischen Uberlieferung; die
biblischen Geschichten liefern alle Inhalte, derer ein denkendes Individuum
bedarf. Geprigt von Albert Schweitzers Kulturtheorie und ihrem Grundsatz
der Ehrfurcht vor dem Leben® ist dabei die Lebenserhaltung, verstanden als
moglichst lange Erhaltung moglichst vieler Einzelformen von Leben im Raum
eines ubergreifenden Lebensstroms, Ziel allen ethischen Handelns. Eine so
gefasste Theologie erweist sich sogleich als ethische. Denn die Sinnstiftung
gelingt, wenn sie der Ehrfurcht vor dem Leben entspringt, durch lebenserhal-
tendes und -schaffendes Handeln. Darum ist ihr eigentlicher Kern auch die
Moral, die allerdings nicht durch biblische Vorgaben heteronom bestimmt ist,
sondern in den Bereich der menschlichen Vernunft fallt. Diese allerdings kann
sich inspirieren lassen vom Beispiel Jesu, der mit seinem Handeln, wie es in den
dogmatisch noch unverformten Schichten der Evangelien ansichtig wird, ein

Leben in absoluter Liebe und Hingabe gefiihrt hat.?®

2.3 Die verschiedenen Fundamente und das Ende der Kommunikation
Es treffen, wie wir gesehen haben, in St. Gallen nicht nur zwei unterschiedliche
Auspragungen von Theologie aufeinander. Vielmehr stehen sich zwei Positio-
nen gegentber, die mit ihrem Anspruch auf Sachlichkeit jeweils von sich be-
haupten, auf dem als allgemeingtiltig anerkannten und anzuerkennenden Fun-
dament wissenschaftlich redlicher Theologie zu stehen. Dadurch verlisst der
Streit zwischen den beiden Theologien die Ebene dogmatischer Einzelfragen,
auf der man die eine gegen die andere Antwort abwigen und nach einem ver-
mittelnden Kompromiss suchen kénnte. Die behandelten Fragen, wie die nach
der Bedeutung von Bekenntnissen fiir die Kirche oder nach der richtigen Hal-

2 In der Verdffentlichung 1962 schreibt Werner vom «Sinnzwiespalt der Wirklichkeits, Der
Protestantische Weg des Glaubens, 94. In den frithen Vorlesungsmanuskripten verwendet
er noch den Begriff «Sinnwidrigkeit».

M. Werner: Das Weltanschauungsproblem bei Karl Barth und Albert Schweitzer. Eine
Auseinandersetzung, Bern 1924.

» Vgl Kratzert: Theologie zwischen Gesellschaft und Kirche (Anm. 7), bes. 148-160.

24



«Freund, lass uns geistlich und gerade so real denkenl» 203

tung im deutschen Kirchenkampf, dienen héchstens noch als Aufhinger fiir
wissenschaftstheoretische Uberlegungen. Das Schlachtfeld der Theologen ist
damit in die Prolegomena, in die Frage nach der adiquaten Gotteserkenntnis,
nach den Quellen des religiosen Gefiihls und ihrer Bedeutung fiir wahrhafte
Erkenntnis verlegt. Mit diesem Ubergang in die Prolegomena hat sich aber zu-
gleich eine Fundamentalisierung des Denkens vollzogen, von der allein aus die
Schirfe zu verstehen ist, in der der Kampf — nunmehr um die Wahrheitsfrage
in ihrer absolutheitsheischenden Form — gefithrt wird. Und so handeln beide
Seiten bloss noch nach dem Grundsatz: Souverin ist, wer dariiber entscheidet,

was Sache ist.?

3. Den Ubergang gestalten — von den dogmatischen Prolegomena in die praktische Ethik
Die Kehrseite dieser Fundamentalisierung des Denkens stellt sich als fatal her-
aus, denn der Ausschliesslichkeitsanspruch, den nun jede Position erhebt, verun-
méglicht den Ubergang von den dogmatischen Fundamenten in die praktische
Ethik. Da nur noch um die absolute Guiltigkeit der theologischen Fundamen-
te gerungen wird, geht die Moglichkeit verloren, Kompromisse zu finden und
politisch zu handeln. Ansichtig wird dies in der Diskussion in St. Gallen. Die
anwesenden Pfarrer ringen mit den Worten Barths und versuchen, seine For-
derung nach einer bekennenden Kirche in die Forderung nach einer Kirche in
actio umzudeuten.?”’” Aber die Kommunikation bricht ab, als Barth antwortet:
«Ich muss Thnen doch offen sagen: wir sind nicht nur in Einzelpunkten, son-
dern wir sind im Ganzen und in den letzten Grundwahrheiten nicht einig»®
Und wie ironisch Barth auch immer den Satz gemeint haben mag®, den er in
St. Gallen den Liberalen zuwirft: «Freunde will ich sie namlich gerne nennen,
Briider in Christus — nein, das sind wir nun einmal nicht, wenn und solange wir
uns gerade in Christus so gar nicht verstehen»” — Zur Verstindigung trigt auch
er nicht bei. Aber auch Werners Erwiderung im Jahr 1936 verhindert eine An-

% Vgl. C. Schmitt: Politische Theologie, Berlin 2004, 19: «<souverin ist derjenige, der definitiv

darliber entscheidet, ob dieser normale Zustand wirklich herrscht.»

Vgl. z.B. das Votum von Pfr. Stiickelberger aus Winterthur, Verhandlungen des Schweize-

rischen Reformierten Pfarrvereins (Anm. 17), 591f.

*  Schlusswort von Prof. K. Barth: Verhandlungen des Schweizerischen Reformierten Pfarr-
vereins (Anm. 17), 66.

# Vgl E. Busch: Meine Zeit mit Katl Barth. Tagebuch 1965-1968, Gottingen 2011, 335.

% Barth: Verhandlungen des Schweizerischen Reformierten Pfarrvereins (Anm. 17), 66.



204 Lucius Kratzert

niherung: In der Schweizerischen Theologischen Umschau schreibt er von den
drei «Faschismen, dem kirchlich-theologischen, dem nationalistisch-volkischen
und dem internationalistisch-kommunistischen»’', wobei er mit dem ersteren
die Theologie Barths meint, gegen die sich liberale Theologie zu wehren habe§.

Betrachtet man allerdings die politische Agenda, die Barth ebenso wie die li-
beralen Theologen in der Schweiz verfolgten, dann stellt man eine grosse Uber-
einstimmung fest.”> Zum einen sind Versuche wie der des Basler Pfarrers Hans
Baur, deutsch-christliche Ideen in der Schweizer Theologie zu iibernehmen,
durchweg Randerscheinungen.” Zum anderen verwundert es nicht, dass sich
diejenigen liberalen Theologien, die sich mit Martin Werner in die Tradition Al-
bert Schweitzers stellen, dem nationalsozialistischen Regime in Deutschland re-
serviert gegentiberstehen. Sie nehmen ihren Ausgangspunkt bekanntlich bei der
Ehrfurcht vor dem Leben und sind nicht vermittelbar mit einer faschistischen
Weltanschauung, in der zwischen lebenswertem und lebensunwertem Leben in
selektivem Interesse differenziert wird und die korperliche Gewalt, Mord und
Krieg als legitime Mittel staatlichen Handelns sieht. So erkennt Werner 1932 als
inhirentes Ziel des Nationalsozialismus die «Uberwindung der Humanitit», die
mit «Barbarei und Bestialitits™* einhergehe. Seine ethischen Texte und Kom-
mentare sind jedoch meist grundlegender Art oder auf die innerschweizerische
Situation bezogen.

Dass er dabei der christlichen Staatslehre sehr nahe steht, wie sie Barth ab
1938 z.B. in Rechtfertignng und Recht und in Christengemeinde und Biirgergemeinde tor-
muliert, erkennen beide nicht, da sie durch die Fokussierung auf die dogmati-
schen Prolegomena die Ethik mit diesen seltsam unverbunden lassen; da ein
gemeinsames Fundament fehlt, erachten sie ein gemeinsames ethisches Han-
deln far unmdoglich.

' M. Werner: Das Prinzip der liberalen Theologie in der Gegenwart, SThU 6 (1936) 53-72

(54).

Die 6ffentlichen Stellungnahmen von Schweizer Theologen zur Situation in Deutschland

sind allerdings nicht sehr hdufig — wer sollte sie auch gefragt haben —; vgl. U. Kiser-Leisi-

bach: Die begnadeten Stinder. Stimmen aus den Schweizer Kirchen zum Nationalsozialis-

mus 1933-1942 Winterthur 1994.

Vel. T.K. Kuhn: «Geistige Landesverteidigung» und reformierte Theologie in den 1930er

Jahren, ZKG 114 (2003) 21-44.

o M. Werner: Protestantische Glossen zum Nationalsozialismus, Schweizerisches Refor-
miertes Volksblatt, 11. Juni 1932.

32

33



«Freund, lass uns geistlich und gerade so real denken!» 205

Die Schweiz ist von den Wirren des Zweiten Weltkriegs weitestgehend ver-
schont geblieben. Sie ist nicht vom nationalsozialistischen Deutschland einge-
nommen worden und hat ihre staatliche Unversehrtheit nicht wie z.B. Frank-
reich mit einem faschistischen Marionettenregime erkaufen missen. Darum ist
die Schweizer Kirche auch nicht vor die Frage gestellt worden, wie sie sich ange-
sichts einer Situation, wie sie ab 1933 in Deutschland eingetreten war, verhalten
miisse. Dennoch ist in den Jahren des Nationalsozialismus in Deutschland das
alte Richtungswesen der Schweiz mit all den Verwerfungen zwischen freisinnig-
liberalen und positiv-pietistisch Gesinnten, zwischen religiosen Sozialisten und
der nicht recht greifbaren Partei der Barthianer wieder verstirkt zum Vorschein
getreten und die Grabenkampfsituation angeheizt worden. Wire die Schweiz in
die Situation des deutschen Kirchenkampfes gekommen, hitte sich vermutlich
bald das eigentliche Problem der kirchlichen Verfasstheit der Schweiz offenbart.
Denn wegen der Vertiefung der Griben gelang es nicht mehr, die gewichtigen
Gemeinsamkeiten jenseits der erkenntnistheoretischen Fragen und der Fragen
der Gotteslehre festzustellen und die Nihe in den Gesellschaftsvorstellungen zu
bemerken, die ein gemeinsames politisches Handeln durchaus denkbar gemacht
hitten. Das liegt auch in Barths Ruf nach reiner Sachlichkeit im Sinne einer
absoluten Konzentration auf das Wort Gottes bei zumindest vorliufiger Aus-
blendung der geschichtlich-kontingenten Situation begriindet. Denn es brauch-
te einen gesteigerten Begrundungsaufwand, um die Verbindung zwischen den
theologischen Fundamenten und ihrer Anwendung unter den Bedingungen der
Geschichte zu verdeutlichen. Die Trennung zwischen Sache und Lage sugge-
riert allerdings, dass von der Aufhebung der Weltgeschichte in die Geschichte
Gottes her die Dankbarkeit, die klassischerweise die reformierten Katechismen
abschliesst, bloss noch ein notwendiges Anhangsel ist, das je nach Lage unter-
schiedlich gefiillt werden kann. So bleibt hier eine Leerstelle, die immer dort zu
Verwirrungen fiihrt, wo in der Folge von Barths dogmatischen Arbeiten Theo-
logen andere Ethiken entwerfen, als sie Barth vor Augen standen.

Ein alter Wahlspruch helvetischer Landsknechte aus dem 17. Jahrhundert,
der zu den Lieblingszitaten Barths gehorte, lautet «Hominum confusione et
Dei providentia Helvetia regitum®. In Barths Verstandnis entsteht die Konfu-

¥ W.A. Liebeskind: Das Wallis im Corpus Helveticum, in: Blitter aus der Walliser Geschichte.
- Brig, - Bd. XVI, Jg. 2 (1975) 293-298 (297); und K. Marti: Notizen + Details 1964-2007,
Zirich 2010, 1389.



206 Lucius Kratzert

sion der Menschen dort, wo sie nicht auf demselben Fundament stehen. Von
ihm aus komme Geschichte aber dennoch zu einem guten Ende, weil deren
Akteur sie dorthin leite. Und indem man sich auf die Sache Gottes riickbezie-
he, in der Fundamentalisierung des Denkens, konne man diesen Akteur und
seine Geschichte erkennen.

Gegen Barth kann man das «Hominum confusione...» aber auch anders
verstehen. Denn die Konfusion kann durchaus auch auf andere Weise ver-
mindert werden. Zum einen hilft dazu der Wille, die theologische Sache im
aufgeklart-rationalen Sinne voranzutreiben und mit den Mitteln menschlicher
Vernunft den Grund zu suchen, auf dem stehend man die Geschichte Gottes
mit dem Menschen erkennen kann. Zum Anderen braucht es aber auch den
Willen, den Anderen auch im Nichtverstehen wenigstens im Anderssein ernst-
nehmen zu wollen. Im ersten waren die Schweizer Pfarrer und Theologen im
Herbst 1935 schon ziemlich weit.



«Freund, lass uns geistlich und gerade so real denken!» 207

Abstract

Im Juni 1935 zog Karl Barth nach Basel. Von dort aus engagierte er sich nicht nur wei-
terhin im Deutschen Kirchenkampf und arbeitete weiter an der Kirchlichen Dogmatik.
Er begab sich auch mit verstirktem Einsatz in die kirchenpolitischen Diskussionen
der reformierten Kirche in der Schweiz. So liess er sich im Herbst 1935 als Hauptrefe-
rent zur Jahresversammlung des reformierten Pfarrvereins der Schweiz gewinnen. Bei
dieser Gelegenheit traf er in Heinrich Hoffmann aus Bern auf einen der profilierten
Vertreter der Liberalen Theologie in der Schweiz. Nicht nur liess sich Barth durch
diese Begegnung wieder in das Richtungswesen des Schweizer Protestantismus hin-
einziehen, sondern er schiirte das Feuer auch noch, indem er dem Schweizer Liberalen
mit den Kategorien begegnete, die er in der Auseinandersetzung mit dem deutschen
Neuprotestantismus und Liberalismus gewonnen hatte. Da sich sein Streit besonders
mit seinem alten Weggefihrten Friedrich Gogarten in die Fundamentaltheologie ver-
lagert hatte, versuchte er auch seine Schweizer Kontrahenten in dieses Feld zu zichen.
Mit dieser Fundamentalisierung von Theologie verzichtete er darauf, eine Kampfge-
meinschaft auf ethischer und gesellschaftstheoretischer Ebene zu bilden. So tbersah
er z.B. die antifaschistischen und antinationalistischen Implikationen, die die Theologie
seines Berner Widerpartes Martin Werner beinhaltete. Dass der Ubergang von den
Prolegomena der Theologie in die Ethik bei Barth zumindest in den 1930er Jahren
eine gewisse Unschirfe aufwies, fithrte immer wieder zu Verwirrungen, wenn einer-
seits von seinen theologischen Fundamenten her andere ethische Konzepte begriindet
wurden und andererseits die Kommunikation bei gleichen gesellschaftstheoretischen
Voraussetzungen versagte, wo sich die Fundamente unterschieden.

Lincius Kratzert, Basel



	"Freund, lass uns geistlich und gerade so real denken!" : Barths Streit um die Sache der Theologie mit der Schweizer Liberalen Theologie um 1935

