
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 70 (2014)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


178 Rezensionen

Rezensionen

Ina Willi-Plein, Das Buch Genesis. Kapitel 12-50. Neuer Stuttgarter Kommentar Altes

Testament 1/2, Verlag Katholisches Bibelwerk, Stuttgart 2010.

356 S., ISBN 978-3-460-07012-7, 29.90.

Ina Willi-Plein legt mit dieser Auslegung der «Väterfamiliengeschichten» in der
allgemeinverständlichen, auf der Einheitsübersetzung basierenden Kommentarreihe des Katholischen

Bibelwerks Stuttgart ein Musterbeispiel dafür vor, wie diese biblischen Berichte

wirkungsvoll analysiert und vor allem nacherzählt werden können. In geschicktem
Herausgreifen der prägenden Akzente im Handeln der Hauptpersonen und in theologischer
Dichte wird das Geschehen, fokussiert auf den Geschichtsverlauf in den Väterfamilien,
präsentiert.

Dabei wird deutlich, wie der Erzählgang den Text prägt; das ist ein Kommentarstil,
der dem Text und seiner Absicht gerecht wird und in heutiger Sprache anzusprechen

vermag. So erfüllt die Auslegung in diesem entscheidenden Aspekt auch den Anspruch der

Kommentarreihe, für Nichtfachleute gut verständlich zu sein. Bei mehr fachlich-theologischen

Argumentationen und Auseinandersetzungen gelingt dies meines Erachtens nicht
immer vollständig.

Ohne dass dabei literarkritische Ausscheidungen die Erklärung bestimmen, basiert sie

in recht traditioneller Weise auf Schichten und Ergänzungen: Ina Willi-Plein rechnet mit
einer «Judäischen Grunderzählung», entstanden in der Landschaft Juda der früheren
Königszeit — deswegen «J» genannt - als die patriarchale Grossfamilie die Gesellschaft prägte
und die Herkunft der eigenen Identität als Familiengeschichte konzipiert wurde, bestimmt

von der Linie der Väter und auch vom innovativen Eingreifen der Mütter. Nach dem
Genesisbuch insgesamt ist demnach die Väterfamiliengeschichte nach der Schöpfung als Teil
der Menschheitsgeschichte «auf einem Weg des Segens zu dem Ziel gekommen, das sich

im verheissenen Land realisieren konnte» (S. 319). Die Väterfamiliengeschichte öffnet die

Tür für die spätere Geschichte Israels im Land. Nächste erweiternde schriftliche

Ergänzungen «gehören in einen geistesgeschichtlichen Kontext, aus dem auch das Deuterono-
mium hervorging, stehen in einer v.a. im Nordreich ausgeprägten Traditionsgeschichte»
(S. 22). Sie führen weiter zu Mose und Exodus, könnten verdeckte Bezüge zu Jerusalem

voraussetzen, wo Israel die Gegenwart JHWHs erfahren kann. So ist nach dieser Hypothese

in dieser Stadt zur Hiskiazeit die Grundschicht zum erweiterten Erzählwerk «JE»

geworden. Schliesslich schuf ein durch priesterliche Traditionen geprägter Autor «P» im

von neubabylonischer Kultur und Wissenschaft geprägten Lebensfeld mit seinen

Ergänzungen ein neues Gesamtwerk, die jetzt vorliegende Universalgeschichte.
Recht häufig kritisiert Ina Will-Plein im Umgang mit dem Text Formulierungen der

zugrundeliegenden Einheitsübersetzung anhand des hebräischen Urtextes. Das weckt die

Neugier nach einer vollständigen eigenen deutschen Fassung der Verfasserin, was leider

in dieser Kommentarreihe nicht vorgesehen ist, allerdings auch den jetzt vorliegenden

Umfang eines praktischen Taschenbuches sprengen würde.



Rezensionen 179

Vertiefende theologische Beiträge bieten elf Exkurse zu wichtigen Themen, etwa
«Die Frau als Schwester», «Das System der Stämme Israels», «Die Josefsgeschichte als

eigenständige literarische Einheit», sowie abschliessend ein Blick in die Wirkungsgeschichte.

Neben persönlich geprägten Hinweisen auf ein Lied über Abraham als Vater des

Glaubens und eine Holzschnitzerei mit dem Kampf Jakobs am Jabbok aus St. Gallen
sind gewichtige innerbiblische «Nachschreibungen» aufgeführt, gefolgt von der Rolle

der Abrahamsgeschichte im nachbiblischen Judentum, der frühen Kirche und den

Anfängen des Islam. Folgerichtig führt das zu Erörterungen zum interreligiösen Dialog
und theologischen Diskurs unter den «abrahamitischen Religionen».

So bietet dieser Kommentar — oft auch durch hilfreiches Herbeiziehen jüdischer
Exegese — eine aktuelle, weithin ansprechende Auslegung, insgesamt in einem
überschaubaren Umfang. Er ist über den Kreis theologischer Fachleute hinaus zu empfehlen.

Felix Mathjs, Wädenswil

Thomas Willi, Israel und die Völker. Studien zur Literatur und Geschichte Israels in
der Perserzeit, Verlag Katholisches Bibelwerk, Stuttgart 2012.

305 S., ISBN 978-3-460-06551-2, 49.90.

Zum 70. Geburtstag des emeritierten Greifswalder Alttestamentiers sind 18 seiner

Aufsätze, die in den Jahren 1994-2010 vorwiegend in Festschriften und Sammelbänden

erschienen, durch Michael Pietsch neu herausgegeben worden. Die Auswahl, in die

übrigens auch zwei englischsprachige Beiträge aufgenommen wurden, geht auf Pietsch

zurück; die Geburtstagsgabe sollte als Überraschungscoup dienen.

In diesem Band ist viel sorgfältig beobachtende Grundlagenforschung vereint,
die von der seither erschienenen Literatur (auch von derjenigen des Jubilars) nicht
überholt erscheint. Dazu gehören u.a. Untersuchungen zu Lexemen, wobei Willi die

Linie von der Semantik jeweils entschlossen zu historischen Entwicklungen sowie zu

theologischen Grundsatzfragen weiterführt. So weist er nach, dass min einen mündlichen

Kommunikations- und Autoritätsvorgang voraussetzt, der von unterschiedlichen
Personen (Eltern, Priestern usw.) vermittelt werden kann. Insofern handelt es sich um
einen Formal- und nicht um einen Materialbegriff; gemeint ist ein Vorgang und nicht
das Produkt (hier beachtet Willi den Unterschied zwischen dem kausativen Hiph'ilvon
HT im Gegensatz zum resultativ-faktitiven Pi'elvon 7üb). Von da aus ergeben sich nicht
nur gewichtige Konsequenzen für das Verständnis später alttestamentlicher Texte,
sondern auch eigenständige Impulse für den christlich-jüdischen Dialog.

Um mündliche und schriftliche Überlieferung geht es vertieft in einer Untersuchung

der 13 Belege von «wie geschrieben ist» (Dinp?). Dabei zeigt sich, dass die

Berufung auf Schriftlichkeit den Bezug zur kontinuierlichen und lebendigen mündlichen
Tradition nicht preisgibt oder ausschliesst, sondern im Gegenteil voraussetzt. Willis



180 Rezensionen

Hinweise auf die Eigenart des frühjüdischen Schriftbezugs sind in der Forschung
leider nicht genügend beachtet worden. Dies zeigt sich etwa im aktuellen Diskurs um
die Kanonwerdung alttestamentlicher Texte, der stark von den fremden Prämissen
einer christlichen Kontroverstheologie im 16.-17. Jh. geprägt ist. - Ebenso weitreichend

sind Willis Untersuchungen zur Semantik von JV3 in Chr, oder zu «Land Israels»

(sie!). Letztere Formulierung ist — im Unterschied zur territorialen Bezeichnung «Land

Juda» — nicht an einem territorialen Umfang interessiert, sondern an der Bevölkerung,
die bekanntlich zu einem grossen Teil weit zerstreut in der Diaspora lebte (und lebt).

Die meisten Beiträge gelten ausgewählten thematischen Aspekten der Chronikbücher

und sind dadurch eine hilfreiche Ergänzung zu Willis noch unabgeschlossener

Chronik-Kommentierung (BK). Sie zeigen die innovative und weitblickende Theologie
des entstehenden Judentums; insbesondere die Stellung und Aufgabe Israels innerhalb
der (damals persisch dominierten) Völkerwelt wird von Willi intensiv bedacht. Er tut
dies ebenso unaufgeregt wie dezidiert als christlicher Theologe. Deswegen lässt sich

hier Hilfreiches nicht zuletzt auch für die heutigen Aufgaben einer christlichen Existenz

innerhalb der nicht-christlichen Völkerwelt lernen.
Dem Herausgeber gebührt grosser Dank für diese gehaltvolle Aufsatzsammlung,

die durch biblische und ausserbiblische Stellen-Register hilfreich erschlossen wird.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Bruce Chilton, Rabbi Paul: An Intellectual Biography. Doubleday, New York u.a.
2004.

xvi+335 S., ISBN 978-0-385-50862-9, $ 24.95.

Der Nachfolgeband von Chiltons RabbiJesus:An Intimate Biography ist keine wissenschaftliche

Studie, sondern eher ein historisch-psychologischer Roman. Chilton präsentiert in
seinem gewohnt fulminanten journalistischen Stil seine eigenen, oft sehr phantasievollen
Ansichten über Leben, Person und Werk des Paulus, ohne jeweils in der neutestamentli-
chen Forschung diskutierte Alternativen zu seiner Sicht zu erwähnen. Man erfährt weniger

über den wirklichen Paulus als über die psychologischen und spirituellen Präferenzen
des Autors. Chiltons Paulus ist nicht so sehr ein Judenchrist des ersten Jahrhunderts als

ein Vertreter postmoderner und esoterisch angehauchter Spiritualität: Paulus als

Schamane und Magier, «an occult intellectual» (206), der die Techniken zur Erlangung von
Visionen beherrscht (48) und während seines dreijährigen Aufenthalts in Arabien (d.h.
dem Sinai, wo schon Mose Visionen erlebte) exzessiv anwendet (65—67); «images and

mantras of meditation came easily to him» (48). Die zentrale Botschaft seines Buches

fasst Chilton denn auch so zusammen: «if you care as God cares, then Christ — the center
of the entire cosmos - inhabits the recesses of that inner longing, and nothing can ever

separate you from that creative passion» (265). «Paul... felt within himself the stirrings
of a truer self, making peace with God's creation and restoring his own fragmented soul»

(266). Das ist postmoderne Spiritualität, nicht Paulus.



Rezensionen 181

Zugleich ist Chiltons Paulus ein gerissener Geschäftsmann, der nach seiner Bekehrung

eine Zeit lang den elterlichen Zeltmacherbetrieb in Tarsus übernimmt und damit
viel erfolgreicher ist als mit seiner Missionstätigkeit, die wegen seiner verworrenen
Psyche immer wieder scheitert. Seine Briefe haben hauptsächlich den Zweck, Fundrai-

sing zu betreiben; je mehr Geld Paulus als Missionar zur Verfügung hat, desto stolzer
und selbstbewusster tritt er auf. Immer ist Paulus darum besorgt, wie er auf andere

wirkt, wie erfolgreich er ist. Chiltons Paulus ist ein (auch für Chilton) unsympathischer,
auf seine eigene Ehre und seinen eigenen Erfolg bedachter Mensch. Ein paar Zitate:
«Success bred ambition in Paul, as it does in most intellectuals» (197); «Paul wrote his

letters knowing how good he was» (201); «he changed, often chameleon-like» (xii), «[he

was] an interloper who remade himself so readily» (64), «[p]erpetually restless, reckless

with the life of others» (xv), «[full of] intellectual hyperactivity» (194), «a dreadful

judge of people and situations» (122), «with characteristic lack of taste» (126); «arrogant»

(69.211.215), «full of himself» (216) «[and of f]erocious pride» (222), zugleich
aber dünnhäutig (227£); «he never stopped talking», «says more than needs to be said»

— «whether or not anyone was interested» (105 /194 / 89); «inconsistent... throughout
his life» (90; vgl. 214), die Schrift gegen die Schrift zitierend (191), «juggling with texts»

(192). Manches in seinen Briefen ist «theatrical stuff, designed more to entertain than
convince» (195). Er interessierte sich wahrscheinlich für Prostituierte (94), hatte aber

zugleich eine Aversion gegen Frauen (215) und verlangte, dass auf Sex ganz verzichtet
werde (212). «Something in Paul's temperament distrusted safety», deshalb suchte er
immer wieder die Konfrontation und machte damit seinen Erfolg laufend zunichte
(165); «Paul made the inevitable happen faster than it had to» (166). Wer nicht dasselbe

dachte wie er, war verdammt — nur er und seine Sicht waren massgeblich (188), «only
he was right» (228). «Elis bit of success as well as his apocalyptic visions had made him
immoderate» (165). Immerhin gesteht Chilton ein: «Paul might have been vain, but
his motivation was not mere vanity» (187). Der Preis für seine arrogante Haltung war
hoch: «He paid the price for uniqueness on many occasions, in many ways» (263). Seine

Schuldgefühle wegen seiner früheren Christenverfolgung wurde er nie los, er versuchte,

sie durch Arbeit wieder gutzumachen («to work off», 53); er fühlte sich deshalb nie

von Gott angenommen (54). Immer wieder war er durch seine eigene «foolishness»

«acutely embarrassed» (226). Zuweilen half er sich durch Bestechung von Amtspersonen

(240). Erst auf dem Weg nach Rom findet er «a new maturity» (243): «The great
project of evangelizing the world no longer obsessed him» (244). Paulus wird vom
Missionar zum Lyriker und schreibt fortan Hymnen (245.248). — Es ist überflüssig, diese

Zitate zu kommentieren. Dem Paulus der Briefe werden sie kaum gerecht.
Trotz umfangreicher Zitate und Paraphrasen von Paulustexten argumentiert Chilton

oft historisch und theologisch gegen die Texte. Die paulinischen Aussagen zum Sühnetod

Jesu werden dahingehend umgedeutet, dass Jesus menschliches Leiden transzen-
diert, und als hilasterion (Rom 3,25) «he provides the occasion for true worship,... for the

eschatological sacrifice» von Juden und Griechen (236). Auch die Leiblichkeit der
Auferstehung Jesu sei Paulus unwichtig gewesen; obwohl er in I Kor 15,3 das Begräbnis Jesu



182 Rezensionen

erwähnt, habe er nicht an ein leeres Grab geglaubt: «Paul nowhere refers to Jesus' tomb
being empty, because he thought only a <fool> would say the body that was raised was

equivalent to the body that was buried» (58); «the Resurrection was a visionary experience,

not a claim of resuscitation» (46; vgl. 57). Chilton hat darin Recht, dass für Paulus

Auferstehung nicht bloss die Wiederbelebung eines Leichnams bedeutet; dass für Paulus

aber auch ein Zusammenhang zwischen dem sterbenden Samenkorn und der daraus

erwachsenden neuen Pflanze besteht, übergeht Chilton, obwohl er auf I Kor 15,36-38

Bezug nimmt. Das Damaskuserlebnis ist nach Chilton ein Zusammentreffen einerseits

von Paulus' chronischer Augenkrankheit (Zoster ophthalmicus, eine Form von Gürtelrose),

die plötzlich aufflammt, so dass er vorübergehend erblindet, und andererseits —

«[d]eep in his meditation» (49) - von einer inneren Vision von «God's Son within» (50;

so übersetzt Chilton das en emoivon Gal 1,16): Paulus realisiert «an unexpected reality
within him» (48). Christus ist ein Sohn Gottes unter vielen (andere sind: die Engel,
Israel, der davidische König, 52). Ähnlich spricht Chilton meist von «Spirit» statt «the

Spirit». Dämonen sind «the unintegrated» in uns (183), «those fragments of personality
within a person that can take over behavior» (152).

Paulus vertritt nach Chilton eine gekonnte Synthese von Stoa, Judentum und
Jesusbotschaft: «a philospher-rabbi with a skillful and potent mix of beliefs, practices,
and esoteric techniques» (216); «the risen Jesus represented the fusion of his Tarsan

heritage and his Judaic faith» (51). «He was a Cilician, a Stoic, a tent-maker, and — by
deliberate ambition — a Pharisee. The resolution of those distinct personae within a

single mind required years of struggle» (27). Obwohl Paulus sich lediglich als Botschafter

des Visionärs Jesus versteht (128; 263), begründet er letztlich eine neue Religion
(75). Damit ignoriert Chilton die neuere Forschung zum Judentum des Paulus und zum
Verhältnis Jesus-Paulus und wärmt letztlich alte Thesen aus der religionsgeschichtlichen

Schule auf.

Viele Einzelheiten in Chiltons Darstellung sind unter den Fachleuten umstritten
oder gar schlicht falsch. Ein paar Beispiele mögen genügen. Nach Chilton war Paulus

ein typisches Kind der Stadt Tarsus: Er «mirrored the city that raised him», versuchte
zeitlebens tarsische Rhetoren nachzuahmen (24) und nannte seine tarsischen Mitbürger

«mein Volk» (3). Erst im Jahr 28 n. Chr. «at the age of twenty-one» ging er
nach Jerusalem zum Studium (27 bzw. xii); was ihn prägte, war der Hellenismus, «not
<Palestine»>, trotz seines Studiums in Jerusalem (14). — Apg 22,3 lässt sich zumindest
auch so verstehen, dass Paulus schon als kleines Kind nach Jerusalem gekommen war
(van Unnik; Hengel). — Als reicher junger Mann suchte Paulus nach Chilton im fremden

Jerusalem einen Lehrer mit finanziellen Schwierigkeiten, der ihn des Geldes wegen
aufnahm — das sei sicher nicht Gamaliel gewesen (34£). Damit weicht Chilton grundlos
von der Darstellung der Apg ab. — Nach seinem ersten Besuch in Jerusalem, wo er
nicht willkommen gewesen sei (86£), sei Paulus nach Tarsus zurückgegangen, um für
6 Jahre den elterlichen Betrieb zu übernehmen. Er sei dabei erfolgreich gewesen (87),

erfolglos hingegen im Missionieren seiner Angestellten, «his squeaky voice exhorting
workers who dozed ...» (Ill): «a commercial success, a religious failure» (88). Hier



Rezensionen 183

ist vieles reine Phantasie. — Im Galaterbrief wende sich Paulus in Wahrheit gegen das

Aposteldekret, subsumiere aber dessen Forderungen unter dem Stichwort «Beschneidung»

(170). Ist das wahrscheinlich? — Bei seinem letzten Jerusalembesuch habe sich

Paulus die Anerkennung der Urgemeinde durch «real money» erkaufen wollen (218),
habe dann aber in Cäsarea selber von der mitgebrachten Kollekte leben müssen (241).
Auch davon verlautet in den Quellen kein Wort. — Timotheus habe als Redaktor den

II Kor herausgegeben und selber die Wir-Passagen in der Apg sowie Kol und Eph
geschrieben. Hierzu gibt es bessere Hypothesen mit mehr Anhalt an den Texten.

Inmitten des phantasievollen Feuerwerks finden sich einzelne interessante Hinweise,

die zwar meist nicht auf Chilton selber zurückgehen, aber für deren Erwähnung
man doch dankbar sein kann. Einige Beispiele: Cicero war Statthalter in Tarsus 52-50

v. Chr.; der stoische Philosoph und langjährige Tutor von Kaiser Augustus, Atheno-
dorus, ist in der Nähe von Tarsus aufgewachsen. Nach Strabos Geographie (14.5.13f.)
besass Tarsus mehrere rhetorische Schulen. Die Gegner des Stephanus kamen z.T.

von Cilicien (Apg 6,9) und waren möglicherweise die ersten Informationsquellen des

Paulus über die Jesusbewegung (44). Die Bezeichnung der Urchristen als «der Weg» in
der Apg heisst auf Hebräisch halacha (60). Die Reiseroute des Paulus orientierte sich

an Jes 66,19 (150, im Anschluss an R. Riesner). Hilfreich ist auch die Charakterisierung
der pharisäischen Endzeiterwartung (62-64), die Paulus teilte und zu der Chilton mit
Recht bemerkt: «Where Paul differed from his Pharisaic colleagues was in identifying
this Messiah with Jesus as divine Son» (63).

Wer sich historisch und theologisch mit Paulus besser bekannt machen will, ist mit
Chiltons Buch schlecht beraten. Es eignet sich wegen seiner Einseitigkeit und
Eigenwilligkeit nicht einmal als allgemeinverständliche Einführung.

Christian Stettier, Gächlingen

Hanna Kauhaus, Vielfaltiges Verstehen. Wege der Bibelauslegung im 18. Jahrhundert
(Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte, Bd. 35), Evangelische Verlagsanstalt,

Leipzig 2011.

342 S., ISBN 978-3-374-02886-3, 38.00.

Bei der hier anzuzeigenden Untersuchung I Vielfältiges Verstehen. Wege der Bibelauslegung

im 18. Jahrhundert von Hanna Kauhaus (im Folgenden K.) handelt es sich um eine von
Volker Leppin betreute Dissertation, die im Jahre 2010 von der Theologischen Fakultät
der Friedrich-Schiller-Universität Jena als Promotionsleistung angenommen und die

für den Druck geringfügig überarbeitet wurde. Gegenstand der Studie ist ein
exemplarischer Längsschnitt durch die Bibelauslegung im 18. Jahrhundert, und dieser soll im
Anschluss an die Diskurstheorie von Michel Foucault nicht als teleologische
Entwicklungsgeschichte von einfachen Anfangen zum gegenwärtigen Stand der Interpretation
rekonstruiert werden. Vielmehr konzentriert sich K. «auf <Ereignisse>, sucht das

Einmalige, Zufalle und Brüche wahrzunehmen» (12). Aus dieser differenz- und diskon-



184 Rezensionen

tinuitätssensiblen Aufgabenstellung resultieren zwei methodische Weichenstellungen.
Einmal werden der Untersuchung keine theoretischen Texte zur Hermeneutik zugrunde

gelegt, sondern «einzelne Bibelauslegungen», «Predigten» oder «Andachten, exegetische

Kommentare, Paraphrasen von Bibeltexten in philosophischen oder literarischen
Texten» (18f.). Sodann möchte sich K. «nicht ausschließlich auf herausragende, stark

rezipierte Autoren» konzentrieren, sondern auch auf «weniger rezipierte Verfasser mit
weniger wegweisenden Ansätzen» (19). Diskudert werden schliesslich in der Untersuchung

Texte aus einem geistigen Cluster um die beiden Königsberger Denker Johann
Georg Hamann und Immanuel Kant, gewissermassen die Text- und Diskurswelten, in
denen sich die beiden Protagonisten bewegten. Über dieses Königsberger Diskursfeld

um Hamann und Kant und vor allem die weiteren in die Untersuchung einbezogenen
Autoren informiert das zweite Kapitel Zur Konstitution des geistiges Clusters (27-42). Dies
sind zunächst die Königsberger Theologen Daniel Heinrich Arnoldt, Johann Daniel
Heinrich Moldenhauer, Theodor Christoph Lilienthal, Georg David Kypke, Christian

Langhansen und Johann Heinrich Kreuschner. Aus dem Umfeld der Königsberger
werden weiterhin herangezogen die Hallenser Theologen Sigmund Jacob Baumgarten
und Johann Jakob Rambach, der Göttinger Orientalist Johann David Michaelis sowie

dessen theologischer Kollege Carl Friedrich Stäudlin, der Zürcher Pfarrer und

Schriftstellerjohann Caspar Lavater und schliesslich der englische Theologe und Schriftsteller
Edward Young. Deren Vita stellt K. kurz dar (33-42), allerdings wird nicht wirklich
deutlich, warum gerade diese Autoren in der Untersuchung berücksichtigt werden.

Insbesondere die Auswahl der nicht-Königsberger wirkt willkürlich.
Der Aufbau der Untersuchung ergibt sich aus ihrer Aufgabenstellung. Der

umfangreiche dritte Teil — tihibelauslegung im geistigen Cluster (43-269) — stellt anhand von
Fallbeispielen der Bibelauslegung deren Vielfalt bei den herangezogenen Autoren dar. Da
K. Texte sehr unterschiedlicher Couleur — Meditationen, homiletische Auslegungshilfen,

Textbestandteile in philosophischen, moralphilosophischen oder apologetischen
Werken - bespricht, ist eine Vielfalt der Auslegungen von vornherein zu erwarten.
Im Einzelnen werden folgende biblische Textabschnitte sowie deren exemplarische
Auslegung durch die Vertreter des geistigen Clusters herangezogen: Mt 4,1-11 (43-

95); Mt 5,21-48 (95-128); Mt 6,9-13 (128-158); Apg 2,1-14 (158-200); Gen 22,1-19

(200-232) und das Buch Hiob (232-269). Dieser Teil präsentiert die Textauslegungen
der entsprechenden biblischen Passagen durch die Autoren des Clusters meist völlig
aus dem Zusammenhang gerissen und unter Ausblendung der hermeneutischen
Reflexionen des jeweiligen Autors. So leitet K. ihre Ausführungen zu der Auslegung der

Versuchungsgeschichte Mt 4,1-11 durch Kant zwar mit einem Exkurs zu dessen

Religionsschrift ein (75-81), aber über die Hermeneutik des Königsberger Denkers, welche

bekanntlich den Spott der zeitgenössischen aufgeklärten Exegeten hervorrief, erfährt
der Leser nichts. Die Charakterisierung der besprochenen Autoren ist mitunter in nur
wenig aufschlussreichen Kategorien gehalten, etwa wenn Lilienthal als «Vertreter

einer Übergangstheologie» (79) charakterisiert wird, oder wenn Hamanns Bibelumgang
dadurch von der Lilienthals unterschieden wird, dass bei diesem «der Bezug zu ande-



Rezensionen 185

ren biblischen Texten nicht so sehr über allgemeine Lehrsätze läuft als vielmehr über
Gemeinsamkeiten bzw. antitypische[) Bezugspunkte!] der Situationen und Personen»

(94). Ist die Konstruktion von Typos und Antitypos für K. kein allgemeiner Lehrsatz?

Der vierte Hauptteil der Untersuchung arbeitet auf der Grundlage der im dritten
Teil vorgenommenen Einzelanalysen Leitlinien der Bibelauslegung im 18. Jahrhundert (271-

309) heraus. Zunächst erörtert K. Erwartungen und Ziele der Bibelauslegungen durch
die unterschiedlichen Autoren (272-286) und sodann den Umgang mit dem Text: Methoden

derAuslegung (286-309). Die sehr heterogenen Textgattungen der Auslegung, welche in
der Untersuchung vorgestellt wurden, unterscheidet K. in zwei Grundtypen. «Grundsätzlich

kann man bei den untersuchten Auslegungen zwischen einem engeren
sachlichintellektuellen und einem weiteren personal-involvierenden Verstehensbegriff unterscheiden»

(272). Ersterer zielt auf die intellektuelle Erschliessung der Sach- und Sprachebene der
Texte und letzterer auf die Veränderung des Lesers, also das, was in der Hermeneutik

Rambachs unter dem Stichwort applicatio diskutiert und auf die Affekte bezogen
wird. Auf der Folie dieser Polarität werden die vorgeführten Bibelauslegungen
systematisiert, so dass die Funktion der Bibelauslegung in ihrer gesamten Facettenbreite
zwischen «Überzeugen, Illustrieren, Begründen, Informieren, Erklären, Motivieren, Erbauen.» in
ihren Wirkungen auf «Verstand, Moral, Wille, Gefühl und Glaube» (285) in den Blick
tritt.

An der Unterscheidung von Sach- und Sprachebene orientiert sich das Resümee

über die Methoden der Auslegung bei den in der Untersuchung vorgestellten Autoren.

An der sich hier zeigenden methodischen Vielfalt werde, so K., charakteristisch

sichtbar, «wie im untersuchten Cluster des 18. Jahrhunderts mit biblischen Texten

umgegangen wird» (288). Die Sprachebene wird im weiteren Verlauf der Darstellung
hinsichtlich der literarischen Auslegung sowie der semantischen und syntaktischen
Analyse besprochen. Darauf folgen Ausführungen dazu, wie die behandelten Autoren
auf innerbiblische Referenzen Bezug nehmen, also biblische Kontexte und Parallelstellen

einbeziehen; weiter geht es um den Weissagungsbeweis sowie das Verhältnis von
Dogmatik und Exegese, Philosophie und Bibelauslegung sowie die Historisietung der

biblischen Texte.

Die Studie von K. versucht den Diskurshorizont um Hamann und Kant anhand

von Auslegungen der Bibel zu erhellen. Herangezogen werden dabei Texte, welche

wie die Hamanns nicht für die Öffentlichkeit gedacht waren, aber auch solche, die für
Theologen oder für eine breitere Öffentlichkeit verfasst wurden. Nicht so richtig
einsichtig ist die Entscheidung, hermeneutische Grundlagenwerke, etwa von Baumgarten,
Rambach oder Michaelis nicht in die Untersuchung einzubeziehen. Die Rekonstruktion

der vielfaltigen Auslegungen und vor allem der äusserst komplexen Debatten über
Bibelhermeneutik oder Bibelübersetzung im 18. Jahrhundert hätte dadurch ein wesentlich

prägnanteres theoretisches Profil gewonnen.
Christian Danz Wien



186 Rezensionen

Maarten J. Aalders, Heeft de slang gesproken? Het strijdbare leven van Dr. J.G. Geel-

kerken (1879-1960), Uitgeverij Bert Bakker, Amsterdam 2013.

585 S., ISBN 978-90-351-3956-5, 49.90.

Dr. Johannes Gerardus Geelkerken spielte in der Geschichte der «Gereformeerde kerken

in Nederland» eine wichtige Rolle. Er wurde die Hauptperson in einem Konflikt, der weit
über die Grenzen der eigenen Kirche hinaus und auch im Ausland bekannt geworden ist.

Vieles ist schon darüber geschrieben worden. Bisher fehlte eine Biographie von Geelkerken.

Der Kirchengeschichtler Dr. Maarten Aalders füllt diese Lücke in einer beispielhaften

Weise. Er verarbeitet in seinem Werk alle verfügbaren Quellen; dabei konnte er das

sehr umfangreiche Archiv von Geelkerken selbst benutzen. Das Resultat ist ein Buch von
585 Seiten, wobei die mehr als 2000 Anmerkungen alleine schon 113 Seiten füllen! Der
Gründlichkeit der Forschung entspricht die sorgfaltige, spannend geschriebene Darstellung.

So ist es dem Verfasser gelungen, von Geelkerkens Person und Wirken ein lebendiges,

zuverlässiges Bild zu skizzieren, das uns hilft, wesentliche Aspekte der jüngeren

Vergangenheit besser zu verstehen.

Geelkerken war ein Schüler von Kuyper und Bavinck an der damals noch jungen
Freien Universität. Dass er gescheit war und einen breiten Horizont hatte, zeigt seine

Dissertation von 1909 über die amerikanische Religionspsychologie. Auch später wollte

er in den Fussspuren der beiden grossen Lehrmeister weitergehen. In Übereinstimmung
mit der Selbstpositionierung seiner Kirche befürwortete er schon früh eine grössere
Offenheit. In Reaktion auf ein pastorales Schreiben der Generalsjmode von 1920 mit
Warnungen vor dem «Zeitgeist» wandte er sich öffentlich gegen Konfessionalismus und
Intellektualismus. Seitdem war er der massgebende Vertreter einer Erneuerungsbewegung
in seiner Kirche und wurde deswegen von konservativer Seite argwöhnisch betrachtet.

In seiner eigenen grossen Gemeinde in Amsterdam-Süd wurde er als Prediger und

Seelsorger von den meisten Mitgliedern sehr geschätzt; andere hatten Bedenken. Eine

Aussage in einer Predigt führte zu einem Prozess und einem Lehrzuchtverfahren. Zentral

war dabei die Frage, ob das Sprechen der Schlange in Gen 3 und einige andere Einzelheiten

in diesem Kapitel auch wirklich als buchstäblich-historisch zu gelten haben. Geelkerken,

obgleich vom historischen Charakter des Sündenfalls als solchem überzeugt, wollte
diese Frage offen lassen und so den Raum für weitere Forschungen gewährleistet sehen.

Die Generalsynode von 1926 in Assen lehnte dies ab. Geelkerken gab nicht nach, und die

Folge war, dass sie ihn als Pfarrer absetzten. Der Grossteil der Gemeinde blieb ihm treu.
So entstand eine kleine neue Denomination: Die «Gereformeerde Kerken in Hersteld
Verband». Sie existierte 20 Jahre, von 1926 bis 1946 und fusionierte in diesem Jahr mit
der Nederlands Hervormde Kerk. Die Denomination umfasste auch ausserhalb Amsterdams

engagierte kleine Gemeinden, und unter den Leitern befanden sich begabte jüngere

Theologen. Erneuerungen in der Theologie, etwa die Impulse von Karl Barth, bekamen

hier eine Chance. Auch in der Amtsfrage zeigte man sich fortschrittlich. Alle reformierten
Kirchen in Holland kennen drei Ämter: Pfarrer, Presbyter (Ältester) und Diakon. Der
Diakon hat seine Aufgabe speziell in der Unterstützung von Armen und Hilfsbedürftigen.



Rezensionen 187

Damals waren in allen reformierten Kirchen nur Männer für diese drei Ämter wählbar.

Die neue Denomination öffnete als erste das Diakonenamt auch für Frauen. Im übrigen
gab es auch hier Probleme, teilweise durch ihre prekäre finanzielle Lage bedingt. Aalders
beschrieb diese Geschichte vor kurzem in einer Monographie, die auch viele Informationen

über das enthält, was Geelkerken für «seine» Kirche getan hat.

Wie ist über «1926» zu urteilen? Aalders Werk enthält alle Informationen, die für
eine sachgemässe Beantwortung dieser Frage notwendig sind. Ein wesentlicher Faktor
ist die Person von Geelkerken. Aalders zeigt ganz klar zwei Aspekte. Geelkerken war ein

sehr engagierter Christ, ein begabter Pfarrer, er hatte eine ökumenische Gesinnung und
einen offenen Blick für seine Zeit; er war, wie Aalders mit Recht formuliert, ein echter

Evangelist, der über die Jahre hinweg seine Aufgabe mit Herz und Seele erfüllte. Dabei
blieb er der klassischen reformierten Tradition treu, ohne einen eigenen theologischen
Ansatz zu suchen. Zugleich war Geelkerken mutig, streitbar und nicht zu Konzessionen

geneigt. Wenn er davon überzeugt war, das Recht auf seiner Seite zu haben, war er zu
keinen Kompromissen bereit. In seinen Äusserungen konnte er sehr scharf sein. In der

Beziehung zu Kollegen und im privaten Kreis kam es wiederholt zu Spannungen und
Konflikten.

Eine Schwierigkeit war sicher auch die Tatsache, dass Geelkerken zu Gen 3 keine

eigene Meinung vertrat. Er wollte einfach Raum. Das trug sicher dazu bei, dass die Synode
sich auf extreme Standpunkte versteifte. Das ist bedauerlich. Man kann nicht sagen, dass

die Synode etwas total Neues vorgeschrieben habe. Die meisten Reformierten in dieser

Kirche dachten so, aber jetzt wurde diese Sicht sanktioniert. Die Tür zu einer behutsamen

historisch-kritischen Forschung, die eigentlich schon geschlossen war, wurde durch die

Synode gleichsam verriegelt. Das Gespräch der Theologie mit den Naturwissenschaftlern
im eigenen Kreis wurde dadurch erschwert. Auf die Dauer waren die Entschlüsse der
Synode nicht mehr haltbar. Die Synode von 1967 zog sie zurück. Geelkerken selbst erlebte
das nicht mehr. Er starb 80-jährig, völlig unerwartet, im Jahre 1960.

Die Geelkerken-Biographie enthält vieles, was allgemein relevant ist. Sie erhellt die

Probleme innerhalb der Theologengeneration und im kirchlichen Leben nach Kuyper
und Bavinck. Man spürt bei der Lektüre immer wieder die Spannung zwischen Konservativen

und Erneuerern. Sie zeigt auch, wie kirchliche und theologische Konflikte jeweils
mit persönlichen Faktoren verbunden sind. Das muss man auch bedenken, wenn man
über schwierige Personen urteilt.

Mit ironisierenden und kompromissbereiten Persönlichkeiten gerät man nicht schnell

in einen Konflikt! Weiter kann man aus diesem Buch folgende wichtige Lektion ziehen:

Es ist heikel, Mitglieder der eigenen Denomination vor allem an konfessionellen
Standards oder an bestimmten Meinungen dogmatischer und exegetischer Art zu messen. Das

führt schnell zu Intellektualismus und zu Trennungen. Die reformierten Gemeinschaften
in den NL und in andern Ländern haben manchmal unter dieser Konstellation gelitten,
sie tun es teilweise noch immer. Sobald eine Denomination einen grösseren Umfang
erreicht, ist eine gewisse Form von Pluralität unumgänglich.

Jan Veenhof, Gunten



188 Rezensionen

Christine Axt-Piscalar, Was ist Theologie? Klassische Entwürfe von Paulus bis zur
Gegenwart, Mohr Siebeck, Tübingen 2013.

376 S, ISBN 978-3-8252-3579-6, 24.99.

Im vorliegenden Buch ist es Christine Axt-Piscalar darum zu tun, «das charakteristische

Profil klassischer Entwürfe der Theologie» herauszuarbeiten und «so die

Vielgestaltigkeit ersichtlich werden» zu lassen, «von der die Theologie durch ihre Geschichte
hindurch bestimmt war und ist». Zum einen erfolgt die Darstellung aus der Perspektive
«spezifisch evangelische[r] Wahrnehmung» (V). Zum anderen wird von einer
enzyklopädischen Bestimmung der theologischen Wissenschaft abgesehen und der Schwerpunkt

stattdessen «auf die Bestimmung des Theologieverständnisses» gelegt, «wie sie

sich aus der Perspektive der Dogmatik ergibt» (VI). Aus Vorlesungen an der Theologischen

Fakultät Göttingen erwachsen, ist der Band vor allem als ein Lehr- und
Studienbuch konzipiert.

Der Durchgang setzt bei einer Betrachtung der «biblischen Schriften als

Reflexionsgestalten der Gotteserfahrung» (9) ein, um im Anschluss daran die Theologie des

Paulus vorzustellen. Vor die Besprechung der frühkirchlichen Apologeten, Augustin
und Thomas von Aquin ist ein Abschnitt zur «vernünftige[n] Gotteserkenntnis» (33)
bei Piaton eingefügt. Dabei deutet sich durch dessen Stellung in der Gesamtgliederung
— relativ zu Beginn, aber erst nach den urchrisdichen Zeugnissen — die Auffassung
der Autorin über Leistung und Grenze der Philosophie gegenüber dem theologischen
Denken bereits an. Die protestantische Ausrichtung des Bandes wird akzentuiert
durch Abschnitte zu Luther, Melanchthon, der altprotestantischen Orthodoxie, der
reformatorischen und nachreformatorischen Kontroverse um die Schrift als alleiniges

Erkenntnisprinzip der Theologie, Bedeutung und Funktion des Bekenntnisses sowie

schliesslich der katholischen Lehre vom Dogma. Hierauf folgen Darstellungen zu Spe-

ner, der Aufklärungstheologie, Descartes, Kant, Hegel und Schleiermacher, um mit
Troeltsch, Barth, Tillich, Pannenberg und Rendtorff im 20. Jh. zu enden. In ihrer
Sachkundigkeit und Prägnanz stellen die Ausführungen eine sehr gelungene Einführung
dar. Die Lehrbuchintention wird vollauf erfüllt.

Axt-Piscalar belässt es jedoch nicht bei jenen — in ansprechender Weise von
Bewertungen frei gehaltenen — Schilderungen, sondern regt den Leser auch dadurch zur
Selbstpositionierung an, dass sie in Einleitung und Schluss ihr eigenes Theologieverständnis

knapp skizziert: Die Dogmatik hat «die gegenwärtig in der Kirche geltende
Lehre» (341), wie sie sich in Folge des durch die Aufklärung angestossenen
«Transformations-» (ebd.) bzw. «Umbildungsprozess[es]» (342) herausgebildet hat, zu reflektieren,

indem sie jene nach Massgabe «des Wesens des christlichen Glaubens» (339)
kritisch prüft, um dann eine «gegenwartsgemäße Darstellung der christlichen Lehre zu
entfalten» (341). Diesbezüglich zeigen sich durchaus Nähen zu Schleiermacher, worauf
Autorin selbst ausdrücklich hinweist (vgl. 339, Anm. 2). Sie übernimmt jedoch nicht
die kulturtheoretische Grundlegung seines Theologiekonzeptes. Um das Theologische
der Theologie herausstreichen zu können, rückt sie vielmehr die Bedeutung des Of-



Rezensionen 189

fenbarungsgedankens in den Vordergrund. Damit erwächst zugleich der Anspruch,
von der theologischen Gotteslehre aus alle vernünftige Gotteserkenntnis «bestimmt

zu negieren und so kritisch aufzuheben» (344), worin der Vollzug des Glaubens — als

die «Bewegung, in welcher das Vertrauen des Menschen auf die endlichen Güter von
diesen weg auf den einen und wahren Gott hin vollzogen wird» (4) - sich auf
wissenschaftlicher Ebene gewissermassen wiederholt (vgl. 4, Anm. 6).

Die Beurteilung dieses Ansatzes wird davon abhängen, ob man jener kategorialen
Grundentscheidung folgt oder nicht — wobei in letzterem Falle die (Vielgestaltigkeit der

Theologie) nur nochmals ihre Bestätigung fände.

Constantin Plaul, Halle/S aale

John W. De Gruchy, Stephen Plant, Christiane Tiet% (Hg.), Dietrich Bonhoeffers Theologie

heute. Ein Weg zwischen Fundamentalismus und Säkularismus? / Dietrich
Bonhoeffer's Theology Today. A Way between Fundamentalism and Secularism?

Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh 2009.

422 S., ISBN 978-3-579-07138-1, 49.95.

Der vorliegende Band macht ausgewählte Beiträge des im juli 2008 in Prag abgehaltenen
X. Internationalen Bonhoeffer Kongresses für einen breiten Leserkreis zugänglich. Als
Grundthese des Bandes formulieren die Herausgeber, dass Bonhoeffers Theologie der

mündigen Welt einen Weg zwischen Fundamentalismus und Säkularismus eröffne (11).

Diese wird von Autorinnen und Autoren aus zwölf Ländern diskutiert und konkretisiert.
Im einleitenden Beitrag ruft Jürgen Moltmann ausgehend von eigenen biographischen

Prägungen zu einer Theologie mit Bonhoeffer auf. Der erste Teil bietet sachkundige

Einführungen in die Diskussionsfelder: Zunächst zeigt Martin Marty die Notwendigkeit
der Analyse von Fundamentalismus und das Instrumentarium für die Erfassung der

phänomenologisch zu greifenden drei Arten des Fundamentalismus auf. Miklôs Tomka

bietet eine Diskussion der (De-)Säkularisierungthesen, wobei er die Bedeutung der Religion

und Nation am Beispiel des postkommunistischen Europa konkretisiert. Der zweite

Teil erschliesst die Impulse Bonhoeffers zur Überwindung von Fundamentalismus und
Säkularismus. Michael Dejonge führt überzeugend aus, dass Bonhoeffers Anliegen einer

in der Christuswirklichkeit gegründeten konkreten Ethik auf die simultane Existenz
in Gott und in der Welt abzielt und so schwärmerischen und säkularistischen Ethiken
konstruktiv widerspricht. Auch Hans Pfeifers Analyse des Geschichtsbegriffs Bonhoeffers

zeigt, dass dessen Beschreibung des geschichtlichen Offenbarungsgeschehens eine

partielle Deutung einzelner Wirklichkeitsbereiche unmöglich macht. Vertieft wird diese

Analyse in Philip G. Zieglers Beitrag zur Eschatologie Bonhoeffers, welche als Inanspruchnahme

der mündig gewordenen Welt durch Jesus Christus die Verbindung von Welt und

Offenbarung betont. Die eingangs von den Herausgebern aufgesteUte These, dass

Bonhoeffers Theologie der für Säkularismus und Fundamentalismus konstitutiven Trennung
von Religion und Welt widerspreche, wird durch diese Beiträge überzeugend bestätigt.
Dieser systematisch-theologischen Auseinandersetzung wird im dritten und vierten Teil



190 Rezensionen

des Bandes die Vielschichtigkeit empirischer Erfahrung länderspezifischer Problemlagen
(Teil III) und Konsequenzen für die Kirche (Teil IV) zur Seite gestellt. Während einige

Beiträge bestätigen, dass Bonhoeffers Theologie in konkreten Kontexten verwendbar
ist (z.B. Joel L. Burneil oder Carlos Caldas), wird diese These durch Stephen R. Haynes'

Beschreibung der wachsenden Bonhoefferrezeption in evangelikaler Theologie in den

USA auch herausgefordert. Abgesehen von Marie-Theres Igrec, die durch die Analyse des

ekklesia-Begtiih die Grundthese ekklesiologisch konkretisiert, werden in Teil IV zum
einen Konsequenzen benannt, die sich aus Bonhoeffers Theologie für einzelne kirchliche

Handlungsfelder (Religionspädagogik, Gottesdiensttheorie u.a.) ergeben. Zum anderen

wird Bonhoeffers Theologie durch religionsphilosophische Verortungen (Religionskritik,

«christian humanism») und politische Konkretionen (Umgang mit politischer Autorität,
Pazifismus) in die «freie Luft der geistigen Auseinandersetzung» eingebracht. Abschliessend

ermutigt John De Gruchy zu einer Theologie «with Bonhoeffer, beyond Bonhoeffer», welche
dessen Theologie im Spannungsfeld von Treue zu seinem Leben und Werk und kontex-
tueller Integrität entfaltet.

Die wesentliche Stärke dieses Bandes liegt in der multiperspektivischen Verknüpfung
theologischer Einsichten in Bonhoeffers Werk mit konkreten nationalen und kirchlichen

Herausforderungen. Der offene Charakter des Bandes bietet dabei zahlreiche Anregungen

für vertiefende Studien, ohne eine grundlegende Orientierung vermissen zu lassen.

Allein die kritische Auseinandersetzung mit der Grundthese bleibt zu knapp. Dass nicht
alle Beiträge in gleicher Weise der Diskussion dienen, ist dem Charakter eines

Konferenzbandes geschuldet und tut der informativen Lektüre kaum Abbruch.

Frederike van Oorschot, Lörrach

Florian Schmitt,j Christiane Tietp (Hg.), Dietrich Bonhoeffers Christentum. Festschrift
für Christian Gremmels. Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh 2011.

432 S., ISBN 978-3-579-07142-8, 39.99.

«Was mich unablässig bewegt, ist die Frage, was das Christentum oder auch wer Christus
heute für uns eigentlich ist.» Es ist diese Frage — von Dietrich Bonhoeffer am 30. April
1944 aus dem Gefängnis heraus an Eberhard Bethge geschrieben -, die im Mittelpunkt
dieser Festschrift für Christian Gremmels, den langjährigen Vorsitzenden der deutschen

Sektion der Internationalen Bonhoeffer-Gesellschaft, steht. Der Sammelband vereint
34 Beiträge, die in konzentrischen Kreisen um diese Mitte herum angeordnet sind. Mal
näher, mal weiter von dieser Mitte entfernt, haben sie alle «Bonhoeffers Überlegungen

zum Christentum sowie sein eigenes Erfahren, Gestalten und Leben des Christentums,
kurz: Bonhoeffers Christentum» (5) zum Gegenstand.

Der Vielschichtigkeit dieses Gegenstandes Rechnung tragend, haben sich die

Herausgeber entschieden, der Frage nach Bonhoeffers Christentum auf zwei verschiedenen

Wegen nachzugehen. Im ersten Teil werden wissenschaftlich-theoretische Beiträge

geboten, die sich der Interpretation von Bonhoeffers Aussagen zu Christentum und



Rezensionen 191

Christsein widmen. Auch werden hier sowohl die Einflüsse untersucht, die Bonhoef-
fers Theologie geprägt haben, als auch die mannigfaltige Rezeption seiner Äusserungen.
Die 17 Beiträge des ersten Teils beschäftigen sich dabei mit so verschiedenen Themen
wie Bonhoeffers Unterscheidung zwischen Christentum und Religion (Wolfgang
Huber), seinen Impulsen für die kirchliche Armutsbekämpfung (Heinrich Grosse), seiner

Hermeneutik (Werner Kahl), seinem Verständnis von Kirche (Hartmut Ludwig) oder
Bonhoeffers Gedanken zu einem unbewussten Christentum (Ilse Tödt), um nur fünf
davon herauszugreifen. Die Beiträge des ersten Teils legen dabei eine Reihe von Schriften
Bonhoeffers zugrunde, u.a. seine Predigten, seinen Briefwechsel mit Eberhard Bethge
und Maria von Wedemeyer und die «Fragmente aus Tegel». Darüber hinaus wird Bon-
hoeffer mit zunächst unerwarteten Gesprächspartnern wie Walter Benjamin und Philipp
Melanchthon ins Gespräch gebracht.

Der zweite Teil des Bandes schlägt einen anderen Weg ein und nähert sich auf

biographisch-reflexiver Weise der Frage nach der Bedeutung von Bonhoeffers
Christentumsverständnis nicht nur für ihn selbst, sondern auch für andere. Wiederum ist das

Spektrum der Themen der 15 Autorinnen und Autoren weit gefasst und reicht von
Gedichten Bonhoeffers über Anregungen Bonhoeffers für das Christsein junger Menschen

bis hin zu sehr persönlichen Erfahrungsberichten mit verschiedenen Texten Bonhoeffers.

Auf drei Beiträge ist besonders hinzuweisen, gewähren sie doch einen aufschlussreichen

Blick über die westliche Bonhoeffer-Rezeption hinaus und zeigen auf, wie Bon-
hoeffer in der ehemaligen Tschechoslowakei (Jan Ligus), in Indien (Reinhold Mokrosch)
und in Polen (Janusz Witt) wahrgenommen wird.

Zwei besondere Beiträge bilden den Rahmen dieses Sammelbandes: eine «Vergegenwärtigung»

von Ulrich Kabitz, dem früheren Lektor des Chr. Kaiser Verlages, der viele

von Bonhoeffers Büchern herausgab, und «Erinnerte Momentaufnahmen» von Ruth-
Alice von Bismarck, der Schwester von Bonhoeffers Verlobter, Maria von Wedemeyer.

Mit dem akkurat redigierten Band haben die Herausgeber Christian Gremmels zum
70. Geburtstag einen sorgfältig arrangierten, bunten Strauss übergeben. Zusammengehalten

wird die Fülle und Verschiedenartigkeit durch das gemeinsame Anliegen seiner

Freunde, Schüler und Kollegen, in theologischen und persönlichen Reflexionen dem

nachzugehen, was das Christentum für Bonhoeffer bedeutete und was es für uns heute

bedeuten kann.

Christine Schliesser, Zürich

Thomas Schlag, Öffentliche Kirche. Grunddimensionen einer praktisch-theologischen
Kirchentheorie, Theologischer Verlag Zürich, Zürich 2012.

124 S., ISBN 978-3-290-17804-8, CHF 18.90.

Mit seiner Studie «Öffentliche Kirche - Grunddimensionen einer praktisch-theologischen

Kirchentheorie» skizziert Thomas Schlag eine Orientierungskarte durch die

Reformlandschaft des Protestantismus. Er sucht nach den Bedingungen für eine Bin-
dungs- und Beteiligungsbereitschaft innerhalb der Kirche.



192 Rezensionen

Die Studie ist ein Bekenntnis zur öffentlichen Kirche, gestärkt durch eine öffentliche

Theologie. Schlag rechnet weiterhin mit der Option «Volkskirche». Voraussetzung
dazu ist u.a. eine offene, liberale Grundhaltung, die beispielsweise auch in Zukunft
die Gruppe der Distanzierten zu den vollwertigen Mitgliedern zählt. Der
Öffentlichkeitsanspruch lebt von den drei Leitperspektiven Freiheit, Verantwortung, Hoffnung.
Die Theologie bleibt Teil des öffentlichen Diskurses, wenn es ihr gelingt, sich ohne

Scheuklappen auf die gegenwärtigen Verhältnisse einzulassen. Öffentliche Theologie
muss sich «zweisprachig) ausdrücken; sie rechnet mit der säkularen Vernunft und sucht

gleichzeitig nach biblischer und theologischer Begründung.
Schlag verweist auf die lange Traditionskette der öffentlichen Verkündigung:

prophetische Form, öffentliche Rede, Erzählstrang, Briefe. Die Orientierungsgrösse ist
das «wandernde» Gottesvolk. Der Autor sieht die Kirche als intermediäre Institution,
die gegen die völlige Entfremdung des einzelnen Menschen ankämpft und nach

Vermittlung zwischen der geglaubten und der erfahrenen Wirklichkeit sucht. Gemäss den

drei erwähnten Leitperspektiven wäre die Kirche eine Institution der Befreiten,
Verantwortlichen, Hoffenden. Die öffentliche Kirche soll sorgsam auf problematische
Aspekte der Hierarchisierung achten, die das Sprechen einiger Weniger über das Sprechen
der Andern stellt. Die Volkskirche soll weiterhin auf die geistorientierte Partizipation
setzen und in den Äusserungen einzelner Christenmenschen dem Ausdruck der freien
Geistesmacht nachspüren.

Für die Analyse der kirchlichen Gegenwart rät Schlag zu gelassener Nüchternheit.

Die Kirche sei weder einfach eine blühende Landschaft noch eine wüstenartige
Einöde. Die öffentliche Theologie solle gemeinsam mit den Grundkompetenzen der

Nicht-Theologen der Volkskirche dienen. Das Anknüpfen an die liberale Tradition
scheint dem Autor unverzichtbar; es ist gegenüber jenen Kräften einzufordern, die in
der liberalen Version von Kirche eine Gefahr sehen. Schlag erkennt im grösseren
Gemeinsamen auf nationaler Ebene ein erhebliches öffentliches Gestaltungspotential. Es

gilt gegenüber der Selbstgenügsamkeit bestimmter Kleinstrukturen kritisch zu bleiben.

Für die Zukunft entwickelt Schlag Vorschläge für die öffentliche Bildung, fordert
die strikte Öffentlichkeit des Pfarrberufes zur Vermeidung einer Rückzugsmentalität
in die gemeindliche Komfortzone. Die Studie endet mit einem Bekenntnis zur Praktischen

Theologie als Wissenschaft.

Thomas Schlag legt mit seiner Studie eine wertvolle Materialsammlung für die
Zukunft einer öffentlichen Kirche vor. Die Aussagen des Autors und die vielfältigen
Literaturhinweise bieten nützliche Anregungen zur «Selbstbefragung» der Kirche und ihrer

Mitglieder. Wer weiterdenken will, findet hilfreiche Wegzeichen. Gelegentlich lässt sich

die Haltung des Verfassers mehr erahnen als erkennen. Eindeutigere Positionsbezüge
wären den «Orientierungsläufern durch die kirchliche Reformlandschaft» dienlich
gewesen.

Peter Schmid, Muttenz


	Rezensionen

