
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 70 (2014)

Heft: 2

Artikel: Über die Entstehung der Arten : philologische Gedanken über
Schöpfung und Evolution

Autor: Rüegger, Hans-Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877745

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über die Entstehung der Arten

Philologische Gedanken über Schöpfung und Evolution*

1. Umleitung

Wie unlogisch ist es, an etwas zu glauben, das man nicht verstehen kann und
das sich gar nicht verstehen lässt! Dies sei ihm freilich nicht aufgefallen,
notiert der alte Mann in seinen Erinnerungen. Er habe nicht daran gezweifelt,
dass jedes Wort der Bibel in strengem Sinn und buchstäblich wahr sei. Der

Vorschlag des Vaters war es, da der Sohn das Medizinstudium nicht ernsthaft

betrieb, er möge Pfarrer werden. Das bedeutete zunächst, die Schulkenntnisse

der alten Sprachen aufzufrischen, und das schien so leidlich zu gelingen.
Immerhin konnte er Homer und das Neue Testament mit bescheidener Fertigkeit
übersetzen. Die Absicht und der Wunsch des Vaters wurden nie ausdrücklich

widerrufen, sie starben eines natürlichen Todes — wie Charles Darwin vermerkt

—, nachdem er Cambridge verlassen hatte und als Naturforscher auf der Beagle

mitfuhr.1

Darwins Nachdenken über das, was er während seiner Forschungsreise
beobachtet und gesammelt hatte, sollte einen Paradigmenwechsel in den

Naturwissenschaften initiieren — und das abendländische Menschenbild erschüttern.

Sigmund Freud wird hierin eine der grossen Kränkungen der Eigenliebe der

Menschheit erkennen: «als die biologische Forschung das angebliche

Schöpfungsvorrecht des Menschen zunichte machte, ihn auf die Abstammung aus

* Für Hinweise und Kritik danke ich Annette Schellenberg, San Francisco Theological Se¬

minary, und den Gesprächspartnern in Zürich, Martina Arioli (Entwicklungsökologie),
Homayoun Bagheri (Populationsgenetik), Alexander Borbély (Pharmakologie), Stefanie

Kähmen (Pflanzenökologie), Zeljko Medved (Philosophie) und Konrad Schmid (Alttesta-
mentliche Wissenschaft).

1 Darwins Recollections (1876) waren nicht für die Veröffentlichung, sondern für den Kreis
der Familie bestimmt. Ich benutze die Sammlung von J.A. Secord: Evolutionary Writings,
Oxford 2008 EW), die für die autobiographischen Schriften auf Darwins Manuskripten
basiert. Der einleitend paraphrasierte Gedanke lautet: It never struck me how illogical it was to

say thatI believed in what I could not understand & what is infact unintelligible (EW 375). Der Satz

gehört zu jenen Passagen, die in der Erstausgabe von Charles' Sohn Francis Darwin (1887)

mit Rücksicht auf die religiösen Empfindlichkeiten in der Familie weggelassen wurden.
Erst Charles' Enkelin Nora Barlow fügte in ihrer Ausgabe von 1958 die zensierten Stellen

wieder ein.

ThZ 2/70 (2014) S. 162-177



Über die Entstehung der Arten 163

dem Tierreich und die Unvertilgbarkeit seiner animalischen Natur verwies».2

Für Darwin selbst bedeutet, was er über die Entstehung der Arten entdeckt,
eine intellektuelle Herausforderung, die er nicht mit seiner Frömmigkeit
zusammenbringt. Seine Theologie sei ein einziges Durcheinander, schreibt er an

einen Freund, rund zehn Jahre nach der Veröffentlichung von On the Origin of
Species (1859). Er könne das Universum nicht als das Ergebnis blinden Zufalls

ansehen, doch er könne keine Evidenz für eine gütige Absicht oder überhaupt
für irgendeine Absicht erkennen:

My theology is a simple muddle; I cannot look at the universe as the result of blind chance,yet I can

see no evidence of beneficent design, or indeed of design of any kind, in the details?

Wie sehr Darwins Dilemma bis in unsere Zeit ein Dilemma bleibt, bedarf

keiner Ausführungen. Indem ich auf philologischem Weg eine Klärung suche,

heisst das zunächst, dass ich weder über Schöpfung noch über Evolution
etwas zu sagen befugt bin. Sie können an sich kein Thema der Philologie sein.

Aber die Rede über die Schöpfung und die Rede über die Evolution können

Gegenstand philologischer Überlegungen sein. Just in der jeweiligen Art, über

die Entstehung der Arten zu reden, liegt der springende Punkt.

2. Arten der Rede

aliud est enim explicare res gestas narrando, aliud argumentando criminari
crimenve dissolvere; aliud narrantem teuere auditorem, aliud concitare.

«Es ist nämlich eines, durch Erzählen Geschehnisse darzustellen,

und etwas anderes, durch Darlegen von Gründen eine

Anklage zu führen oder zu widerlegen; eines, erzählend den
Zuhörer zu fesseln, etwas anderes, ihn zu beeinflussen.»

jPs.-] Cicero, De optimo genere oratorum 15

S. Freud: Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse ([1915-17] 1916-17), in: ders.:

Studienausgabe I, hg.v. A. Mitscherlich et al., Frankfurt a.M. (1969) M2003, 283f.

An J.D. Hooker 1870 (More Letters I, 321), zit. von seiner Enkelin N. Barlow: The
Autobiography of Charles Darwin (1809-1882), With original omissions restored, Edited
with Appendix and Notes by his grand-daughter N.B., (London 1958) New York (1969),
reissued 1993, 130.



164 Hans-Ulrich Rüegger

Unter Arten der Rede verstehe ich ihre Gestaltung durch die gedankliche
Verknüpfung von Sätzen. Es ist etwa eine andere Art der Rede, eine Behauptung

zu begründen oder ein Geschehen zu berichten.4 Im einen Fall geht es um
Argumentation, die Bezeichnetes unter den Gesichtspunkten der Akzeptabilität
in eine folgernde Beziehung setzt: «Weil es Tag ist, ist es hell.»5 Die Art der

Mitteilung ermöglicht, die durch sie vermittelte Beziehung von aussen — gleichsam

objektiv - in der Prüfung ihres Begründungszusammenhangs zu verstehen:

Ich kann darüber nachdenken, inwiefern das Tagsein als Ursache für die

Helligkeit anzunehmen ist. Im andern Fall geht es um Erzählung, die Bezeichnetes

unter Gesichtspunkten von Raum und Zeit in eine geschehende Beziehung
setzt: «Als es Tag wurde, wurde es hell.» Die Art der Mitteilung lädt dazu ein,
das durch sie vermittelte Verhältnis von innen - gleichsam subjektiv - in der

Anteilnahme an ihrer dynamischen Perspektive zu verstehen: Ich kann mit der

Morgendämmerung erleben, wie es hell wird.
Solche Arten der Rede wie Erzählen und Argumentieren sind grundlegende

Weisen sprachlicher Vorstellung. Sie sind mit einer je eigenen Sprech- und

Rezeptionshaltung verbunden. Wenn ich die jeweiligen Spielregeln nicht beachte,

laufe ich Gefahr, eine Rede misszuverstehen.

3. Die Art, über die Revolution %u reden

There seems to be no more design in the variability of organic beings <&

in the action of natural selection, then in the course which the wind blows.

Everything in nature is the result of fixed laws.

Charles Darwin6

Der Begriff einer Art der Rede ist philologisch nicht etabliert. Ich führe ihn in Anlehnung
an die modi tractandi im antiken Unterricht unter Ansehung verschiedener textwissenschaftlicher

Konzepte ein (H.-U. Rüegger: Verstehen, was Markus erzählt. Philologisch-her-
meneutische Reflexionen zum Übersetzen von Markus 3,1-6 [WUNT 11/155], Tübingen
2002, 6£, mit Anm. 2-4).
In Anlehnung an Chrysippos, der auf diese Weise eine kausale Präposition (amcûôeç
àÇicûga) illustriert: «Weil es Tag ist, gibt es Licht (Siôxt fipépot seit, cpcbç scrlv).» (Diogenes

Laërtios VII, 72 [SVF Nr. 207]).
Darwin: Recollections (1876), EW 393. Auch der letzte Satz wurde in der Erstausgabe
(1887) weggelassen (s. Anm. 1).



Über die Entstehung der Arten 165

Bei der Untersuchung der Art, wie Charles Darwin in seinem Buch Über die

Entstehung der Arten (1859) redet, können wir zunächst darauf achten, was

er selbst über seinen Text sagt. Wir sind in der glücklichen Lage, dass er am
Schluss die Art seiner Rede selbst kommentiert. Das ganze Werk sei eine lange

Darlegung von Gründen: this whole volume is one long argument (EW 189). In
seinen Erinnerungen (1876) findet sich dieselbe Deklaration: the Origin of Species

is one long argumentfrom the beginning to the end (EW 423). Auch das thematische

Zentrum wird von Darwin in der Rekapitulation seines Werks auf den Punkt

gebracht. Es geht um eine Theorie der Abstammung mit Veränderung durch

natürliche Auslese: a theory of descent with modification through natural selection (EW
189). Die Art der Rede, die wir in diesem Buch erwarten dürfen, ist also die der

Argumentation, näherhin die einer wissenschaftlichen Argumentation. Nach seiner

Heimkehr von der Reise mit der Beag/e im Jahr 1837 bis zur Publikation seines

Buches dachte Darwin während zwei Jahrzehnten über seine Beobachtungen
nach. Gleichwohl versteht er die rund fünfhundert Seiten, die im November
1859 erscheinen, nur als ein Abstract (EW 107), für das er in «dreizehn Monaten
und zehn Tagen harter Arbeit» das 1856 dreimal breiter angelegte Manuskript
komprimiert (EW 41 lf.). Wenn wir eine Anschauung von seiner Argumentation

gewinnen wollen, kann dies nur exemplarisch geschehen. In seiner

Einleitung formuliert Darwin in nuce einen Grundgedanken seiner Theorie, das

Prinzip der natürlichen Auswahl (NaturalSelectioti)-.

As many more individuals of each species are born than can possible survive; and as, consequently,

there is a frequently recurring struggle for existence, itfollows that any being, if it vary however

slightly in any mannerprofitable to itself, under the complex and sometimes varying conditions of life,

will have a better chance of surviving, and thus be naturally selected (EW 110).

Der Gedankengang enthält explizite Signale einer komplexen Schlussfolgerung:

As and as, consequently itfollows. Da erste Argument lässt sich wie

folgt darstellen:

Es werden viel mehr Individuen jeder Art geboren, als überleben können.
Wenn viel mehr Individuen jeder Art geboren werden, als überleben können, gibt
es einen beständig wiederkehrenden Daseinskampf.

Es gibt einen beständig wiederkehrenden Daseinskampf.



166 Hans-Ulrich Rüegger

Der Gedanke lässt sich als prognostisches Argument explizieren: Aus zwei

Prämissen folgt ein Schluss.7 Dieser dient als Anfangsbedingung für das folgende

Argument, in das allerdings noch eine zweite Anfangsbedingung eingeführt
wird:

Es gibt einen beständig wiederkehrenden Daseinskampf.
Ein Lebewesen weicht in einer für sich vorteilhaften Weise von den übrigen ab.

Wenn es einen beständig wiederkehrenden Daseinskampf gibt und wenn ein
Lebewesen in einer für sich vorteilhaften Weise von den übrigen abweicht, dann wird
es unter den komplexen und sich gelegentlich ändernden Lebensbedingungen eine

bessere Überlebenschance haben und also natürlich ausgewählt werden.

Das Lebewesen wird unter den komplexen und sich gelegentlich ändernden

Lebensbedingungen eine bessere Überlebenschance haben und also natürlich ausgewählt

werden.

Die Begründung des Prinzips der natürlichen Auswahl basiert auf der Verknüpfung

von vier Gedanken: dem des Geburtenüberschusses der Individuen, dem

des Daseinskampfes, dem der vorteilhaften Varietät und dem der besseren

Disposition gegenüber den Umweltbedingungen. Es geht mir dabei nicht um die

Stringenz des Gedankengangs, sondern allein um den Aufweis seines argumentativen

Charakters. Zwei Fragen grundsätzlicher Art sollen daran anschliessen,

eine erkenntnistheoretische und eine hermeneutische: (a) Wie steht es um die

WahrheitsFähigkeit der Aussagen der Evolutionstheorie? (b) Was für eine Frage

ist es, auf welche die Evolutionstheorie eine Antwort sucht?

(a) Wahrheitsfähigkeit. Zunächst verdienen die Umsicht und die Gründlichkeit,

mit der Darwin seine Theorie entwickelt, unseren Respekt. Es wäre eine

Provokation in der heutigen Wissenschaftslandschaft, aus Darwins Arbeit eine

Maxime für die Forschung zu ziehen: Denke zwanzigJahre über deine Beobachtungen

nach und prüfe alle denkbaren Einwände, bevor du deine Folgerungen

publizierst! Gleichwohl bekennt er in der Einleitung zu seinem Buch: No doubt

errors will have crept in (EW 108). Mehr noch, er räumt ein:

I am well aware that scarcely a singlepoint is discussed in this volume on whichfacts cannot be adduced,

often apparently leading to conclusions directly opposite to those at which I have arrived (EW 108).

7 Zur Struktur eines wissenschaftlichen Arguments s. H.-U. Rüegger: Verstehen statt Erklä¬

ren? Zur Logik der Interpretation in den Geisteswissenschaften, ThZ 64 (2008) 49-64.



Über die Entstehung der Arten 167

Soviel zum Ethos eines Wissenschaftlers. Was nun die Wahrheitsfähigkeit
seiner Gedanken betrifft, so geht es nicht um die Frage, welche Akzeptanz ihr
zukommt — hierüber hat die Geschichte der Wissenschaften längst entschieden

—, sondern um die Frage, inwiefern sich sagen lässt, die Aussagen seien wahr.8

Darwin verwandte enormen Fleiss und unendliche Geduld darauf, empirisch
seine Grundlagen zu sichten. Doch Wissenschaft ist mehr als sorgfältiges
Beobachten von Tatsachen:

science consists in groupingfacts so thatgeneral laws or conclusions may be drawnfrom them?

Ein wissenschaftliches Argument besteht in der Verknüpfung von generellen

Aussagen über Tatsachen vermittels eines theoretischen Gedankens.10 Für die

Frage nach der Wahrheitsfähigkeit ist entscheidend, dass es sich bei der

herangezogenen Prämisse um einen theoretischen Gedanken handelt:

Wenn viel mehr Individuen jeder Art geboren werden als überleben können, dann

gibt es einen beständig wiederkehrenden Daseinskampf.

Nun kann ein theoretischer Gedanke, eben weil er einen Begründungszusammenhang

entwirft, empirisch nicht vollständig überprüft werden. Man kann

prinzipiell nicht sagen, ein Gedanke der Struktur «Wenn dann ...» sei wahr.

Denn es geht nicht um eine Aussage, was der Fall ist, sondern um eine

konditionale Relation. Wohl lässt sich auf der Basis der theoretischen Annahme
eine Prognose machen. Immer wenn die Vorhersage eintrifft, dass es einen

beständig wiederkehrenden Daseinskampf gibt, wird man die Annahme bestätigt
finden. Aber selbst wenn die Vorhersage tausendmal eingetroffen ist, könnte

es geschehen, dass, obwohl viel mehr Individuen jeder Art geboren werden als

8 «Wahrheits fähig sind Sinngehalte (zumeist enger: Sätze), wenn sie eine Erkenntnis ausdrü¬

cken, die wahr oder falsch sein kann.» (Wirtschaftslexikon.co, s.v. Wahrheitsfähigkeit).
9 Darwin: Recollections (1876), EW 393.
10 Einen theoretischen Gedanken nenne ich die Aussage eines Satzgefüges, welche durch die

gedankliche Verknüpfung von generellen Sätzen deren Wahrheitswert übersteigt. Das
kausale Satzgefüge «weil das Eis spezifisch leichter ist als Wasser, schwimmt es auf dem
Wasser» hängt nicht nur vom Wahrheitswert seiner Teilsätze ab — «das Eis ist spezifisch
leichter als Wasser» und «das Eis schwimmt auf dem Wasser» —, sondern es setzt mit dem

Begründungszusammenhang einen theoretischen Gedanken voraus: «wenn etwas spezifisch

leichter ist als Wasser, so schwimmt es auf dem Wassen> (in Anlehnung an G. Frege:
Über Sinn und Bedeutung, ZPPK 100 [1892] 25-50 (48); E. Tugendhat/U. Wolf:
Logischsemantische Propädeutik, Stuttgart 1983, 117-121).



168 Hans-Ulrich Rüegger

überleben können, es keinen beständig wiederkehrenden Daseinskampf gibt.
Insofern die generellen Sätze eines theoretischen Gedankens auf singuläre Sätze

zurückgeführt werden, können diese jeweils für wahr oder nicht wahr
befunden werden. Der angenommene Begründungszusammenhang indessen ist
als generelle Aussage nicht verifizierbar. Er kann sich aber — solange er nicht
falsifiziert wird — bewähren." Und die Evolutionstheorie hat sich in den

vergangenen 150 Jahren offensichtlich bewährt oder — um es in ihrer Sprache zu

sagen — sie hat sich in der Konkurrenz der Theorien durchgesetzt und in der

Wissenschaft überlebt.

(b) Wasfür eine Frage ist es, auf welche die Evolutionstheorie eine Antwort
sucht? Darwin setzt ein, wo im Grunde jede wissenschaftliche Frage beginnt,
nämlich beim Staunen über das, was wir vorfinden:

When on board H.M.S. <Beagk>, as naturalist, I was much struck with certainfacts in the distribution

of the inhabitants of South America, and in the geological relations of the present to the past
inhabitants of that continent. These facts seemed to me to throw some light on the origin of species

— that mystery of mysteries, as it has been called by one of ourgreatestphilosophers. On my return

home, it occured to me, in 1837, that something mightperhaps be made out on this question by

patiently accumulating and reflecting on all sorts offacts which couldpossibly have any bearing on it.12

Staunend erfährt der Wissenschaftler die Welt und sucht, ihre Geheimnisse zu

ergründen. Die Frage, die Darwin über Jahrzehnte beschäftigt, lautet in ihrer
kürzesten Form: Was ist die Ursache für die Entstehung der Arten? Und die

Antwort, die er in einer langen Darlegung von Gründen gibt, lautet wiederum

in kürzester Form: weil Lebewesen untereinander in einem Daseinskampf
stehen, weil Individuen natürlich ausgewählt werden, weil sie für sich vorteilhafte

Abweichungen an ihre Nachkommen vererben und weil diese an ihre Umwelt
besser angepasst sind.

«Theorien sind nicht verifizierbar; aber sie können sich bewähren.» (K. Popper: Logik der

Forschung, [Wien 1935] Tübingen '"1994).
Mit diesen Worten beginnt die Einleitung (EW 107). John Herschel erwähnt in einem Brief
an Charles Lyell that mystery of mysteries, the replacement of extinct pedes by others (veröffentlicht
von Ch. Babbage: The Ninth Bridgewater Treatise, London 1837, 203).



Über die Entstehung der Arten 169

4. Die Art, über die Schöpfung gu reden

The mystery of the beginning of all things is insoluble by us; <& Ifor one

must be content to remain an Agnostic.
Charles Darwin13

Für die Untersuchung der Art, wie das erste Buch der Bibel über die

Entstehung der Arten redet, können wir zunächst wiederum darauf achten, wie
dieses selbst am Schluss seine Rede bestimmt (Gen 2,4):

«Dies ist die Geschichte der Entstehung (töledöt) von Himmel und Erde, als sie

geschaffen wurden.»14

Wie wird die «Entstehungsgeschichte» erzählt? Das hebräische Wort töledöt

(nrnin) steht im Buch Genesis gewöhnlich im Zusammenhang mit
Familiengeschichten als Geschlechtsregister, als Verzeichnis der «Nachkommen»15, als

Verzeichnis «nach der Abstammung» oder «nach der Geburtsfolge»16. Oder

es kann verstanden werden als die (mit der Familie verbundene) «Geschichte»

eines Menschen.17 Wie von Menschen ihre (Familien-) Geschichte erzählt wird,
so wird zu Beginn nach der Unterschrift Gen 2,4 von Himmel und Erde die

Geschichte ihrer Entstehung erzählt. Wenngleich die Erzählweise gelegendich
eine Nähe zur Aufzählung hat, geht es nicht bloss um eine Auflistung. Das
erhellt schon die Komposition der Geschichte, welche die Entstehung der Welt

nach dem alltäglichen Bild einer Arbeitswoche strukturiert: Gott erschafft die

Welt in einer Abfolge von sechs Tagen und ruht am siebten Tag «von all seinem

Werk, das er durch sein Tun geschaffen hat».

Der erste Satz enthält, ähnlich wie die erwähnte Unterschrift, eine Art
Überschrift und gibt an, worum es geht: «Im Anfang schuf Gott Himmel
und Erde.»18 Der zweite Satz, also der erste Satz der eigentlichen Erzählung,

13 Darwin: Recollections (1876), EW 396.
14 Übersetzung der Zürcher Bibel (2007).
15 Gen. 5,1; 6,9; 10,1; 11,10.27; 25,12.19; 36,1.9.
16 Gen 10,32; 25,13.
17 In Gen 6,9; 25,19 und 37,2 übersetzt die Zürcher Bibel töledöt jeweils als «Geschichte»

Noahs, Isaaks bzw. Josefs.
18 Der erste Satz wird von den tiberischen Masoreten wie schon in der Septuaginta als Haupt¬

satz interpretiert: fJXn DX] DJBBfo I"IX EV'^X X"l| rPBX"|3 - 8V àpxjï £7iotr|a£V 6 0eàç
tôv oùpavôv Kai ir]V yrjv. Anders plädiert im 11. Jahrhundert Rabbi Schlomo ben Jizchak



170 Hans-Ulrich Rüegger

beschreibt die Ausgangslage, den Zustand vor der Erschaffung der Welt:

«Und die Erde war wüst und öde, und Finsternis lag auf der Urflut, und der

Geist Gottes bewegte sich über dem Wasser.» Mit dem dritten Satz setzt die

Handlung ein:19

«Da sprach Gott: Es werde Licht! Und es wurde Licht. Und Gott sah, dass das

Licht gut war. Und Gott schied das Licht von der Finsternis. Und Gott nannte das

Licht Tag, und die Finsternis nannte er Nacht. Und es wurde Abend und es wurde

Morgen: ein Tag.»

Es ist eine eigenwillige Sprache, die uns in kurzen Sätzen und starken
Bildern entgegenkommt. Ein Rhetor der frühen Kaiserzeit war von der Kraft
solcher Sätze (sc. in griechischer Ubersetzung) derart beeindruckt, dass er
sie als Musterbeispiel erhabenen Stils neben Zitaten aus Homer erwähnt.

Er würdigt sie als Rede eines ausserordentlichen Mannes, der «das

Vermögen des Göttlichen der Würde entsprechend fasste und zum Ausdruck
brachte».20

Die Welt entsteht, indem Gott spricht. Die Erschaffung der Welt wird
vorgestellt, wie wenn einer befiehlt. Die Welt, wie sie die Geschichte erzählt,
ist das Ergebnis von Imperativen Gottes.

Die Welt entsteht, indem es Licht wird. Das Licht tritt in Kontrast zu der

ursprünglichen Dunkelheit. Es ist die Voraussetzung, dass etwas sichtbar

wird, dass wir die Welt erkennen können. Die Welt kommt an den Tag.

(Raschi) dafür, den Satz als temporalen Nebensatz zu verstehen. In diesem Sinn übersetzt
die Jewish Study Bible (1999/2004): When God began to create heaven and earth Den
philologischen Anstoss für diese Deutung, die bis heute vielfach diskutiert und vertreten wird,
gibt die Artikellosigkeit der Präpositionalverbindung lgresit, aus welcher der status constructus

abgeleitet wird: «Zu Beginn des ...» Diese Auslegung nimmt indessen mehr philologische
Schwierigkeiten in Kauf, als sie zu lösen vermag: Das Verb hr' (K13) müsste entgegen der

masoretischen Punktation nicht als Perfekt bärd\ sondern als Infinitiv Ifro gelesen werden:
«Zu Beginn des Schaffens ...» Die Satzkonstruktion wäre ungewöhnlich schwerfallig
gegenüber der schlichten Parataxe in Gen 1, und es gäbe dafür keine syntaktischen Parallelen

(E. Jenni: Erwägungen zu Gen 1,1 «am Anfang», ZAH 2 [1989] 121-127 [121]; eingehend
H.-J. Stipp: Gen 1,1 und asyndetische Relativsätze im Bibelhebräischen, in: Literatur- und

sprachwissenschaftliche Beiträge zu alttestamentlichen Texten, FS W. Richter [ATSAT 83],
St. Ottilien 2007, 323-355).

19 Unabhängig davon, wie man die Syntax der ersten Sätze interpretiert, setzt in V. 3 mit dem

Imperfectum consecutivum das Geschehen der Erzählung ein.
20 Longinos, De sublimitate 9,9: tt|v wö Bstot) Stivapiv KCtxà xf|V àÇiav s%(»pr|cse KàÇécpr|vev.



Über die Entstehung der Arten 171

Die Welt entsteht durch Unterscheidung. Das Licht wird von der Finsternis

geschieden, es wird Abend und Morgen, es wird Tag und Nacht: Es gibt Zeit. Die
Wasser werden durch eine Feste geschieden: Es gibt Raum.

Die Welt entsteht durch Benennung. Gott benennt den Tag und die Nacht,
den Himmel, die Erde, das Meer.

Nachdem es Zeiten und Räume gibt, schafft Gott, indem er spricht, die Pflanzen:

samentragendes Kraut nach seiner Art und fruchttragende Bäume nach ihrer
Art. Weiter schafft er, indem er spricht, «die Lebewesen nach ihren Arten»:21 im
Wasser schwimmende Tiere nach ihren Arten und über die Erde fliegende Tiere

nach ihren Arten, auf der Erde lebende Tiere, Vieh, Kriechtiere und Wildtiere,
je nach ihren Arten. So werden die Räume der Welt - das Wasser, der Luftraum,
die Erde — zu Lebensräumen. Gott ruft die Arten ins Leben in ihrem je eigenen
Lebensraum und bestimmt so die Ordnung der Welt.22

Was soll diese Anschauung gegenüber einer Theorie, welche die Entstehung
der Arten in ihrer Abstammung durch Veränderung und natürliche Auslese

erklärt? Es ist an der Zeit, die beiden grundsätzlichen Fragen zu stellen: (a) Wie steht

es um die Wahrheitsfähigkeit der Aussagen der Schöpfungserzählung? (b) Was für
eine Frage ist es, auf welche die Schöpfungserzählung eine Antwort sucht?

(a) Wahrheitsfähigkeit. Die Erzählung bestimmt ihre Geschichte selbst: «Im

Anfang schuf Gott Himmel und Erde.»23 Doch in welcher Zeit liegt dieser Anfang?
Erst im Verlauf der Geschichte wird von der Erschaffung der Zeit und der

Erschaffung des Raums erzählt. Der Anfang allen Weltgeschehens liegt jenseits von
Zeit und Raum. Es ist eine Geschichte, die, weil sie erzählt, was sie erzählt, unter
raum-zeitlichen Gesichtspunkten in ein Verhältnis setzt. Aber ihr Zeitraum ist
nicht der, den wir mit empirischer Vernunft begreifen.

21 Z.B. Gen. 1,24: nrö'p mn D?} - v|n)xf]v Çràoav Kara ysvoç - eigentlich «lebendes Wesen
nach seiner Gattung» oder wie H. Gunkel, Genesis (HK 1/1), Göttingen "1969, 108,

apostrophiert: <«nach seinem (gesamten) Geschlecht?, alle Unterarten mitgerechnet» (vgl. z.B.

Lev 11,13-22).
22 Vgl. Gunkel, ebd.
23 Die Artikellosigkeit von ifresit braucht nicht auf einen status constructus hinzuweisen, da

bestimmte Nomina für Zeitangaben die formale Determination meiden (H.-J. Stipp:
Anfang und Ende. Nochmals zur Syntax von Gen 1,1, ZAH 17-20 [2004-2007] 188-196).
Für itresit im status absolutus ist zu erwägen, dass nicht ein bestimmter Zeitpunkt, sondern
die Qualität eines Zeitraums bezeichnet wird: «im Anfang in uranfänglicher Zeit» (Jenni:

Erwägungen [Anm. 18], 126f.).



172 Hans-Ulrich Rüegger

In der Geschichte wird von der Erschaffung des Menschen erzählt. Dieser
kann bei der Entstehung der Welt nicht dabei gewesen sein. Das wird auch in
der Hebräischen Bibel dem Menschen ins Bewusstsein gerufen:

«Wo warst du, als ich die Erde gegründet habe?

Rede, wenn du es weisst!» (Hi 38,4)

Es wird keine verbürgte Geschichte erzählt, die Schöpfungserzählung ist kein

historischer Bericht.

Auch in der nachfolgenden Geschichte wird von der Erschaffung der Welt

erzählt. Nur bildet Gott dort — «als es noch kein Gesträuch des Feldes gab auf
der Erde und noch kein Feldkraut wuchs» - als erstes Geschöpf «den Menschen

aus Staub vom Erdboden» (Gen 2,4-7). Wer immer die beiden Schöpfungsberichte

am Anfang der Bibel zusammenstellte — es störte ihn offenbar nicht,
dass sie ganz verschiedene Geschichten erzählen, die nicht zusammengehen,

gar widersprüchlich sind. Ihre Rationalität folgt nicht der narrativen Vernunft
eines historischen Berichts und schon gar nicht der argumentativen Logik einer

wissenschaftlichen Theorie.

Bereits die antike Schulrhetorik unterscheidet Erzählungen aufgrund der

Wahrheitsfähigkeit ihrer Aussagen. Es gibt die historische Erzählung (historia)

über das, was geschehen ist (gesta res), es gibt die erfundene Erzählung {argumentum)

über das, was geschehen sein könnte (ficta res), und es gibt die mythische

Erzählung (fabula), die weder wahre noch wahrscheinliche Dinge enthält {in qua

nec verae nec veri similes res continentur)?A Die Geschichte eines Mythos spielt in
unvordenklicher Zeit:

«Dies ist niemals geschehen, es ist immer.»25

Sowenig wir von einem Schiff erwarten, dass es flugtauglich ist, so wenig können

wir von einem Mythos erwarten, dass seine Aussagen nach den raum-zeit-

lichen Kategorien der geistigen Vernunft wahr seien. Mythen sind anders. Wie

Träume und Visionen bringen sie in Bildern zur Sprache, was wir empirisch
nicht zu sehen vermögen. Sie gehören zur seelischen Dimension der Vernunft.26

24 Cicero, De inventione I, 27.
25 Salustios, Ilspi 0eû)v Kai KÖapot) 4,9: xaüxa 5s sysvsxo pèv oùSstcoxe, saxt 8s àsi (Nock

8,14 f.).
26 H.-U. Rüegger: Wie wir die Welt entdecken. Semiotische Wurzeln der Vernunft, in: H.-U.



Über die Entstehung der Arten 173

(b) Wasfür eine Frage ist es, auf welche die Schöpfungserzählung eine Antwort
sucht? Wir verstehen besser, wenn wir der Erzählung zu ihrem Höhepunkt
folgen:

«Und Gott sprach: Lasst uns Menschen machen als unser Bild, uns ähnlich. Und sie

sollen herrschen über die Fische des Meers und über die Vögel des Himmels, über das

Vieh und über die ganze Erde und über alle Kriechtiere, die sich auf der Erde regen.
[...] Und Gott sprach: Seht, ich gebe euch alles Kraut auf der ganzen Erde, das Samen

trägt, und alle Bäume, an denen samentragende Früchte sind. Das wird eure Nahrung
sein. Und allen Wildtieren und allen Vögeln des Himmels und allen Kriechtieren auf der

Erde, allem, was Lebensatem in sich hat, gebe ich alles grüne Kraut zur Nahrung. Und
so geschah es. Und Gott sah alles an, was er gemacht hatte, und sieh, es war sehr gut.»

Staunend erfährt der Erzähler die Welt, doch er sucht nicht, ihre Geheimnisse

zu ergründen. Sein Interesse gilt nicht einer wissenschaftlichen Erkundung der

Welt.27 Ein Späterer wird dereinst mahnen:

«Man kann nicht sagen: Wieso (Höh) gibt es das?

Denn alles ist dafür, wozu es nötig ist, ausgewählt.»28

Sein Enkel wird die Frage in Griechisch ausführen:

«Man soll nicht sagen: Warum (il) gibt es das? Wo%u (eiç rl) ist das da?

Denn alles ist dafür, wozu es nötig ist, erschaffen.»29

Die Frage, auf welche die Schöpfungserzählung eine Antwort sucht, könnte lauten:

Was ist der Sinn der Entstehung der Welt? Und die Antwort, welche die

Erzählung in mythischen Bildern gibt, könnte in summa abstracta lauten: Die Welt

Rüegger/S. Tietz/E. Dueck (Hg.): Abschied vom Seelischen? Erkundungen zum menschlichen

Selbstverständnis (Reihe Zürcher Hochschulforum 51), Zürich 2013, 277-293.
27 Dabei steht ausser Frage, dass seine Geschichte auf den kosmologischen Vorstellungen

seiner Zeit beruht. Vgl. Gunkel: Genesis (Anm. 21), 130: «daß er zugleich den wirklichen
Hergang der Entstehung der Welt erzählen will, hätte man niemals leugnen sollen».

28 Sir 39,21 ab (MS B), P.C Beentjes: The Book of Ben Sira in Hebrew (VT.S 68), Leiden etc.

1997, 68.
29 Sir 39,21:

oi)K ëcrrtv eùteîv ri xoùxo; eiç xi xoùxo;
îtâvxa yàp eiç xpsiaç aùxcov ËKxtaxat.

Zur philologischen Erkundung der Frage eiç xi s. H.-U. Rüegger/A. Hämmig: «Mein gott:
varzuo hastu mich gelassen?» Philologische Annäherung an eine theologische Frage (Mk
15,34), ZNW 102 (2011) 40-58.



174 Hans-Ulrich Rüegger

ist als Schöpfung von Gott gewollt, er hat ihr ihre Ordnung gegeben. Allen Arten

von Lebewesen hat er ihre Lebensräume und ihre Lebensmittel zugedacht und

den Menschen hat er einen Auftrag gegenüber den Mitgeschöpfen gegeben. Das

Staunen des Erzählers reflektiert sich nicht in der Frage, warum die Welt so

geworden ist, wie sie ist. Es reflektiert sich in der Frage nach der Sinnhaftigkeit der

Welt, wie sie geschaffen ist.

Zur Eigenart dieses Staunens gehört es, dass die Welt nicht erst gesehen wird,
wie sie geworden ist. Bei aller Dankbarkeit für das Leben ist nicht zu überhören,
dass es in der Welt nicht so schiedlich und friedlich zugeht, wie die Schöpfungsgeschichte

erzählt.

<Die Löwen brüllen nach Beute

und fordern von Gott ihren Frass.» (Ps 104,21)

Um den strugglefor existence weiss auch der Erzähler der Priesterschrift, der nach

der Sintflutgeschichte das Weltbild der Ursprungsgeschichte revidiert. Die den

Menschen zugedachte pflanzliche Nahrung (Gen 1,29) wird nunmehr um die

tierische erweitert:

«Alles, was sich regt und lebt, soll eure Nahrung sein.» (Gen 9,3)

Doch die Erzählung von der Erschaffung der Welt lädt ein, diese mit anderen

Augen zu sehen: nicht, wie sie gekannt ist, sondern wie es vorstellbar ist, dass sie

uranfänglich gedacht war.

5. Evolutionstheorie und Schöpfungsergählung

Ich versuche eine summarische Gegenüberstellung, um die Unterschiede
zwischen Evolutionstheorie und Schöpfungserzählung in drei Hinsichten deutlich

zu machen: (a) im Blick auf den jeweiligen Gegenstand, mit dem sie sich beschäftigen,

also im Blick auf ihr jeweiliges Weltverständnis, (b) im Blick auf die

Vernunftdimension, die dem jeweiligen Gegenstand oder Weltverständnis entspricht,
und (c) im Blick auf die elementaren Zeichenrelationen, die dem Vernehmen

zugrundeliegen.30

30 Zu den anthropologischen und semiodschen Grundlagen s. Rüegger: Wie wir die Welt
entdecken (Anm. 26). Ich stütze mich auf die Zeichentheorie von Ch.S. Peirce: What is a

Sign? (MS 404), in: The Essential Peirce. Selected Philosophical Writings 2 (1893-1913), ed.

by the Peirce Edition Project, Bloomington IN 1998, 4-10.



Über die Entstehung der Arten 175

(a) Die Evolutionstheorie versteht
die Welt als Ergebnis einer Entwicklung

und erkennt in ihrem Werden kausale

Zusammenhänge.

(a) Die Schöpfungserzählung
versteht die Welt als uranfänglich geschaffene

und erkennt in ihrem Werden eine

lebensfreundliche Ordnung.

(b) Die Evolutionstheorie
entspricht geistiger Vernunft. Sie antwortet

auf die Frage nach der Ursache. Sie

gibt eine wissenschaftliche Erklärung
der Welt und ermöglicht, diese kritisch
zu reflektieren.

(b) Die Schöpfungserzählung
entspricht seelischer Vernunft. Sie antwortet

auf die Frage nach dem Sinn. Sie

gibt eine mythische Deutung der Welt
und lädt ein, das Leben als geschöpfliches

Dasein zu reflektieren.

(c) Die Evolutionstheorie basiert
auf indexikalischen Zeichenrelationen.
Selbstverständlich benutzt sie wie jede
menschliche Rede Symbole, also
konventionell mit einer Bedeutung
verbundene Zeichen. Aber wesentlich für
ihr Denken ist die indexikalische
Relation einer physischen Abhängigkeit:
Die Theorie von der Entstehung der
Arten können wir als eine Erklärung
annehmen, wie die Vielfalt der Arten
und auch der Mensch aus Veränderung
und natürlicher Auslese hervorgegangen

ist.

(c) Die Schöpfungserzählung
basiert auf ikonischen Zeichenrelationen.

Selbstverständlich braucht auch
sie symbolische, also konventionell
bedeutsame Zeichen. Aber wesentlich
für ihr Denken ist die ikonische Relation

einer Ähnlichkeitsbeziehung: Die
Erzählung von der Erschaffung der
Arten können wir als eine Anschauung
annehmen, wie der Vielfalt der Arten
eine lebens freundliche Ordnung gegeben

und den Menschen ihre Aufgabe
in der Schöpfung zugedacht ist.

Die Untersuchung der jeweiligen Art, über die Entstehung der Arten zu

reden, hat zur Gegenüberstellung von Denkweisen als Weisen des

Weltverständnisses geführt. Der Weg und die Beschreibung der jeweiligen Eigenart
mögen ungewöhnlich erscheinen, die Gegenüberstellung als solche ist es

nicht. Ans Ende der philologischen Gedanken stelle ich zwei ältere

Erwägungen aus theologischer und aus naturwissenschaftlicher Sicht. Die erste
steht am Schluss eines Kommentars über die Schöpfungsgeschichte, der jünger

ist als Darwins Theorie, aber immerhin mehr als hundert Jahre alt:

«Der Streit <zwischen Theologie und Geologie) ist geschlichtet, wenn beide ihre
Schranken innehalten. Die Religion wird es der Naturwissenschaft überlassen müssen,

über die Entstehung der Welt und auch der Menschheit ihre Aussagen zu
machen, so gut sie immer kann. Die Naturwissenschaft aber wird, wenn sie ihre



176 Hans-Ulrich Rüegger

Grenzen achtet, das Dogma von der Schöpfung weder verneinen noch bejahen.
Dieses Dogma hat andere als wissenschaftliche Wurzeln.»31

Der korrespondierende Gedanke stammt von einem theoretischen Physiker, der

an der Begründung der Quantenmechanik mitgewirkt hat. An seinen

erkenntnistheoretischen Überlegungen fasziniert, welch fundamentale Rolle die Sprache

für sein Denken spielt. Dabei hat er gegenüber der Eigenart des naturwissenschaftlichen

Diskurses die Bedeutung des Ikonischen für die religiöse Rede

erkannt:

«[...] daß es sich bei den Bildern und Gleichnissen der Religion um eine Art Sprache
handelt, die eine Verständigung ermöglicht über den hinter den Erscheinungen spürbaren

Zusammenhang der Welt, ohne den wir keine Ethik und keine Wertskala gewinnen
können. [...] Diese Sprache ist der Sprache der Dichtung näher verwandt als jener der

auf Präzision ausgerichteten Naturwissenschaft. Daher bedeuten die Wörter in beiden

Sprachen oft etwas verschiedenes. Der Himmel, von dem in der Bibel die Rede ist, hat

wenig zu tun mit jenem Himmel, in den wir Flugzeuge oder Raketen aufsteigen lassen.

Im astronomischen Universum ist die Erde nur ein winziges Staubkörnchen in einem
der unzähligen Milchstraßensysteme, für uns aber ist sie die Mitte der Welt — sie ist wirklich

die Mitte der Welt. Die Naturwissenschaft versucht, ihren Begriffen eine objektive
Bedeutung zu geben. Die religiöse Sprache aber muß gerade die Spaltung der Welt in
ihre objektive und subjektive Seite vermeiden; denn wer könnte behaupten, daß die

objektive Seite wirklicher wäre als die subjektive. Wir dürfen also die beiden Sprachen
nicht durcheinander bringen, wir müssen subtiler denken, als dies bisher üblich war.»32

Subtilität des Denkens ist in zweifacher Hinsicht gefordert. Die eine

Herausforderung besteht darin, verschiedene Dimensionen der menschlichen Vernunft
auseinanderzuhalten. Wir können mit Rekurs auf eine mythische Erzählung
nicht für oder gegen eine wissenschaftliche Theorie argumentieren — und

umgekehrt. Die andere, meines Erachtens grössere Herausforderung besteht darin,
die verschiedenen Sprachwelten und Denkweisen zueinander in Beziehung zu

setzen. Auch wenn die menschliche Vernunft keine einfältige ist, haben wir doch

Gunkel: Genesis (Anm. 21), 131. — Ahnlich wird später der Paläontologe St.J. Gould im
Dialog mit päpstlichen Verlautbarungen den Grundsatz der nonoverlapping magisteria verfolgen

(Nonoverlapping Magisteria, Natural History 106 [1997] 16-22).
W Heisenberg: Naturwissenschaftliche und religiöse Wahrheit, Mitteilungen aus der Max-
Planck-Gesellschaft 2 (1973) 73-90 (86-76); erneut in: ders.: Gesammelte Werke C III,
München/Zürich 1985, 422-439 (435£).



Über die Entstehung der Arten 177

nur eine Vernunft, durch die wir die Vielfalt des Erlebens in eine Wirklichkeit zu

integrieren vermögen.

Abstract

«My theology is a simple muddle», wrote Charles Darwin to a friend, about ten years
after publishing On the Origin of Speàes. «I cannot look at the universe as the result

of blind chance, yet I can see no evidence of beneficent design, or indeed of design
of any kind, in the details.» — Creation and evolution are not usually subjects of a

philological paper. Yet the variety of discourse, the mode of reasoning about creation
and the mode of reasoning about evolution, are appropriate subjects of philological
considerations. It is proposed that the mode of reasoning is the key to understanding.

Hans-Uirich Riiegger, Ebmatingen


	Über die Entstehung der Arten : philologische Gedanken über Schöpfung und Evolution

