
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 70 (2014)

Heft: 2

Artikel: Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung : ein Kommentar zu
Martin Bubers Perspektive auf ein spannungsreiches Thema

Autor: Losch, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877744

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877744
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung

Ein Kommentar zu Martin Bubers Perspektive auf
ein spannungsreiches Thema1

I. Einführung

Die Überzeugung steckt in vielen Köpfen2: Die Religion befindet sich in einem

hoffnungslosen Rückzugsgefecht gegenüber der vordringenden Wissenschaft.

Hat man früher den Blitz noch als Zeichen göttlicher Einwirkung verstanden,
wissen wir ihn heute als elektrische Endadung zu deuten. Geschichtlich ist das

finstere Mittelalter der Inquisition überwunden, wesentiich ist der Fortschritt
der Aufklärung, zu dem die aufkommende Wissenschaft essentiell beigetragen
hat. Der Fall Galilei zeigt den Mut eines Märtyrers der Wissenschaft gegen das

Beharrungsvermögen der Religion.
Historisch betrachtet ist dieses Bild genau so wenig zutreffend wie die

Behauptung, im Mittelalter habe man die Erde für eine Scheibe gehalten. Flach

ist offensichtlich nicht das Weltbild des Mittelalters, sondern diese Geschichtskarikatur,

die in unserer doch so aufgeklärten Zeit weit verbreitet ist und sich

sogar in Schulbüchern findet.

Die Antwort von Laplace an Napoleon, er benötige die Hypothese <Gott>

nicht mehr3, ist sicher Ausdruck der Durchsetzung eines methodischen Atheismus

in der Wissenschaft. Dies bedeutet jedoch noch lange keinen notwendigen
metaphysischen Atheismus, dessen Postulat den Bereich der Wissenschaft

übersteigt. Tatsächlich haben Glaubensüberzeugungen bei vielen frühen Naturwis-
senschaftiern eine zentrale Rolle gespielt; auch Galilei war ein frommer Mann
und kunstvoller Bibelinterpret. Der methodische Atheismus der Wissenschaft

bewahrt den Gottesgedanken geradezu davor, als Lückenbüsser missbraucht

zu werden, der mit dem Erkenntnisfortschritt verschwindet.

Wenn das skizzierte Zerrbild des Verhältnisses von Wissenschaft und Religion

aber nicht zutrifft, lohnt es sich umso mehr, über das Verhältnis der bei-

1 Ich danke Paul Mendes-Flohr für sein Feedback zu diesem Essay.
2 Zum Folgenden vgl. A. Losch: Jenseits der Konflikte. Eine konstruktiv-kritische Auseinan¬

dersetzung von Theologie und Naturwissenschaft, Göttingen [u.a.] 2011, Kapitel 1.
3 Vgl. M. Buber: Gottesfinsternis, in: ders. (Hg.): Schriften zur Philosophie, München 1962,

503-603 (506).

ThZ 2/70 (2014) S. 142-161



Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung 143

den nach2udenken. Martin Buber verzichtet denn auch auf solche Stereotype,

wenn er seine Überlegungen zum Verhältnis von Wissenschaft und Religion
darlegt. Beide bezeugen in ihrem historischen Wechselspiel nichts anderes als

Gott selbst, so die kühne These, mit dem er seinen Vortrag beschliesst.

II. Zum Vortrag Bubers

Das lange unveröffendichte Zürcher Referat Bubers von 1923, auf das sich

die folgenden Ausführungen beziehen, ist uns nicht im Original(ton),
sondern nur in Mitschriften von Zuhörern erhalten. Die Martin Buber Werkausgabe

(MBW) hat sich für den Abdruck eines im Archiv vorliegenden Typo-
skripts entschieden4, weil weder ein Manuskript aus der Hand Bubers noch
ein autorisierter Druck zur Verfügung standen. Grund dafür dürfte sein,
dass Buber es zu dieser Zeit «oft vorzog, bei Ansprachen und Vorträgen
ohne fertigen Text zu sprechen.»5

Die MBW nimmt an, dass es sich um eine möglicherweise stenographisch

hergestellte Mitschrift handelt6. Allerdings macht das Vorhandene
im Vergleich zu den Vorlesungen der Reihe Religion als Gegenwart, von denen

wir sicher wissen, dass sie mitstenographiert worden sind8, eher den
Eindruck eines Exzerptes des Vortrags denn den einer vollständigen Mitschrift.
Dennoch werden an ihm typische Gedanken und Überzeugungen Bubers
deutlich. Das geht schon aus dem Titel hervor, mit dem sich Buber signifikant

von üblichen Vorstellungen zum Thema absetzt und den Akzent
andeutet, den er setzen möchte: der Begriff «Weltanschauung» setze «zu wenig

4 M. Buber: Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung, jetzt in: Martin Buber Werkaus¬

gabe (im Folgenden MBW) 2.1, Gütersloh 2013, 218-223. Ein Durchschlag des Dokuments

befindet sich auch im Archiv des Leo Baeck Instituts in New York.
5 D. Groiser (Hg.): MBW 2.1, Frühe religionswissenschaftliche Schriften, Gütersloh 2013,

449.
6 Ebd.

M. Buber: Religion als Gegenwart, in: R. Horwitz (Hg.): Buber's way to I and thou. An
historical analysis and the first publication of Martin Buber's lectures Religion als Gegenwart,
Heidelberg 1978, 41-152.

8 Vgl. F. Rosenzweig: Brief an Martin Buber vom 15.1.1922, vollständiges Original im Mar¬

tin Buber Archiv Jerusalem, Ms. Are. Var. 350, 59, und E. Simon: Brief an Martin Buber

vom 18.4.1922 Nr. 79, in: G. Schaeder (Hg.): Martin Buber. Briefwechsel aus sieben
Jahrzehnten. Band II: 1918-1938, Heidelberg 1973, 98.



144 Andreas Losch

Kontakt, zu wenig Gegenseitigkeit»9 voraus. Daher titelt er «Wissenschaftliche

und religiöse Weltefassung», denn das «Wichtige ist, dass man etwas von
der Welt fasst, nicht über sie nachdenkt.»10

Der vorliegende Text ist nicht die einzige Äusserung Bubers zu diesem

Thema. In einem Vortrag von 1928 behandelt er «Philosophische und

religiöse Weltanschauung»11 und bietet hier den Begriff der «Welterfassung»
erst als Pointe am Schlusspunkt der Überlegungen12. Als weiterer relevanter
Kon-Text erscheint ein Abschnitt in den Vorlesungen 'Religion als Gegenwart,

diese Vorlesungen, aus denen Ich und Du hervorgegangen ist13, behandeln

an einer Stelle ebenfalls kurz das Verhältnis von Wissenschaft und Religion.
Diese wie weitere relevante Texte werden bei der Darstellung und Diskussion

von Bubers Gedanken berücksichtigt werden, insbesondere ist noch sein

Werk Gottesfinsternis zu nennen.

II. 1 Kant als Ausgangspunkt

Der vorliegende Text gliedert sich in drei Abschnitte. Nach einem kurzen

Einstieg bei Kant skizziert Buber einige Theoriemodelle der Verhältnisbestimmung

von Wissenschaft und Religion, bevor er schliesslich auf sein eigenes

Modell zu sprechen kommt. Diesem Aufriss Bubers möchte ich folgen.
Hinter Bubers Einstieg bei Kant scheint u.a. dessen berühmtes Diktum

aus der Vorrede der zweiten Auflage der Kritik der reinen Vernunft zu
stehen: «Ich mußte also das Wissen aufheben, um zum Glauben Platz zu
bekommen»14. Kant fahrt an dieser Stelle fort: «...und der Dogmatism der

Metaphysik, d.i. das Vorurteil, in ihr ohne Kritik der reinen Vernunft
fortzukommen, ist die wahre Quelle alles der Moraütät widerstreitenden Unglaubens,

der jederzeit gar sehr dogmatisch ist.»15

9 Buber: Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung (Anm. 4), 218.
10 Ebd.
11 M. Buber: Philosophische und religiöse Weltanschauung, jetzt in: MBW 8, Gütersloh 2005,

165-168.
12 Wegen des Anlasses dieses zweiten Vortrags (ein pädagogischer Kongress) ist er in Band 8

der MBW publiziert worden; er ist im Grunde aber ein dem hier besprochenen verwandter
Text und wird daher mitbedacht werden.

13 Horwitz: Buber's way to I and thou (Anm. 7).
14 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft. Mit einer Einleitung und Anmerkung herausgegeben

von J. Timmermann, Hamburg 1998, 30.
15 Ebd. 30 (B XXX).



Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung 145

Angesichts des beachtlichen Aufschwungs der Naturwissenschaften seit

Galilei und Descartes überlegte Kant, ob nicht auch andere Wissensbereiche

— vor allem Religion und Gesetzgebung — voran zu bringen wären, wenn man
sich mit demselben Mut der Kritik der alten metaphysisch-aristotelischen
Fundamente endedigte16. Die Vernunft selber bildet dabei die Klammer, die Wissen

und Glauben zusammenhält und gleichwohl in ihren Grenzen voneinander

scheidet, wie er es in der Schrift Religion innerhalb der Gremien der bloßen Vernunft11

darlegt1". Was Kant auszeichnet, ist die Selbstkritik, die sich die Vernunft dabei

auferlegt, wie sie in dem genannten Diktum zum Ausdruck kommt. Dabei

meint allerdings «das Wissen aufheben» nicht, die Kenntnisse, die wir etwa auf
dem Gebiet der Naturwissenschaft haben, einem naiven Wunderglauben zu

opfern, sondern es bedeutet, das Wissen in seinen Grenzen zu sichern, also

die Vernunft daran zu hindern, mehr zu behaupten, als sie tatsächlich wissen

kann19.

Buber nun scheint sich insbesondere für Kants Opus postumum interessiert

zu haben, denn daraus zitiert er frei, d.h. etwas verändert: «Gott ist keine
äußere Substanz, sondern bloß ein moralisches Verhältnis in uns»20. Kants

Lösung ist, so interpretiert Buber, «daß der Bereich der religiösen Wirklichkeit
zurückgedrängt wird, auf etwas was nicht mehr Welt ist.»21 Zur Erläuterung
des im abgedruckten Typoskript nur knapp skizzierten Gedankengangs sei auf
ein späteres Werk Bubers verwiesen, in dem er seine Gedanken ausformuliert,
nämlich Gottesfinsternis. Er zitiert dort Kant in derselben freien Paraphrase,

interpretiert dessen Abgrenzung als «Polemik gegen Spinoza»22, deutet sie als

zutiefst symptomatisch für das gegenwärtige Zeitalter und fährt fort: «Wohl

16 Chr. Link: Glauben und Wissen. Vorlesung, Bochum 2000, 42.
17 I. Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, Mit einer Einleitung und

Anmerkung hg.v. B. Stangneth, Hamburg 2003.
18 Link: Glauben und Wissen (Anm. 16), 55.
15 Ebd. 58.
20 Im Original: «Gott ist also keine außer mir befindliche Substanz, sondern bloß ein mo¬

ralisches Verhältnis in Mir.» (I. Kant: Opus postumum: 1. Hälfte, Berlin 1936, 149). Die
ebenfalls in MBW 2.1 wiedergegebene handschriftliche Mitschrift H missversteht Buber an
dieser Stelle, Kant halte Gott für eine Substanz, und es komme so zu einer «Verdinglichung
der Religion». M. Buber: H. Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung, jetzt in: MBW
2.1, 450-457 (450).

21 Buber: Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung (Anm. 4), 218.
22 Buber: Gottesfinsternis (Anm. 3), 503-603 (514fi).



146 Andreas Losch

ist Kant selber bei diesem Satz nicht stehen geblieben; in einer stets erneuten
Unruhe hat er in denselben Aufzeichnungen auch durchaus gegensätzliche
Thesen aufgestellt; aber der Leser, der die Mühsal und Pein dieser Lektüre
nicht scheut, erkennt am Ende, daß es doch dies ist, was Kant letztlich gesucht
und zu erfassen versucht hat: ein Gott, der das leistet, was der Philosoph
einst als ein <Postulat der praktischen Vernunft) bezeichnet hatte, die Uberwindung

des Widerspruchs zwischen der Unbedingtheit der Forderung und der

Bedingtheit aller immanenten Begründung, den <Grund aller Verbindlichkeit

überhaupt).»23 Buber resümiert kritisch: «Daß ein Gott, der nichts andres als

ein Verhältnis in uns ist, dies gar nicht zu leisten vermag, daß nur ein selber

Absolutes eine absolute Verbindlichkeit delegieren kann, ist der Antrieb jener
Unruhe Kants.»24

Buber geht es also — so kann man seine Ausführungen deuten — um eine

Art religiösen Realismus (so spricht er auch im ersten Kapitel von Gottesfinsternis

von Gott als einer «unabhängigen Wirklichkeit»25); von daher ist wohl auch

seine Kritik am «bloß» Kants zu lesen. Die eigentliche Problematik unserer
Zeit sei es eben, dass das Verhältnis von Gott und Mensch «verdünnt und

aufgelöst» wird.26 Auf seine Weise referiert also auch Buber die Rückzugsthese,

allerdings als Momentaufnahme eines welthistorischen Rhythmus, wie noch

deutlich werden wird.
In Gottesfinsternis kommt Buber später noch ausführlicher auf Kants

Nachlasswerk und das genannte Zitat zu sprechen27. Zum Zeitpunkt des Vortrags
über wissenschaftliche und religiöse Welterfassung ist eine Primärlektüre des

Opuspostumum jedoch nicht gesichert. Buber könnte auch schlicht bei Hans

Vaihinger auf die Stelle gestossen sein28, dessen Philosophie des «als ob» sich

23 Ebd. 515.
24 Ebd. Buber war sich zum Zeitpunkt der Abfassung von Gottesfinstemis offenbar der

Schwierigkeit der Textgrundlage des Opuspostumum bewusst, deutet sie jedoch biografisch
und nicht wie z.B. Krause und Vaihinger quellentheoretisch (G. Pietro Basile: Kants Opus

postumum und seine Rezeption [Kantstudien-Ergänzungshefte 175] Berlin 2013, 6).
25 Buber: Gottesfinsternis (Anm. 3), 511.
26 Groiser: Frühe religionswissenschaftliche Schriften (Anm. 5), 450.457.
27 Buber: Gottesfinstemis (Anm. 3), 540.
28 H. Vaihinger: Die Philosophie des Als Ob. System der theoretischen, praktischen und

religiösen Fiktionen der Menschheit auf Grund eines idealistischen Positivismus, Leipzig
s1920, 726. Vgl. dazu auch K. Heim: Zur Philosophie des Als-Ob (1912), in: ders. (Hg.):
Glaube und Leben. Gesammelte Aufsätze und Vorträge, Berlin 1928, 69-78.



Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung 147

historisch auf Kant bezieht und die Buber als letzte der von ihm dargestellten
Theorien der Verhältnisbestimmung von Religion und Wissenschaft kritisiert.
Diese Theorien sollen im Folgenden jeweils vorgestellt werden.

II.2 Die Theorien

Buber beschreibt sechs Versuche, Religion und Wissenschaft in ein Verhältnis

zueinander zu setzen. Er beginnt dabei klassisch mit der Kritik an einem

Lückenbüsser-Gott.

II.2.1 Tückentheorie

Die Kritik an einem Gottesgedanken, der nur dazu dient, Lücken im
naturwissenschaftlichen Weltbild zu füllen (angelsächsisch der «God of the Gaps»29), ist

linguafranca im Gespräch zwischen Theologie und Naturwissenschaften.

Interessant an Bubers Darstellung ist zum einen neben der frühen Theoretisierung
dieses Problems30 insbesondere das, was er zu den Lücken im naturwissenschaftlichen

Weltbild zählt. Mit dem «Anfang der Bewegung», der «Entstehung

organischen Lebens» und dem «Verhältnis von Körper und Seele» nennt er

Beispiele, die man auch gut zu den Grenfragen der Wissenschaft rechnen, also

einem anderen, von Buber nicht erwogenen Theoriemodell zuordnen könnte.

Er ist in seiner Kritik an solchen Versuchen äusserst konsequent. «Gegen
diese Theorie erhebt sich sowohl die Religion als [auch] die Wissenschaft. Die
Wissenschaft muss den Anspruch stellen, dass sich alle Probleme begrifflich
lösen lassen, es darf keine Lücken geben.»31 Grenzfragen gibt es für ihn also

29 Zur Herkunft des Begriffs vgl. Th.M. Dixon: Science and religion. A very short intro¬

duction, New York 2008, 44-46, der darauf hinweist, dass es im Grunde schon bei der
bekannten Anekdote um Laplace vor Napoleon darum geht.

30 Bei Buber kurz auch schon in M. Buber: Religion als Gegenwart (Anm. 7), 67f. Andernorts
wird sonst i.d.R. auf den ev. Theologen und Widerstandskämpfer Dietrich Bonhoeffer Be-

zug genommen, der in seinen 1951 publizierten Aufzeichnungen in der Gestapohaft festhält:

«Es ist mir wieder ganz deutlich geworden, daß man Gott nicht als Lückenbüßer unserer

unvollkommenen Erkenntnis figurieren lassen darf; wenn nämlich dann - was sachlich

zwangsläufig ist - sich die Grenzen der Erkenntnis immer weiter herausschieben, wird mit
ihnen auch Gott immer weiter weggeschoben und befindet sich demgemäß auf einem

fortgesetzten Rückzug.» (D. Bonhoeffer/E. Bethge: Widerstand und Ergebung. Briefe und

Aufzeichnungen aus der Haft, München 1977, 341). Bonhoeffer las in der Haft das gerade
erschienene «Weltbild der Physik» (C.F. von Weizsäcker: Zum Weltbild der Physik, Leipzig
1943).

31 Buber: Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung (Anm. 4), 218.



148 Andreas Losch

nicht. Und «auch die Religion protestiert, denn Gott ist nicht dazu da, unfertige
Probleme zu lösen.»32

II.2.2 Zweiteilungstheorie

Der umfassende Geltungsbereich, den Buber der Wissenschaft einräumt,

setzt sich auch in seiner Beschreibung der Zweiteilungstheorie fort. Die Trennung

von «Natur und Geist» oder von «Allgemeinem und Einmaligen» sei

wieder eine «Verkennung der Wissenschaft»33, denn diese Trennungen deuten

für Buber «einfach auf verschiedene Gebiete innerhalb der Wissenschaften,

etwa auf die Unterscheidung von Natur- und Geisteswissenschaften.»34

Dies scheint mir eine für Bubers Ansatz sehr charakteristische Behauptung zu
sein; es wird deutlich, dass Religion für ihn jenseits jeder Art von Wissenschaft

anzusiedeln ist. Es geht ihm also nicht wie bei dem Dialog Theologie /
Naturwissenschaften um ein Gespräch der Disziplinen, sondern um eine Abgrenzung

von Religion und Wissenschaft überhaupt.

II.2.3 Teilung der Methoden'''

Dies wird auch in seiner Kritik an einer «Teilung der Methoden» deutlich, wie
sie nicht nur in unseren Breitengraden in der Aufteilung in die «Wie?» und die

«Warum?» Frage sehr populär ist. Die Wissenschaft fragt demnach nur nach

dem Wie der Welt, lässt die Warum-Frage der Weltentstehung aber aussen vor.
Buber beschreibt diesen Ansatz wie folgt: «Die Teilung der Methoden sucht

die Rollen so zu verteilen, daß die Wissenschaft es mit den Tatsachen zu

tun, die Religion mit ihrem Sinn.»36 Er nennt dies jedoch eine «Verwechslung»
und behält die «Erklärung der Phänomene» der Philosophie oder Metaphysik

vor, die er offensichtlich nicht zur Wissenschaft zählt. Sie hat sich rechtmässig

stets dem Stande der Wissenschaft anzupassen. In jedem Fall gilt: «Religion

12 Ebd.
33 Ebd.
34 Ebd.
35 In H ist die «Teilung der Methoden» unter «Zweiteilungstheorie» aufgeführt, dafür er¬

scheint deren letzter Gedanke als eigener Punkt namens «Anpassungstheorie» (Buber,
451).

36 Buber: Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung (Anm. 4), 218. Vgl. dazu auch den

Passus in ders.: Religion als Gegenwart (Anm. 7), 66f.



Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung 149

hat das nicht zu tun. Wenn sie es tut, ist sie nur schlechte Metaphysik».37 Eine
andere Mitschrift bringt das Beispiel, das Buber anführt: «Die Anpassungsversuche

werden im 19. Jahrhundert vielfach: zur Zeit, als die Evolutionstheorie

siegreich zu sein schien, da gab es viele Auffassungen, die dahin gipfelten, daß

Religion nur Evolution sei, nur in der Entwicklung liege.»38 Wenn wahre Religion

sich nie anzupassen hat, kann Theologie jedoch mit «Religion» nicht gemeint
sein, denn Theologie muss sich auf die Wissenschaft und Metaphysik ihrer
Zeit beziehen31'.

II.2.4 Verschiedenheit der seelischen Eunktionen

Auch gegenüber dem theologischen Ansatz Schleiermachers, den er unter dem

Stichwort «Verschiedenheit der seelischen Funktionen» abhandelt, ist Buber
kritisch.40 Während man der Wissenschaft in dieser Theorie das Denken reserviere,

bleibe für die Religion nur noch das Gefühl. Schleiermacher hatte Religion

als «Gefühl schlechthinniger Abhängigkeit» beschrieben.41 Dieses kann Buber

aber unmöglich als Grund der Religion akzeptieren. «Gefühl ist immer

flüchtig, steigerungs- und abnahmefahig, gegensatzbedingt».42 Es sei daran

erinnert, dass Gott für Buber das «Einige Du» darstellt43, also gerade die Dauer der

Ich-Du-Beziehungen gewährleistet44 und damit keinesfalls situationsabhängig
sein kann. «Das wäre eine Relativierung der absoluten Beziehung»45, wie Buber
resümiert.

17 Buber: Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung (Anm. 4), 218.
38 Buber: H (Anm. 20), 451.
39 Vgl. dazu Losch: Jenseits der Konflikte (Anm. 2), 213.
40 Buber: Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung (Anm. 4), 219.
41 F.D. Schleiermacher: Der christliche Glaube. Nach den Grundsätzen der evangelischen

Kirche im Zusammenhange, Berlin 1821, 33-37 (§ 9).
42 Buber: Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung (Anm. 4), 219.
43 M. Buber: Ich und Du, Leipzig 1923, passim.
44 Buber: Religion als Gegenwart (Anm. 7), 104. Kritisch wird das Konzept der Dauer dage¬

gen in einer frühen Notiz Bubers gebraucht: «Die Religionen entstehen, wenn die Dauer
an Stelle der Ewigkeit tritt.» MBA Ms. Are. Var. 350, Beth 9.

45 Buber: Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung (Anm. 4), 219. Das «absolute Du»

war Bubers frühere Bezeichnung für das «ewige Du» in den Vorüberlegungen in Religion
als Gegenwart, vgl. ders.: Religion als Gegenwart (Anm. 7), 108f. und A. Losch: Ich, Du
und ER. Franz Rosenzweigs Einfluss auf die Abfassung von Ich und Du, Im Gespräch
(2014). Dies klingt - wie auch in Ich und Du (Siehe Buber: Ich und Du [Anm. 43], 93) - an
dieser Stelle noch nach.



150 Andreas Losch

II.2.S Überbautheorie

Bei der «Uberbautheorie» erfolgt wie bei der Teilung der Methoden eine

Aufteilung, allerdings gewissermassen keine vertikale, sondern eine horizontale.

Wieder wird die Religion dem Bereich der Metaphysik zugeordnet. Den

Gegensatz der Welt der Dinge und der Ideen hält Buber zwar für sehr wichtig,
für die Religion aber für «belanglos»46. «Für das Religiöse ist entscheidend das

Gegenseitige»47, eine Ich-Du-Beziehung, wobei daran erinnert werden soll,
dass sich diese auch auf die Welt als Gegenüber richten kann48. Wieder klingt
ein religiöser Realismus an, wenn Buber in Abgrenzung von Flermann Cohen
betont49: Wirklichkeit und gegenseitige Ansprache50 «muss ein Teil der Beziehung

sein»51.

II.2.6 Fiktionstheorien

Der Pfad, den Bubers Kritik an den vorgestellten Theorien einschlägt, führt
ihn zu seinem eigenen Ansatz. Er beendet seine Darstellung mit den

«Fiktionstheorien», die er «Abarten» der Überbautheorie nennt. Die Kritik zielt auf

Vaihingers Philosophie des «als ob». Nach dieser soll man «so handeln, als ob

ein Gott wäre»52, also als wäre auch Gott eine «bewußt falsche, aber notwendige

Vorstellung»35, wie Vaihinger selbst seine Philosophie in nuce zusammen-
fasst. Die Konzeption übermenschlicher Grössen als wesentliches Element
des Kulturschöpfungsprozesses diene schlicht der Fundierung moralischen
Lebens.34

Buber ist jedoch der Überzeugung, es wäre anständiger, diese Fiktion
aufzugeben. Damit wird sein wesentlichster Kritikpunkt deutlich, wie er auch

bereits in seiner Einleitung zu Tage getreten ist: die Kritik am «bloss» in Kants

Diktum, die Kritik an einem Wirklichkeit ermangelnden Gott. Ein religiöser

46 Buber: Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung (Anm. 4), 219.
47 Ebd.
48 Buber: Ich und Du (Anm. 43), 12f.
49 Eine ausfuhrlichere Beurteilung Cohens bietet Buber in: Gottesfinsternis (Anm. 3), 542-

549.
50 Buber: H (Anm. 20), 452.
31 Buber: Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung (Anm. 4), 219.
52 Ebd. 219f. Sperrungen im Originaltext werden hier der Einfachheit halber kursiv gesetzt.
33 Vaihinger: Die Philosophie des Als Ob (Anm. 28), XV.
54 Buber: H (Anm. 20), 452.



Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung 151

Realismus als Grundlage von Bubers Vorstellung Gottes als wirklichem

Gegenüber, ewigem Du, wird wieder deutlich.

II.3 Bubers Verhältnisbestimmung

Die «wirkliche Differenz» zwischen wissenschaftlicher und religiöser
Welterfassung entfaltet Buber dreifach; sie liegt in einem Unterschied der Aussagen,

des Aussagegrundes und der Voraussetzungen.

II. 3.1 Aussagen

Buber charakterisiert Wissenschaft im Gegensatz zur Religion als «unter der

Herrschaft des Satzes der Identität» stehend. Alle wissenschaftlichen Aussagen
sind eindeutig, während von Gott unter diesen Bedingungen gar nichts ausgesagt

werden könne. «Es ist eine Vermessenheit von Gott in der dritten Person

zu reden.»55 Diese Aussage ist bei Buber aus anderen Kontexten bekannt55.

Die relative Geringschätzung der dritten Person ist ein Grundthema von Ich

und Du. Dort hält Buber mit Anklang an die Erfahrungskritik seines Lehrers

Dilthey fest''7: «Man sagt, der Mensch erfahre seine Welt. Was heißt das? Der
Mensch befahrt die Fläche der Dinge und erfährt sie. Aber Erfahrungen
bringen ihm nur eine Welt zu, die aus Es und Es und Es, aus Er und Er und
Sie und Sie und Es besteht.»58 Dieser Welt der Erfahrung steht die Welt der

Beziehung gegenüber, in der das Ewige Du, also Gott, zu erfahren ist. Von
daher ist von Gott kaum in der dritten Person zu reden. Es ist nach Buber eine

Vermessenheit, dies zu tun. Hochinteressant ist allerdings die darauf folgende

Einschränkung: «Es ist aber rechtschaffene Vermessenheit, die dadurch korrigiert
wird, daß man immer den Gegensatz ausspricht.»59 So ist Gott sowohl
unpersönlich als auch Person zu nennen, sowohl transzendent wie immanent.

Eindeutig nur das eine oder andere zu behaupten «heisst Gott relativieren», wobei

in jedem Fall jede religiöse Aussage ein Wagnis bleibe60.

55 Buber: Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung (Anm. 4), 220.
56 Vgl. Buber: Religion als Gegenwart (Anm. 7), 130, und Losch: Ich, Du und ER (Anm. 45).
57 P. Mendes-Flohr: The Aporiae of Dialogue. Reflections on Martin Buber's Non-Noetic

Conception of Faith, in: M.M. Olivetti (Hg.): Intersubjectivité et théologie philosophique,
Padova 2001, 685-698 (687).

78 Buber: Ich und Du (Anm. 43), 11.
59 Buber: Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung (Anm. 4), 220. Kursiv vom Vf.
60 Ebd. Vgl. im Aufsatz «Philosophische und religiöse Weltanschauung»: «Die religiöse Si-



152 Andreas Losch

Es stellt sich die Frage, ob man nach Buber Gott denn eindeutig Wirklichkeit

zuschreiben muss oder nicht. Es zeichnet ihn aus, dass er diese Frage als

Frage erkennt und in seinen Überlegungen zum Aussagegrund behandelt.

II. 3.2 Aussagegrund

Der Aussagegrund von Wissenschaft und Religion ist verschieden, weil
Wissenschaft von einem propositionalen Wissen — Buber nennt es «Wissen dass»

— ausgeht: «ich weiss dass dies ist»61. Die Wirklichkeit des Glaubens dagegen

könne nicht durch <dass> ergänzt werden, und die Aussage «ich glaube,
dass Gott ist» sei sekundär und berühre nicht das Wesen wahren Glaubens.

Glauben wird in diesem Sinne nicht kantisch als erkenntnistheoretisches

Zwischending zwischen Wissen und Meinen verstanden, sondern als «Ereignis,
eine Verbundenheit zwischen Mensch und Gott. Man nimmt dieser Verbundenheit

ihre Essenz, wenn man sie erkenntnismässig umschreibt».62

11.3.3 Voraussetzung

Während es für die Wissenschaft nichts Unerforschbares gibt, ist das Sein

für die Religion wesenhaftes Geheimnis, zu dem sie sich in zwiefacher Weise

verhält: einerseits in Ehrfurcht als Ausdruck der Anerkennung «des

Geheimnisses, in dem wir leben»61, andererseits in der ewigen «Möglichkeit der
unmittelbaren Beziehung zwischen mir und Gott»1'4, in einem gegenseitigen
Ich-Du-Verhältnis. Während Buber als Grundlage der Wissenschaft das

Subjekt-Objekt-Verhältnis identifiziert, also das Erkennen eines «Es», ist die

Grundlage des Religiösen die Begegnung, die Ich-Du-Beziehung65. Die Be-

tuation ist schlechthin die Stätte der gelebten Complexio oppositorum.»
Buber: Philosophische und religiöse Weltanschauung (Anm. 11), 167.

61 Buber: Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung (Anm. 4), 220.
"2 Ebd.
63 Ebd. 221. Anklänge an die Gedanken Albert Schweitzers sind hier durchaus möglich, hat¬

te Buber Schweitzer doch sehr früh gelesen, vgl. L. Stiehm: Martin Buber und Albert
Schweitzer. Geben, Nehmen, Miteinander 1901-1965, in: W. Zager (Hg.): Ich und Du -

Mensch und Gott. Im Gespräch mit Martin Buber, Neukirchen-Vluyn 2006, 115-145.
64 Buber: Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung (Anm. 4), 221.
65 An anderer Stelle erläutert Buber mit diesen Begriffen Kants Errungenschaft: Dessen

«bahnbrechende Entdeckung war es, daß wir im Subjekt-Objekt-Erkennen, also im
philosophisch-wissenschaftlichen Erkennen, nur das erkennen, was in unseren Denkkategorien
vorher geformt ward.» Buber: Philosophische und religiöse Weltanschauung (Anm. 11),



Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung 153

ziehung Mensch-Gott ist dabei die unbedingte Beziehung, die alle andern

Beziehungen eint, wobei dies nicht ein Vorgang im Geiste, sondern ^wischen

Ich und Du ist.

Dieses «Zwischen» entfaltet Buber in seiner Rede Der Hei/ige Weg (1919):

«Gott ist in den Dingen nur keimhaft zu schauen, aber er ist zwischen den Dingen
zu verwirklichen. Wie die Sonne die Substanz ihres Seins unter den Sternen hat und
doch ihr Licht im irdischen Räume fließt, so ist es den Kreaturen gewährt, in ihrer
Mitte die Glorie des Unerfaßlichen erstrahlen zu sehen. Sie dämmert in den Wesen,
in allen, aber sie wird nicht in ihnen, nur zwischen ihnen leuchtend. Das Göttliche

kann sich im Einzelnen erwecken, kann sich aus dem Einzelnen offenbaren,
aber seine irdische Fülle erlangt es je und je, wo zum Gefühl ihres Allseins erwachte

Einzelwesen sich einander öffnen, sich einander mitteilen, einander helfen, wo
Unmittelbarkeit sich zwischen den Wesen stiftet, wo im Dazwischen, im scheinbar
leeren Raum sich die ewige Substanz erhebt: der wahre Ort der Verwirklichung ist die

Gemeinschaft, und wahre Gemeinschaft ist die, in der das Göttliche sich zwischen
den Menschen verwirklicht.»66

Eine psychologisierende Reduktion Gottes auf ein psychisches Phänomen ist
als «Brechung des Wirklichen» abzulehnen. Gottes Wirklichkeit liegt nicht am

Menschen, wenn auch seine Verwirklichung67 unter uns eine Aufgabe bleibt.
«Gott ist stets gegenwärtig, es fehlt nur an der Gegenwärtigkeit des Menschen.

Gottferne ist immer Ferne des Menschen.»68 Man denkt bei dieser kühnen

Aussage an die gemeinsam mit Rosenzweig gefundene spätere Übersetzung
des Gottesnamens als Personalpronomen, in dem das «Ich bin da» anklingt69.

165.
66 M. Buber: Der Heilige Weg. Ein Wort an die Juden und an die Völker, in: ders. (Hg.): Der

Jude und sein Judentum, Gerlingen 21993, 87-119 (88).
67 Zu diesem Terminus vgl. Bubers Buch Daniel, das den Untertitel trägt «Gespräche von der

Verwirklichung» (Leipzig 1913). Diese Verwirklichung oder Realisierung, so Buber,
«bezieht jeden Vorgang auf nichts als auf seinen eignen Gehalt und bildet ihn gerade darum

zu einem Signum des Ewigen.» (213). Dabei kann mit Martin Treml an die Doppeldeutigkeit
des «Ewigen», das ja auch als Gottesname gebräuchlich ist, erinnert werden. M. Treml:

Einleitung, in: ders. (Hg.): Frühe kulturkritische und philosophische Schriften 1891-1924

(MBW 1), Gütersloh 2001, 60.
68 Buber: Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung (Anm. 4), 221.
69 M. Buber u. F. Rosenzweig: Das Buch Namen, Berlin 1926, 15. Vgl. dagegen Buber: Ich

und Du (Anm. 43), 129 noch traditionell «Ich bin, der ich bin». Zu diesem Komplex siehe

A. Losch: Kann Gott einen Namen haben? Martin Buber befragt die jüdische Geistes- und
die Religionsgeschichte. Zu ungedruckten Tj^oskripten Bubers, in: D. Krochmalnik/H.-J.



154 Andreas Losch

Von daher, so die zentrale Aussage Bubers in einem noch ungedruckten Ty-

poskript, liegt der Anfang der wirklichen Religiosität «da, wo der Mensch nicht
mehr glaubt, dass Gott gegenwaertig werden muesse.»70 — weil Gott ohnehin
da ist.

Buber ist sich dabei natürlich bewusst, «daß der lebendige Gott ein nicht
sich bloß offenbarender, sondern auch <sich verbergenden Gott ist»71 — «freilich

keineswegs, wie man zu sagen pflegt, ein verborgener»72 — und rechnet auch mit
der Möglichkeit, «in dem Zeitalter solch einer Verborgenheit, solch eines göttlichen

Schweigens zu leben»73. Er kritisiert in Gottesfinsternis Sartre allerdings
dafür, von Gottes <Schweigen> auszugehen, «ohne sich zu fragen, welchen Anteil
daran unserem Nichthören und unserem Nichtgehörthaben zukommt.»74 Buber

deutet hier auch eine Geschichtsperiodisierung in Bezug auf das religiöse
Verhältnis an, die auch seinen vorliegenden Vortrag beschliesst.

Zur Ehrenrettung der Gefühlstheorie, deren Kritik angeklungen ist, hält
Buber fest, dass das Gefühl anzeige, wenn ein wesentliches Phänomen ansetze,
das Gan^werden der Seele. «In der Beziehung erleben wir das Untergehen der

Funktionen, die Totalität des Wesens, die Totalität des Erfassten.»75 Von daher

wird der Titel des Vortrags ein weiteres Mal deutlich: Es geht Buber um ein

unmittelbares Erfassen des Ganzen, «wirkliches Erfassen des Seins».76

11.3.4 Bubers Resümee

So ist die religiöse Welterfassung für Buber ein Vierfaches: erstens das

Einsetzen des Ich, d.h. «das Ausgehen von der jeweiligen konkreten Zu-
ständlichkeit und Situation der Person»77; zweitens ein Erfassen der
gegenüberstehenden Welt in wirklicher Zwiesprache; drittens das ursprungshafte
Erfassen der Dinge, so dass mit dem Ding der ewige Ursprung oder Schöp-

Werner (Hg.): 50 Jahre Martin Buber Bibel, Münster 2014, 165-183.
70 Unbetiteltes Tjposkript über Name und Ort Gottes, MBA Arc. Ms. Var. 350, Beth 161, S.

13.
71 Buber: Gottesfinsternis (Anm. 3), 503-603 (551).
72 Ebd. 584.
73 Ebd. 551.
74 Ebd. 553-554.
75 Buber: Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung (Anm. 4), 221.
76 Ebd.
77 Buber: Philosophische und religiöse Weltanschauung (Anm. 11), 168.



Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung 155

fungscharakter der Dinge offenbar wird (dies ist nicht als kosmologischer
Gottesbeweis zu verstehen). Wir sehen die Dinge in der Verbundenheit, mit
Kant gesprochen: «schauen die Dinge in Gott»78. Viertens ist religiöse
Welterfassung nicht nur Anschauung, sondern «das ganze Leben», Welterkenntnis

wie im Alten Testament, wo das Wort «Erkennen» auch eheliche Liebe

umfasst. «Wir erfassen die Dinge, indem wir sie lieben, sie heiligen»79. «Die

jüdische Trauformel — du bist mir geheiligt — das sagt der fromme Mensch

zu allen Dingen.»8"
Buber schliesst mit Überlegungen zur Stellung von Religion und

Wissenschaft in der Geisteswelt: Religion ist demnach nicht «eine der geistigen

Sphären, auch nicht ihre Synthese, sie tut keine Teile zusammen, sie ist die

Einheit.»81 Buber diagnostiziert eine zeitgenössische Tendenz zum <Polythe-
ismus>. «Der moderne Mensch glaubt so sehr an die Autonomie der Sphären,
dass er an keine Einheit mehr glauben kann.»82 Buber formuliert pointiert83:
«Die Sphären haben ihre verschiedenen Götter, Gott ist hier nicht gross

78 Die Mitschrift H ergänzt vor dem Zitat: «Da ist ein Wort von Kant, das merkwürdigerwei¬
se in einer jener Schriften steht, welche so viel Anhaltspunkte für die Fiktionstheorie bot»

(Buber, H [Anm. 20], 455). Damit könnte das Opuspostumum gemeint sein, vgl. Vaihingen
Die Philosophie des Als Ob (Anm. 28), 721-733. Der Paralleltext «Philosophische und

religiöse Weltanschauung» bringt das Zitat als «Wir sehen die Dinge in Gott» (Buber:
Philosophische und religiöse Weltanschauung [Anm. 11], 168). In Gottesfinsternis bezieht Buber
das Zitat auf Malebranche (ders.: Gottesfinsternis [Anm. 3], 503-603 [534]), so urteilt auch

die MBW (Croiser: Frühe religionswissenschaftliche Schriften [Anm. 5], 462). Tatsächlich

verhält es sich wohl so, dass Kant diesen Gedanken im Opuspostumum vielfach auf Spinoza,
jedoch in seiner Inauguraldissertation bereits auf Malebranche bezieht, vgl. dazu E.-O.
Onnasch: Kants Transzendentalphilosophie des Opus postumum gegen den transzendentalen

Idealismus Schellings und Spinozas, in: ders. (Hg.): Kants Philosophie der Natur.
Ihre Entwicklung im Opus postumum und ihre Wirkung, Berlin/New York 2009, 307-355

(334).
75 Buber: Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung (Anm. 4), 222.
K" Ebd.
81 Ebd. Vgl. Mendes-Flohr: The Aporiae of Dialogue (Anm. 57), 689: «God is the noumenal

source of unity which is, so to speak, both beyond and within the world of individuation,
and paripassu He is the source of justice and love healing and reconciling the ever so real

divisions of the world.»
82 Buber: Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung (Anm. 4), 223.
83 d vermutet hier eine Anspielung auf «Bertram». Vermutlich ist Ernst Bertram damit ge¬

meint, dessen Niefische. Versuch einer Mythologie 1918 in Berlin erschienen war.



156 Andreas Losch

genug gefasst.»84 In allen Sphären liegt aber «der Keim der Zersetzung»85, sie

bedürfen daher der steten Erneuerung. «Die Erneuerung kommt aber nicht
durch langsame Entwicklung, sondern durch den Sturz in die Einheit des

Göttlichen.»8'' Was er damit meint, macht er im letzten Absatz deutlich.
Auch die Wissenschaft sei «aus dem religiösen Ursprung gekommen»87,

womit Buber wissenschaftshistorisch vermutlich Recht hat, auch wenn diese

Aussage bei ihm offensichtlich noch eine andere Konnotation hat. Die Wissenschaft

istmit ihrer Kausalitätsauffassung auch «ein kleiner Ausschnitt im Versuchen

religiöser Welterfassung»88. Aufgabe und Grenze der Wissenschaft ist es,

die Welt zu ordnen-, zu erkennen vermag sie die Weltordnung im letzten nicht89.

Es besteht kein Dualismus zwischen Wissenschaft und Religion, «sowenig
wie zwischen der Einheit des Lichts und den Farben». Allerdings erkennt
Buber eine Wechselwirkung zwischen Religion und Wissenschaft: «Religion
hält in der Wissenschaft die Problematik wach, weist immer auf den
hypothetischen Charakter alles wissenschaftlichen Forschens und Findens».90 Das

ist historisch — denkt man an Kopernikus und Galilei — sicher zutreffend. So

hat der Reformator Osiander in seinem Vorwort zu Kopernikus' Werk auf
den hypothetischen Charakter der kopernikanischen Thesen aufmerksam

gemacht91 und hat die Kurie in Galileis Fall verlangt, er möge für die

Gültigkeit seiner Aussage nur hypothetischen Charakter beanspruchen92. Auch

wenn dies also wissenschaftstheoretisch richtig ist, dem Selbstverständnis

der Forscher entspricht es wiederum nicht.
Für «unsere Zeit» gelte eine charakteristische Diskrepanz zwischen

Weltbegriff und Weltvorstellung. Naturwissenschaft (Buber bringt das Beispiel
der Relativitätstheorie) wie Philosophie machten die Welt «immer unvorstellbarer»,

entzögen sich «der Sinnlichkeit, dem Stoff oder der Kraft». Inmitten

84 Ebd.
85 Ebd.
8" Ebd.
87 Ebd.
88 Ebd.
8" Buber: H (Anm. 20), 456.

Buber: Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung (Anm. 4), 223.
91 H. Blumenberg: Die kopernikanische Wende, Frankfurt a.M. 1965, 92f.
92 P. Leich: Der Inquisitionsprozess gegen Galileo Galilei. Die schwierige Beziehung von

Ratio und Religio, Skeptiker (2009), 116-121 (119).



Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung 157

dieser Reduktionismen bleibe die Sinnenwelt. Es gebe Umfassbarkeit nur
noch in Gott93. Die Wissenschaft führt nach ihm damit an die Schwelle, die

uns zeigt, dass alle Wirklichkeit in die Wirklichkeit Gottes eingebettet ist.

Buber postuliert einen pulsierenden Rhythmus, eine «ewige Systole und
Diastole des Geistes»94 in der Wechselbeziehung zwischen Wissenschaft
und Religion. «Wissenschaft erneuert sich, wenn sie sich an der Religion
aufgehoben hat, dann geht sie neuermächtigt aus von ihr»95. «Getrennte

Es-Welt, geeinte Du-Welt, das ist Aus- und Einatmen des Geistes. Beides

gehört zusammen, beides bezeugt in seiner Doppelbewegung Gott.»96

Buber bezieht sich dabei auf Goethes West-östlichen Divan: «Im Athem-
holen sind zweyerley Gnaden: / Die Luft einziehn, sich ihrer entladen; /
Jenes bedrängt, dieses erfrischt; / So wunderbar ist das Leben gemischt. /
Du danke Gott, wenn er dich preßt, / Und dank' ihm, wenn er dich wieder
entläßt.»97

Doch lassen wir Buber das letzte Wort. In Gottesfinsternis zitiert er
Heidegger, der unsere Zeit im Anschluss an Hölderlin als «die Zeit der entflohenen

Götter und des kommenden Gottes» interpretiert hat; sie stehe «im

Nichtmehr der entflohenen Götter und im Nochnicht des Kommenden».98

Und so beendet er auch dieses Buch. «In unserem Zeitalter hat die Ich-Es-
Relation, riesenhaft aufgebläht, sich fast unangefochten die Meisterschaft
und das Regiment angemaßt... die Ich-Du-Relation ist in die Katakomben

gegangen — wer kann sagen, in welcher größeren Macht sie hervortreten
wird! Wer kann sagen, wann die Ich-Es-Relation erneut an ihren gehilflichen

Platz und Betrieb gewiesen wird! Die Finsternis des Gotteslichts
ist kein Verlöschen; morgen schon kann das Dazwischengetretene gewichen

sein.»99

93 H versteht «unfassbar» statt «umfassbar» und notiert diesen Redeabschnitt daher mit ande¬

rem Sinn. Buber: H (Anm. 20), 457.
54 Systole ist die Zusammenziehung des Herzmuskels, Diastole die auf die Systole folgende

Erweiterung der Herzkammern. Dazu vgl. B. Witte/Th. Buck/H.-D. Dahnke/R. Otto/P.
Schmidt (Hg.): Goethe-Handbuch. Bd. 4.2, Stuttgart 1998, 1034.

95 Buber: Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung (Anm. 4), 223.
96 Ebd.
97 J.W. Goethe: West-östlicher Divan I. Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche

Bd. 3.1, hg.v. H. Birus, Frankfurt a.M. 1994, 15.
98 Buber: Gottesfinsternis (Anm. 3), 556f.
99 Ebd. 598f.



158 Andreas Losch

Einerseits rechnet Buber also mit einem pneumatischen Zyklus.
Andererseits denkt er aber durchaus eine Entwicklung, hin zur Erlösung der
Welt. Diese beiden Gedanken treffen sich im Bild einer geschichtlichen
Spirale. Ich und Du schliesst mit den Worten: «Die Geschichte ist eine

geheimnisvolle Annäherung. Jede Spirale ihres Wegs führt uns in tiefres
Verderben und in grundhaftere Umkehr zugleich. Das Ereignis aber, dessen

Weltseite Umkehr heißt, dessen Gottesseite heißt Erlösung.»10"

III. Fagit
Bubers Referat ist 1923, also nicht lange nach dem Erscheinen von Ich und

Du vorgetragen worden und konsequent von dort aus gedacht. Wissenschaft

und Religion werden als wesensverschieden charakterisiert, und

deswegen geht es auch nicht um ein innerwissenschaftliches Gespräch etwa der
naturwissenschaftlichen und der theologischen Disziplin. Freilich gibt es

in gewissem Sinne dann doch eine vermittelnde Disziplin, und das ist die

Philosophie, in deren Ich-Es-Terminologie Buber um der Theoriebildung
willen letztlich auch die Ich-Du-Beziehung beschreiben muss.

Nach dem unlängst verstorbenen amerikanischen Physiker und Theologen

Ian Barbour gibt es vier mögliche Verhältnisbestimmungen von
Wissenschaft und Religion: den Konflikt, wie z.B. zwischen Biblizismus und Szi-

entismus, ein XJnabhängigkeitsmodell.\ das auf einer Aufteilung der Bereiche

beruht, als drittes die Möglichkeit eines Dialogs der Disziplinen und schliesslich

die Idee einer gegenseitigen Integration von Wissenschaft und Religion.
Bubers Ansatz ist in dieser Terminologie schwer zu beschreiben.

Einerseits gibt es Aussagen, die durchaus an den Ansatz eines Unab-

hängigkeitsmodells erinnern, andererseits widerspricht das Bubers expliziter

Intention, die ihn als Anhänger eines asymmetrisch gelagerten
Integrationsmodells ausweist, wobei die eigentliche Wirklichkeit für ihn
offenbar eine Art religiösen Charakter hat. Damit widerspricht er dem in

Kontinentaleuropa sehr typischen Unabhängigkeitsansatz letztendlich,
welcher bis zu Ian Barbours bahnbrechenden Issues in Snence and Religion

(1966)101 auch im angelsächsischen Bereich dominant war. Beein-

100 Buber: Ich und Du (Anm. 43), 138.
1111 I.G. Barbour: Issues in science and religion, Englcwood Cliffs N.J. 1966.



Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung 159

Ausst von Philosophen wie Alfred North Whitehead102 und Michael

Polanyi hat Barbour für eine stärkere Integration auf der Grundlage eines

kritischen Realismus plädiert.
Bubers These geht freilich offensichtlich noch darüber hinaus. Was wir

hier einen religiösen Realismus genannt haben, wurde von anderer Seite als

pneumatischer Realismus bezeichnet103. Buber selbst spricht in einem weiteren

Vortrag aus demselben Jahr «mit aller Vorsicht» von einem Ontologismus,

der Psychologismus und Kosmologismus vereine: «Die Wirklichkeit, in der

die Begriffe psychisch und kosmisch aufgehen, das ist die pneumatische

Wirklichkeit. Diese Wirklichkeit als das Seiende gefaßt, in das alles

Psychische und alles Kosmische und alles Gegenüber und alle Einbezogenheit
der beiden eingebettet sind, können wir mit aller Vorsicht und

Selbsteinschränkung für einen Augenblick als Ontologismus zu den zwei: Psychologismus

und Kosmologismus als Drittes, Vereinigendes aufstellen.»104

Bei dem pneumatischen Charakter dieses Ontologismus wird man sicher auch

wieder an das Ein- und Ausatmen des Geistes denken dürfen.

Wenn auch Buber die Wissenschaft (Ich-Es) der wirklichen Religion

(Ich-Du) unterordnet, scheint mir doch letztlich die Religionsphilosophie,
die er damit betreibt, anschlussfähig an den internationalen Dialog der

Disziplinen und durchaus diskussionswürdig zu sein. So ist das Zusammengehören

von Religion und Realität auch Barbours Grundgedanke bei der

Formulierung eines kritischen Realismus. Andererseits bliebe zu fragen,
welchen Wirklichkeitsgrad Buber den Forschungsergebnissen der Wissenschaft

zuschreiben will. Er sagt dazu im relevanten Abschnitt von Religion als

Gegenwart «Die Welt, mit der die Wissenschaft es zu tun hat und mit Recht

zu tun hat und innerhalb deren sie mit Recht zu fordern hat, daß nichts ihr
vorenthalten bleibe, daß nicht geschieden werde zwischen einer sinnlichen

und einer übersinnlichen Erfahrung, diese Welt ist die Welt der Orientierung.
Das ist die Welt, die wir um unsere Selbstbehauptung im Unendlichen und im

Menschengeist uns zurechtgezimmert haben, das ungeheure räumlich zeitliche

102 In Gottesfinsternis bezieht Buber auch Whitehead in seinen Diskurs mit ein. M. Buber: Got¬

tesfinsternis (Anm. 3), 530.
103 L. Schneider: Brief an Martin Buber vom 18.6.1925, in: G. Schaeder (Hg.): Martin Buber.

Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten. Band II: 1918-1938, Heidelberg 1973, 223f. (224).
104 M. Buber: Von der Verseelung der Welt, jetzt in: MBW 10, Gütersloh 2008, 29-36 (31).



160 Andreas Losch

vielfaltige Koordinatensystem, in dem wir die Dinge und die Geschehnisse

einzuzeichnen haben und durch die wir diese zu ordnen uns unterfangen haben,

und dieses Koordinatensystem besteht zu Recht. Aber es darf nicht zu einem

Seinssystem umgefälscht werden.»105 Buber hält es also mit Kant, dessen

bahnbrechende Entdeckung es gewesen sei, «daß wir im Subjekt-Objekt-Erkennen,
also im philosophisch-wissenschaftlichen Erkennen, nur das erkennen, was in

unseren Denkkategorien vorher geformt ward.»"16 Bubers Realismus ist also

ein im strikten Sinne religiöser, oder eben pneumatischer. Eine Brücke zwischen

Wissenschaft und Religion wird von diesem Realismus nicht geschlagen. Diese

Brücke schlägt bei Buber aber die abstrahierende religionsphilosophische
Betrachtung.

Bubers Einlassungen sind getragen von seiner grundlegenden Skepsis

gegenüber der verfassten Religion, zu der nun ja auch die Theologie zu rechnen

ist1"7. Von theologischer Seite aus können sie m.E. als Mahnung an die

Theologie interpretiert werden, die eigenen religiösen Gehalte vorschnell an

die wissenschaftlichen, insbesondere naturwissenschaftlichen Denkformen

anzugleichen, wie es methodisch besonders bei den angelsächsischen

Wissenschaftler-Theologen — wie Barbour einer war - geschieht. Anders als Buber
halte ich aber auch ein Gespräch der Disziplinen für sinnvoll, denn man kann

nicht umhin, sich auch wenigstens religionsphilosophisch zu verständigen. Die

Theologie ist in jedem Jahrhundert von der Philosophie und Wissenschaft

ihrer Zeit gefärbt worden.

Nun ist Buber darin zuzustimmen, dass auch die Theologie nur eine der

Farben im Spektrum der Wissenschaft ist und nicht die gelebte religiöse
Wirklichkeit als Ganzes darstellt. Wissenschaftstheoretisch sollte sie jedoch wenigstens

zu berücksichtigen versuchen, dass ihr Gegenstand eben kein solcher,

sondern ein Gegenüber ist. Wenn zugleich in Anschluss an und Abgrenzung von
den angelsächsischen Wissenschaftler-Theologen ein Awrr/r»A/A-kritischer
Realismus postuliert worden ist, der die durchaus konstruktive Rolle des Subjekts

105 Buber: Religion als Gegenwart (Anm. 7), 67.
106 Buber: Philosophische und religiöse Weltanschauung (Anm. 11), 165.
107 «All that is required for the life of dialogue is an existential trust (Vertrauen), a trust that

need not be nurtured or sustained by religious faith. It is precisely a non-noetic trust - 'emu-

nah in Hebrew - Buber argued that inspired biblical faith as opposed to doctrinal belief
(pistis).» Mendes-Flohr. The Aporiae of Dialogue (Anm. 57), 686. Vgl. dazu M. Buber:
Zwei Glaubensweisen, Zürich 1950.



Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung 161

im Erkenntnisprozess achtet und auch den Geisteswissenschaften ihr Gewicht

belässt, so wäre einmal mehr für die Theologie die Betonung ihrer Eigenrationalität

von Bedeutung108. Mit Buber ist die 'Verwirklichung Gottes109, mit Franz

Rosenzweig gesprochen die Bewährung der Wahrheit110, in Anlehnung an Michael

Polanyi die Validation der religiösen Wirklichkeit als wichtig und wesentlich
wahrzunehmen111.

Buber ist zugute zu halten, dass er es im pulsierenden Zusammenspiel mit
der Du-Welt auch der wissenschaftlichen Es-Welt zuspricht, ein Zeugnis Gottes

zu sein. Diese Positionsbestimmung sollte davor warnen, das Religiöse bei

Buber allein auf die Beziehung zum Ewigen Du zu reduzieren. In Bubers «On-

tologismus» hat auch die Ich-Es-Relation ihren Platz.

Abstract
Befindet sich die Religion auf dem Rückzug gegenüber der vordringenden Wissenschaft?

Welche Theorien gibt es zur Verhältnisbestimmung von Wissenschaft und
Religion, und was ist ihre wirkliche Differenz? Martin Buber geht diesen Fragen in einem
bis vor kurzem noch unveröffentlichten Zürcher Referat nach. Der vorliegende Essay
kommentiert die Bemühungen Bubers um eine Klärung dieser Verhältnisbestimmung
und stellt sie in den Kontext der heute international geführten Diskussion über
Wissenschaft und Religion.

Andreas Vosch, Bern

108 Dazu vgl. Losch: Jenseits der Konflikte (Anm. 2), 157.247f.
109 Vgl. Buber: Ich und Du (Anm. 43), 132: «In Wahrheit aber kann die reine Beziehung

nicht bewahrt, nur bewährt werden. Der Mensch kann der Beziehung zu Gott, deren

er teilhaftig geworden ist, nur gerecht werden, wenn er nach seiner Kraft, nach dem Maß

jedes Tages neu Gott in der Welt verwirklicht.»
110 «Be-währt also muß die Wahrheit werden, und grade in der Weise, in der man sie ge¬

meinhin verleugnet: nämlich indem man die <ganze> Wahrheit auf sich beruhen läßt und
dennoch den Anteil, an den man sich hält, für die ewige Wahrheit erkennt». F. Rosenzweig:
Der Stern der Erlösung, Frankfurt a.M. 1988, 437.

111 Vgl. Losch: Jenseits der Konflikte (Anm. 2), 258f.


	Wissenschaftliche und religiöse Welterfassung : ein Kommentar zu Martin Bubers Perspektive auf ein spannungsreiches Thema

