
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 70 (2014)

Heft: 2

Artikel: Rechtfertigungslehre und Mystik : zum mystischen Kern der
Rechtfertigungslehre bei Luther

Autor: Enderlein, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877743

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rechtfertigungslehre und Mystik

Zum mystischen Kern der Rechtfertigungslehre bei Luther

1. Umleitung

Eine ablehnende Haltung gegenüber «Mystik» einzunehmen hat im
Protestantismus Tradition.1 Hinter der Ablehnung steht oft die Sorge, bei einer

zu engen Berührung mit der Mystik könne Wesentliches der protestantischen

oder christlichen Frömmigkeit verloren gehen.2 Auf der anderen Seite

wächst das Interesse an Fragen der Mystik auch bei Protestanten. Insbesondere

hat sich zum Thema «Luther und die Mystik» eine lebhafte Debatte
entwickelt.3

Weithin anerkannt ist in der neueren Literatur, dass es Einflüsse der vor-
reformatorischen Mystik auf Luther gegeben hat.4 Überwiegend wird aber

auch angenommen, dass die reformatorischen Neuansätze Luthers einen

Bruch mit der mystischen Tradition bedeuteten oder dass sich diese Neuansätze

von der Mystik in wesentlichen Punkten unterschieden.5 Dem ist weiter

nachzugehen. Zu fragen ist: Hat die Rechtfertigungslehre bei Luther in

1

Vgl. die Nachweise zu der überwiegend ablehnenden Haltung der evangelischen Theologie
seit dem ausgehenden 19. Jahrhundert bei K. Lehmkühler: Inhabitatio. Die Einwohnung
Gottes im Menschen (FSÖTh 104), Göttingen 2004, 217f.

2 Vgl. aus neuerer Zeit z.B. M. Welker: Gottes Offenbarung. Christologie, Neukirchen-Vluyn
2012, 140 Anm. 18: «Ohne eine christologisch konzentrierte Kreuzestheologie könnte sich

die mystische Frömmigkeit als ein trojanisches Pferd im Bereich christlicher Frömmigkeit
erweisen.»

3 Vgl. B. Hamm: Wie mystisch ist der Glaube Luthers?, in: ders./V. Leppin (Hg.): Gottes
Nähe unmittelbar erfahren. Mystik im Mittelalter und bei Martin Luther, FS G. Seebass

(Spiritualität und Reformation NR 36), Tübingen 2007, 237-287 (237), m.w.N.: Die
Diskussion sei «in vollem Gange, ja man kann sagen, dass sie vielleicht gerade gegenwärtig in
eine Phase der unbefangenen Klärung eingetreten ist.»

4 Vgl. z.B. Hamm: Wie mystisch ist der Glaube Luthers (Anm. 3), 241 f. m.w.N.
5 Vgl. aus neuerer Zeit z.B. die Beiträge in Hamm: Gottes Nähe unmittelbar erfahren (Anm.

3), insbesondere von S. Grosse: Der junge Luther und die Mystik, 187-235 (233ff.); V.

Leppin: Transformation spätmittelalterlicher Mystik bei Luther, 165-185 (178f£); Hamm:
Wie mystisch ist der Glaube Luthers (Anm. 3), 264ff. (274), verwendet den Begriff einer

«Wortmystik», nimmt aber auch eine mehrfache «Gebrochenheit» der Mystik Luthers an

(275f.).
'

ThZ 2/70 (2014) S. 118-141



Rechtfertigungslehre und Mystik 119

ihrer reformatorischen Ausgestaltung einen Kern, der mystisch zu nennen
ist? Worin besteht dieser mystische Kern?

Zu den Arbeiten Luthers, in denen mystische Elemente besonders deutlich

zum Ausdruck kommen, zählt die Galaterbriefvorlesung des Jahres 1531. Sie

soll in den folgenden Überlegungen als Ausgangspunkt dienen.6 Nicht erörtert

werden kann, ob Luther in den folgenden Jahren einen Wandel in seiner

Rechtfertigungslehre vollzogen hat.7 In jedem Fall enthält die grosse
Galaterbriefvorlesung wesentliche Gedanken der Theologie Luthers in einer wichtigen
Phase seines reformatorischen Schaffens.8

2. Zum Begriff christlicherMystik
In den folgenden Überlegungen geht es nicht um eine umfassende Definition
christlicher Mystik. Im Rahmen der vorliegenden Arbeit genügt eine begriffliche

Annäherung, die Kriterien dafür liefert, ob Elemente der Theologie
Luthers mystischen Charakter haben oder nicht. Ausgegangen wird davon, dass

christliche Mystik von einer unmittelbaren Erfahrung oder einem unmittelbaren

Bewusstsein der Gegenwart Gottes handelt." Diese Erfahrung lässt sich

6 Als Grundlage dient die Druckausgabe aus dem Jahr 1535, zu der Luther eine autorisieren¬
de Vorrede geschrieben hat. Ubersetzungen sind im Folgenden der von H. Kleinknecht:
Luthers Galaterbrief-Auslegung von 1531, Göttingen 21987, herausgegebenen Ausgabe

entnommen, soweit nichts anderes vermerkt ist. M. Seils: Der Grund der Rechtfertigung,
in: M. Beintker/E. Maurer/H. Stoevesandt/H.G. Ulrich (Hg.): Rechtfertigung und

Erfahrung, FS G. Sauter, Gütersloh 1995, 25-42 (29), leitet aus Äusserungen Luthers in der
Vorrede (WA 40, 33,2-6) ab, dass nur von einer eingeschränkten Autorisierung gesprochen
werden könne. Allerdings bestätigt Luther an der genannten Stelle die Übereinstimmung
der Druckausgabe mit seinen Gedanken. Nicht ausgeschlossen sind Abweichungen in Details

von dem in der Vorlesung Gesagten. Auch gibt es Abweichungen der Druckausgabe
von der von Rörer angefertigten Vorlesungsnachschrift (vgl. Seils, ebd.).

7 Diese Auffassung vertritt R. Flogaus: Luther versus Melanchthon? Zur Frage nach der

Einheit der Wittenberger Reformation in der Rechtfertigungslehre, ARG 91 (2000) 6-46

(37); dagegen O.-P. Vainio: Justification and Participation in Christ. The Development of
the Lutheran Doctrine of Justification from Luther to the Formula of Concord (1580)

(SMRT 130), Leiden/Boston 2008, 42ff.
8 Vgl. auch den Verweis in der Konkordienformel auf diesen Kommentar Luthers (SD III

67, BSLK 936,10-17) trotz inhaltlicher Differenzen; dazu R. Söderlund: Der Unio-Gedan-
ke in der Konkordienformel, in: M. Repo/R. Vinke (Hg.): Unio. Gott und Mensch in der
nachreformatorischen Theologie (SLAG 35), Helsinki 1996, 62-71 (70f).

9 Siehe dazu B. McGinn: Die Mystik im Abendland, Bd. 1 : Ursprünge, Freiburg/Basel/Wien
1994, 16: Das mystische Element im Christentum sei der Teil der Glaubensinhalte und



120 Wolfgang Enderlein

dahingehend umschreiben, dass sie diskursive Erkenntnisweisen übersteigt
und in einer unmittelbaren Weise durch die Gegenwart Gottes bestimmt ist.1"

Um den Einwand einer Überdehnung des Mystikbegriffs nicht aufkommen zu
lassen, soll daneben ein weiteres, einengendes Merkmal verwandt werden: Es

geht darum, zwischen mystischen und nichtmystischen Elementen mit Hilfe
des Begriffs «Gegenüber» zu unterscheiden.

In der evangelischen Theologie wird oft betont, dass die Relation des

Menschen zu Gott die Relation zu einem Gegenüber sei. Daran wird das Personale

der Gottesbeziehung festgemacht, auch die Glaubensbeziehung. Die Anrede

durch das Wort und der Glaube an die Verheissung setze die Relation zu einem

Gegenüber voraus. Beispielsweise spricht Gerhard Ebeling von einer
«Grundsituation als Gegenübersein».11 Versuche einer Abgrenzung zur Mystik stützen

sich immer wieder auf diesen Begriff, etwa wenn kritisiert wird, dass nach

mystischem Verständnis das «Gegenüberstehen» aufhören solle.12

Mit dem Begriff des «Gegenüber» wird in diesem Zusammenhang eine

Differenz angesprochen, eine Innen-aussen-Differenz. Der etymologische

Zusammenhang mit dem französischen «vis-à-vis»11 verdeutlicht das. In der Relation

«vis-à-vis» wird das Gegenüber auch als ausserhalb meiner selbst stehend

und von mir unterschieden wahrgenommen. Zwar kann die Verbundenheit

eng sein. Das Gegenüber steht aber «auf einer anderen Seite».

«Mystisch» sollen Glaubensinhalte jedenfalls dann genannt werden, wenn

zum Ausdruck gebracht wird, dass eine unmittelbar erfahrene oder bewuss-

te Gegenwart Gottes oder Gegenwart Gottes in Christus mit einer Einheit,
Nähe oder Verbundenheit einhergeht, die über das hinausgeht, was sich noch

adäquat als Nähe oder Verbundenheit in der Relation zu einem Gegenüber
beschreiben lässt.14

Glaubensvollzüge, «der das betrifft, was man unmittelbare bzw. direkte Gegenwart Gottes

nennen kann, und dies in einem dreifachen Sinne: als Vorbereitung auf sie, als Bewußtsein

von ihr und als Reaktion auf sie.»
10 Vgl. die Beschreibung mystischer Erfahrung als eine alle Kategorien des Verstandes über¬

steigende empfangende Anteilnahme bei A. M. Haas: Mystik als Aussage, Frankfurt a. M./
Leipzig, 2007, 44.

11 G. Ebeling: Dogmatik des christlichen Glaubens, Bd. 3, Tübingen 1979, 21 Off.
12 E. Brunner: Die Mystik und das Wort, Tübingen 21928, 370.
13 Vgl. Deutsches Wörterbuch von J. und W Grimm, Bd. 4, 1. Abt., 2. Teil, Leipzig 1897,

2279.
14 Vgl. V. Leppin: Die Christliche Mystik, München 2007, 9: Ein Grundzug von Mystik liege



Rechtfertigungslehre und Mystik 121

3. Her^ensglaube und Rechtfertigung

In der grossen Galaterbriefvorlesung führt Luther aus, dass im
Rechtfertigungsgeschehen zwei Elemente enthalten sind: ein imputatives Element und

das, was er «Herzensglaube» nennt. Die Unterscheidung dieser Elemente

kommt beispielsweise in der folgenden Formulierung zum Ausdruck: «Denn
die christliche Gerechtigkeit besteht aus diesen zwei Stücken, nämlich aus dem

Herzensglauben und der Zurechnung Gottes. Der Glaube ist gewiss die wirkliche

Gerechtigkeit und doch ist er nicht genug, weil nach dem Glaubensempfang

immer noch die Reste der Sünde im Fleisch hängen...»15 Luther spricht
auch davon, dass der Glaube noch unvollkommen sei und die Gerechtigkeit
erst anfange. Wegen der Schwachheit des Glaubens werde die Gerechtigkeit
ohne die Zurechnung Gottes nicht vollendet.16

Unter Glaube versteht Luther ein gewisses Vertrauen (certa fiducia), das

Christus ergreift.17 Der so verstandene Herzensglaube geht der Nichtanrech-

nung der Sünden in folgendem Sinne voraus: Weil der Glaube Christus ergreift
und Christus im Herzen gegenwärtig ist, betrachtet Gott den Glaubenden als

gerecht und rechnet Gott die verbleibenden Sünden nicht zu. Beispielsweise
heisst es: «Gerecht macht also der Glaube, weil er jenen Schatz ergreift und

besitzt, nämlich den gegenwärtigen Christus Darum, der im Glauben

ergriffene und im Herzen wohnende Christus ist die christliche Gerechtigkeit,
derentwegen Gott uns als gerecht betrachtet und das ewige Leben schenkt.»18

in einer religiösen Haltung, die dahin gehe, dass das Transzendente wenigstens momenthaft

immanent werde.
15 WA 40 I, 364, 11-13: «Iustitia enim Christiana in his duobus constat, scilicet fide cordis et

imputatione dei. Fides est quidem iustitia formalis, et tarnen non est satis, Quia post fidem
haerent adhuc reliquiae peccati in carne...»

16 WA 40 I, 364, 16-17, 25-28. In diesem Zusammenhang spricht Luther von der Anrech¬

nung des Glaubens zur Gerechtigkeit, ohne die Formel der «imputatio iustitiae Christi» zu
verwenden. Die Gründe dafür liegen nicht nur im biblischen Text (vgl. auch Rom 4,5.9),
sondern auch in der noch zu erörternden Bedeutung der besonderen Verbindung des

Glaubenden mit Christus für das Rechtfertigungsgeschehen. Anders S. Rolf: Zum Herzen

sprechen (Arbeiten zur Systematischen Theologie 1), Leipzig 2008, 27 Anm. 34, 180ff.:

Der Aspekt der «imputatio iustitiae Christi» werde bei Luther als Formel zwar nicht häufig
explizit gemacht, bilde aber gleichwohl ein Tiefenverständnis der imputatio.

17 Z.B. WA 40 I, 533, 30: «certa fiducia quae apprehendit Christum...».
18 WA 40 I, 229, 22-29: «Iustificat ergo fides, quia apprehendit et possidet istum thesaurum,

scilicet Christum praesentem Ergo fide apprehensus et in corde habitans Christus est

iustitia Christiana propter quam Deus nos reputat iustos et donat vitam aeternam», vgl.



122 Wolfgang Enderlein

Danach liegt der Dreh- und Angelpunkt der Rechtfertigungslehre in der

Verbindung des Menschen mit Christus im Herzensglauben. Hat diese Verbindung
mystischen Charakter?

4. Unio cum Christo: «real-ontische» und relationale Ansätze

In der lutherischen Theologie des 17. Jahrhunderts gehörte die besondere

Verbindung zwischen Christus und dem Glaubenden als unio cum Christo zu den

zentralen theologischen Lehrstücken.19 Die damalige Theologie hatte keine

Scheu, von einer «unio mystica» zu sprechen. Dabei findet sich in der
lutherischen Orthodoxie auch die Unterscheidung zwischen verschiedenen Arten
oder Stadien der unio, insbesondere die Unterscheidung zwischen einer

formal-relational verstandenen unio, die der Rechtfertigung vorausgeht, und einer

mystisch-heiligenden unio, die der Rechtfertigung nachfolgt.20

In der aktuellen Diskussion sind zwei Interpretationsrichtungen hervorzuheben,

die das besondere Verhältnis des Menschen zu Christus im Glauben

beschreiben. Die eine Richtung wird in der neueren Diskussion insbesondere

von der finnischen Lutherforschung repräsentiert.21 Nach ihr ist Luther von
einem «real-ontischen» Charakter der Gegenwart Christi im Glaubenden

ausgegangen. Das Verhältnis des Christen zu Gott sei nach Luther «sowohl äußere

personale Relation als auch innere Willensgemeinschaft, aber vor allem reale

Seinsgemeinschaft.»22 Die andere Richtung interpretiert die unio cum Christo
in erster Linie mit Hilfe «relationalen Denkens». Ihr Grundgedanke ist der,

dass der Mensch erst durch die Beziehung zu anderem zum eigentlichen Sein

dazu auch T. Mannermaa: Der im Glauben gegenwärtige Christus. Rechtfertigung und

Vergottung. Zum ökumenischen Dialog (AGTL NF 8), Hannover 1989, 64ff. Abweichend
die Übersetzung von Kleinknecht: Luthers Galaterbrief-Auslegung (Anm. 6), 141, in der
das «weil» (quia) nicht zum Ausdruck kommt.

" Vgl. Th. Mahlmann: Die Stellung der unio cum Christo in der lutherischen Theologie des

17. Jahrhunderts, in: Repo/Vinke: Unio (Anm. 8), 72-199; Lehmkühler: Inhabitatio (Anm.
1), 151 ff. m.w.N.

20 Siehe dazu Mahlmann: Die Stellung der unio cum Christo (Anm. 19), 168ff. m.w.N.
21 Für die finnische Lutherforschung grundlegende Arbeiten finden sich bei Mannermaa:

Der im Glauben gegenwärtige Christus (Anm. 18); zu weiteren Nachweisen und zur
Diskussion dieser Forschungsrichtung siehe z.B. Lehmkühler: Inhabitatio (Anm. 1), 252ff.
m.w.N.

22 Mannermaa: Der im Glauben gegenwärtige Christus (Anm. 18), 188. Zur Begründung
wird u.a. darauf verwiesen, dass Christus nach Luther nicht nur Gunst (favor), also

Sündenvergebung, sondern auch Gabe (donum) sei (30f£).



Rechtfertigungslehre und Mystik 123

komme.23 Danach hat der Mensch sein eigentliches Sein nicht in einem ihm
immanenten Wesensbesitz, sondern von dem, was ihm «von aussen» her
zukommt. Der Mensch bzw. sein Personsein hat insofern «exzentrischen»
Charakter.24 Weit verstanden lässt sich dieser relationale Ansatz mit Annahmen
über die reale Präsenz Christi kombinieren. «Relat» des Beziehungsgeschehens,

von dem her der Gläubige sein «eigentliches Sein» erhält oder als Person
konstituiert wird, ist bei einer solchen Kombination der — in welchem Sinne auch

immer — real präsente Christus.25

Vertreter beider Ansätze vermeiden es in der Regel, eine Verbindung zur
Mystik herzustellen. Insbesondere heisst es, die Christusgemeinschaft sei von
einer «mystischen Verschmelzung» abzugrenzen.26 Ein Unterschied zur Mystik
wird darin gesehen, dass dem Glaubenden in der unio im Verhältnis zu Gott
oder Christus ein Eigen-Stand oder eine «Rest-Eigenständigkeit» zukomme.

Drei Hinsichten, in denen ein solcher Eigen-Stand in der unio angenommen
wird, sind besonders zu erwähnen.

5. Eigen-Stand des Glaubenden in der unio?

In der finnischen Lutherforschung heisst es: «Gott und Mensch bleiben auch

in der unio jeweils in sich seiende Wirklichkeiten (ens in se), d. h. eigenständige

Substanzen.»27 Die Annahme einer solchen Eigensubstanz des Menschen

entspricht jedenfalls im Kontext der Rechtfertigungslehre nicht dem Denken

Siehe. z.B. R. Gebhardt: Heil als Kommunikationsgeschehen. Analysen zu dem in Luthers
Rechtfertigungslehre implizierten Wirklichkeitsverständnis (MThSt 69), Marburg 2002,
51 m.w.N. Zu Fragen der Ersetzung des Substanz-Akzidenz-Denkens durch relationale
Ausdrucksweisen vgl. C. Schlapkohl: Persona est naturae rationabilis individua substantia

(MThSt 56), Marburg 1999, 220f£

Vgl. dazu W. Pannenberg: Anthropologie in theologischer Perspektive, Göttingen 1983,
60ff.

Gegen die Annahme eines Gegensatzes zwischen den beiden Ansätzen sprechen sich z.B.

Lehmkühler: Inhabitatio (Anm. 1), 283; Gebhardt: Heil als Kommunikationsgeschehen
(Anm. 23), 51; A. Beutel: Antwort und Wort, in: A. Ghiselli/K. Kopperi/R. Vinke: Luther
und Ontologie. Das Sein Christi im Glauben als strukturierendes Prinzip der Theologie
Luthers (SLAG 31/VLAR 21), Helsinki/Erlangen 1993, 70-93 (91), aus.

Vgl. statt vieler F. Nüssel: «Ich lebe, doch nun nicht ich, sondern Christus lebt in mir» (Gal
2,20a). Dogmatische Überlegungen zur Rede vom «Sein in Christus», ZThK 99 (2002) 480-
502 (499).
Mannermaa: Der im Glauben gegenwärtige Christus (Anm. 18), 193.



124 Wolfgang Enderlein

Luthers.28 Luther betont, dass keine Gerechtigkeitssubstanz in uns ist ausser

der Schwachheit des Glaubens, weil wir angefangen haben, an Christus zu
glauben.29 Im Glauben wiederum lebe ich nach Luther gerade nicht «in meiner

Person oder Substanz.»3" Im Glauben lebt der Mensch nicht in sich selbst und

aus einer eigenen Substanz heraus.

Teils heisst es, dem «Ich» komme eine «Rest-Eigenständigkeit» zu. Ein
solcher Ansatz findet sich in neuerer Zeit beispielsweise bei Friederike Nüssel. Sie

argumentiert im Blick auf Gal 2,20 wie folgt: Ohne eine relative Selbständigkeit
des Ich könne das Ich nicht sagen «Ich lebe» oder «Christus lebt in mir.». Das

Ich könne eine Aussage wie in Gal 2,20 sonst nicht als seine Aussage treffen.31

Auch diese Sichtweise wird dem Ansatz Luthers nicht gerecht. Nach
Luther gibt es ein «altes Ich» und ein «neues Ich». Das alte Ich ist von Christus

geschieden, das neue nicht. Dabei lässt sich Luther nicht von der Vorstellung
leiten, dass das Ich wie ein neutraler Beobachter zur Kenntnis nimmt oder

mitteilt, ob Christus in ihm lebt oder nicht. Der in mir lebende Christus ist

nicht einfach Objekt eines beobachtenden Ich.32 Vielmehr relativiert Luther
die «Eigenständigkeit» des Ich durch Sätze, die an das «interior intimo meo»
des Augustinus erinnern.33 Dabei bezieht sich Luther auf die Verbindung mit
Christus im Glauben: «Christus muss aber so vorgestellt werden, dass du ausser

ihm rein nichts siehst, du musst glauben, dass er dir näher und vertrauter ist, als

du dir selbst bist Es gehört sich aber, dass Christus und der Glaube völlig
verbunden werden, wir müssen einfach im Himmel unseren Wandel haben und

28 Zur Auseinandersetzung Luthers mit dem Begriff der substantia in den frühen Arbeiten

vgl. W. Joest: Ontologie der Person bei Luther, Göttingen 1967, 238ff. (247) m.w.N.: «Ein
in sich seiendes Wesen, das sich in den Möglichkeiten seines Verhaltens selbst zueigen ist,
ist da, wo von der fides als substantia die Rede ist, eben nicht gemeint.»

2'' Vgl. WA 40 1,370, 30-31.
30 WA 40 I, 282, 15-16: «Non iam ego. Hoc est, non in persona vel substantia mea.» Die

Aussage hat verneinenden Charakter.
31 Nüssel: «Ich lebe, doch nun nicht ich, sondern Christus lebt in mite (Anm. 26), 501.
32 Zur Ablehnung eines «Objektcharakters» des «Christus in mir» vgl. auch WA 40 I, 228, 34-

229, 15.
33 Vgl. Confessiones, III 6.11: «Tu autem eras interior intimo meo et superior summo meo»

(zit. nach Aureüus Augustinus, Confessiones/Bekenntnisse, lat./deutsch, hg. u. übers, v.

K. Flasch/B. Mojsisch, Stuttgart 2009, 124). Nach J. Ringleben: Gott im Wort, Luthers

Theologie von der Sprache her (HUTh 57), Tübingen 2010, 64, hat Luther dieses Motiv
«worttheologisch rezipierte (vgl. unten Anm. 68).



Rechtfertigungslehre und Mystik 125

Christus muss in uns sein, leben und wirken.» 34 Danach wird die Vertrautheit
des Menschen mit sich im Selbstverhältnis durch die Nähe Christi im Innersten

übertroffen. Nur wenn das Selbstverhältnis im Innersten im «Christusleben»

gründet, vollzieht sich die Verbindung zu Christus, auf die es nach Luther
in der unio ankommt. Die Annahme eines «Ich», das im Verhältnis zu dem

«Christus in mir» aus sich heraus tätig und eigenständig ist, passt dazu nicht.

Darauf ist noch zurückzukommen.

Kann man insofern von einem Eigen-Stand des Glaubenden bei Luther

reden, als der Glaubende Gott oder Christus in der unio wie einem Gegenüber
begegnet?35

Viele der Bilder, mit denen Luther die besondere Verbindung des

Glaubenden mit Christus beschreibt, sind nicht stimmig, wenn man annimmt, dass

die Bilder die Relation zu einem Gegenüber zum Ausdruck bringen sollen.

Man denke etwa an die Formulierung, Christus sei «meine Form, die meinen

Glauben schmückt, so wie die Farbe oder das Licht die Wand schmückt»,36

oder an die Verwendung des Begriffs «conglutinatus.»37 Man kann nicht sagen,
dass die Form der Materie, die Farbe der Wand oder die zusammengebackenen
Elemente einander «gegenüber» stehen.

Teils heisst es, das personale Gegenüber werde in der Bildsprache Luthers
durch das Ehe-Gleichnis gewahrt, das Luther aus der Tradition übernommen
habe. Das Ehe-Gleichnis enthalte «solches bleibende Gegenüber im Einswerden»

und diene anderen Bildern zum «Korrektiv».38

Luther beschreibt das Bild, nach dem die Gnadenwirkung des Glaubens

die Seele mit Christus verbindet wie eine Braut mit dem Bräutigam, beson-

34 WA 40 I, 545, 26-27/546, 25-27: «Verum ita proponendus est Christus, ut praeter eum
plane nihil videas, nihil tibi esse propius et intimius ipso credas Oportet Christum et
fidem omnino coniungi, oportet simpliciter nos in coelo versari et Christum esse, vivere et

operari in nobis...»
35 Vgl. z.B. G. Ebeling: Lutherstudien Bd. 2: Disputatio de homine, 3. Teil: Die theologische

Definition des Menschen, Tübingen 1989, 203: «Die unio mit Christus bleibt ein
kommunikatives Gegenüber und Miteinander im Sinne eines anhaltenden Lebensvorganges...»

36 WA 40 I, 283, 26-27: «Is est mea forma ornans fidem meam, ut color vel lux parietem
ornat.»

37 WA 40 I, 283, 30; vgl. auch das Bild, nach dem Christ und Christus ein Kuchen sind, z.B.

WA 12, 485, 2.
38 Joest: Ontologie der Person bei Luther (Anm. 28), 379.



126 Wolfgang Enderlein

ders ausführlich in seiner Freiheitsschrift.3'' Das Bild dient dazu, einen Wechsel

ungleicher Güter zu umschreiben.40 Nach dieser Zielrichtung des Bildes geht
es um einen eigentümlichen Wechsel, nicht darum, den Tausch der Güter als

personales Geschehen in der Relation zu einem Gegenüber zu verdeutlichen.

Ein echter Tausch ist es ohnehin nicht. Christus ist der allein Gebende, in dem

«verschlungen» ist, was er von der Braut erhält. Das Bild der Ehe wird insofern

gesprengt.41 Die Grenzen des Ehe-Gleichnisses kommen auch in dem grossen
Galaterbrief-Kommentar zum Ausdruck. Luther verwendet auch dort das Bild

von der Braut und dem Bräutigam. Zugleich macht er deutlich, dass der Glaube

«Christus und mich enger verbindet, als Gatte und Gattin verbunden sind.»42

Erst recht passen die Äusserungen nicht zu der Relation zu einem Gegenüber,

nach denen der Glaubende und Christus gleichsam eine Person sind43

oder nach denen Christus dem Glaubenden näher ist als der Glaubende sich

selbst.44

Demnach deuten unterschiedliche Textstellen darauf hin, dass die besondere

Verbindung mit Christus in der unio nach Luther enger ist als das Verhältnis

des Glaubenden zu Christus als einem Gegenüber. Andererseits darf nicht

vergessen werden, dass die Relation zu einem Gegenüber für Luther zentral

ist. Luther umschreibt den Glauben als Glauben an die Verheissung.45 Zum
Hören des Verheissungswortes als Verheissungswort gehört nach Luther die

Beziehung zu einem Gegenüber. Wie passt das zusammen?

39 Vgl. dazu R. Rieger: Von der Freiheit eines Christenmenschen. De übertäte Christiana

(Kommentare zu Schriften Luthers 1), Tübingen 2007, 181 ff. m.w.N.
40 Vgl. WA 7, 25, 30-33: Durch den Glauben geschieht, «das was Christus hatt, das ist eygen

der glaubigen seele, was die seele hatt, wirt eygen Christi. So hatt Christus alle guetter und
seügkeit, die seyn der seele eygen». Die Sünden können die Braut nicht vernichten, «denn
sie ligen nu auff Christo, und sein inn yhm vorschlunden...» (WA 7, 26, 8).

41 Das räumt auch Joest: Ontologie der Person bei Luther (Anm. 28), 372, ein: «Es ist in
Wahrheit ein Vorgang mit höchst einseitigem Gefälle (und sprengt insofern das Bild der

Ehe).»
42 WA 40 I, 286, 16-17: «Ita, ut haec fides Christum et me arctius copulet, quam maritus et

uxorem copulatus.»
43 WA 40 I, 285, 25.
44 Vgl. Anm. 34.
45 Z.B. WA 40 1,426,17.



Rechtfertigungslehre und Mystik 127

6. Die Unterscheidung von Delationen in der Gottesbesjehung

Die Verbindung mit Christus im Glauben vollzieht sich in einem komplexen
relationalen Geschehen. Verschiedene Relationen sind auseinanderzuhalten.

Eine grundlegende Unterscheidung ist die zwischen der Relation des

Menschen zu Gott und der Relation zur Welt.46 Darüber hinaus ist zwischen
verschiedenen Relationen innerhalb der Gottesbeziehung zu unterscheiden.

Die Unterscheidung verschiedener Relationen innerhalb der Gottesbeziehung

lässt sich in der Lutherforschung anhand der Analysen von Wilfried Joest
verdeutlichen. Nach Joest hat das Person-Sein im Verständnis Luthers
exzentrischen, responsorischen und eschatologischen Charakter. Den exzentrischen

Charakter umschreibt Joest als «Getragen-sein des eigenen Seins und Werdens

in der Subjektivität Gottes.»47 Der Mensch sei im Rechtfertigungsgeschehen
nicht das Subjekt der geistlichen Bestimmung seines Daseins. Es komme im

Rechtfertigungsgeschehen vielmehr zu einer «Subjektsumkehrung»,48 zu einem

«Herrschaftswechsel», einer «Um-Übereignung.»49 Diese Subjektstellung Gottes

verwirkliche sich nach Luther im Menschen nicht naturhaft oder über den

Menschen als ansprechbares Wesen hinweg. Vielmehr vollziehe sich die

Gottesbeziehung über die Wort-Glaubens-Korrelation, die Joest als responsorisch
bezeichnet.50 Bei dieser Korrelation gehe es nicht um die Behauptung eines

aktiven Selbsteinsatzes des Menschen. Der eigentliche Sinn der Personalität

des Menschen bestehe nach Luther nicht in einer besonderen Eigenständigkeit
gegenüber Gott, sondern „im Wahrhaben und Bejahen der Gott-Abhängigkeit,
die der Mensch mit aller Kreatur teilt."51

Daran ist anzuknüpfen. Die Analysen von Joest verdeutlichen, dass bei
Luther im Gottes- und Christusverhältnis zwischen verschiedenen Relationen zu
unterscheiden ist: zwischen einer responsorischen Relation, in der Gott oder

Gott in Christus wie ein Gegenüber begegnet, und einer Relation, die nach

Joest eine Relation des Getragenen zum Tragenden ist. Joest grenzt diese

exzentrisch genannte Relation allerdings nicht ausreichend von der Relation zu

46 Vgl. z.B. Joest: Ontologie der Person bei Luther (Anm. 28), 319f.
47

Joest: Ontologie der Person bei Luther (Anm. 28), 303.
48 Joest: Ontologie der Person bei Luther (Anm. 28), 257.
49 Joest: Ontologie der Person bei Luther (Anm. 28), 253.
50 Vgl. Joest: Ontologie der Person bei Luther (Anm. 28), 280ff.
51

Joest: Ontologie der Person bei Luther (Anm. 28), 303.



128 Wolfgang Enderlein

einem «Gegenüber» ab.52 Demgegenüber ist zu beachten, dass die Relation des

Getragenen zum Tragenden im Innersten des Inneren des Selbstverhältnisses

ansetzt. Es handelt sich um eine Innenrelation, die nicht die Relation zu einem

Gegenüber ist. Sie ist im Glauben eine Relation des Inneseins mystischer Art.53

Darauf ist in den folgenden Überlegungen näher einzugehen.

7. Ebenen des Personseins: der im Glauben ergriffene Christus als Selbst des Glaubenden

Der Begriff der Person lässt sich von seiner Herkunft her der Theatersprache

zuordnen. Er meint die Maske, durch die das Wort des Schauspielers

hindurchdringt, oder die Rolle, die einer spielt.54 Luther knüpft in der grossen
Galatervorlesung an die ursprüngliche Bedeutung des Personenbegriffs an.

Er vergleicht die Person mit einer Larve.55 Die Person umfasse den äusseren

Wandel eines Menschen, seine sozialen Rollen und rechtlichen Beziehungen.
In Angelegenheiten der Theologie und Rechtfertigung komme es nicht auf
die Maske an. Vor Gott sei kein Ansehen der Person. Gott wolle, dass wir
«den Kern und nicht die Schale erwählen sollen.»56 Danach sind zwei Ebenen

zu unterscheiden: die Ebene der «Larve», in die äussere Beziehungen zur Welt

eingeschlossen sind, und die darunter liegende Ebene des «Kerns» hinter der

Schale. Diese Unterscheidung übernimmt Luther in seinen Überlegungen

zum «Christus in mir» und zum doppelten Leben: «Es ist da ein zweifaches

Leben: mein natürliches oder leiblich beseeltes Leben und das fremde
Leben, das Christus in mir lebt...»57 Das Leben im Fleisch «ist nicht wirklich
das Leben, sondern nur eine Larve des Lebens, unter der ein anderer lebt,
nämlich Christus, der in Wahrheit mein Leben ist.. ,»58 Luther umschreibt

52 Vgl. z.B. )oest: Ontologie der Person bei Luther (Anm. 28), 297: Das menschliche Selbst

werde «im Gegenüber zu Gott, auch im Gegenüber zu Christus festgehalten».
53 Teils wird eine Relation des Menschen zu seinem «Grund» unterschieden, diese aber nicht

als Gottesbeziehung gekennzeichnet. Z.B. unterscheidet Rieger: Von der Freiheit eines

Christenmenschen (Anm. 39), 80, eine interne Relarionalität und versteht darunter das

Verhältnis des Menschen zu sich selbst, zu seinem Grund. Die Relation zu Gott wird dabei
als «absolut externe Relation» bezeichnet.

54 Siehe dazu Ebeling: Disputatio de homine (Anm. 35), 180.
55 WA 401, 174, 21-24.
56 WA 40 I, 173, 20: «Vult, ut nucleum, non testam eligamus...»
57 WA 40 I, 287, 28-29: «Est igitur duplex vita. Mea naturalis vel animalis, et aliéna, scilicet

Christi in me.»
58 WA 40 I, 288, 24-26: «Non enim est vere vita sed tantum larva vitae, sub qua vivus alius,



Rechtfertigungslehre und Mystik 129

den inneren Ort für das Geschehen «unter der Larve» auch mit dem Begriff
«Herz» (cor).59

Demnach besteht eine eigentümliche Differenz zwischen der Ebene der

leiblich-seelischen Besonderheiten oder des Fleisches und dem inneren Ort,
von dem aus Christus im Menschen gegenwärtig ist. Zur Beschreibung dieser

Differenz kann der Begriff des «wahren» oder «wirklichen» «Selbst» verwandt
werden. In diesem Punkt sind die Analysen hilfreich, die Samuel Vollenweider

zum Geist Gottes als «Selbst» des Glaubenden in der paulinischen Anthropologie

durchgeführt hat.6" Seine Analysen haben auch in der Lutherforschung
Beachtung gefunden.61

Vollenweider stellt die Frage, wie der Heilige Geist zugleich in die Glaubenden

so eingehen kann, dass er zum wesenhaften Grund ihres eigenen Seins wird
und dabei doch der Geist Gottes bleibt/2 Für seine Untersuchung verwendet

er die Unterscheidung zwischen dem Ich im Sinne eines manifesten Erlebnis-
und Verhaltenszentrums des Menschen und dem «wahren Selbst» als einem

«eigentlichen», «innersten» Zentrum.63 Er beschreibt die paulinische Position

in der Weise, dass Paulus die Interferenz zwischen dem eingehenden göttlichen
Geist und dem geschichdichen Menschen in den Vordergrund rücke. «Das

Pneuma handelt nicht anstelle unser selbst, sondern als unser Selbst.»64 Dabei

unterscheidet Vollenweider zwischen dem göttiichen Pneuma und dem im
Menschen individuierten Pneuma als dem pneumatischen Selbst. Im Grunde
stelle das individuierte Pneuma nichts anderes als die Gestaltwerdung des einen

und selben Geistes dar/'5

nempe Christus qui est vere vita mea...»
59 Z.B. WA 4U I, 290, 27.
60 S. Vollenweider: Der Geist Gottes als Selbst des Glaubenden. Überlegungen zu einem on-

tologischen Problem in der paulinischen Anthropologie, ZThK 93 (1996) 163-192 (163f£).
61 Siehe Gebhardt: Heil als Kommunikationsgeschehen (Anm. 23), 177.
62 Vollenweider: Der Geist Gottes (Anm. 60), 163.
63 Vollenweider: Der Geist Gottes (Anm. 60), 167.
64 Vollenweider: Der Geist Gottes (Anm. 60), 183.
65 Vollenweider: Der Geist Gottes (Anm. 60), 184. Vollenweider wirft auch Fragen der Pe-

richorese und der funktionalen Identität von Christus und Pneuma auf (173f£). Solche

Fragen stellen sich auch bei Luther. Wenn es bei Luther um den im Glaubenden
gegenwärtigen Christus geht, erwähnt Luther Christus nicht immer in gleicher Weise zusammen
mit dem Heiligen Geist. Luther betont allerdings immer wieder das Ineinander, etwa wenn
es heisst, dass der Heilige Geist Christus dem Menschen über das Wort ins Herz bringt
(vgl. Großer Katechismus, BSLK 654, 38-42) und Christus mit seinem Heiligen Geist im



130 Wolfgang Enderlein

Was Vollenweider als «individuiertes Pneuma» und «wahres Selbst» bezeichnet,

kann nicht einfach mit dem «cor» im Sinne Luthers gleichgesetzt werden.66

Luther umschreibt mit dem «cor» einen Ort der grundlegenden Ausrichtung
des Menschen. An diesem Ort kann der Mensch sein «wahres Selbst» auch

verfehlen.

Es wurde bereits angesprochen, dass Christus dem Glaubenden nach

Luther näher und vertrauter ist als der Glaubende sich selbst. Diese besondere

Vertrautheit ist auf dem Hintergrund der Differenz im Selbstverhältnis zu
verstehen, die bleibt, wenn sich das Ich zu sich selbst in Beziehung setzen will.
Das Innerste des Inneren ist dem Menschen entzogen.67 Der Mensch kann

diese Differenz in sich nicht aus sich heraus überbrücken. Der im Glauben

ergriffene Christus ist das wahre Selbst, das dem Glaubenden von diesem Innersten

des Inneren aus zu einer neuen Einheit verhilft.68 Indem der Glaubende in
diesem Selbst gegründet ist und aus ihm heraus lebt, findet er vom Innersten
des Inneren her eine neue Einheit.69

Herzen regiert (z. B. WA 40 I, 290, 28). Auf Einzelheiten der Pneumatologie Luthers kann
hier nicht eingegangen werden, dazu z.B. B. Lohse: Luthers Theologie in ihrer historischen

Entwicklung und in ihrem historischem Zusammenhang, Göttingen 1995, 248ff. m.w.N.
66 Anders Gebhardt: Heil als Kommunikationsgeschehen (Anm. 23), 177.
67 Vgl. J. Ringleben: Interior intimo meo. Die Nähe Gottes nach den Konfessionen Augus-

tins (ThSt[B] 135), Zürich 1988, 21, zu Augustinus: Gott stelle «die Identität dar, die auch

jene Minimaldifferenz übergreift, die jeder mir möglichen Identität mit mir selbst noch
innewohnt.» Andererseits werde mir gerade so das «noch Innerlichere» bleibend entzogen.
Dazu auch C. Zarnow: Identität und Religion. Philosophische, soziologische,
religionspsychologische und theologische Dimensionen des Identitätsbegriffs (RPT 48), Tübingen
2010, 355f.

68 Ringleben: Gott im Wort (Anm. 33), versteht die innere Gegenwart Christi von seinem

worttheologischen Interpretationsansatz aus als sprachlich konstituierte «Wort-Gegenwart»

(139). Es sei die Nähe spezifisch des Wortes, die der menschlichen Seele da noch
innerlich gegenwärtig sei, wo diese sich selbst nicht (mehr oder noch nicht) zugänglich sei

(601). Auch verweist er darauf, dass Luther die Formel «nihil tibi proprius et intimius»
oft für Christus, «des ewigen Wortes, eigene Gegenwart bei uns» gebrauche (64). Auch

wenn man annimmt, dass Christus nach Luther in diesem Sinne im Innersten Gegenwart
hat, ist es erforderlich, bei Luther zwischen verschiedenen Arten der Relationalität und
der Gegenwart Christi zu unterscheiden. Die responsorische Relation zu Christus als

Gegenüber unterscheidet sich von der Relation zu Christus als dem, der vom Innersten her

Wirklichkeit hat.
69 Diese Einheit vom Innersten her geht über eine «Selbstidentifikation durch eine fremde

Biographie (als wärest du derselbe Christus)» hinaus, die nach N. Slenczka: Allein durch
den Glauben: Antwort auf die Frage eines mittelalterlichen Mönchs oder Angebot zum



Rechtfertigungslehre und Mystik 131

8. Christuswirklichkeit

Welcher Art ist die Gegenwart dieses «wahren Selbst»? Kann man mit der
finnischen Lutherforschung von einem «real-ontischen» Charakter der Gegenwart
Christi im Glaubenden sprechen? Nach dieser Forschungsrichtung ist das «real

ontologische» Verständnis von einer Forschungstradition abzugrenzen, nach

der das Verhältnis zu Gott «nicht als Seinsgemeinschaft, sondern nur als eine

Relation der Willen, d. h. als ein ethisch-praktisches Verhältnis»70 oder im Sinne

eines aktualen Wirkens Gottes auf uns71 verstanden wird. Dem ist insofern

zuzustimmen, als Christus nach Luther auf eine nähere und unmittelbarere
Weise im Glaubenden gegenwärtig ist, als dies bei einer blossen

Willensübereinstimmung oder einem quasi-kausalen Wirkungsmechanismus der Fall wäre.

Zu beachten ist aber auch, dass bei Luther «Seins-» und «Wirkungselemente»
unlösbar miteinander verbunden sind. Das machen auch Äusserungen deutlich,

in denen Luther die Formulierung in Apg 17,28 auf den wahren Glauben

überträgt. Danach leben wir, bewegen wir uns und sind wir in Christus.72 Ein
solches Verhältnis zu Christus entzieht sich der strengen Unterscheidung
zwischen einem Wirkungs- und einem Seinsdenken.

Albrecht Beutel hat in dieser Diskussion vorgeschlagen, einen Begriff zu

verwenden, der den Seins- und den Wirkungsaspekt miteinander verbindet —

den Begriff «Wirklichkeit».73 Dieser Vorschlag soll hier aufgegriffen werden.

Der Begriff «Wirklichkeit» steht etymologisch mit dem Begriff «wirken» in

Zusammenhang, ist aber nicht auf ein äusserliches oder kausales Wirkungsgeschehen

begrenzt.74 Er passt zu Gottesvorstellungen, nach denen Gott we-

Umgang mit dem Problem jedes Menschen?, in: Ch. Bultmann/V. Leppin (Hg.): Luther
und das monastische Erbe, Tübingen 2007, 291-315 (311), die Eigenart der fides appre-
hensiva ausmacht.

70 Mannermaa: Der im Glauben gegenwärtige Christus (Anm. 18), 189ff.
71 Vgl. die eingehende Analyse der Forschungslinie eines «transzendentalen» Wirkungsden¬

kens und des Einflusses der Philosophie Lotzes darauf bei R. Saarinen: Gottes Wirken auf
uns. Die transzendentale Deutung des Gegenwart-Christi-Motivs in der Lutherforschung
(VIEG 137), Stuttgart 1989, zusammenfassend 227ff.

72 WA 40 I, 546, 23: «Ergo in ipso vivimus, movemur et sumus.»
73 Beutel: Antwort und Wort (Anm. 25), 92.
74 Vgl. dazu, auch zur Verwendung in der mittelalterlichen Mystik und als Übersetzung der

Annahme, dass Gott «actus purus» ist, M. Plümacher: Art. Wirklichkeit/Realität, in: P.

Kolmer/A.G. Wildfeuer (Hg): Neues Handbuch philosophischer Grundbegriffe, Bd. 3,

Freiburg/Br. 2011, 2540-2553 (2540) m.w.N.



132 Wolfgang Enderlein

niger «substanzontologisch» als dynamisch oder in Relationen zu denken ist.75

Der Begriff «Wirklichkeit» ist darüber hinaus geeignet, die Dimension eines

existentiellen Ergriffenseins einzubeziehen. Danach lässt sich die Gegenwart
Christi in der unio als besondere Form der Christuswirklichkeit beschreiben.76

Die Wirklichkeit Christi schafft als Selbst des Glaubenden eine neue
Ausrichtung und Kontinuität. Sie ist darauf gerichtet, die Ebene des Fleisches

fortschreitend zu «durchsäuern» wie ein Sauerteig die Teigmasse.
7 Dabei ist

sie eine tragende Wirklichkeit, auch wenn noch Sünden im Fleisch hängen,
auch in Momenten der Anfechtung und der Verzweiflung.78 Dieses Selbst hat
als tragende Wirklichkeit zugleich eine eschatologische Dimension. Das Selbst

«trägt» den Glaubenden zur Vollendung und lässt die Zeit der Vollendung
schon jetzt über die Zeitgrenzen hinweg Vorscheinen. Luther betont, dass es

über die Zeitgrenzen hinweg nur eine Wirklichkeit Christi gibt, gestern, heute

und in Ewigkeit.79

75 Vgl. dazu W. Härle: Dogmatil:, Berlin/New York 32007, 274ff.
76 Mit dem Begriff «Christuswirklichkeit» werden teils auch Äusserungen Luthers übersetzt

oder erläutert, in denen Luther Christus als «forma» bezeichnet; vgl. z.B. I.U. Dalferth:
Umsonst. Eine Erinnerung an die kreative Passivität des Menschen, Tübingen 2011, 81:

Alles, was der Glaubende tue, sei ein Sichauswirken der Christuswirklichkeit. Die
Christuswirklichkeit wird auch in der Ubiquitätslehre Luthers angesprochen, nach der Christus

- auch nach seiner Menschheit — alle Dinge erfüllt und überall gegenwärtig ist (vgl. z.B.

Sermon von dem Sakrament des Leibes und Blutes Christi wider die Schwarmgeister, WA
19, 491, 17-19). Die allgemeine Gegenwart Christi ist nach Luther zwar noch nicht damit
gleichzusetzen, dass der Glaube Christus im Herzen ergriffen hat. Dennoch ist es dieselbe

Christuswirklichkeit, die alles erfüllt und durch das Wort im Glauben derart in das Herz
des Glaubenden gelangt, dass sie das Leben des Glaubenden als dessen wahres Selbst neu

gründet; vgl. auch Anm. 79.
77 Vgl. WA 40 I, 537, 25: «Christus enim est fermentum meum.»
78 Zum «beständigen Tragen» Gottes vgl. z. B. WA 40 I, 205, 24.
77 Vgl. WA 40 1, 551, 12-16 in Anlehnung an Hebr 13,8. Nach K. Holl: Gesammelte Aufsätze

zur Kirchengeschichte, Bd. 1, Tübingen 1932, 123ff., ist das am Ende zutage Tretende für
den zeitlosen und allmächtigen Gott «im Anfang, d.h. dann, wenn er <das Urteil spricht),
bereits Gegenwart» (124). Für Gott sei «der Kranke schon ein Gesunder, weil er weiß, daß

er ihn heilen kann» (124f.). Daraus leitet Holl den «analytischen» Charakter des Rechtfcrti-

gungsurteils ab. Zu beachten ist, dass in der Christuswirklichkeit als Selbst des Glaubenden
die Fülle eines Lebens mit Christus bereits gegenwärtig ist. Blickt man auf dieses Selbst,

ist der Glaubende bereits «totus iustus», da Christus vollkommen gerecht ist. Blickt man
auf die Ebene der «Larve», ist der Glaubende nach Luther für sein wahres Selbst allerdings
noch nicht vollständig durchlässig und hängen noch Sünden im Fleisch. Dennoch haben

die Vollendung und die «Nichtanrechnung» der Restsünden in der Christuswirklichkeit als



Rechtfertigungslehre und Mystik 133

9. Präsen^puspruch und Christusivirklichkeit

Der Glaube ist Glaube an die Verheissung (promissio).80 Worauf bezieht sich

die promissio? Folgt man forensisch-imputativen Interpretationen der

Rechtfertigungslehre, geht es im Kontext dieser Lehre um Sündenvergebung.

Angenommen wird, dass die Vergebung auf einem Urteil im göttlichen Gericht
beruht und diesem Urteil die Zurechnung der Verdienste Christi zugrunde
liegt.81 Allerdings spricht Luther nicht nur von der Sündenvergebung, wenn

er die Verheissung umschreibt, auf die sich der Glaube bezieht. Man denke an

die Taufpromissio. Luther entnimmt sie Mk 16,16. Er übersetzt den Text mit
dem Begriff «Seligkeit»: Wer da glaubt und getauft wird, der wird selig. Danach

ist die Verheissung auf Seligkeit gerichtet.82 Diese Verheissung muss man nach

Luther im Glauben so beachten, dass wir gar nicht zweifeln, selig zu sein, nachdem

wir getauft sind.83

Sündenvergebung und Seligkeit stehen mit dem Mit-Sein Christi in
Zusammenhang. Nur in der Verbindung mit Christus hat der Glaubende an der

Gerechtigkeit Christi und an dessen Sieg über Tod und Sünde teil und vollzieht
sich der Wechsel der Eigenschaften. Nur in der und durch die Christusverbindung

werden Sünden «verschlungen» oder leuchtet Christus als «Sonne» über

dem Rest der Sünden.84 Dabei ist die Seligkeit nicht bloss Folge oder

Begleiterscheinung der Sündenvergebung.85 Seligkeit und Sündenvergebung sind glei-

wahrem Selbst bereits eine Grundlage im Glaubenden. Das Schema analytischer/synthetischer

Rechtfertigungsurteile passt darauf nicht; vgl. zu diesem Schema E. Jüngel: Das

Evangelium von der Rechtfertigung des Gottlosen als Zentrum des christlichen Glaubens,

Tübingen 42004, 178ff. m.w.N.
80 Vgl. z.B. WA 40 1,426, 17.
81 So z.B. die Konkordienformel, etwa SD III 54, BSLK 933, 1-19; zum forensisch-impu¬

tativen Ansatz siehe auch Jüngel: Das Evangelium der Rechtfertigung (Anm. 79), 174ff.
m.w.N.

82 Vgl. z.B. Großer Katechismus, BSLK 695, 45-46; auch WA 40 I, 381, 26.
83 Vgl. De captivitate Babylonica, WA 6, 527, 37-38.
84 Vgl. WA 40 I, 438, 17-18. «Et si quae peccati reliquiae remanerent, tarnen prae illo Sole,

Christo, Deus eas non cerneret.»
85 Vgl. T. Mannermaa: Über die Unmöglichkeit, gegen Texte Luthers zu systematisieren. Ant¬

wort an Gunther Wenz, in: Repo/Vinke: Unio (Anm. 8), 381-391 (390): «Leben» und
«Seligkeit» seien keine «psychologisch-anthropologischen Auswirkungen der Vergebung in der
Seele des Gläubigen», sondern «göttliche Eigenschaften, an denen der Mensch im Glauben
durch den Heiligen Geist teilhat».



134 Wolfgang Endeflein

chermassen auf das Mit-Sein Christi in der unio bezogen.86 Sie verhalten sich

zueinander wie zwei Seiten einer Medaille,87 deren Dreh- und Angelpunkt das

Mit-Sein Christi in der unio ist. Das heisst: Die promissio richtet sich auch

auf das Mit-Sein Christi in der Christusverbindung. Mit anderen Worten: Die

promissio hat den Charakter eines Präsenzzuspruchs: «Hier bin ich mit dir.»88

Wichtig dabei ist, dass der Präsenzzuspruch nicht nur ein Zuspruch des

Mit-Seins in der Relation zu einem Gegenüber ist. Das Mit-Sein erfasst das

Innerste des Inneren. Das wird auch daran deutlich, wie Luther den mit der

promissio korrespondierenden Inhalt des Glaubens umschreibt. Nach Luther

gehört die Wirklichkeit Christi im Glaubenden selbst zum Inhalt des Glaubens.

Der Glaubende muss auch glauben, dass Christus ihm näher ist als der

Glaubende sich selbst und dass Christus in ihm ganz gegenwärtig ist, lebt und
wirkt.89 Danach ist der Präsenzzuspruch als Zuspruch einer Wirklichkeit zu

verstehen, die den Glaubenden von seinem Innersten her neu gründet, bzw. im
Moment des Glaubens bereits neu gegründet hat.90

10. Rechtfertigung, A.nnahme und Vertrauen

Luther bringt immer wieder zum Ausdruck, dass der Glaube für ihn
Vertrauensglaube ist.91 Was ist damit gemeint? Folgt man Paul Tillich, umfasst der

86 Vgl. Großer Katechismus BSLK 695, 46-696 (2): «Selig werden aber weiß man wohl, daß

nichts anderes heißet, denn von Sunden, Tod, Teufel erlöset in Christus' Reich kommen
und mit ihm ewig leben.»

87 Vgl. auch Kleiner Katechismus, BSLK 520, 29£: «.. .denn wo Vergebung der Sünde ist, da

ist auch Leben und Seligkeit.»
88 SieheJoest: Ontologie der Person bei Luther (Anm. 28), 389, nach dem das Wort «in letzter

Instanz Präsenzzuspruch» ist.
89 Siehe Anm. 34.
90 Mit dem Präsenzzuspruch wird realisiert, was zugesprochen wird, insofern Christus in dem

Zuspruch gegenwärtig ist. Insofern trifft die Auffassung zu, dass das Zeichen bei der
promissio nicht nur auf etwas verweist, sondern selbst schon die Sache ist, «weil das Wort gibt
und wirkt, was es zusagt» (O. Bayer: Promissio. Geschichte der reformatorischen Wende in
Luthers Theologie [FKDG 24], Göttingen 1971,347). Andererseits weist die zugesprochene

Präsenz über die Präsenz Christi im Akt des Zuspruchs hinaus. Insofern schreibt Joest:

Ontologie der Person bei Luther (Anm. 28), 389, zu Recht, dass die «Sache selbst» mit dem
Wort des Zuspruchs nicht einfach gleichgesetzt werden könne: «Der Christus praesens ist
die Wirklichkeit unseres Heils durch das Wort (nicht: als Wort).»

91 Vgl. dazu W.-E Schaufele: Fiducia bei Martin Luther, in : I.U. Dalferth/S. Peng-Keller
(Hg.): Gottvertrauen. Die ökumenische Diskussion um die Fiducia (QD 250), Freiburg/
Basel/Wien 2012, 163-181 m.w.N.; dort auch zum Zusammenhang zwischen Vertrauen



Rechtfertigungslehre und Mystik 135

Glaube zwei Elemente: ein Element der mystischen Partizipation und des

persönlichen Vertrauens. Das Vertrauen ordnet er — gerade im Fall Luthers — einer

Relation der Ich-Du-Begegnung und der persönlichen Teilhabe zu: «Luthers

Mut des Vertrauens wurzelt in einem persönlichen Vertrauen, das aus der Ich-

Du-Begegnung mit Gott gewonnen ist.»92 Danach steht das Vertrauen im

Vertrauensglauben Luthers in keiner direkten Beziehung zur mystischen Ebene.

Dabei interpretiert Tillich den protestantischen «Mut des Vertrauens» mit Hilfe

der Begriffe «Annahme» und «Bejahung»: «Im Mittelpunkt des protestantischen

Mutes des Vertrauens steht der Mut, sich zu bejahen als bejaht trotz des

Wissens um unsere Schuld Annehmen, dass wir angenommen sind, obwohl
wir unannehmbar sind, das ist die Grundlage für den Mut des Vertrauens.»93

Auch Luther verwendet den Begriff der «Annahme». Im Kampf gegen
Zweifel spricht er von einer Gewissheit: «Ich weiß, dass ich angenommen bin,
den Heiligen Geist habe, nicht wegen meiner Würdigkeit und Tugend, sondern

Christi wegen...»94 Luther spricht auch von der Gewissheit, «dass wir in der

Gnade sind, dass wir Gott um Christi willen gefallen, dass wir den Heiligen
Geist haben.»95 Danach setzt die Annahme oder das Gefallen zwar keine guten

Werke und keine Würdigkeit voraus. Es geht aber nicht um die Annahme
des Unannehmbaren am Menschen,96 sondern um ein Annehmen um Christi
willen. Auch finden sich Äusserungen mit dem Inhalt, dass die Person Gott
gefällt.97 Gemeint ist in diesem Zusammenhang nicht nur die «Personenlarve»,

sondern ein Gefallen der Person von ihrem Kern her. Nur weil der Glaubende

an Christus hängt und die Christuswirklichkeit das Selbst des Glaubenden bil-

und dem apprehensiven Charakter des Glaubens (174£).
1,2 P. Tillich: Der Mut zum Sein, in: ders.: Gesammelte Werke, Bd. 11, Berlin 1969, 11-139

(121)
93 Tillich: Der Mut zum Sein (Anm. 92), 122f.
94 WA 401, 578,28-29: «Scio me acceptum esse, Spiritumsanctum habere, non propter meum

dignitatem aut virtutes, sed propter Christum...»
95 WA 40 I, 575, 32-33: «Omnino autem nos certo statuere oportet, quod simus in gratia,

quod placeamus Deo propter Christum, quod habeamus spiritumsanctum.»
96 Vgl. Ch. Tietz: Freiheit zu sich selbst. Entfaltung eines christlichen Begriffs der Selbstan¬

nahme (FSOTh 111), Göttingen 2005, 146: «Dass Gott den Menschen annimmt, bedeutet

nicht, dass Gott zum Menschen sagt: Du bist gut, so wie du bist!» Dabei kann man mit
Tietz zwischen verschiedenen Arten des «Ja» unterscheiden, auch einem «Ja», das schon

mit der Schöpfung ausgesprochen ist (147). Auch liegt noch vor dem Glauben bereits im
Zuspruch ein dem Sünder geltendes «Ja».

97 Z.B. WA 40 I, 576, 27-28.



136 Wolfgang Enderlein

det, gibt es ein Gefallen vom Kern her: «So wie Christus Gott gefallt und wir an

ihm hängen, so viel gefallen auch wir Gott und sind auch wir heilig.»98

Danach geht es um ein Annehmen und Gefallen, das auf die Verbindung
des Glaubenden mit Christus bezogen ist. Zugleich führt diese Verbindung
dazu, dass der Glaubende als Ganzergefallt und angenommen wird, auch wenn

an ihm noch Reste der Sünde hängen.99 Wiederum gilt: Die Person gefallt als

Ganze, weil Christus im Kern der Person im Glauben Gegenwart hat.11"1

Auch die «Annahme der Annahme» kann nach dem Ansatz Luthers nicht

unabhängig von der Verbindung mit Christus verstanden werden. Das lässt

sich am Begriff des Vertrauens deutlich machen.

11. Vertrauen als Sich-Verlassen

Wolfhart Pannenberg misst dem Vertrauen in folgendem Sinne extrinsischen

Charakter bei: Luther habe die Wesensstruktur des Glaubens als Vertrauen

beschrieben, indem er das Sein des Gläubigen als Sein extra se in Christo verstanden

habe. Denn wo immer wir vertrauten, «da <verlassen wir uns selbst>, indem

wir auf den oder dasjenige bauen, dem wir unser Vertrauen schenken.»101

Das «Bauen auf», das Pannenberg anspricht, verweist auf das responsorische
Verhältnis des Menschen zu Gott. Der Mensch vertraut auf den Zuspruch, der

ihm in der persönlichen Relation zu einem Gegenüber zuteil wird. Insofern hat

Tillich das Vertrauen zu Recht mit der persönlichen Teilhabe in Zusammenhang

gebracht. Allerdings weist das «Bauen au6> über diese Relation hinaus. Im
Vertrauen auf den Präsenzzuspruch baut der Mensch derart auf das zugesprochene
Mit-Sein Christi, dass ihn dieses Mit-Sein vom Innersten her trägt und gründet.

98 WA 40 I, 576, 31-33: «Quatenus igitur placet Christus et nos in eo haeremus, eatenus et nos
Deo placemus ac sancti sumus.»

99 Vgl. aus der Latomus-Schrift: «Quem enim deus in gratiam recipit, totum recipit, et cui

favet, in totum favet» (WA 8, 107, 2-3).
100 Vgl. aus der Latomus-Schrift: «sed et persona non placet nec habet gratiam, nisi ob donum

hoc modo peccatum expurgare laborans» (WA 8,107, 33-35). Insofern sich das Urteil Gottes

in der Rechtfertigung auf das im Glauben ergriffene Selbst des Glaubenden bezieht,
nicht auf einen bestimmten Erfolg der Erneuerung oder der Heiligung, ist der Auffassung
zuzustimmen, die sich gegen eine «erneuernde unio cum Christo» als Grund und Voraussetzung

der Rechtfertigung wendet (dazu Mahlmann: Die Stellung der unio cum Christo

[Anm. 19], 176f.). Andererseits ist die Wirklichkeit Christi als Selbst des Glaubenden eine

erneuernde Wirklichkeit und damit von der Erneuerung nicht zu trennen.
101 Pannenberg: Anthropologie in theologischer Perspektive (Anm. 24), 68.



Rechtfertigungslehre und Mystik 137

Dabei greifen Gesetz und Evangelium nach Luther ineinander. Der Mensch

bildet sich ein, im Verhältnis zu Gott etwas aus sich heraus zu sein oder zu

vermögen. Der «Hammer des Gesetzes»102 zerschlägt diese Einbildung. Er bereitet

den Boden für den Vertrauensglauben. Im Vertrauensglauben verlässt der

Mensch die Haltung des angemassten Eigen-Standes, indem er sich radikal auf
und in die zugesprochene Wirklichkeit Christi hinein ver-lässt.103

An diesem Geschehen sind aktive und passive Elemente beteiligt.104 In der

Innenrelation ist der Mensch im Übergang zum Glauben vollständig passiv
und empfangend. In dieser Relation vollzieht sich ein Standortwechsel, ein

«raptus»,105 bei dem die Verschlossenheit des Menschen gegenüber der
Wirklichkeit Christi vom Innersten her aufbricht. Anders verhält es sich mit der res-

ponsorischen Relation. In ihr finden sich auch Elemente der Aktivität und des

Handelns. Schon in der Zuwendung zur promissio liegt ein aktives Element.

Wichtig dabei ist: Dieses Element ist rückgebunden an das Empfangen in der
Innenrelation:106 Der Glaubende handelt und vertraut aus der Wirklichkeit
heraus, in die hinein er sich ver-lässt.

Beide Relationen — die responsorische Relation und die Relation des In-
neseins der Wirklichkeit Christi — greifen im Vertrauensglauben ineinander.

Im Moment des Vertrauensglaubens realisiert sich, was zugesprochen wird:
die Präsenz Christi als eine auch vom Innersten des Inneren her tragende und

gründende Wirklichkeit.

102 WA 40 I, 488, 22.
103 Die in der philosophischen Diskussion zum Thema Vertrauen im angelsächsischen Raum

verwandte Linterscheidung zwischen «trusn> und «reliance» lässt sich auf das Sich-Verlassen

im Vertrauensglauben nicht anwenden, siehe dazu S. Peng-Keller/A. Hunziker: Die
Kontroverse um die fiducia im Horizont gegenwärtiger Vertrauensfragen, in: Dalferth/
Peng-Keller: Gottvertrauen (Anm. 91), 437-479 (448f.).

104 Zur Diskussion über Elemente der Aktivität und der Passivität, des Tuns und des Lassens

im Glauben vgl. z.B. J. Boomgarden: Das höchste Werk des Menschen, ThZ 69 (2013),
207-237 m.w.N.

105 Vgl. Anm. 110; zum Zusammenhang zwischen «raptus» und der Vorstellung völliger Pas¬

sivität bei Luther vgl. H.A. Oberman: Simul gemitus et raptus: Luther und die Mystik, in:
I. Asheim (Hg.): Kirche, Mystik, Heiligung und das Natürliche bei Luther, Vorträge des 3.

Int. Kongresses für Lutherforschung, Göttingen 1967, 20-59 (54).
106 Vgl. auch die Annahme einer «Gott verdankten Passivitätsaktivität» bei Dalferth: Umsonst

(Anm. 76), 80; zur zentralen Bedeutung des Erleidens auch WA 40 I, 610, 16-18.



138 Wolfgang Enderlein

12. Externität

Luther spricht in seiner Theologie und Rechtfertigungslehre oft davon, dass

etwas «fremd», «äusserlich» oder «ausserhalb» des Glaubenden sei. Beispielsweise

handelt Gott nach Luther an uns äusserlich durchs mündliche Wort des

Evangeliums und durch leibliche Zeichen, als da sind Taufe und Sakrament.

Gott wolle, dass diese «eusserlichen Stucke sollen und müssen vorgehen. Und
die ynnerlichen hernach und durch die eusserlichen komen »1(l7 Um Externität

geht es auch, wenn Luther die Gerechtigkeit Christi als Gerechtigkeit ausser

uns anspricht108 oder das Christusleben als «fremdes» Leben bezeichnet.109 Eine
andere Art der Externität korrespondiert damit. Luther spricht davon, dass

der Glaubende von sich selbst weggerissen wird und nicht mehr in sich selber
lebt.110 Schliessen es die genannten Externitäten aus, der unio mystischen
Charakter beizumessen?

Eberhard Jüngel fasst die Motive des «Externitätsbezugs» wie folgt zusammen:

Ausgeschlossen werden solle «ein Verständnis der Gerechtigkeit Gottes
als einer von Menschen irgendwie erworbenen, verdienten und dann besessenen

Gerechtigkeit.» Ausgeschlossen werden solle ferner ein Verständnis von
Rechtfertigung «als eines Prozesses, bei dem der Mensch anders als hörend und

glaubend beteiligt ist», als des Prozesses einer Heiligung, «bei der der Mensch

mit Gott in irgendeiner Weise kooperiert als eines Zustandes, der durch
menschliche Leistungen, durch gute Werke erhalten und bewahrt werden
kann.»111 Man kann auch von einer «antihabitualen Funktion» der Wendung
«extra nos» sprechen, insofern diese Wendung gegen die Annahme gerichtet
ist, die Gerechtigkeit Christi sei als eingegossene Qualität des Menschen zu
verstehen.112 Motive dieser Art sprechen nicht gegen einen mystischen Kern
der Rechtfertigungslehre. Sie schliessen eine Relation des Inneseins mystischer
Art als Bezugspunkt der Rechtfertigungslehre nicht aus.

Gott bleibt auch bei einer mystisch verstandenen Gottesrelation in einem

radikalen Sinne unverfügbar. Er ist in Christus im Herzensglauben aber nicht

107 Wider die himmlischen Propheten, von den Bildern und Sakrament, WA 18, 136, 14-16.
1118 Z.B. WA 40 I, 370, 28-29.
109 Vgl. Anm. 57.
110 Z.B. WA 40 I, 589, 25-26, vgl. auch in der Freiheitsschrift, WA 7, 69, 14.
111 Jüngel: Das Evangelium von der Rechtfertigung (Anm. 79) 176.
112 Vgl. K.-H. Zur Mühlen: Nos extra nos. Luthers Theologie zwischen Mystik und Scholastik

(BHTh 46), Tübingen 1972, 218f.



Rechtfertigungslehre und Mystik 139

nur der Andere oder nur ein Gegenüber. Indem sich der Glaubende auf und in
die Wirklichkeit Christi hinein ver-lässt, bricht der angemasste Eigen-Stand auf.

Der Glaubende lebt aus der Wirklichkeit Christi heraus, als seinem Selbst, das

ihn vom Innersten her trägt und gründet. Insofern wird Christus im Innesein
des Glaubens mit seinen Eigenschaften auch zum Innersten und «Eigenen»
des Glaubenden.

Die Wirklichkeit Christi ist «innen» und «aussen» in einer Weise, die der

Verstand nicht fassen kann. Einerseits ist Christus im Glauben der Christus pro
me, der im Herzen des Glaubenden wohnt und als Selbst des Glaubenden im
Innersten Wirklichkeit hat. Andererseits gibt es nur eine Christuswirklichkeit,
in der wir leben und sind. Diese eine Christuswirklichkeit breitet sich in die

Herzen der Menschen aus, übersteigt dabei aber Vorstellungen von «innen»

und «aussen».113 Bei Luther findet sich damit genau die paradoxe Struktur, die

für mystisches Denken typisch ist. Gott begegnet nicht einfach nur als der

«Fremde», «Äussere» oder «Andere». Er ist in Chrisms in einer für den Verstand

nicht mehr fassbaren Weise auch der Nicht-Andere des Glaubenden.114

13. Mystische Erfahrung

Luther bezieht die «Erfahrung» in vielschichtiger Weise und in unterschiedlichen

Hinsichten in seine Theologie ein.115 Hier interessiert die Frage nach

einer unmittelbaren Erfahrung oder einem unmittelbaren Bewusstsein des im
Glauben ergriffenen Chrisms.

Der «Christus in min> kann nach Luther nicht mit den Kategorien des

Verstandes oder der gewöhnlichen Erfahrung erfasst oder geschaut werden. Wie
Christus gegenwärtig ist, «ist nicht mit Gedanken zu begreifen, denn es sind

Finsternisse.»116 Das Bewusstsein der Gegenwart Christi lässt sich auch nicht
auf ein Gefühl reduzieren. Zwar spricht Luther an manchen Stellen von dem

113 Vgl. WA 19, 489, 19-21: Christus «lesset sich nicht stucklich zu teilen und wird doch genz-
lich ausgebreitet yn alle glewbigen, Also das ein hertz nicht weniger, und tausent hertzen
nicht mehr kriegen denn den einigen Christum...»

114 Vgl. die Beschreibung des mystischen Gottesverhältnisses als «andere Nicht-Andersheit»
oder «nicht-andere Andersheit» bei S. Wendel: Christliche Mystik, Kevelaer 22011, 18ff.

115 Vgl. z.B. A. Beutel: Theologie als Erfahrungswissenschaft, in: ders. (Hg.): Luther Hand¬

buch, Tübingen 22010, 454-459 m.w.N.
116 WA 40 I, 229, 23-24: «Sed quo modo praesens sit, non est cogitabile, quia sunt tenebrae...»



140 Wolfgang Enderlein

Gefühl, die Gerechtigkeit zu haben.11 Dieses Gefühl steht allerdings nicht im

Zentrum des Glaubensgeschehens. Nach Luther ist es nur schwach oder es

fehlt ganz in der Anfechtung. «Nicht fühlen, sondern glauben musst du, dass

du die Gerechtigkeit hast», heisst es bei Luther.118 Was bedeutet das für die

Erfahrung des im Glauben ergriffenen Christus?

Trotz der «Finsternisse» gehört zum Glauben nach Luther die Gewissheit,
in der Gnade zu sein.119 Gemeint ist nicht nur die Gewissheit eines Aktes der

Sündenvergebung. Die Gewissheit bezieht sich auch auf den Präsenzzuspruch.
Wenn die promissio den Charakter eines Präsenzzuspruchs hat, heisst gewisses

Vertrauen auf den Präsenzzuspruch eben auch: Der Glaubende ist sich der

durch das Verheissungswort zugesprochenen Wirklichkeit Christi gewiss. Diese

Gewissheit ist nicht der Grund des Vertrauens. Sie ist als «certa fiducia» Teil
des Geschehens, in dem sich der Glaubende radikal auf und in die Wirklichkeit
Christi hinein ver-lässt.

Zur Gewissheit bedarf es nach Luther des Wortes der Verheissung. Gerade

in Zeiten der Anfechtung ist das Wort ein «heiliger Anker»120, an dem sich der

Glaubende in der responsorischen Relation festmachen kann. Zur Gewissheit

verhilft dieser Anker aber nur im Ineinander der responsorischen Relation mit
der Relation des Inneseins. Wenn der Glaube gewiss und fest sein soll, kann er
sich auf nichts anderes stützen als auf Christus.121 Gewissheit entsteht, wenn
wir «von uns selber weggerissen» und «ausserhalb unser» gestellt werden.122

Gemeint ist, dass die Gewissheit nicht durch Werke oder Eigenschaften des

Menschen begründet wird, sondern Ausdruck der im Vertrauensglauben

ergriffenen Wirklichkeit Christi ist.123 Mit anderen Worten: Der Glaubende ist

117 Z.B. WA 40 II, 32, 16-17.
118 WA 40 II, 32, 17-18: «Non sentire, sed credere debes te iusticiam habere...»
119 Vgl. Anm. 94f.
1211 WA 40 II, 99, 26.
121 Vgl. WA 40 1, 165, 15-17.
122 WA 40 I, 589, 25-26: «.. .cur nostra Theologia certa sit: Quia rapit nos a nobis et ponit nos

extra nos...»
123 Luther spricht auch von «externa signa», die uns bei Zweifeln a posteriori gewiss und fest

machen können (z.B. WA 40 I, 577, 25ff.). Diese ersetzen aber nicht das «testimonium

internum», das uns Gewissheit gibt, weil wir den gleichen Geist wie Christus haben (WA
40 I, 577, 22-25). Vgl. auch J. Ringleben: Heilsgewißheit. Eine systematische Betrachtung,
ZThK 95 (1998) 65-100 (80): «Glaube ist aber gerade das sich in eigene Gewißheit von
Gottes Gegenwart versetzt Finden, und zwar eben durch diese.»



Rechtfertigungslehre und Mystik 141

sich der zugesprochenen Wirklichkeit Christi deswegen gewiss, weil die

Christuswirklichkeit den Glaubenden im Geschehen des Sich-Verlassens ihrer selbst

innesein lässt. Glaube und Innesein des Grundes dieses Glaubens fallen insofern

ineins.124 Diese Gewissheit ist kein Besitzstand. Sie geschieht — ebenso wie
das Sich-Verlassen im Vertrauensglauben — gegen Widerstände, Zweifel und

Anfechtungen ständig neu, wie auch Christus ohne Unterlass kommt.125 Sie ist
als Bewusstsein des Inneseins mystisches Bewusstsein.

14. Resümee

Die «Rechtfertigung des Sünders» bezeichnet ein Heilsgeschehen. In diesem

Geschehen bringt Gott den Menschen in der Weise in ein heilvolles Verhältnis

zu sich, dass er sich selbst dem Menschen in Christus zuspricht und der
Mensch im Glauben darauf vertraut. Der Zuspruch hat den Charakter eines

Präsenzzuspruchs. Im Vertrauensglauben ver-lässt sich der Mensch auf und in
die Wirklichkeit Christi hinein, die ihm in dem Präsenzzuspruch begegnet und

zugesprochen wird. Es kommt im Vertrauensgeschehen zu einem mystischen
Innesein der Wirklichkeit Christi als Selbst des Glaubenden. Mit diesem Innesein

im Glauben sind Sündenvergebung und Seligkeit verbunden. Das ist die

Position Luthers, jedenfalls in seinem grossen Galaterbrief-Kommentar. Dieses

mystische Element in der Theologie Luthers lässt sich als Vertrauensmystik
bezeichnen.

Abstract
The author argues, that Luther's doctrine of justification includes a mystical core, at
least in the elaboration of this doctrine in the Commentary on Galatians (1531/1535).
This mystical element can be described as faith (fiducia) mysticism.

Wolfgang Enderlein, Berlin

124 Vgl. Ringleben: Heilsgewißheit (Anm. 123), 81: «Glaube ist gewiß als Innesein der eigenen
Begründung durch das, woran er glaubt.»

125 Vgl. WA 40 I, 537, 33.


	Rechtfertigungslehre und Mystik : zum mystischen Kern der Rechtfertigungslehre bei Luther

