
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 70 (2014)

Heft: 2

Artikel: Ein "theologischer Betriebsunfall"? : Erwägungen zum sog. extra
calvinisticum ausgehend vom Heidelberger Katechismus

Autor: Wüthrich, Matthias D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 70 2014 Heft 2

Ein «theologischer Betriebsunfall»?

Erwägungen zum sog. extra calvinisticum ausgehend
vom Heidelberger Katechismus1

Anfang März 1563 wurde in der Stadt Heidelberg ein Büchlein gedruckt, dessen

Titel lautet: «Catechismus oder christlicher Unterricht, wie er in Kirchen
und Schulen der kurfürstlichen Pfalz getrieben wird». Das Büchlein machte

unter dem Titel «Heidelberger Katechismus» international Karriere und

feierte im letzten Jahr sein 450-jähriges Bestehen. Man hat dem Heidelberger
Katechismus in diesem Jubiläumsjahr sehr viel Wohlwollen entgegengebracht,
sowohl in der akademischen Theologie wie auch bei den Kirchen. Man hat

sich bemüht, ihm alle Ehre angedeihen zu lassen. Leider gerieten ob dieses

Gedenkens die Sprödheit und Fremdheit des Jubilars etwas aus dem Blickfeld.

Es geht dabei wohlgemerkt nicht nur um seine altertümliche Sprache und

Didaktik, sondern um seine Theologie. So tief- und feinsinnig sie über weite

Strecken entfaltet wird, sie ist doch an manchen Stellen für uns schlicht eine

Zumutung geworden!
Dieser Meinung war anscheinend auch schon Karl Barth. Er hat sich in

seiner Lehrtätigkeit mehrfach mit dem Heidelberger Katechismus

auseinandergesetzt.2 Sein Urteil über ihn ist unterschiedlich. Zu den Spitzenaussagen

gehört sicher, dass er die Fragen 47 und 48 des Heidelbergers und das damit

1 Erweiterte Fassung meiner Antrittsvorlesung als Privatdozent an der Universität Basel

vom 20.2.2014.
2 H. Reichel: Dogmatik auf dem Weg. Karl Barths hermeneutischer Schlüsselbund zum

Heidelberger Katechismus, in: M. Freudenberg/J.M.J. Lange van Ravenswaay (Hg.): Die
Geschichte und Wirkung des Heidelberger Katechismus (Emder Beiträge zum reformierten

Protestantismus 14), Neukirchen-Vluyn 2013,171-184.

ThZ 2/70 (2014) S. 97-117



98 Matthias D. Wüthrich

verbundene sog. extra calvinisticum als einen «theologischen Betriebsunfall»3

bezeichnet.

An Barths Kritik kommt man trotz allem feierlichem Wohlwollen nicht vorbei.

Im Sinne eines Nachrufes auf das Jubiläumsjahr 2013 möchte ich darum

in diesem Beitrag mit Barth und über ihn hinaus nach der Berechtigung seiner

Kritik fragen. Stellen die Fragen 47 und 48 bepv. das extra calvinisticum tatsächlich einen

theologischen Betriebsunfall dar, und worin besteht eigentlich das Problem?

Ich gehe dabei so vor, dass zunächst die Fragen 47 und 48 des Heidelberger

Katechismus und das damit verbundene extra calvinisticum erläutert werden,

bevor in einem zweiten Schritt anhand von Barths Kritik sein christologisches
Problem zur Sprache kommen soll. In einem dritten Schritt gehe ich auf das

implizite kosmologische Problem des extra calvinisticum ein, diskutiere viertens die

Möglichkeit einer Rückgewinnung der Himmelsthematik in der Theologie, um
schliesslich in einem fünften Schritt vor ihrem Hintergrund nach der gegenwärtigen

Plausibilität des extra calvinisticum zu fragen.

Extra calvinisticum-. Das tönt nach verstaubter konfessioneller Erbsenzählerei,

nach reformierter Rechthaberei längst vergangener Zeiten — dies umso mehr, als

weltweit betrachtet postkonfessionelle und postdenominationelle Formationen
des Christentums stark zunehmen.

Man kann im Zuge des postcolonial turn in der Tat fragen, nicht ob, aber doch

wie weit sich die systematische Theologie in Europa und den USA künftig noch

an einer konfessionellen Matrix orientieren soll. Doch selbst eine solche ökumenisch

neu perspektivierte Theologie würde als Bedingung ihrer Möglichkeit die

genaue Kenntnis der eigenen konfessionellen Tradition voraussetzen - zumindest

in unseren Breitengraden. Es macht darum durchaus Sinn, sich an zentralen

Denkfiguren wie dem extra calvinisticum abzuarbeiten und nach seiner gegenwärtigen

Plausibilität und Leistungsfähigkeit zu fragen. Es wird sich dabei auch

zeigen, dass ausgerechnet das extra calvinisticum gar nicht so spezifisch reformiert ist.

1. Zu den Fragen 47 und 48 und \-um extra calvinisticum im Heidelberger Katechismus

Die Fragen 47 und 48 finden sich im Heidelberger Katechismus in seiner

Auslegung des Apostolikums im Kontext der Himmelfahrt Jesu Christi. Sie

3 K. Barth: Die christliche Lehre nach dem Heidelberger Katechismus, Vorlesung gehalten
an der Universität Bonn im Sommersemester 1947, Zollikon-Zürich 1948, 70 (Barth setzt
den Ausdruck in Anführungszeichen).



Ein «theologischer Betriebsunfall»? 99

werden hier um des besseren Verständnisses gleich mit Frage 46 zusammen
zitiert:

«46. Frage: Wie verstehst du, dass er istgen Himmelgefahren?

Antwort: Dass Christus vor den Augen seiner Jünger von der Erde aufgehoben ist

gen Himmel und uns zugut daselbst ist, bis dass er wiederkommt zu richten die

Lebendigen und die Toten.

47. Frage: Ist denn Christus nicht bei uns bis ans Ende der Welt, wie er uns verheißen hat?

Antwort: Christus ist wahrer Mensch und wahrer Gott. Nach seiner menschlichen
Natur ist er jetzt nicht auf Erden; aber nach seiner Gottheit, Majestät, Gnade und
Geist weicht er nimmer von uns.

48. Frage: Werden aber auf die Weise die sqvei Naturen in Christus nicht voneinandergetrennt,

so die Menschheit nicht überall ist, da die Gottheit ist?

Antwort: Mitnichten; denn weil die Gottheit unbegreiflich und allenthalben gegenwärtig

ist, so muss folgen, dass sie wohl außerhalb ihrer angenommenen Menschheit
und dennoch nichts desto weniger auch in derselben ist und persönlich mit ihr
vereinigt bleibt.»4

Der Heidelberger wendet in den Fragen 47 und 48 eine christologische Denkfigur

an, die charakteristisch ist für die reformierte Theologie insgesamt und
die später von lutherischer Seite polemisch als «extra calvinisticum» bezeichnet

wurde. Die Denkfigur besagt, dass die Gottheit Christi, dass der göttliche Logos

nicht nur ganz ins Fleisch eingeht und sich im Menschen Jesus inkarniert,
sondern zugleich auch ganz ausserhalb, extra, desselben bleibt. Johannes Calvin

hat das so formuliert:

«Das ist das große Wunder: der Sohn Gottes ist vom Himmel herniedergestiegen -
und hat ihn doch nicht verlassen; er ist aus der Jungfrau geboren worden, ist auf der
Erde gewandelt, ja er hat mit seinem Willen am Kreuze gehangen — und doch hat er
immerfort die ganze Welt erfüllt, wie im Anfange!»5

M. Freudenberg/A. Silier (Hg.): Was ist dein einiger Trost? Der Heidelberger Katechismus
in der Urfassung, Neukirchen-Vluyn 2012, 32f.

J. Calvin: Unterricht in der christlichen Religion/Institutio Christianae reügionis, nach der

letzten Ausg. übers, u. bearb. v. O. Weber, Neukirchen-Vluyn 61997, 11,13,4 Johannis
Calvini, Opera selecta [= OJ], Bde. I-V, hg.v. P. Barth/D. Scheuner/W. Niesei, (Bde. III-V
in 2.Aufl.) München 1926-1962, Bd. III 458,9-13).



100 Matthias D. Wüthrich

Bei Calvin hat die christologische Denkfigur des extra calvinisticum die Funktion

zu zeigen, dass der Sohn Gottes durch seine Inkarnation in Jesus seine

Herrschaft über Himmel und Erde nicht verliert. Sie wird nicht aufgegeben,
sondern durch die Inkarnation und die Entäusserung in die Niedrigkeit
vielmehr sogar auf die sündige Welt hin erweitert! Der Sohn Gottes, der göttliche
Logos, erfüllt den ganzen Kosmos, selbst wenn er auf Erden wandelt, und er
herrscht auch über die himmlische Welt, insbesondere die Engelswelt.6

Daneben lässt sich auch noch eine weitere Funktion des extra calvinisticum beobachten:

Calvin hat Luthers Annahme einer leiblichen Ubiquität Christi strikte abgelehnt
und gemeint, sie mache dessen Leib zu einem «Scheinleib»7, einem «Gespenst»8. Die
Denkfigur des extra calvinisticum stützt Calvins Vorstellung, dass der göttliche
Logos ganz in die Menschheit Jesu eingegangen ist, ohne damit eine Allgegenwart der
menschlichen Natur und des Leibes Christi mitdenken zu müssen. Denn allgegenwärtig

ist der göttliche Logos nicht als Leib, sondern als inkarnierter Logos gerade
etiam extra carnem, auch ausserhalb des Leibes. Zur wahren Menschheit Christi gehören

seine Leiblichkeit und seine jüdische Abstammung9. An der wahren Leiblichkeit
Jesu Christi hängt für Calvin nicht weniger als die Auferstehungshoffnung: Denn
Christus trägt nach Auferstehung und Himmelfahrt in seinem Fleisch auch unser
Fleisch in den Himmel.10 — Das extra calvinisticum erlaubt Calvin also nicht nur die
Annahme, dass der göttliche Logos von Anbeginn an die ganze Schöpfung erfüllt,
sondern auch die geschöpfliche Leiblichkeit wertzuschätzen. Das extra calvinisticum wehrt
so manichäischen, marcionitischen und doketischen Tendenzen, und man könnte im
Blick darauf vielleicht von seiner schöpfungstheologischen oder anthropologischen
Funktion sprechen."

6 Dieses Motiv des calvinischen extra hat E.D. Willis schön herausgearbeitet: ders.: Calvin's

Catholic Christology (Studies in Medieval and Reformation Thought Vol. II), Leiden 1966,
75-78.

7 Calvin: Unterricht in der christlichen Religion (Anm. 5), IV, 17,17 (OS V, 363,16: «corpus
Christi phantasticum»),

8 Calvin: Unterricht in der christlichen Religion (Anm. 5), IV, 17,29 (OS V, 385,8: «spect¬

rum»). Auch Luther hat sich übrigens dagegen gewehrt, Christus zum Gespenst zu
machen: WA 26, 339, 30.

9 Calvin: Unterricht in der christlichen Religion (Anm. 5), II, 13,3 (OS III, 454,12).
111 Vgl. Calvin: LInterricht in der christlichen Religion (Anm. 5), 11,16,16 (OS III, 503,32t.)

und IV,17,29 (OS V, 386,1-5).
11 In eine ähnliche Richtung zielen die Ausführungen von Heiko Oberman: Die «Extra»- Di¬

mension in der Theologie Calvins, in: H. Liebing/K. Scholder (Hg.): Geist und Geschichte
der Reformation, FS Hanns Rückert (AKG 38), Berlin 1966, 323-356 (341f.).



Ein «theologischer Betriebsunfall»? 101

Vor allem im Blick auf Calvins Institutio von 1559 zeigt sich: Die Bedeutung
des extra calvinisticum erschöpft sich nicht in seiner Anwendung auf das Abendmahl12,

ihm eignet auch eine vorsehungs- und schöpfungstheologische Funktion.

Aufgrund dieser Funktion beschränkt sich der Anwendungsbereich des

calvinischen extra nicht auf die Kirche, sondern reicht darüber hinaus — extra

ecclesiam1}. Wohl gilt auch für Calvin, dass Jesus Christus durch die Flimmelfahrt

zur Flerrschaft über die Kirche eingesetzt ist. Doch den Kosmos erfüllt und

durchwaltet er schon von Anbeginn der Schöpfung an — und nicht weniger in
der Inkarnation.

Doch gehen wir noch einmal zurück zum Heidelberger Katechismus. Er
verortet die Denkfigur des extra calvinisticum gerade nicht wie Calvin in der

Inkarnation, sondern in dem Akt, in dem Jesus Christus zum Haupt der Kirche

eingesetzt wird14: nämlich im Kontext der Himmelfahrt. Dadurch liegt der

Akzent des extra calvinisticum beim Heidelberger gerade nicht auf der Erfüllung
des Kosmos durch den götdichen Logos. Der Heidelberger mag diese Erfüllung

zwar voraussetzen, er erwähnt sie aber nicht. Er legt den Akzent vielmehr

darauf, dass Jesus Christus trotz seiner Himmelfahrt als göttlicher Logos «bei

uns», den Glaubenden, ist, bis ans Finde der Welt. Das extra der göttlichen Natur

Jesu Christi steht hier ganz im Dienste der Kirche; das extra findet seinen

Anwendungsbereich intra ecclesiam. Es geht dem Heidelberger um die tröstende

Vergewisserung der bleibenden Heilspräsenz Jesu Christi pro nobis, so wie sie in

12 Vgl. Calvin: Unterricht in der christlichen Religion (Anm. 5), IV, 17,30 (OS V, 389,8-12).
Diese Stelle bildet neben dem obigen Zitat den zweiten locus classicus und findet sich in nuce

bereits im Sakramentenkapitel der Institutio aus dem Jahre 1536. Vgl. Oberman: Die «Extra»-

Dimension (Anm. 11), 342f. Im Genfer Katechismus lässt sich übrigens im Kontext
des Abendmahles kein direkter Bezug zum extra calvinisticum ausmachen (Fr. 354, vgl. 355).
Dieser argumentiert hier rein pneumatologisch und nicht mit der Zweinaturenlehre. Auch
im Kontext der Himmelfahrt wird nicht auf das extra calvinisticum rekurriert, vgl. Fr. 78f.

Der Genfer Katechismus von 1545, in: Calvin Studienausgabe Bd. 2: Gestalt und Ordnung
der Kirche, hg.v. E. Busch u.a., Neukirchen-Vluyn 1997, 1-135.

13 Ähnlich Oberman: Die «Extra»- Dimension (Anm. 11), 324-330, bes. 330; zum Zusam¬

menhang des etiam extra carnem und des etiam extra ecclesiam vgl. a.a.O. 355. Letztlich bildet
das extra calvinisticum bei Calvin kein isoliertes Phänomen seiner Theologie, sondern ist Teil
einer ganzen extra-Dimension (a.a.O. 352), deren vielschichtige Facetten durch unsere obige
Unterscheidung von etiam extra carnem (also das eigentliche extra calvinisticum) und etiam extra
ecclesiam nur reduktiv wiedergegeben werden können. Zum extra ecclesiam vgl. auch Willis:
Calvin's Catholic Christology (Anm. 6), 144-152.

14 Vgl. auch die Frage 50 des Heidelberger Katechismus.



102 Matthias D. Wüthrich

Mt 28,20 verheissen ist. Ihr dient auch die gerade durch das extra calvinisticum

gedachte Einheit von göttlicher und menschlicher Natur.15 Man darf die Betonung

und Artikulation jener Präsenz Christi als eine nachträgliche Präzisierung
der ersten Frage des Heidelbergers lesen. Dass ich «nicht mein, sondern meines

getreuen Heilands Jesu Christi eigen bin»16, bedeutet eben auch, dass er gemäss

«seiner Gottheit, Majestät, Gnade und Geist» nimmer von mir weicht, wie es in

Frage 47 heisst.

Die gleiche christologische Denkfigur erfüllt bei Calvin und beim Heidelberger

also je eine unterschiedliche argumentative und sachliche Funktion. Funktional

betrachtet ist extra calvinisticum nicht einfach extra calvinisticum — auch innerhalb

der reformierten Theologie nicht. Erst recht gilt das, wenn man den Fokus

weitet:

Es ist längst bekannt, dass das extra des extra calvinisticum gerade kein
reformiertes Spezifikum ist. Denn der Form" nach lässt sich diese christologische

Denkfigur bereits seit der alten Kirche nachweisen. Die Aussage, dass der göttliche

Logos als ganz in Jesus Christus inkarnierter etiam extra carnem, auch ausserhalb

seines Fleisches, ist, artikuliert sich in der theologischen Tradition in
verschiedenen extra-Formen. Man hat in der Forschung von einem «extrapatristicum»,

einem «extra scholasticum» oder gar einem «extra catholicum» oder «extra christianum»

gesprochen.18 Selbst im Blick auf gewisse Ausprägungen der lutherischen Tradi-

15 Gegen den Vorwurf einer nestorianischen Trennung wird darauf insistiert, dass das extra

der göttlichen Natur nicht ohne ihr intra in der menschlichen Natur zu denken ist. - An
dieser Stelle lässt sich besonders gut zeigen, was faktisch auch bei Calvin vorausgesetzt
werden muss: nämlich dass das pnitum non capax infiniti gerade in keinem Sachzusammenhang

mit dem extra calvinisticum steht, wie das fälschlicherweise oft angenommen wird.
Auf die Bestreitung dieses Zusammenhangs haben u.a. hingewiesen: Oberman: Die «Extra»-

Dimension (Anm. 11), 349-352 u. Willis: Calvin's Catholic Christology (Anm. 6),

3f.74f.100, vgl. auch Chr. aus der Au: Das Extra Calvinisticum - mehr als ein reformiertes
Extra? ThZ 64 (2008) 358-369 (361f.365f).

16 Zit. nach Freudenberg/Siller: Was ist dein einiger Trost? (Anm. 4), 18.
17 Die hier vorgeschlagene Differenzierung nach Funktionen und Formen wurde bis jetzt —

so weit ich sehe - nirgends in der Forschungsliteratur vertreten. - Oberman unterscheidet

an einer Stelle zwischen Form und Schlussfolgerungen, er verwendet dabei den Formbegriff

jedoch nicht in der hier vorgeschlagenen Weise, wenn er meint, dass das extra scholasticum

und das extra calvinisticum «der Form nach» identisch seien. Oberman: Die «Extras-

Dimension (Anm. 11), 349.
18 Ich kombiniere hier die immer wieder zitierten Vorschläge von Willis: Calvin's Catholic

Christology (Anm. 6), 60, und Oberman: Die «Extra»- Dimension (Anm. 11), 348. Man



Ein «theologischer Betriebsunfall»? 103

tion liesse sich eine solche Denkfigur ausmachen,19 und es wurde von berufener

Seite behauptet, man könne sogar bei Luther an gewissen Stellen von einem «extra

l^utheranum»20 sprechen. Das calvinistische extra hat also Verwandte, und man
könnte im Blick auf die verschiedenen extra-Formen von einer «katholischen»

Denkfigur sprechen. Die ökumenische Relevanz dieser Katholizität ist seitens

der reformierten Theologie leider noch nicht hinreichend bedacht worden!

Ich schlage vor, dass man im Blick auf die reformierte Theologie immer
noch von einem extra calvinisticum spricht — und sich so immer vor Augen hält,
dass es dabei nicht nur um ein cah>inischerx, sondern im weiten Sinne calvinistisches

extra geht, dass also diese reformierte tev/ra-Form nicht erstmals von Calvin und
auch nicht allein durch ihn geprägt worden ist.22

Mir geht es im Folgenden primär um das extra calvinisticum in seiner funktionalen

Anwendung im Heidelberger Katechismus. Im Blick darauf lassen sich im
Wesentlichen zwei verschiedene Probleme ausmachen, die jedoch miteinander

verbunden sind: ein christologisches und ein kosmologisches.25

vergleiche dazu auch die früheren Ausführungen Karl Barths in KD 1/2, 184. In KD
IV/1, 197, geht er sogar soweit zu behaupten, dass «die abstrakte lutherische Leugnung
des Seins des Logos extra carnem eine Neuerung darstellte» gegenüber der ganzen
theologischen Tradition. - Entsprechend dieser Einbettung in die theologische Tradition ist es

auch irreführend, eine Genese des extra calvinisticum im Kontext der Kontroverse mit den
Lutheranern anzunehmen. Im Blick auf Calvin macht Heiko Oberman plausibel, dass sich

bei ihm frühere Fassungen des extra calvinisticum nicht gegen Luther, sondern gegen
mariologische Annahmen der Scholastik richteten. Oberman: Die «Extra»- Dimension (Anm.
11), 343-347.

19 Im Blick auf den Kenosisstreit zwischen den Giessener und den Tübinger Theologen
sieht Karl Barth in dem von den Giessener Theologen verfochtenen Verzicht Jesu Christi
auf seine Majestätseigenschaften im Stand der Niedrigkeit faktisch eine Form des extra am
Werk. Vgl. KD IV/1, 198.

20
J. Baur: Art. Ubiquität, TRE 34, Berlin/New York 2002, 224-241 (234). Baur bezieht das

extra jedoch auf das «außer und über allen Kreaturen» Luthers (WA 26,340,36£), das sich

auf Gottheit und Menschheit Jesu Christi gleichermassen bezieht. Man kann aber mit Karl
Barth fragen, ob Luther nicht in «De servo arbitrio» mit dem Deus absconditus faktisch eine

(weitere) ©tfra-Form zur Anwendung bringt, KD 1/2, 185 (Barth zitiert WA 18,685,23).
21 Anscheinend war in den Kontroversen des frühen 17. Jahrhunderts auch von einem «extra

calvinianum» die Rede, vgl. Willis: Calvin's Catholic Christology (Anm. 6), 22f.
22 Man kann zum Beispiel schon von einem extra calvinisticum bei Huldrych Zwingli sprechen,

vgl. dazu G.W Locher: Grundzüge der Theologie Huldrych Zwingiis im Vergleich mit
derjenigen Martin Luthers und Johannes Calvins: Ein Überblick, Zwing. 12/7 (1967) 470-509

(505 u. Anm. 118).
23 Es steht zu vermuten, dass sich im Blick auf die patristischen und scholastischen extra-



104 Matthias D. Wiithrich

2. Das christologische Problem

Hier ist nun der Ort, genauer auf die oben erwähnte Kritik Barths einzugehen.

Er hat sie in seiner Auslegung des Heidelberger Katechismus von 1948

niedergeschrieben. Warum die Fragen 47 und 48 nach Barth als «theologischer
Betriebsunfall» zu bezeichnen sind, geht aus dem folgenden Zitat hervor:

«Daß die Gottheit außerhalb), extra, der Menschheit Jesu Christi ist, ist richtig als

Beschreibung der freien Gnade der Inkarnation. Post Christum aber, im Rückblick auf die

Inkarnation, kann diese Aussage nur eine Aussage des Unglaubens sein. Glaubt man
an Jesus Christus, so glaubt man an den Einen, den wahren Menschen, der zugleich
wahrer Gott ist.»24

Barth schiebt dieser Kritik jedoch gleich die Bemerkung nach, sie sei nicht im
Sinne eines Plädoyers für die traditionelle lutherische Lehre von der Ubiquität
Jesu Christi zu verstehen.

In der Kirchlichen Dogmatik fällt Barths Urteil über das extra calvinisticum

wie auch die Fragen 47 und 48 moderater aus. Es bleibt aber durchaus
kritisch.25 Anders als andere Barthforscher bin ich der Meinung, dass sich Barth

in der Kirchlichen Dogmatik zusehends von diesem zentralen reformierten

Topos distanziert.26 Er versucht eine gegenüber der alten reformierten wie

Formen ähnlich gelagerte Problemkonstellationen ergeben wie die, die im Folgenden
diskutiert werden.

24 Barth: Die christliche Lehre nach dem Heidelberger Katechismus (Anm. 3), 71.
25 Vgl. KD 1/2,184f.; 11/1,550; IV/1,197.
26 Christian Link meint zum Beispiel, Barths Kritik eines theologischen Betriebsunfalls im

Blick auf das extra calvinisticum sei mit einer «singulären Schärfe» ausgesprochen worden;
ders.: Die Entscheidung der Christologie Calvins und ihre theologische Bedeutung. Das

sogenannte Extra-Calvinisticum, EvTh 47 (1987) 97-119 (103). — Damit ist nicht behauptet,

man habe Barths kritische Flinschätzung des extra calvinisticum in seiner Kirchlichen

Dogmatik einfach übersehen. Diese Kritik wird z.B. (im Blick auf die Erwählungslehre)
hervorgehoben von B. McCormack (ders.: Grace and Being. The Role of God's Gracious

Election in Karl Barth's Theological Ontology, in: J. Webster [ed.]: The Cambridge
Companion to Karl Barth, Cambridge 2000, 92-110 [95-101]). Sie spielt auch eine nicht

zu übersehende Rolle in einer seit einigen Jahren intensiv geführten Debatte v.a. amerikanischer

Barthforscher im Blick auf die barthsche Verhältnisbestimmung von Trinität und

Erwählung, vgl. M.T. Dempsey: Trinity and Election in Contemporary Theology, Michigan/
Cambridge 2011. - In seiner frühen Dogmatik steht Barth noch ganz im altreformierten
Traditionsstrom und schliesst sich dem extra calvinisticum «in aller Form» an: K. Barth:
«Unterricht in der christlichen Religion». Erster Band: Prolegomena (1924), hgv. H. Reif-

fen, GA II, Zürich 1985, 196.



Ein «theologischer Betriebsunfall»? 105

lutherischen Christologie neue, beide vermittelnde Position zu entfalten. Die
Annahme eines göttlichen Logos extra der Menschheit Christi musste auf der

Linie seiner Erwählungslehre und seiner Ablehnung einer natürlichen Theologie

für Barth zunehmend zum Problem werden. Muss man die Lichterlehre in
KD IV/3 nicht als Versuch lesen, ein Wirken Christi extra muros ecclesiae gerade
ohne die Figur des extra calvinisticum zu denken? Die eben angedeuteten
fundamentalen Bezüge zur Kirchlichen Dogmatik zeigen, dass Barths Vorwurf
eines theologischen Betriebsunfalls nicht als verbaler Ausrutscher bezeichnet

werden kann. Der Vorwurf war durchaus ernst gemeint, wenngleich ich mir
ziemlich sicher bin, dass Barth die Tragweite seines Vorwurfes (schon nur im
Blick auf den Heidelberger Katechismus27) unterschätzt haben dürfte.

Der Vorwurf ist zwar etwas unwirsch und platt28, aber durchaus
bedenkenswert. Untergräbt nicht die Denkfigur des extra calvinisticum die definitive

Selbstfestlegung Gottes in Jesus Christus - auch wenn ihre Infragestellung nie

die Absicht der Vertreter des extra calvinisticum war?

Meines Erachtens kann man Barths Kritik weitgehend entkräften, wenn

man das Problem des extra calvinisticum an einer anderen Stelle lokalisiert als

Barth, nämlich bei der traditionellen Zweinaturenlehre-. Das extra calvinisticum setzt
diese voraus. Es stellt darauf ab, dass in Christus eine substanzhaft gedachte

göttliche und menschliche Natur unterschieden werden können, die beide vereint

sind, aber doch nur so, dass die göttliche Natur auch noch ausserhalb der

menschlichen ist. Diese christologische Grundstruktur bildet den Hintergrund
aller traditionellen extra-Formen, und auch das extra calvinisticum im Heidelberger

Katechismus ist ohne sie nicht denkbar.

Nun ist es aber gerade diese traditionelle Zweinaturenlehre, die in der Neuzeit

und Moderne nachhaltig in Frage gestellt wurde.29 Wo sie nicht einfach

27 Das extra calvinisticum steht ja auch im Hintergrund mindestens der Fragen 49-52.76.78.80,
die Denkhgur ist für den Heidelberger Katechismus alles andere als eine periphere. Zur
diesbezüglichen Kritik an Barth vgl. schon J.F.G. Goeters: Christologie und Rechtfertigung
nach dem Heidelberger Katechsimus, in: E. Bizer u.a. (Hg.): Das Kreuz Jesu Christi als

Grund des Heils, Gütersloh 1967, 33-47 (41f.).
28 Barth setzt ihn immerhin in Anführungszeichen (s.o. Anm. 3).
2" Man denke etwa an Friedrich Schleiermacher: Wo man die «stedge Kräftigkeit des Gottes¬

bewußtseins» als das «eigentlicheO Sein Gottes» in Jesus, dem Christus, bestimmt, hat man
den Boden der traditionellen Zweinaturenlehre faktisch verlassen. F. Schleicrmacher: Der
christliche Glaube nach den Grundsätzen der evangelischen Kirche im Zusammenhange
dargestellt, Bd. II, aufgrund der 2. Aufl. neu hg.v. M. Redeker, Berlin 71960, Leitsatz §94,



106 Matthias D. Wüthrich

verworfen, sondern radikal umgebaut wurde, geschah das im grösseren Rahmen

einer relationstheoretischen Rekonstruktion der Christologie und der Tri-
nitätslehre. Auch Karl Barth hat die Zweinaturenlehre in seiner Christologie in

KD IV kräftig umgebaut. Das extra calvinisticum hat er in diesen Umbau jedoch
nicht mit einbezogen, sondern in seiner traditionellen Form stehen lassen und

kritisiert. Man fragt sich: Hätte Barth das extra calvinisticum im Rahmen seines

christologischen Neuansatzes nicht dennoch weiterdenken können?

Ich skizziere kurz, wie ich mir ein solches Weiterdenken vorstelle: Eine

göttliche Substanz sowohl ausserhalb wie (auf circumscriptive Weise) innerhalb

des Leibes Jesu anzunehmen, macht im Rahmen einer modernen,
relational verfassten Christologie keinen Sinn mehr. Man müsste darum das extra

nicht mehr als ein räumlich und zeitlich konnotiertes Ausserhalb verstehen

— zumindest nicht im hergebrachten Sinne10. Man müsste es vielmehr im Sinne

eines göttlichen Freiheitsaspektes in der Beziehung zu Jesus auslegen. Das extra

müsste eine differenzierte Freiheit innerhalb des trinitarischen Beziehungsge-

füges Gottes bezeichnen. Und zwar nicht eine Freiheit von und nicht unbedingt
eine Freiheit %u, sondern vielmehr eine Freiheit Gottes in seiner inkarnatori-
schen Selbstbestimmung in Jesus Christus. Es handelt sich um eine trinitarisch
konstituierte Freiheit in strenger sachlicher Entsprechung zur Inkarnation,
eine inkarnatorisch gebundene Freiheit, sich auch ausserhalb des fortlaufenden
Wirkbereiches der Inkarnation zu vergegenwärtigen. Zu einer solchermassen

sachlich gefüllten Bestimmung des extra kommt man noetisch allein über die

Offenbarung des inkarnatorischen Christusereignisses, post Christum in einem

Akt des Glaubens. — Meine These ist also, dass man Barths Kritik auffangen
kann, wenn man das extra calvinisticum im Blick auf die ihm zugrundeliegende
Zweinaturenlehre einer radikalen Revision unterzieht und das extra als einen

innertrinitarisch differenzierten göttlichen Freiheitsaspekt der Inkarnation
weiterdenkt.

Man kann auf diesem Weg des Weiterdenkens ein gutes Stück mit Barth

gegen Barth gehen. Es könnte aber sein, dass man den Weg schliesslich ohne

43.
30 Zur an dieser Stelle nicht weiter verfolgten Möglichkeit einer grundlegend neuen relatio¬

nalen Reinterpretation trinitarischer Räumlichkeit vgl. M.D. Wüthrich: Raum Gottes. Ein

systematisch-theologischer Versuch, Raum zu denken, Habilitationsschrift im Fach
Systematische Theologie, Universität Basel 2012.



Ein «theologischer Betriebsunfall»? 107

Barth zu Ende gehen muss, weil seine Trinitätslehre unter einer gewissen

Unterbestimmung des Heiligen Geistes leidet. Das komplexe innertrinitarische

Ineinander von Freisetzung und Bindung kann erst dann gedacht werden,

wenn auch die Person des Heiligen Geistes als relativ eigenständiges Moment
im perichoretischen Beziehungsgefüge veranschlagt wird.

In diesem Zusammenhang sei darauf verwiesen, dass das so weitergedachte extra

calvinisticum auch die Vorstellung eines Leidens Gottes zulässt. Während das alte extra

calvinisticum faktisch von der Leidensunfähigkeit des göttlichen Logos ausging und
das Apathieaxiom auf problematische Weise stabilisierte31, ist die hier veranschlagte
Freiheit durchaus offen für den Gedanken eines nicht nur die zweite Person, sondern
die ganze Trinität affizierenden Leidens. Sie bietet aber auch die Möglichkeit, dieses

Leiden so zu denken, dass die Gottheit darob nicht besetzt und das Leiden verabsolutiert

wird.

All das thetisch Formulierte bedürfte genauerer Erläuterung und Begründung.
Ich stelle sie hier zurück, denn ich möchte noch auf ein weiteres Problem des

extra calvinisticum aufmerksam machen. Es zeigt sich nämlich die Schwierigkeit,
dass die Fragen 47 und 48 des Heidelberger Katechismus und damit das extra

calvinisticum mit einer Kosmologie unterlegt sind, die vom heutigen
Wirklichkeitsverständnis her nicht mehr nachvollziehbar ist. Es geht hier um weit mehr
als einen Schönheitsfehler und Barth hätte — wenn schon — ebenso gut im Blick
darauf von einem Betriebsunfall sprechen können.

3. Das kosmo/ogische Problem

Es ist bereits deutlich geworden: Anders als in Calvins Institutio steht das extra

calvinisticum im Heidelberger Katechismus nicht im Kontext von Inkarnation
oder Abendmahl, sondern davon abgesetzt im Kontext der Himmelfahrt. Das

ist auffällig — auch deshalb, weil das Thema «Himmelfahrt» im Heidelberger
Katechismus einen eigentümlich breiten Raum einnimmt. Während die

Auferstehung unmittelbar vorher gerade mal in einer Frage behandelt wird, widmen
sich die folgenden fünf Fragen (die Fragen 46-50) explizit der Himmelfahrt.
Sie bilden die Grundlage für die Aussagen zur Kirche und Vorsehung in Frage

31 Das dürfte übrigens der Grund dafür sein, dass Jürgen Moltmann in seinem Buch «Der

gekreuzigte Gott» (München 1972) kaum noch auf seine eigene reformierte Tradition
rekurriert, sondern sich bei seiner Interpretation des Leidens Gottes vorwiegend in den

Bahnen der Christologie Luthers bewegt.



108 Matthias D. Wüthrich

51 und die Gerichtsaussagen in Frage 52, und sie bilden schliesslich auch einen

wichtigen Deutehorizont der später entfalteten Sakramentenlehre.

Die Himmelfahrt Christi wird vom Heidelberger als Ortsverschiebung
seines menschlichen Leibes von einem irdischen Finten in ein himmlisches

Oben gedeutet, die schliesslich dazu führt, dass Christus zur Rechten Gottes

sitzt. Christus befindet sich an einem Ort, in einem lokal verstandenen

Himmel. Der Heidelberger vertritt an diesem Punkt dieselbe Auffassung wie

Zwingli, Calvin oder Bullinger. Es handelt sich um altreformiertes Gemeingut.

Im Hintergrund steht das aristotelisch-mittelalterliche Weltbild mit seiner

sphärischen Himmelstopologie: die Erde als Mitte und Zentrum, umgeben

von konzentrischen Himmelssphären — es waren meist zehn —, und diese

wiederum umschlossen vom coelum empyreum, dem Wohnort Gottes.32 Dieser

religiös aufgeladene Kosmos bildete das «Welthaus» des Menschen. Die
reformierte Theologie hatte nie ein selbständiges Interesse an dieser

Himmelstopologie und sie war zurückhaltend gegenüber diesbezüglichen
Spekulationen. Theologische Bedeutung erlangten diese kosmologischen Vorstellungen

jedoch im Zuge des Abendmahlsstreites. In der Auseinandersetzung
mit den Lutheranern traten nicht nur grundlegende Differenzen im Blick auf
die Christologie zutage, sondern auch im Blick auf die Kosmologie. Bekanntlich

konnte Christus für die Reformierten nur im Geist und nicht leiblich in
den Elementen Brot und Wein des Abendmahls anwesend sein, weil er

seiner menschlichen Natur nach zur (auch bei den Reformierten metaphorisch

gedeuteten) Rechten Gottes im Himmel ist.33 — Die reformierte Betonung
der Differenz der beiden vereinten Naturen Christi fand ihren Niederschlag

darin, dass man eine ortsungebundene göttliche Natur, die allgegenwärtig ist,

unterschied von einer ortsgebundenen menschlichen Natur, die im Himmel
ist. Es ist genau dieses alte kosmologische Setting, in das der Heidelberger
Katechismus die Denkfigur des extra calvinisticum einzeichnet. Das erstaunt

an sich wenig, auffällig ist daran eigentlich nur der Umstand, dass diese

Himmelstopologie damals auch seitens der Universität Heidelberg nicht infrage

gestellt wurde. Denn dort wurde zur Zeit der Abfassung des Katechismus ein

stark astrologiekritisches, empirisch-rationalistisches Wissenschaftsverständ-

12 Vgl. dazu z.B. U. Beuttier: Gott und Raum — Theologie der Weltgegenwart Gottes (FSÖTh
127), Göttingen 2010, 50.

33 Für eine differenziertere Darstellung vgl. Wüthrich: Raum Gottes (Anm. 30), 159-212.



Ein «theologischer Betriebsunfall»? 109

nis vertreten.34 — Doch lange Hessen die neuzeitlichen Umwälzungen in der

Kosmologie auch hier nicht auf sich warten: Das mittelalterliche «Welthaus»

stürzte langsam in sich zusammen. Durch die neuen naturwissenschaftlichen
Erkenntnisse wurde der wohlgeordnete Kosmos aufgebrochen und zu einem

unendlichen Universum entgrenzt. Der kosmische Raum war nun nicht mehr
eine inhomogene, begrenzte Grösse, sondern eine zusehends homogene,
unbegrenzte Grösse. Mehr noch: Der kosmische Raum wurde in der Neuzeit
zusehends zum Träger der früheren Attribute Gottes: Der Raum übernahm
das Gottesattribut der Unendlichkeit — so etwa bei Isaac Newton, wo der

absolute, unendliche Raum zum Medium der Allgegenwart Gottes wurde.
Das von Luther zeitweise vertretene Verständnis eines allgegenwärtigen

Himmels war für diese neuzeitlichen Entwicklungen durchaus anschlussfa-

hig. Nicht jedoch das Himmelsverständnis der Reformierten: Im neuzeitlichen

Weltbild war kein Platz mehr für einen ortsräumHchen, lokalen Himmel,
in dem Jesus Christus zur Rechten Gottes sitzt. Und sofern das extra calvi-

nisticum im Heidelberger Katechismus konstitutiv mit der Himmelfahrt und
der mittelalteriichen Kosmologie verbunden war, musste auch es zusehends

fraglich werden: Ein ortsgebundenes himmlisches intra eines ortsungebundenen

extra war in diesem Rahmen nicht mehr denkbar. Und erst recht gilt das

für das Raum- und Himmelsverständnis der modernen Physik, wie es im 20.

Jahrhundert entwickelt wurde!35

Vor dem Hintergrund dieser Entwicklungen finde ich es schHcht seltsam, dass in der
reformierten Theologie immer wieder behauptet wird, dass das extra calvinisticum kei-

34 Vgl. dazu den instruktiven Aufsatz von B. Mahlmann-Bauer: Astrologiekritik und refor¬

mierte Theologie in Heidelberg, in: K. Apperloo-Boersma/H.J. Selderhuis (Hg.): Macht
des Glaubens. 450 Jahre Heidelberger Katechismus, Göttingen 2013, 147-162, bes. 160.

— Die 1582 erschienene «Epitome Astronomiae» des 1580-1583 an der Universität von
Heidelberg lehrenden Mathematikprofessors Michael Mästlin zählte zu den erfolgreichsten

Astronomielehrbüchern. Das Kompendium vermittelt noch immer eine geozentrische
Astronomie mit himmlischem Sphärenmodell. Erst in der Auflage von 1624 ging Mästlin
auf die kopernikanische Lehre ein, obwohl er schon längere Zeit ein Anhänger des

heliozentrischen Weltbildes war. F. Hepp: Kosmologie, Astronomie und Topographie, in:

Apperloo-Boersma/Selderhuis: Macht des Glaubens, 228-272 (239, vgl. 240, Abbildung
HK 43b).

35 Zu den hier nur andeutungsweise vorgetragenen Entwicklungen vgl. Beuttier: Gott und
Raum (Anm. 32), 192-241, u. Wüthrich: Raum Gottes (Anm. 30), 212-249, zu Luther:
a.a.O. 167-195.



110 Matthias D. Wüthrich

ne räumlichen, kosmologischen Konnotationen beinhalte.36 Man wird den Verdacht
nicht ganz los, dass hier den komplexen raumtheoretischen Problemen aus dem Weg

gegangen wird.

4. Das extra calvinisticum und die Wiederaufnahme der Dimmelsthematik in der

Theologie

Die moderne Theologie hat sich mit der Bestimmung des Himmels und der

Himmelfahrt schwer getan. Das gilt insbesondere für die reformierte Theologie.
Friedrich Schleiermacher zum Beispiel kann weder mit dem Himmel noch

der Himmelfahrt etwas anfangen. Das dürfte entscheidend mit seinem

Raumverständnis zusammenhängen. In seiner Glaubenslehre hält er fest:

«Unter der Allgegenwart verstehen wir die mit allem Räumlichen auch den Raum selbst

bedingende schlechthin raumlose Ursächlichkeit Gottes.»37

Das Verhältnis von Gott und Raum hängt hier nur noch am sehr dünn
gewordenen Faden eines negativ beschriebenen Bedingungsverhältnisses. Gott
bedingt zwar Raum und Räumlichkeit, ist selber aber raumlos — wie der Raum

gottlos ist. Der Raum wird mehr oder weniger säkularisiert. Vor diesem

Hintergrund macht eine theologische Deutung des Himmels wenig Sinn. Schleiermachers

Zurückhaltung ist geradezu wohltuend, wenn man als Alternative die

altreformierte Himmelsvorstellung danebenhält. Doch kann sich die Theologie
des Himmels so schnell entledigen?

Das dürfte wohl kaum möglich sein ohne einschneidende Sprachverluste
im Blick auf die biblische Gottesrede. Während sich die Theologie immer

36 Vgl. z.B. Aus der Au: Das Extra Calvinisticum (Anm. 15), 362; P. Helm: Calvin's Ideas,
Oxford 2004, 59£; W. Niesei: Calvins Lehre vom Abendmahl, München 1935, 76f. Bei
Willis ist die Ablehnung von «crudely naive spatial categories» im Blick auf Calvin verbunden

mit der Zurückweisung der Anwendung des Prinzips finitum non capax infiniti auf das

extra calvinisticum (Willis: Calvin's Catholic Christology [Anm. 6], 75). Diese Zurückweisung
ist zwar richtig, doch damit ist die Raumfrage noch lange nicht vom Tisch. — Oberman:
Die «Extra»- Dimension (Anm. 11), 331 f., und erst recht Th. Torrance: Space, Time and

Incarnation, Edinburgh 2006 (1969), 31, gehen hingegen zu Recht von einer klar räumlichen

Konzeption des extra calvinisticum aus. Dass dabei Torrance's Gegenüberstellung von
reformiertem, relationalem Raumkonzept und lutherischer «receptacle or container notion
of space» in dieser Vereinfachung nicht zutreffen dürfte, steht auf einem anderen Blatt
(dazu: Wüthrich: Raum Gottes [Anm. 30], 21 lf.

37 E Schleiermacher: Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der evangelischen Kirche
im Zusammenhange dargestellt, Bd. I, aufgrund der 2. Aufl. neu hg.v. M. Redeker, Berlin

'I960, Leitsatz §53, Leitsatz, 272.



Ein «theologischer Betriebsunfall»? 111

noch schwer tut mit ihren traditionellen Aldasten, scheinen nicht einmal die

Philosophie und die Kulturwissenschaften auf eine Rede vom Himmel
verzichten zu wollen. Ein Beispiel möge das illustrieren:

Es wurde bereits erwähnt, wie der wohlgeordnete mittelalterliche Kosmos

mit seinen bergenden Himmelssphären aufgebrochen und zu einem
unendlichen Universum entgrenzt wurde. Die Vorstellung eines unendlichen
Universums setzte sich erstaunlich schnell durch. Doch sie wurde auch als

Bedrohung empfunden und löste Angst aus. Das Votum von Blaise Pascal ist
berühmt: «Le silence éternel de ces espaces infinis m'effraie» — «Das ewige

Schweigen dieser unendlichen Räume erschreckt mich.»38 Keiner hat die
existentiellen Abgründe jener neuzeitlichen Umwälzungen und den damit

einhergehenden «Tod Gottes» so «aufgekratzt» niedergeschrieben wie Friedrich
Nietzsche:

«Wer gab uns den Schwamm, um den ganzen Horizont wegzuwischen? Was taten wir,
als wir diese Erde von ihrer Sonne losketteten? Wohin bewegt sie sich nun? Wohin
bewegen wir uns? Fort von allen Sonnen? Stürzen wir nicht fortwährend? Und
rückwärts, seitwärts, vorwärts, nach allen Seiten? Gibt es noch ein Oben und ein Unten?
Irren wir nicht wie durch ein unendliches Nichts? Haucht uns nicht der leere Raum
an?»3''

Wo ist es geblieben, dieses nihilistische Gefühl des Geborgenheitsverlustes

angesichts von Unendlichkeit und Leere — sind wir es los oder wirkt es noch
subkutan nach?

Es wirkt nach - zumindest wenn man dem streitbaren Philosophen Peter

Sloterdijk glauben will. Er beschreibt jenen Geborgenheitsverlust als eine Art
Trauma des modernen Menschen. Nach dem Wegfall der HimmelsSphären

muss der moderne Mensch als Kern ohne Schale existieren, er ist der «geschälte

Mensch»40. Und er kompensiert diesen Verlust, indem er sich vernetzt und
sich eine neue «elektronische Medienhaut»41 umlegt.

38 B. Pascal: Gedanken über die Religion und einige andere Themen (Pensées sur la Religion
et sur quelques autres sujets), hg.v. J.-R. Armogathe, aus dem Französischen übers, v. U.

Kunzmann, Stuttgart 1997, Frgm. 206 (Zählung Brunschvicg), 141.
39 F. Nietzsche: Die Fröhliche Wissenschaft, Kritische Studienausgabe 3, hg.v. G. Colli/M.

Mondnari, Berlin/New York 1999 (Neuausg. 21988), 343-651, drittes Buch, Aph. 125, 481.
40 P. Sloterdijk: Sphären I. Mikrosphärologie. Blasen, Frankfurt a.M. 1998, 24.
41 Sloterdijk: Spären I (Anm. 40), 25.



112 Matthias D. Wiithrich

Schon in Sloterdijks Sphärentrilogie klingt darum eine These an, die im

Buch der Amerikanerin Margareth Wertheim als Leitgedanke vorausgesetzt
wird, die These nämlich, dass der Cyberspace in der Spät- oder Nachmoderne
als quasireligiöses Surrogat des vormaligen Himmels fungiert.

«Der Cyberspace ist nicht per se eine religiöse Konstruktion, aber man kann diesen

neuen digitalen Bereich als den Versuch verstehen, einen technologischen Ersatz
für den christlichen Himmel zu konstruieren.»42

Die These wurde in ähnlicher Weise schon zuvor von einer Reihe amerikanischer

Wissenschaftier vertreten.43 Und auch der Berliner Kulturwissenschafüer

Hartmut Böhme stellt Parallelen her zwischen der bei Emanuel Swedenborg
beschriebenen Engelskommunikation und dem heutigen Cyberspace.44

Das Beispiel zeigt: Wir werden den Himmel nicht los, und zwar nicht nur
in seiner Deutung als sky, sondern auch als heaven. Die Theologie tut gut daran,

sich des Himmels vertiefter anzunehmen, bevor er sich noch ganz in den

Cyberspace verflüchtigt hat... Nur wie? Muss die Theologie diese

kulturgeschichtliche Funktionsparallele fruchtbar machen und also den Cyberspace
auch zu ihrem neuen Himmel erklären? Reicht es dafür schon, religiöse Projektionen

im Cyberspace aufzudecken, Formen von Dislokation, Ubiquität, von

Körperlosigkeit und globaler Kommunikation in Echtzeit festzustellen?

Ich plädiere dafür, die Rekonstruktion und Wiedergewinnung des Himmels
in der Theologie nicht unabhängig von einer kritischen Reflexion auf das

vorzunehmen, was man heute gemeinhin und umgangssprachlich «virtual reality»^

nennt. Doch das macht aus dem Cyberspace noch lange keinen Himmel. Er
bleibt Surrogat eines alten, neu zu denkenden Himmels.

42 M. Wertheim: Die Himmelstür zum Cyberspace. Von Dante zum Internet, aus dem Engli¬
schen übers, v. I. Strasmann, Zürich 2000, 6.

43 Wertheim: Die Himmelstür zum Cyberspace (Anm. 42), 8-10.
44 H. Böhme: Enträumüchung und Körperlosigkeit im Cyberspace und ihre historischen

Vorläufer, in: P. Dencker (Hg.): Die Politik der Maschine. Computer Odyssee 2001, Hamburg

2002, 488-501. Unter Cyberspace verstehe ich hier ganz grob eine computergenerierte
räumliche Sinnordnung, die sich anhand der Infrastruktur des Internet via virtuelle
Kommunikation aufbaut. Für eine gründlichere Bestimmung verweise ich auf: A. Roeseier:

Cyberspace, in: ders./B. Stiegler (Hg.): Grundbegriffe der Medientheorie, Paderborn 2005,
59-65.

45 Zum auch historisch vielschichtigen Begriff der Virtualität vgl. S. Münker: Virtualität, in:

Roeseler/Stiegler: Grundbegriffe der Medientheorie (Anm. 44), 244-250.



Kin «theologischer Betriebsunfall»? 113

Wie dieser Himmel theologisch neu zu denken ist, dazu hat das 20.

Jahrhundert immerhin etliche bedenkenswerte Anstösse gegeben. Sie kamen — wen
wundert's — gerade von Seiten der reformierten Theologie: denn sie stand ja

angesichts ihrer unbewältigten kosmologischen Aldasten unter erhöhtem
Reflexionsdruck. Und so waren es denn nicht nur, aber doch vorwiegend reformierte

Theologen wie Karl Barth, Jürgen Moltmann und Michael Welker, die sich

der Himmelsthematik neu annahmen.46 In Anschluss an diese drei Theologen
scheinen mir drei Punkte zentral für eine nachneuzeitliche theologische Deutung

des Himmels:
1. Der Himmel ist ein Geschöpf. Er darf nicht einfach mit der Allgegenwart

Gottes gleichgesetzt und vergöttlicht werden, wie das in der alt-lutherischen

Tradition und in der Religionskritik des 19. Jahrhunderts zum Teil geschehen

ist. Wie in Genesis 1 vorgezeichnet, bilden Himmel und Erde einen

Dual. Der Himmel steht dabei für die gottoffene, potenzgeladene Seite der

geschöpflichen Wirklichkeit. Der Himmel bildet das Reich der kreativen

Möglichkeiten der Erde, er ist die kommunikative Kontakt^onë47 Gottes zur
Erde. Gott handelt vom Himmel her und durch den Himmel im irdischen

Bereich der Wirklichkeit.
2. Gott wohnt nicht ortsräumlich im Himmel, wie es die aristotelisch-mit¬

telalterliche Himmelstopologie vorsah. Gott konstituiert vielmehr seinen

Ort selbst48. Etwas platt gesagt: Gott wohnt nicht dort, wo der Himmel ist,

sondern der Himmel ist dort, wo Gott ist. Im Rückblick auf die einschlägigen

Theologien des 20. Jahrhunderts müsste man wohl nicht von einem

Ort, sondern besser von einem Gott eigenen Raum oder Feiet'' sprechen, das

46 Ich nenne exemplarisch folgende Werke: K. Barth: KD III/3, 426-623; J. Moltmann: Gott
in der Schöpfung. Ökologische Schöpfungslehre, München 1985, 153-192; M. Welker:
Universalität Gottes und Relativität der Welt. Theologische Kosmologie im Dialog mit
dem amerikanischen Prozessdenken nach Whitehead (NBST 1), Neukirchen-Vluyn 1981.

47 Mit dem vielverwendeten Begriff der Kontaktzone nehme ich einen Begriff auf, der - un¬

ter anderem — in einem postkolonialen Argumentationssetting beheimatet ist und dort von
Mary Louise Pratt geprägt wurde (vgl. dies.: Imperial Eyes. Travel Writing and Transcultu-

ration, London 1992).
48 Das tat der Schöpfergott natürlich faktisch auch gemäss der Deutung der alten Himmels¬

topologie, jedoch in einem einmaligen irreversiblen Akt, der u.a. den göttlichen Wohnort
festlegte.

49 Mit dem Feldbegriff operiert u.a. W. Pannenberg: Systematische Theologie Bd. I, Göt¬

tingen 1988, 414f.461.464 u. ders.: Systematische Theologie Bd. II, Göttingen 1991, 99ff.



114 Matthias D. Wüthrich

durch seine innertrinitarischen Beziehungen konstituiert wird. Der Himmel
wäre dann nicht dieses trinitarisch konstituierte Feld, sondern die geschöpfliche

Sphäre, in der sich jenes Feld der irdischen Wirklichkeit vermittelt. Die

Aufteilung in ein starres himmlisches Oben und ein irdisches Unten ist darin

aufgegeben. Man muss den Himmel vielmehr einer Bewegung zuordnen:

Der Himmel ist dort, wo Gott unserer irdischen Wirklichkeit nahe kommt.
3. Der Himmel ist für uns nicht evident, er ist unserer Erfahrung nicht di¬

rekt zugänglich. Der Himmel ist uns entzogen. Als gottoffene Seite der

geschöpflichen Wirklichkeit transzendiert er den Bereich des Irdischen. Er
ist gegenüber der irdischen Wirklichkeit ebenso transzendent, wie es Gott
gegenüber dem Himmel ist. Gottes Nähe ist immer eine himmlische — das

heisst, sie ist für uns nur im Modus der Entzogenheit erfahrbar.5"

Geht man davon aus, dass der Himmel nicht als statisches Oben eines irdischen

Unten zu definieren ist, und geht man des Weiteren davon aus, dass der Himmel
die kommunikative Kontaktzone Gottes zur irdischen Wirklichkeit bildet und

der Himmel dort ist, wo Gott ihr nahe kommt, dann muss die traditionelle Rede

vom «Christus im Himmel» so ausgelegt werden, dass Christus auf entzogene
Weise im irdischen Bereich der Schöpfung präsent ist und uns nahe kommt.

Ist es nicht genau das, was der Heidelberger Katechismus seinerzeit mit den

Fragen 47 und 48 ausdrücken wollte? Seine Frage lautet doch: «Ist denn Christus

nicht bei uns bis ans Ende der Welt, wie er uns verheissen hat?» Und seine

Antwort darauf war: Obwohl Christus nun zur Rechten Gottes im Himmel

sitzt, «weicht er nimmer von uns». Genau um die Vergewisserung dieser Nähe

und Präsenz des himmlischen Christus ging es doch dem Heidelberger, und

genau dazu diente ihm das extra calvinisticum.

Wir haben jetzt aber gesehen: Genau dieses zentrale Anliegen des Heidelbergers

lässt sich mit einer modernen theologischen Interpretation des Himmels

auch relativ unverkrampft ohne das alte extra calvinisticum artikulieren. Und
vielleicht könnte man mit dieser Himmelsinterpretation sogar dem Anliegen
der lutherischen Theologie und in anderer Weise dem Anliegen Barths Rech-

- Zur Anwendung des Raumbegriffes auf Gott in der Theologie des 20. Jahrhunderts vgl.
Wüthrich: Raum Gottes (Anm. 30), 266-394.

50 Von dieser allgemeinen schöpfungstheologisch zu bestimmenden Entzogenheit ist die spe¬

zifische Verborgenheit Jesu Christi in seiner Offenbarung noch einmal zu unterscheiden.



Ein «theologischer Betriebsunfall»? 115

nung tragen, dass es wirklich der^öÄ^Jesus Christus ist, der da in seiner Person

auf himmlische Weise bei uns gegenwärtig ist: der ganze, leibliche Christus —

nicht nur seine von der Menschheit unterschiedene Gottheit.51 — Umso mehr
stellt sich die Frage:

5. braucht es das extra calvinisticum noch?

Die Frage stellt sich unausweichlich, wenn das, was der Heidelberger noch

mittels des extra calvinisticum ausdrücken wollte, sich eleganter und zeitgemässer
ohne das alte(!) extra calvinisticum aussagen lässt.

Am extra calvinisticum des Heidelberger Katechismus mit seiner traditionellen
Zweinaturenlehre und der ihm unterlegten überholten Kosmologie festzuhalten,

wäre wirklich eine Zumutung für die heutige Theologie! Das schliesst aber

nicht aus, dass man es in einer stark revidierten Fassung, wie ich sie oben im
zweiten Kapitel skizziert habe, doch wieder zum Tragen bringen kann. Wichtig
ist dabei jedoch, dass man sich an der kosmischen Weite des extra bei Calvin

orientiert und es nicht funktional verengt und allein auf die ekklesiale Vergewisserung

des Heils zuspitzt, wie das im Heidelberger Katechismus geschehen ist.

Die sich in Barths Betriebsunfallvorwurf niederschlagende christologische Ansicht

von der gott-menschlichen Einheit Jesu Christi findet ihre Artikulation auch in seiner

Ekklesiologie in KD IV. Er unterstreicht die Einheit so, dass die leibliche Gegenwart
Jesu Christi in der Kirche als seinem Leib nun zur Bestimmung der Gemeinde als

Jesu Christi «eigene(r) irdisch-geschichtliche(r) Existenzform»52 führt. Das hat Barth
die meines Erachtens nicht unberechtigte Kritik einer Überhöhung der Kirche via

Identifizierung mit Jesus Christus eingebracht, die in Gefahr steht, die Christologie in

Im Grunde versucht Karl Barth genau diese himmlische und zugleich leibliche Präsenz

Christi in KD II/l, 518-551, vor dem Hintergrund einer neuen Raum- wie Himmelstheologie

denkbar zu machen. Der in diesem Kontext vorgenommene kritische Rekurs auf die

Fragen 47 und 48 des Heidelberger Katechismus ist alles andere als zufallig. Es handelt sich

hier wirklich um den Versuch, über die alten lutherisch-reformierten Kontroversen dialektisch

vermittelnd hinauszukommen (vgl. bes. a.a.O. 548-551). - Die erwähnte Passage ist
m.E. zentral für die spätere Entfaltung von Barths Ekklesiologie, aber auch für entlegenere
Passagen wie etwa die Lehre von der Zeit in KD III/2, §47.

KD IV/1, 718. Barths Bestimmung zeigt eine gewisse Nähe zur bonhoefferschen (von
Hegel stammenden) Formel «Christus als Gemeinde existierend». D. Bonhoeffer:
Sanctorum Communio. Eine dogmatische Untersuchung zur Soziologie der Kirche, hg.v. ]. v.

Soosten (DBW 1) München 1986, 126 et passim.



116 Matthias D. Wüthrich

die Ekklesiologie aufzulösen.53 — Es wäre im Anschluss an die oben vorgeschlagene

Neuinterpretation des extra calvinisticum (s.o. 2. Kap.) zu überlegen, ob man nicht auch

die Frage der leiblichen Präsenz des Auferstandenen Jesus Christus in seiner Kirche neu
zu bedenken hat. Der im extra calvinisticum zum Ausdruck gebrachte innertrinitarische

Freiheitsaspekt der Inkarnation könnte so auch eine gewisse Schieflage in Karl Barths

Ekklesiologie ausgleichen helfen! Ganz falsch lag der Heidelberger Katechismus an
diesem Punkt ja nun doch nicht...

Christian Link hat als bleibendes Wahrheitsmoment des extra calvinisticum

festgehalten:

«Es gibt ungeachtet der Offenbarung in Christus, aber unabdingbar auf sie bezogen,
ein Vermögen Gottes, sich auch in der von keinem Evangelium und von keiner Mission

berührten Welt bekannt zu machen und diese Welt — gleichnishaft — für sich reden

zu lassen.»54

In der Tat: Es gibt Manifestationen des in Jesus Chrisms inkarnierten Logos
Gottes auch ausserhalb seiner Christusoffenbarung - etwa in der Verheissungs-

geschichte Israels oder — in differenzierter Absetzung davon — in der vielgestaltigen

Welt der Religionen, oder auch schon da, wo Menschen für die Würde von
Menschen und ihre Mitgeschöpfe eintreten. Um all das theologisch denken zu

können, ist es gut, an einem revidierten extra calvinisticum festzuhalten.

Das extra calvinisticum — ein «theologischer Betriebsunfall»? Um einen solchen

handelt es sich nicht. Eher gliche es einem Betriebsunfall, das extra calvinisticum

künftig aus der theologischen Betriebsamkeit auszuschliessen. Die Theologie
braucht die Universalität und Weite, die das extra calvinisticum schon immer zu

denken aufgegeben hat und die meisten traditionellen ftxfra-Formen zu denken

suchten. Vielleicht nötigt es uns heute sogar, nach der Präsenz des unleihlichen

(wenn auch nicht absolut leiblosen) göttlichen Logos in der körperfremden
Welt des Cyberspace zu fragen. Wie dem auch sei: Das extra calvinisticum steht

in der gegenwärtigen Theologie für die Aufgabe, immer auch ausserhalb, extra

ihres bisherigen Erfahrungs- und Denkhorizontes nach Formen der Präsenz

Christi zu suchen! Diese Aufgabe ist unverzichtbar für eine gute Theologie.

53 Vgl. H.-P. Grosshans: Die Kirche — irdischer Raum der Wahrheit des Evangeliums, Leipzig
2003, 50, vgl. 48ff., sowie W. Krötke: Die Kirche als «vorläufige Darstellung» der ganzen
in Christus versöhnten Menschenwelt. Die Grundentscheidungen der Ekklesiologie Karl
Barths, ZDT 46 (2006) 82-94 (88£).

54 Link: Die Entscheidung der Christologie Calvins (Anm. 26), 118.



Ein «theologischer Betriebsunfall»? 117

Abstract
Im Sinne eines kurzen Nachrufes auf das zu Ende gegangene 450. Jubiläumsjahr des

Heidelberger Katechismus bedenkt der Beitrag Karl Barths Vorwurf, die Fragen 47

und 48 bzw. das sog. extra calvinisticum im Heidelberger Katechismus bildeten einen

«theologischen Betriebsunfall». Es zeigt sich dabei, dass das von Barth aufgeworfene
christologische Problem sich durch eine radikale relationstheoretische Rekonstruktion
der dem extra calvinisticum zugrundeliegenden Zweinaturenlehre weitgehend in seinem

eigenen Sinne auffangen lässt. Problematisch bleibt aber die von Barth nicht erwähnte

kosmologische Einbettung des extra calvinisticum. Es dient dem Heidelberger Katechismus

in seiner auffallig ausführlichen Rede von der Himmelfahrt dazu, die bleibende
Präsenz Jesu Christi «bei uns» auszusagen. Der Heidelberger setzt dabei jedoch noch
die aristotelisch-mittelalterliche Himmelstopologie voraus. Jene bleibende Präsenz Jesu
Christi lässt sich heute mittels moderner (reformierter) Himmelstheologien auch ohne
die alte Himmelstopologie und entsprechend ohne das extra calvinisticum artikulieren,
so dass sich nun trotzdem die Frage erhebt, ob das extra calvinisticum so etwas wie
einen «Betriebsunfall» darstellt. Der Beitrag verneint dies mit dem Hinweis, dass die

Theologie die Universalität und Weite braucht, die das extra calvinisticum schon immer

zu denken aufgegeben hat und die es auch in modernisierter, revidierter Gestalt zu
denken aufgibt.

Matthias D. Wüthrich, Basel


	Ein "theologischer Betriebsunfall"? : Erwägungen zum sog. extra calvinisticum ausgehend vom Heidelberger Katechismus

