Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 70 (2014)

Heft: 2

Artikel: Ein "theologischer Betriebsunfall'? : Erwdgungen zum sog. extra
calvinisticum ausgehend vom Heidelberger Katechismus

Autor: Withrich, Matthias D.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877742

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 70 2014 Heft 2

Ein «theologischer Betriebsunfall»?

Erwagungen zum sog. extra calvinisticum ausgehend
vom Heidelberger Katechismus'

Anfang Mirz 1563 wurde in der Stadt Heidelberg ein Buchlein gedruckt, des-
sen Titel lautet: «Catechismus oder christlicher Unterricht, wie er in Kirchen
und Schulen der kurfirstlichen Pfalz getrieben wird». Das Buichlein machte
unter dem Titel «Heidelberger Katechismus» international Karriere und fei-
erte im letzten Jahr sein 450-jihriges Bestehen. Man hat dem Heidelberger
Katechismus in diesem Jubiliumsjahr sehr viel Wohlwollen entgegengebracht,
sowohl in der akademischen Theologie wie auch bei den Kirchen. Man hat
sich bemuht, ihm alle Ehre angedeihen zu lassen. Leider gerieten ob dieses
Gedenkens die Sprodheit und Fremdheit des Jubilars etwas aus dem Blick-
feld. Es geht dabei wohlgemerkt nicht nur um seine altertiimliche Sprache und
Didaktik, sondern um seine Theologie. So tief- und feinsinnig sie iiber weite
Strecken entfaltet wird, sie ist doch an manchen Stellen flir uns schlicht eine
Zumutung geworden!

Dieser Meinung war anscheinend auch schon Karl Barth. Er hat sich in
seiner Lehrtitigkeit mehrfach mit dem Heidelberger Katechismus auseinan-
dergesetzt.” Sein Urteil tiber ihn ist unterschiedlich. Zu den Spitzenaussagen
gehort sicher, dass er die Fragen 47 und 48 des Heidelbergers und das damit

! Erweiterte Fassung meiner Antrittsvorlesung als Privatdozent an der Universitit Basel
vom 20.2.2014.

’ H. Reichel: Dogmatik auf dem Weg. Karl Barths hermenecutischer Schliisselbund zum
Heidelberger Katechismus, in: M. Freudenberg/].M.J. Lange van Ravenswaay (Hg.): Die
Geschichte und Wirkung des Heidelberger Katechismus (Emder Beitrdge zum reformier-
ten Protestantismus 14), Neukirchen-Vluyn 2013, 171-184.

ThZ 2/70 (2014) S. 97-117



98 Matthias D. Wiithrich

verbundene sog. extra calvinisticum als einen «theologischen Betriebsunfall»’ be-
zeichnet.

An Barths Kritik kommt man trotz allem feierlichem Wohlwollen nicht vor-
bei. Im Sinne eines Nachrufes auf das Jubiliumsjahr 2013 mochte ich darum
in diesem Beitrag mit Barth und tiber ihn hinaus nach der Berechtigung seiner
Kritik fragen. Szellen die Fragen 47 und 48 bzw. das extra calvinisticum tatsdchlich einen
theologischen Betriebsunfall dar, und worin besteht eigentlich das Problem?

Ich gehe dabei so vor, dass zunichst die Fragen 47 und 48 des Heidelber-
ger Katechismus und das damit verbundene extra calvinisticum etlautert werden,
bevor in einem zweiten Schritt anhand von Barths Kiritik sein christologisches
Problem zur Sprache kommen soll. In einem dritten Schritt gehe ich auf das
implizite kosmologische Problem des extra calvinisticum ein, diskutiere viertens die
Méglichkeit einer Riickgewinnung der Himmelsthematik in der Theologie, um
schliesslich in einem flinften Schritt vor ihrem Hintergrund nach der gegenwir-
tigen Plausibilitit des extra calvinisticum zu fragen.

Extra calvinisticunr. Das tont nach verstaubter konfessioneller Erbsenzahlerei,
nach reformierter Rechthaberei lingst vergangener Zeiten — dies umso mehr, als
weltweit betrachtet postkonfessionelle und postdenominationelle Formationen
des Christentums stark zunehmen.

Man kann im Zuge des postcolonial turn in der Tat fragen, nicht ob, aber doch
wie weit sich die systematische Theologie in Europa und den USA kiinftig noch
an einer konfessionellen Matrix orientieren soll. Doch selbst eine solche 6kume-
nisch neu perspektivierte Theologie wiirde als Bedingung ihrer Moglichkeit die
genaue Kenntnis der eigenen konfessionellen Tradition voraussetzen — zumin-
dest in unseren Breitengraden. Es macht darum durchaus Sinn, sich an zentralen
Denkfiguren wie dem extra calvinisticu abzuarbeiten und nach seiner gegenwiir-
tigen Plausibilitit und Leistungsfahigkeit zu fragen. Es wird sich dabei auch zei-
gen, dass ausgerechnet das extra calvinisticum gar nicht so spezifisch reformiert ist.

1. Zu den Fragen 47 und 48 und zum extra calvinisticum im Heidelberger Katechismus
Die Fragen 47 und 48 finden sich im Heidelberger Katechismus in seiner
Auslegung des Apostolikums im Kontext der Himmelfahrt Jesu Christi. Sie

3

K. Barth: Die christliche Lehre nach dem Heidelberger Katechismus, Vorlesung gehalten
an der Universitit Bonn im Sommersemester 1947, Zollikon-Ziirich 1948, 70 (Barth setzt
den Ausdruck in Anfithrungszeichen).



Ein «theologischer Betriebsunfall»? 99

werden hier um des besseren Verstindnisses gleich mit Frage 46 zusammen
zitiert:

«46. Frage: Wie verstehst du, dass er ist gen Himmel gefabren?

Antwort: Dass Christus vor den Augen seiner Jinger von der Erde aufgehoben ist
gen Himmel und uns zugut daselbst ist, bis dass er wiederkommt zu richten die Le-
bendigen und die Toten.

47. Frage: Ist denn Christus nicht bei uns bis ans Ende der Welt, wie er uns verbeifSen hat?
Antwort: Christus ist wahrer Mensch und wahrer Gott. Nach seiner menschlichen
Natur ist er jetzt nicht auf Erden; aber nach seiner Gottheit, Majestit, Gnade und
Geist weicht er nimmer von uns.

48. Frage: Werden aber anf die Weise die et Naturen in Christus nicht voneinander getrennt,
so die Menschheit nicht iiberall ist, da die Gottheit ist?

Antwort: Mitnichten; denn weil die Gottheit unbegreiflich und allenthalben gegen-
wirtig ist, so muss folgen, dass sie wohl aullerhalb ihrer angenommenen Menschheit
und dennoch nichts desto weniger auch in derselben ist und personlich mit ihr ver-
einigt bleibt.»*

Der Heidelberger wendet in den Fragen 47 und 48 eine christologische Denk-
figur an, die charakteristisch ist fiir die reformierte Theologie insgesamt und
die spater von lutherischer Seite polemisch als «extra calvinisticum» bezeichnet
wurde. Die Denkfigur besagt, dass die Gottheit Christi, dass der géttliche Lo-
gos nicht nur ganz ins Fleisch eingeht und sich im Menschen Jesus inkarniert,
sondern zugleich auch ganz ausserhalb, ex7ra, desselben bleibt. Johannes Cal-
vin hat das so formuliert:

«Das ist das groBe Wunder: der Sohn Gottes ist vom Himmel herniedergestiegen —
und hat ihn doch nicht verlassen; er ist aus der Jungfrau geboren worden, ist auf der
Erde gewandelt, ja er hat mit seinem Willen am Kreuze gehangen — und doch hat er
immerfort die ganze Welt erfiillt, wie im Anfangel»’

¢ M. Freudenberg/A. Siller (Hg.): Was ist dein einiger Trost? Der Heidelberger Katechismus
in der Urfassung, Neukirchen-Vluyn 2012, 32f.

> J. Calvin: Unterricht in der christlichen Religion/Institutio Christianae religionis, nach der
letzten Ausg, tibers. u. bearb. v. O. Weber, Neukirchen-Vluyn 1997, 11,13,4 (= Johannis
Calvini, Opera selecta [= OS], Bde. I-V, hg.v. P. Barth/D. Scheuner/W. Niesel, (Bde. III-V
in 2.Aufl.) Minchen 1926-1962, Bd. 111 458,9-13).



100 Matthias D. Wiithrich

Bei Calvin hat die christologische Denkfigur des extra calvinisticum die Funk-
tion zu zeigen, dass der Sohn Gottes durch seine Inkarnation in Jesus seine
Herrschaft tiber Himmel und Erde nicht verliert. Sie wird nicht aufgegeben,
sondern durch die Inkarnation und die Entausserung in die Niedrigkeit viel-
mehr sogar auf die stindige Welt hin erweitert! Der Sohn Gottes, der géttliche
Logos, erfillt den ganzen Kosmos, selbst wenn er auf Erden wandelt, und er
herrscht auch iber die himmlische Welt, insbesondere die Engelswelt.®

Daneben lisst sich auch noch eine weitere Funktion des extra calvinisticun beobach-
ten: Calvin hat Luthers Annahme einer leiblichen Ubiquitit Christi strikte abgelehnt
und gemeint, sie mache dessen Leib zu einem «Scheinleib»’, einem «Gespenst»®. Die
Denkfigur des extra calvinistienm stutzt Calvins Vorstellung, dass der gottliche Lo-
gos ganz in die Menschheit Jesu eingegangen ist, ohne damit cine Allgegenwart der
menschlichen Natur und des Leibes Christi mitdenken zu miissen. Denn allgegen-
wirtig ist der gottliche Logos nicht a/s Leib, sondern als inkarnierter Logos gerade
etiam extra carnem, auch ausserhalb des Leibes. Zur wahren Menschheit Christi geho-
ren seine Leiblichkeit und seine judische Abstammung’. An der wahren Leiblichkeit
Jesu Christi hangt fiir Calvin nicht weniger als die Auferstehungshoffnung: Denn
Christus trigt nach Auferstehung und Himmelfahrt in seinem Fleisch auch unser
Fleisch in den Himmel." — Das extra calvinisticum erlaubt Calvin also nicht nur die An-
nahme, dass der géttliche Logos von Anbeginn an die ganze Schépfung erfiillt, son-
dern auch die geschopfliche Leiblichkeit wertzuschitzen. Das extra calvinisticum wehrt
so manichiischen, marcionitischen und doketischen Tendenzen, und man konnte im
Blick darauf vielleicht von seiner schopfungstheologischen oder anthropologischen
Funktion sprechen."

Dieses Motiv des calvinischen ex#ra hat E.D. Willis schén herausgearbeitet: ders.: Calvin’s
Catholic Christology (Studies in Medieval and Reformation Thought Vol. 11), Leiden 1966,
75-78.

K Calvin: Unterricht in der christlichen Religion (Anm. 5), IV, 17,17 (OS V, 363,16: «corpus
Christi ... phantasticumy).

8 Calvin: Unterricht in der christlichen Religion (Anm. 5), IV, 17,29 (OS V, 385,8: «spect-
rum»). Auch Luther hat sich tibrigens dagegen gewehrt, Christus zum Gespenst zu ma-
chen: WA 26, 339, 30.

9 Calvin: Unterricht in der christlichen Religion (Anm. 5), I, 13,3 (OS 111, 454,12).

" Vgl. Calvin: Unterricht in der christlichen Religion (Anm. 5), 11,16,16 (OS 111, 503,32f.)
und 1V,17,29 (OS V, 386,1-5).

""" In eine dhnliche Richtung zielen die Ausfithrungen von Heiko Oberman: Die «Extra»- Di-

mension in der Theologie Calvins, in: H. Liebing/K. Scholder (Hg,): Geist und Geschichte

der Reformation, FS Hanns Riickert (AKG 38), Berlin 1966, 323-356 (341f.).



Ein «theologischer Betriebsunfall»? 101

Vor allem im Blick auf Calvins Institutio von 1559 zeigt sich: Die Bedeutung
des extra calvinisticum erschépft sich nicht in seiner Anwendung auf das Abend-

1"?, ihm eignet auch eine vorsehungs- und schopfungstheologische Funk-

mah
tion. Aufgrund dieser Funktion beschrinkt sich der Anwendungsbereich des
calvinischen extra nicht auf die Kirche, sondern reicht dariiber hinaus — extra
ecclesians”’. Wohl gilt auch fiir Calvin, dass Jesus Christus durch die Himmelfahrt
zur Herrschaft iiber die Kirche eingesetzt ist. Doch den Kosmos erfiillt und
durchwaltet er schon von Anbeginn der Schopfung an — und nicht weniger in
der Inkarnation.

Doch gehen wir noch einmal zuriick zum Heidelberger Katechismus. Er
verortet die Denkfigur des extra calvinisticum gerade nicht wie Calvin in der In-
karnation, sondern in dem Akt, in dem Jesus Christus zum Haupt der Kirche
eingesetzt wird': nimlich im Kontext der Himmelfahrt. Dadurch liegt der Ak-
zent des extra calvinisticur beim Heidelberger gerade nicht auf der Erfillung
des Kosmos durch den gottlichen Logos. Der Heidelberger mag diese Erful-
lung zwar voraussetzen, er erwahnt sie aber nicht. Er legt den Akzent vielmehr
darauf, dass Jesus Christus trotz seiner Himmelfahrt als géttlicher Logos «bei
uns», den Glaubenden, ist, bis ans Ende der Welt. Das ex#ra der géttlichen Na-
tur Jesu Christi steht hier ganz im Dienste der Kirche; das ex#a findet seinen
Anwendungsbereich zntra ecclesiam. Es geht dem Heidelberger um die tréstende
Vergewisserung der bleibenden Heilsprasenz Jesu Christi pro nobis, so wie sie in

2 Vgl. Calvin: Unterricht in der christlichen Religion (Anm. 5), IV, 17,30 (OS V, 389,8-12).
Diese Stelle bildet neben dem obigen Zitat den zweiten /ocus classicus und findet sich in nuce
bereits im Sakramentenkapitel der Institutio aus dem Jahre 1536. Vgl. Oberman: Die «Ex-
tra»- Dimension (Anm. 11), 342f. Im Genfer Katechismus ldsst sich tbrigens im Kontext
des Abendmahles kein direkter Bezug zum extra calvinisticnm ausmachen (Fr. 354, vgl. 355).
Dieser argumentiert hier rein pneumatologisch und nicht mit der Zweinaturenlehre. Auch
im Kontext der Himmelfahrt wird nicht auf das extra calvinisticum rekurriert, vgl. Fr. 78f.
Der Genfer Katechismus von 1545, in: Calvin Studienausgabe Bd. 2: Gestalt und Ordnung
der Kirche, hg.v. E. Busch u.a., Neukirchen-Vluyn 1997, 1-135.

13 Ahnlich Oberman: Die «Extra»- Dimension (Anm. 11), 324-330, bes. 330; zum Zusam-

menhang des etiam extra carnem und des etiam extra ecelesiam vgl. a.a.O. 355. Letztlich bildet

das exctra calvinisticum bei Calvin kein isoliertes Phinomen seiner Theologie, sondern ist Teil
einer ganzen extra-Dimension (a.a.0. 352), deren vielschichtige Facetten durch unsere obige

Unterscheidung von etiam exctra carnem (also das eigentliche extra calvinisticum) und etiam extra

ecclesiam nur reduktiv wiedergegeben werden kénnen. Zum extra ecclesiam vgl. auch Willis:

Calvin’s Catholic Christology (Anm. 6), 144-152.

Vgl. auch die Frage 50 des Heidelberger Katechismus.



102 Matthias D. Withrich

Mt 28,20 verheissen ist. Ihr dient auch die gerade dutrch das extra calvinisticum
gedachte Einheit von gottlicher und menschlicher Natur.”” Man darf die Beto-
nung und Artikulation jener Prisenz Christi als eine nachtrigliche Prizisierung
der ersten Frage des Heidelbergers lesen. Dass ich «nicht mein, sondern meines
getreuen Heilands Jesu Christi eigen bin»', bedeutet eben auch, dass er gemiiss
«seiner Gottheit, Majestit, Gnade und Geist» nimmer von mir weicht, wie es in
Frage 47 heisst.

Die gleiche christologische Denkfigur erfullt bei Calvin und beim Heidelber-
ger also je eine unterschiedliche argumentative und sachliche Funktion. Funkti-
onal betrachtet ist extra calvinisticum nicht einfach extra calvinisticum — auch inner-
halb der reformierten Theologie nicht. Erst recht gilt das, wenn man den Fokus
weitet:

Es ist lingst bekannt, dass das extra des extra calvinisticum gerade kein refor-
miertes Spezifikum ist. Denn der Fors'’ nach lasst sich diese christologische
Denkfigur bereits seit der alten Kirche nachweisen. Die Aussage, dass der gottli-
che Logos als ganz in Jesus Christus inkarnierter etiam extra carnem, auch ausser-
halb seines Fleisches, ist, artikuliert sich in der theologischen Tradition in ver-
schiedenen extra-Formen. Man hat in der Forschung von einem «extra patristicum,
einem «extra scholasticum» oder gar einem «extra catholicum» oder «extra christianum
gesprochen.'® Selbst im Blick auf gewisse Ausprigungen der lutherischen Tradi-

Gegen den Vorwurf einer nestorianischen Trennung wird darauf insistiert, dass das extra
der gottlichen Natur nicht ohne ihr 7#fra in der menschlichen Natur zu denken ist. — An
dieser Stelle lisst sich besonders gut zeigen, was faktisch auch bei Calvin vorausgesetzt
werden muss: namlich dass das finitum non capax infiniti gerade in keinem Sachzusammen-
hang mit dem extra calvinisticum steht, wie das filschlicherweise oft angenommen wird.
Auf die Bestreitung dieses Zusammenhangs haben u.a. hingewiesen: Oberman: Die «Ex-
tran- Dimension (Anm. 11), 349-352 u. Willis: Calvin’s Catholic Christology (Anm. 06),
3£.74£.100, vgl. auch Chr. aus der Au: Das Extra Calvinisticum — mehr als ein reformiertes
Extra? ThZ 64 (2008) 358-369 (361£.365f).

¢ Zit. nach Freudenberg/Siller: Was ist dein einiger Trost? (Anm. 4), 18.

Die hier vorgeschlagene Differenzierung nach Funktionen und Formen wurde bis jetzt —
so weit ich sehe — nirgends in der Forschungsliteratur vertreten. — Oberman unterscheidet
an einer Stelle zwischen Form und Schlussfolgerungen, er verwendet dabei den Formbe-
griff jedoch nicht in der hier vorgeschlagenen Weise, wenn er meint, dass das extra scholas-
ticum und das extra calvinisticum «der Form nachy identisch seien. Oberman: Die «Extran-
Dimension (Anm. 11), 349.

Ich kombiniere hier die immer wieder zitierten Vorschlige von Willis: Calvin’s Catholic
Christology (Anm. 6), 60, und Oberman: Die «Extra»- Dimension (Anm. 11), 348. Man



Ein «theologischer Betriebsunfall»? 103

tion liesse sich eine solche Denkfigur ausmachen,"” und es wurde von berufener
Seite behauptet, man kénne sogar bei Luther an gewissen Stellen von einem «ex-
tra Lutheranum»™ sprechen. Das calvinistische extra hat also Verwandte, und man
konnte im Blick auf die verschiedenen ex#ra-Formen von einer «katholischen»
Denkfigur sprechen. Die 6kumenische Relevanz dieser Katholizitit ist seitens
der reformierten Theologie leider noch nicht hinreichend bedacht worden!

Ich schlage vor, dass man im Blick auf die reformierte Theologie immer
noch von einem extra calvinisticum spricht — und sich so immer vor Augen hilt,
dass es dabei nicht nur um ein calvinisches®, sondern im weiten Sinne calvinistisches
extra geht, dass also diese reformierte extra-Form nicht erstmals von Calvin und
auch nicht allein durch ihn gepragt worden ist.*

Mir geht es im Folgenden primir um das extra calvinisticum in seiner funktio-
nalen Anwendung im Heidelberger Katechismus. Im Blick darauf lassen sich im
Wesentlichen zwei verschiedene Probleme ausmachen, die jedoch miteinander

verbunden sind: ein christologisches und ein kosmologisches.”

vergleiche dazu auch die friheren Ausfithrungen Karl Barths in KD 1/2, 184. In KD
IV/1, 197, geht er sogar soweit zu behaupten, dass «die abstrakte lutherische Leugnung
des Seins des Logos extra carnem eine Neuerung darstellte» gegentber der ganzen theolo-
gischen Tradition. — Entsprechend dieser Einbettung in die theologische Tradition ist es
auch irrefiihrend, eine Genese des extra calvinisticurs im Kontext der Kontroverse mit den
Lutheranern anzunehmen. Im Blick auf Calvin macht Heiko Oberman plausibel, dass sich
bei ihm frithere Fassungen des extra calvinisticum nicht gegen Luther, sondern gegen ma-
riologische Annahmen der Scholastik richteten. Oberman: Die «Extra»- Dimension (Anm.
11), 343-347.

" Im Blick auf den Kenosisstreit zwischen den Giessener und den Tibinger Theologen
sicht Karl Barth in dem von den Giessener Theologen verfochtenen Verzicht Jesu Christi
auf seine Majestitseigenschaften im Stand der Niedrigkeit faktisch eine Form des ex#ra am
Werk. Vel. KD IV/1, 198.

% J. Baur: Art. Ubiquitit, TRE 34, Berlin/New York 2002, 224-241 (234). Baur bezieht das

extra jedoch auf das «auller und tiber allen Kreaturen» Luthers (WA 26,340,36f.), das sich

auf Gottheit und Menschheit Jesu Christi gleichermassen bezieht. Man kann aber mit Karl

Barth fragen, ob Luther nicht in «De servo arbitrio» mit dem Deus absconditus faktisch eine

(weitere) extra-Form zur Anwendung bringt, KD 1/2, 185 (Barth zitiert WA 18,685,23).

Anscheinend war in den Kontroversen des frithen 17. Jahrhunderts auch von einem «extra

calvinianum» die Rede, vgl. Willis: Calvin’s Catholic Christology (Anm. 6), 22f.

Man kann zum Beispiel schon von einem extra calvinisticum bei Huldrych Zwingli sprechen,

vgl. dazu G.W. Locher: Grundzige der Theologie Huldrych Zwinglis im Vergleich mit der-

jenigen Martin Luthers und Johannes Calvins: Ein Uberblick, Zwing, 12/7 (1967) 470-509

(505 u. Anm. 118).

Es steht zu vermuten, dass sich im Blick auf die patristischen und scholastischen extra-

21

22

23



104 Matthias D. Withrich

2. Das christologische Problem
Hier ist nun der Ort, genauer auf die oben erwihnte Kritik Barths einzuge-
hen. Er hat sie in seiner Auslegung des Heidelberger Katechismus von 1948
niedergeschrieben. Warum die Fragen 47 und 48 nach Barth als «theologischer
Betriebsunfall» zu bezeichnen sind, geht aus dem folgenden Zitat hervor:

«Dal3 die Gottheit auBBerhalb», extra, der Menschheit Jesu Christi ist, ist richtig als Be-
schreibung der freien Gnade der Inkarnation. Post Christum aber, im Ruckblick auf die
Inkarnation, kann diese Aussage nur eine Aussage des Unglaubens sein. Glaubt man
an Jesus Christus, so glaubt man an den Einen, den wahren Menschen, der zugleich
wahrer Gott ist.»*

Barth schiebt dieser Kritik jedoch gleich die Bemerkung nach, sie sei nicht im
Sinne eines Plidoyers fiir die traditionelle lutherische Lehre von der Ubiquitit
Jesu Christi zu verstehen.

In der Kirchlichen Dogmatik fillt Barths Urteil Gber das extra calvinisticum
wie auch die Fragen 47 und 48 moderater aus. Es bleibt aber durchaus kri-
tisch.”® Anders als andere Barthforscher bin ich der Meinung, dass sich Barth
in der Kirchlichen Dogmatik zusehends von diesem zentralen reformierten
Topos distanziert.” Er versucht eine gegentber der alten reformierten wie

Formen dhnlich gelagerte Problemkonstellationen ergeben wie die, die im Folgenden dis-
kutiert werden.

* Barth: Die christliche Lehre nach dem Heidelberger Katechismus (Anm. 3), 71.

B Vgl KD 1/2,184f; 11/1,550; IV /1,197.

% Christian Link meint zum Beispiel, Barths Kritik eines theologischen Betriebsunfalls im
Blick auf das extra calvinisticuns sei mit einer «singuliren Schirfe» ausgesprochen worden;
ders.: Die Entscheidung der Christologie Calvins und ihre theologische Bedeutung, Das
sogenannte Extra-Calvinisticum, EvTh 47 (1987) 97-119 (103). — Damit ist nicht behaup-
tet, man habe Barths kritische Einschitzung des extra calvinisticum in seiner Kirchlichen
Dogmatik einfach tbersehen. Diese Kritik wird z.B. (im Blick auf die Erwihlungslehre)
hervorgehoben von B. McCormack (ders.: Grace and Being. The Role of God’s Graci-
ous Election in Katl Barth’s Theological Ontology, in: J. Webster [ed.]: The Cambridge
Companion to Karl Barth, Cambridge 2000, 92-110 [95-101]). Sie spielt auch eine nicht
zu Uibersehende Rolle in einer seit einigen Jahren intensiv gefiihrten Debatte v.a. amerikani-
scher Barthforscher im Blick auf die barthsche Verhiltnisbestimmung von Trinitit und Er-
wihlung, vgl. M.'T. Dempsey: Trinity and Election in Contemporary Theology, Michigan/
Cambridge 2011. — In seiner frithen Dogmatik steht Barth noch ganz im altreformierten
Traditionsstrom und schliesst sich dem extra calvinisticum «in aller Formy (1) an: K. Barth:
«Unterricht in der christlichen Religion». Erster Band: Prolegomena (1924), hg.v. H. Reif-
fen, GA 11, Zirich 1985, 196.



Ein «theologischer Betriebsunfall»? 105

lutherischen Christologie neue, beide vermittelnde Position zu entfalten. Die
Annahme eines gottlichen Logos ex#z der Menschheit Christi musste auf der
Linie seiner Erwihlungslehre und seiner Ablehnung einer natiitlichen Theolo-
gie fir Barth zunehmend zum Problem werden. Muss man die Lichtetlehre in
KD IV/3 nicht als Versuch lesen, ein Wirken Christi extra muros ecclesiae gerade
ohne die Figur des extra calvinisticun zu denken? Die eben angedeuteten fun-
damentalen Beziige zur Kirchlichen Dogmatik zeigen, dass Barths Vorwurf
eines theologischen Betriebsunfalls nicht als verbaler Ausrutscher bezeichnet
werden kann. Der Vorwurf war durchaus ernst gemeint, wenngleich ich mir
ziemlich sicher bin, dass Barth die Tragweite seines Vorwurfes (schon nur im
Blick auf den Heidelberger Katechismus®) unterschitzt haben durfte.

28, aber durchaus beden-

Der Vorwurf ist zwar etwas unwirsch und plat
kenswert. Untergribt nicht die Denkfigur des extra calvinistienm die definitive
Selbstfestlegung Gottes in Jesus Christus — auch wenn ihre Infragestellung nie
die Absicht der Vertreter des extra calvinisticum war?

Meines Erachtens kann man Barths Kritik weitgehend entkriften, wenn
man das Problem des extra calvinisticum an einer anderen Stelle lokalisiert als
Barth, nimlich bei der traditionellen Zweznaturenlehre: Das extra calvinisticum setzt
diese voraus. Es stellt darauf ab, dass in Christus eine substanzhaft gedachte
gottliche und menschliche Natur unterschieden werden kénnen, die beide ver-
eint sind, aber doch nur so, dass die gottliche Natur auch noch ausserhalb der
menschlichen ist. Diese christologische Grundstruktur bildet den Hintergrund
aller traditionellen extra-Formen, und auch das extra calvinisticum im Heidelber-
ger Katechismus ist ohne sie nicht denkbar.

Nun ist es aber gerade diese traditionelle Zweinaturenlehre, die in der Neu-
zeit und Moderne nachhaltig in Frage gestellt wurde.” Wo sie nicht einfach

7 Das extra calvinisticum steht ja auch im Hintergrund mindestens der Fragen 49-52.76.78.80,

die Denkfigur ist fiir den Heidelberger Katechismus alles andere als eine periphere. Zur

diesbeziiglichen Kritik an Barth vgl. schon J.EG. Goeters: Christologie und Rechtfertigung

nach dem Heidelberger Katechsimus, in: E. Bizer u.a. (Hg.): Das Kreuz Jesu Christi als

Grund des Heils, Gilitersloh 1967, 33-47 (41f.).

Barth setzt ihn immerhin in Anfithrungszeichen (s.0. Anm. 3).

#  Man denke etwa an Friedrich Schleiermacher: Wo man die «stetige Kriftigkeit des Gottes-
bewultseins» als das «eigentliche() Sein Gottes» in Jesus, dem Christus, bestimmt, hat man
den Boden der traditionellen Zweinaturenlehre faktisch verlassen. E Schleiermacher: Der
christliche Glaube nach den Grundsitzen der evangelischen Kirche im Zusammenhange
dargestellt, Bd. II, aufgrund der 2. Aufl. neu hg.v. M. Redeker, Berlin 1960, Leitsatz §94,

28



106 Matthias D. Wiithrich

verworfen, sondern radikal umgebaut wurde, geschah das im grosseren Rah-
men einer relationstheoretischen Rekonstruktion der Christologie und der Tri-
nitatslehre. Auch Karl Barth hat die Zweinaturenlehre in seiner Christologie in
KD 1V kriftig umgebaut. Das extra calvinisticum hat er in diesen Umbau jedoch
nicht mit einbezogen, sondern in seiner traditionellen Form stehen lassen und
kritisiert. Man fragt sich: Hitte Barth das extra calvinisticurn im Rahmen seines
christologischen Neuansatzes nicht dennoch weiterdenken konnen?

Ich skizziere kurz, wie ich mir ein solches Weiterdenken vorstelle: Eine
gottliche Substanz sowohl ausserhalb wie (auf circumscriptive Weise) inner-
halb des Leibes Jesu anzunehmen, macht im Rahmen einer modernen, rela-
tional verfassten Christologie keinen Sinn mehr. Man misste darum das exzra
nicht mehr als ein raumlich und zeitlich konnotiertes Ausserhalb verstehen

30 Man miisste es vielmehr im Sinne

— zumindest nicht im hergebrachten Sinne
eines gottlichen Freiheitsaspektes in der Beziehung zu Jesus auslegen. Das extra
miisste eine differenzierte Freiheit innerhalb des trinitarischen Beziehungsge-
fuges Gottes bezeichnen. Und zwar nicht eine Freiheit #o# und nicht unbedingt
eine Freiheit 37, sondern vielmehr eine Freiheit Gottes 7z seiner inkarnatori-
schen Selbstbestimmung in Jesus Christus. Es handelt sich um eine trinitarisch
konstituierte Freiheit in strenger sachlicher Entsprechung zur Inkarnation,
eine inkarnatorisch gebundene Freiheit, sich auch ausserhalb des fortlaufenden
Wirkbereiches der Inkarnation zu vergegenwirtigen. Zu einer solchermassen
sachlich gefillten Bestimmung des exfra kommt man noefisch allein tber die
Offenbarung des inkarnatorischen Christusereignisses, post Christum in einem
Akt des Glaubens. — Meine These ist also, dass man Barths Kritik auffangen
kann, wenn man das extra calvinisticums im Blick auf die ihm zugrundeliegende
Zweinaturenlehre einer radikalen Revision unterzieht und das ex#a als einen
innertrinitarisch differenzierten géttlichen Freiheitsaspekt der Inkarnation wei-
terdenkt.

Man kann auf diesem Weg des Weiterdenkens ein gutes Stick mit Barth
gegen Barth gehen. Es konnte aber sein, dass man den Weg schliesslich ohne

43,

Zur an dieser Stelle nicht weiter verfolgten Moglichkeit einer grundlegend neuen relatio-
nalen Reinterpretation trinitarischer Rdumlichkeit vgl. M.D. Withrich: Raum Gottes. Ein
systematisch-theologischer Versuch, Raum zu denken, Habilitationsschrift im Fach Syste-
matische Theologie, Universitit Basel 2012.

30



Ein «theologischer Betriebsunfall»? 107

Barth zu Ende gehen muss, weil seine Trinititslehre unter einer gewissen Un-
terbestimmung des Heiligen Geistes leidet. Das komplexe innertrinitarische
Ineinander von Freisetzung und Bindung kann erst dann gedacht werden,
wenn auch die Person des Heiligen Geistes als relativ eigenstindiges Moment
im perichoretischen Beziehungsgefiige veranschlagt wird.

In diesem Zusammenhang sei darauf verwiesen, dass das so weitergedachte extra cal-
vinisticun auch die Vorstellung eines Leidens Gottes zuldsst. Wihrend das alte extra
calvinisticum faktisch von der Leidensunfihigkeit des géttlichen Logos ausging und
das Apathieaxiom auf problematische Weise stabilisierte™, ist die hier veranschlagte
Freiheit durchaus offen fiir den Gedanken eines nicht nur die zweite Person, sondern
die ganze Trinitit affizierenden Leidens. Sie bietet aber auch die Mdglichkeit, dieses
Leiden so zu denken, dass die Gottheit darob nicht besetzt und das Leiden verabso-
lutiert wird.

All das thetisch Formulierte bedtirfte genauerer Erlauterung und Begriindung.
Ich stelle sie hier zurtuck, denn ich mochte noch auf ein weiteres Problem des
exctra calvinisticum aufmerksam machen. Es zeigt sich nimlich die Schwierigkeit,
dass die Fragen 47 und 48 des Heidelberger Katechismus und damit das ex#ra
calvinisticnm mit einer Kosmologie unterlegt sind, die vom heutigen Wirklich-
keitsverstindnis her nicht mehr nachvollziehbar ist. Es geht hier um weit mehr
als einen Schonheitsfehler und Barth hitte — wenn schon — ebenso gut im Blick
darauf von einem Betriebsunfall sprechen kénnen.

3. Das kosmologische Problem
Es ist bereits deutlich geworden: Anders als in Calvins Institutio steht das ex#ra
calvinisticums im Heidelberger Katechismus nicht im Kontext von Inkarnation
oder Abendmahl, sondern davon abgesetzt im Kontext der Himmelfahrt. Das
ist auffillig — auch deshalb, weil das Thema «Himmelfahrt» im Heidelberger
Katechismus einen eigentiimlich breiten Raum einnimmt. Wihrend die Aufer-
stehung unmittelbar vorher gerade mal in einer Frage behandelt wird, widmen
sich die folgenden fiinf Fragen (die Fragen 46-50) explizit der Himmelfahrt.
Sie bilden die Grundlage fiir die Aussagen zur Kirche und Vorsehung in Frage

3 Das durfte Gbrigens der Grund dafir sein, dass Jurgen Moltmann in seinem Buch «Der

gekreuzigte Gott» (Miinchen 1972) kaum noch auf seine eigene reformierte Tradition re-
kurriert, sondern sich bei seiner Interpretation des Leidens Gottes vorwiegend in den
Bahnen der Christologie Luthers bewegt.



108 Matthias D. Wiithrich

51 und die Gerichtsaussagen in Frage 52, und sie bilden schliesslich auch einen
wichtigen Deutehorizont der spater entfalteten Sakramentenlehre.

Die Himmelfahrt Christi wird vom Heidelberger als Ortsverschiebung
seines menschlichen Leibes von einem irdischen Unten in ein himmlisches
Oben gedeutet, die schliesslich dazu fithrt, dass Christus zur Rechten Got-
tes sitzt. Christus befindet sich an einem Ort, in einem lokal verstandenen
Himmel. Der Heidelberger vertritt an diesem Punkt dieselbe Auffassung wie
Zwingli, Calvin oder Bullinger. Es handelt sich um altreformiertes Gemein-
gut. Im Hintergrund steht das aristotelisch-mittelalterliche Weltbild mit seiner
spharischen Himmelstopologie: die Erde als Mitte und Zentrum, umgeben
von konzentrischen Himmelssphiren — es waren meist zehn —, und diese
wiederum umschlossen vom coelum empyrenm, dem Wohnort Gottes.” Die-
ser religits aufgeladene Kosmos bildete das «Welthaus» des Menschen. Die
reformierte Theologie hatte nie ein selbstindiges Interesse an dieser Him-
melstopologie und sie war zuriickhaltend gegentiber diesbeziiglichen Speku-
lationen. Theologische Bedeutung erlangten diese kosmologischen Vorstel-
lungen jedoch im Zuge des Abendmahlsstreites. In der Auseinandersetzung
mit den Lutheranern traten nicht nur grundlegende Differenzen im Blick auf
die Christologie zutage, sondern auch im Blick auf die Kosmologie. Bekannt-
lich konnte Christus fiir die Reformierten nur im Geist und nicht leiblich in
den Elementen Brot und Wein des Abendmahls anwesend sein, weil er sei-
ner menschlichen Natur nach zur (auch bei den Reformierten metaphorisch

gedeuteten) Rechten Gottes im Himmel ist.”

— Die reformierte Betonung
der Differenz der beiden vereinten Naturen Christi fand ihren Niederschlag
darin, dass man eine ortsungebundene géttliche Natur, die allgegenwirtig ist,
unterschied von einer ortsgebundenen menschlichen Natur, die im Himmel
ist. Es ist genau dieses alte kosmologische Setting, in das der Heidelberger
Katechismus die Denkfigur des extra calvinisticum einzeichnet. Das erstaunt
an sich wenig, auffillig ist daran eigentlich nur der Umstand, dass diese Him-
melstopologie damals auch seitens der Universitit Heidelberg nicht infrage
gestellt wurde. Denn dort wurde zur Zeit der Abfassung des Katechismus ein

stark astrologiekritisches, empirisch-rationalistisches Wissenschaftsverstind-

2 Vgl. dazu z.B. U. Beuttler: Gott und Raum — Theologie der Weltgegenwart Gottes (FSOTh
127), Gottingen 2010, 50.
»  Fir eine differenziertere Darstellung vgl. Wiithrich: Raum Gottes (Anm. 30), 159-212.



Ein «theologischer Betriebsunfall»? 109

nis vertreten.” — Doch lange liessen die neuzeitlichen Umwilzungen in der
Kosmologie auch hier nicht auf sich warten: Das mittelalterliche «Welthausy
stiirzte langsam in sich zusammen. Durch die neuen naturwissenschaftlichen
Erkenntnisse wurde der wohlgeordnete Kosmos aufgebrochen und zu einem
unendlichen Universum entgrenzt. Der kosmische Raum war nun nicht mehr
eine inhomogene, begrenzte Grosse, sondern eine zusehends homogene, un-
begrenzte Grosse. Mehr noch: Der kosmische Raum wurde in der Neuzeit
zusehends zum Triger der friheren Attribute Gottes: Der Raum tbernahm
das Gottesattribut der Unendlichkeit — so etwa bei Isaac Newton, wo der
absolute, unendliche Raum zum Medium der Allgegenwart Gottes wurde.

Das von Luther zeitweise (!) vertretene Verstindnis eines allgegenwirtigen
Himmels war fur diese neuzeitlichen Entwicklungen durchaus anschlussfa-
hig. Nicht jedoch das Himmelsverstindnis der Reformierten: Im neuzeitli-
chen Weltbild war kein Platz mehr fur einen ortsraumlichen, lokalen Himmel,
in dem Jesus Christus zur Rechten Gottes sitzt. Und sofern das extra calvi-
nistieun 1m Heidelberger Katechismus konstitutiv mit der Himmelfahrt und
der mittelalterlichen Kosmologie verbunden war, musste auch es zusehends
fraglich werden: Ein ortsgebundenes himmlisches #n#ra eines ortsungebunde-
nen extra war in diesem Rahmen nicht mehr denkbar. Und erst recht gilt das
fiir das Raum- und Himmelsverstindnis der modernen Physik, wie es im 20.
Jahrhundert entwickelt wurde!™

Vor dem Hintergrund dieser Entwicklungen finde ich es schlicht seltsam, dass in der
reformierten Theologie immer wieder behauptet wird, dass das extra calvinisticum kei-

*  Vgl. dazu den instruktiven Aufsatz von B. Mahlmann-Bauer: Astrologiekritik und refor-

mierte Theologie in Heidelberg, in: K. Apperloo-Boersma/H.]. Selderhuis (Hg,): Macht
des Glaubens. 450 Jahre Heidelberger Katechismus, Gottingen 2013, 147-162, bes. 160.
— Die 1582 erschienene «Epitome Astronomiae» des 1580-1583 an der Universitit von
Heidelberg lehrenden Mathematikprofessors Michael Mistlin zdhlte zu den erfolgreichs-
ten Astronomielehrbiichern. Das Kompendium vermittelt noch immer eine geozentrische
Astronomie mit himmlischem Sphirenmodell. Erst in der Auflage von 1624 ging Mastlin
auf die kopernikanische Lehre ein, obwohl er schon lingere Zeit ein Anhinger des he-
liozentrischen Weltbildes war. F. Hepp: Kosmologie, Astronomie und Topographie, in:
Apperloo-Boersma/Selderhuis: Macht des Glaubens, 228-272 (239, vgl. 240, Abbildung
HK 43b).

Zu den hier nur andeutungsweise vorgetragenen Entwicklungen vgl. Beuttler: Gott und
Raum (Anm. 32), 192-241, u. Wiithrich: Raum Gottes (Anm. 30), 212-249, zu Luther:
a.2.0. 167-195.

35



110 Matthias D. Wiithrich

ne raumlichen, kosmologischen Konnotationen beinhalte.*® Man wird den Verdacht
nicht ganz los, dass hier den komplexen raumtheoretischen Problemen aus dem Weg
gegangen wird.

4. Das extra calvinisticum wnd die Wiederanfnahme der Himmelsthematik in der
Theologie
Die moderne Theologie hat sich mit der Bestimmung des Himmels und der
Himmelfahrt schwer getan. Das gilt insbesondere fiir die reformierte Theologie.
Friedrich Schleiermacher zum Beispiel kann weder mit dem Himmel noch
der Himmelfahrt etwas anfangen. Das dirfte entscheidend mit seinem Raum-
verstindnis zusammenhingen. In seiner Glaubenslehre hilt er fest:

«Unter der Allgegenwart verstehen wir die mit allem Rdumlichen auch den Raum selbst
bedingende schlechthin raumlose Ursichlichkeit Gottes.»®

Das Verhiltnis von Gott und Raum hingt hier nur noch am sehr diinn ge-
wordenen Faden eines negativ beschriebenen Bedingungsverhiltnisses. Gott
bedingt zwar Raum und Raumlichkeit, ist selber aber raumlos — wie der Raum
gottlos ist. Der Raum wird mehr oder weniger sikularisiert. Vor diesem Hin-
tergrund macht eine theologische Deutung des Himmels wenig Sinn. Schleier-
machers Zuriickhaltung ist geradezu wohltuend, wenn man als Alternative die
altreformierte Himmelsvorstellung danebenhilt. Doch kann sich die Theologie
des Himmels so schnell entledigen?

Das dirfte wohl kaum méglich sein ohne einschneidende Sprachverluste
im Blick auf die biblische Gottesrede. Wihrend sich die Theologie immer

% Vgl z.B. Aus der Au: Das Extra Calvinisticum (Anm. 15), 362; P. Helm: Calvin’s Ideas,
Oxford 2004, 59f.; W. Niesel: Calvins Lehre vom Abendmahl, Minchen 1935, 76f. Bei
Willis ist die Ablehnung von «crudely naive spatial categories» im Blick auf Calvin verbun-
den mit der Zurtickweisung der Anwendung des Prinzips finitun non capax infiniti auf das
extra calvinisticur (Willis: Calvin’s Catholic Christology [Anm. 6], 75). Diese Zuriickweisung
ist zwar richtig, doch damit ist die Raumfrage noch lange nicht vom Tisch. — Oberman:
Die «Extra»- Dimension (Anm. 11), 331f., und erst recht Th. Torrance: Space, Time and
Incarnation, Edinburgh 2006 (1969), 31, gehen hingegen zu Recht von einer klar rdumli-
chen Konzeption des extra calvinisticum aus. Dass dabei Torrance’s Gegeniiberstellung von
reformiertem, relationalem Raumkonzept und lutherischer «receptacle or container notion
of space» in dieser Vereinfachung nicht zutreffen dirfte, steht auf einem anderen Blatt
(dazu: Wiithrich: Raum Gottes [Anm. 30], 211f.

. Schleiermacher: Der christliche Glaube nach den Grundsitzen der evangelischen Kirche
im Zusammenhange dargestellt, Bd. I, aufgrund der 2. Aufl. neu hg.v. M. Redeker, Berlin
1960, Leitsatz §53, Leitsatz, 272.

ar



Ein «theologischer Betriebsunfall»? 111

noch schwer tut mit ihren traditionellen Altlasten, scheinen nicht einmal die
Philosophie und die Kulturwissenschaften auf eine Rede vom Himmel ver-
zichten zu wollen. Ein Beispiel moge das illustrieren:

Es wurde bereits erwihnt, wie der wohlgeordnete mittelalterliche Kos-
mos mit seinen bergenden Himmelssphiren aufgebrochen und zu einem un-
endlichen Universum entgrenzt wurde. Die Vorstellung eines unendlichen
Universums setzte sich erstaunlich schnell durch. Doch sie wurde auch als
Bedrohung empfunden und 16ste Angst aus. Das Votum von Blaise Pascal ist
bertihmt: «Le silence éternel de ces espaces infinis m’effraien — «Das ewige
Schweigen dieser unendlichen Rdume erschreckt mich.»™ Keiner hat die exis-
tentiellen Abgriinde jener neuzeitlichen Umwilzungen und den damit ein-
hergehenden «Tod Gottes» so «aufgekratzt» niedergeschrieben wie Friedrich
Nietzsche:

«Wer gab uns den Schwamm, um den ganzen Horizont wegzuwischen? Was taten wir,
als wir diese Erde von ihrer Sonne losketteten? Wohin bewegt sie sich nun? Wohin
bewegen wir uns? Fort von allen Sonnen? Stiirzen wir nicht fortwihrend? Und riick-
wirts, seitwirts, vorwirts, nach allen Seiten? Gibt es noch ein Oben und ein Unten?
Irren wir nicht wie durch ein unendliches Nichts? Haucht uns nicht der leere Raum
an?»”’

Wo ist es geblieben, dieses nihilistische Gefithl des Geborgenheitsverlustes
angesichts von Unendlichkeit und Leere — sind wir es los oder wirkt es noch
subkutan nach?

Es wirkt nach — zumindest wenn man dem streitbaren Philosophen Peter
Sloterdijk glauben will. Er beschreibt jenen Geborgenheitsverlust als eine Art
Trauma des modernen Menschen. Nach dem Wegfall der Himmelssphiren
muss der moderne Mensch als Kern ohne Schale existieren, er ist der «geschil-
te Mensch»®. Und er kompensiert diesen Verlust, indem er sich vernetzt und
sich eine neue «elektronische Medienhaut*' umlegt.

% B. Pascal: Gedanken uiber die Religion und einige andere Themen (Pensées sur la Religion
et sur quelques autres sujets), hg.v. J.-R. Armogathe, aus dem Franzosischen tbers. v. U.
Kunzmann, Stuttgart 1997, Frgm. 206 (Zihlung Brunschvicg), 141.

3 E. Nietzsche: Die Fréhliche Wissenschaft, Kritische Studienausgabe 3, hg.v. G. Colli/M.
Montinari, Berlin/New York 1999 (Neuausg. 21988), 343-651, drittes Buch, Aph. 125, 481.

“ P Sloterdijk: Sphiren I. Mikrosphirologie. Blasen, Frankfurt a.M. 1998, 24.

‘- Sloterdijk: Spiren I (Anm. 40), 25.



112 Matthias D. Wuthrich

Schon in Sloterdijks Sphirentrilogie klingt darum eine These an, die im
Buch der Amerikanerin Margareth Wertheim als Leitgedanke vorausgesetzt
wird, die These niamlich, dass der Cyberspace in der Spit- oder Nachmoderne
als quasireligioses Surrogat des vormaligen Himmels fungiert.

«Der Cyberspace ist nicht per se eine religiose Konstruktion, aber man kann (...) die-
sen neuen digitalen Bereich als den Versuch verstehen, einen technologischen Ersatz
fur den christlichen Himmel zu konstruieren.»*

Die These wurde in dhnlicher Weise schon zuvor von einer Reihe amerikani-
scher Wissenschaftler vertreten.* Und auch der Berliner Kulturwissenschaftler
Hartmut Béhme stellt Parallelen her zwischen der bei Emanuel Swedenborg
beschriebenen Engelskommunikation und dem heutigen Cyberspace.*

Das Beispiel zeigt: Wir werden den Himmel nicht los, und zwar nicht nur
in seiner Deutung als s&y, sondern auch als heaven. Die Theologie tut gut dar-
an, sich des Himmels vertiefter anzunehmen, bevor er sich noch ganz in den
Cyberspace verfliichtigt hat... Nur wie? Muss die Theologie diese kulturge-
schichtliche Funktionsparallele fruchtbar machen und also den Cyberspace
auch zu ihrem neuen Himmel erklaren? Reicht es dafiir schon, religiose Projek-
tionen im Cyberspace aufzudecken, Formen von Dislokation, Ubiquitit, von
Korperlosigkeit und globaler Kommunikation in Echtzeit festzustellen?

Ich pladiere dafiir, die Rekonstruktion und Wiedergewinnung des Himmels
in der Theologie nicht unabhingig von einer kritischen Reflexion auf das vor-
zunehmen, was man heute gemeinhin und umgangssprachlich «virtnal reality>®
nennt. Doch das macht aus dem Cyberspace noch lange keinen Himmel. Er
bleibt Surrogat eines alten, neu zu denkenden Himmels.

2 M. Wertheim: Die Himmelstir zum Cyberspace. Von Dante zum Internet, aus dem Engli-

schen tbers. v. I. Strasmann, Zirich 2000, 6.
# Wertheim: Die Himmelstir zum Cyberspace (Anm. 42), 8-10.
H. Béhme: Entriumlichung und Kérperlosigkeit im Cyberspace und ihre historischen
Vortliufer, in: P. Dencker (Hg.): Die Politik der Maschine. Computer Odyssee 2001, Ham-
burg 2002, 488-501. Unter Cyberspace verstehe ich hier ganz grob eine computergenerierte
raumliche Sinnordnung, die sich anhand der Infrastruktur des Internet via virtuelle Kom-
munikation aufbaut. Fir eine griindlichere Bestimmung verweise ich auf: A. Roeseler: Cy-
berspace, in: ders./B. Stiegler (Hg.): Grundbegriffe der Medientheorie, Paderborn 2005,
59-65.
4 Zum auch historisch vielschichtigen Begriff der Virtualitit vgl. S. Miinker: Virtualitit, in:
Roeseler/Stiegler: Grundbegtiffe der Medientheorie (Anm. 44), 244-250.



Ein «theologischer Betriebsunfall»? 113

Wie dieser Himmel theologisch neu zu denken ist, dazu hat das 20. Jahr-

hundert immerhin etliche bedenkenswerte Anstosse gegeben. Sie kamen — wen

wundert’s — gerade von Seiten der reformierten Theologie: denn sie stand ja an-

gesichts ihrer unbewiltigten kosmologischen Altlasten unter erhhtem Reflexi-

onsdruck. Und so waren es denn nicht nur, aber doch vorwiegend reformierte
Theologen wie Karl Barth, Jirgen Moltmann und Michael Welker, die sich

der Himmelsthematik neu annahmen.* In Anschluss an diese drei Theologen

scheinen mir drei Punkte zentral fiir eine nachneuzeitliche theologische Deu-

tung des Himmels:

1.

46

47

48

49

Der Himmel ist ein Geschopf. Er darf nicht einfach mit der Allgegenwart
Gottes gleichgesetzt und vergottlicht werden, wie das in der alt-lutherischen
Tradition und in der Religionskritik des 19. Jahrhunderts zum Teil gesche-
hen ist. Wie in Genesis 1 vorgezeichnet, bilden Himmel und Erde einen
Dual. Der Himmel steht dabei fiir die gottoffene, potenzgeladene Seite der
geschopflichen Wirklichkeit. Der Himmel bildet das Reich der kreativen
Moglichkeiten der Erde, er ist die kommunikative Kontaktzone'” Gottes zur
Erde. Gott handelt vom Himmel her und durch den Himmel im irdischen
Bereich der Wirklichkeit.

Gott wohnt nicht ortsraumlich im Himmel, wie es die aristotelisch-mit-
telalterliche Himmelstopologie vorsah. Gott konstituiert vielmehr seinen
Ort selbst®. Etwas platt gesagt: Gott wohnt nicht dort, wo der Himmel ist,
sondern der Himmel ist dort, wo Gott ist. Im Riickblick auf die einschli-
gigen Theologien des 20. Jahrhunderts miisste man wohl nicht von einem
Ort, sondern besser von einem Gott eigenen Raum oder Feld” sprechen, das

Ich nenne exemplarisch folgende Werke: K. Barth: KD 111/3, 426-623; ]. Moltmann: Gott
in der Schépfung, Okologische Schépfungslehre, Miinchen 1985, 153-192; M. Welker:
Universalitit Gottes und Relativitit der Welt. Theologische Kosmologie im Dialog mit
dem amerikanischen Prozessdenken nach Whitehead (NBST 1), Neukirchen-Vluyn 1981.
Mit dem vielverwendeten Begriff der Kontaktzone nehme ich einen Begriff auf, der — un-
ter anderem — in einem postkolonialen Argumentationssetting beheimatet ist und dort von
Mary Louise Pratt gepriigt wurde (vgl. dies.: Imperial Eyes. Travel Writing and Transcultu-
ration, London 1992).

Das tat der Schépfergott naturlich faktisch auch gemiss der Deutung der alten Himmels-
topologie, jedoch in einem einmaligen irreversiblen Akt, der u.a. den géttlichen Wohnort
festlegte.

Mit dem Feldbegriff operiert u.a. W. Pannenberg: Systematische Theologie Bd. I, G6t-
tingen 1988, 414£.461.464 u. ders.: Systematische Theologie Bd. 11, Gottingen 1991, 99ff.



114 Matthias D. Wiithrich

durch seine innertrinitarischen Beziehungen konstituiert wird. Der Himmel
wire dann nicht dieses trinitarisch konstituierte Feld, sondern die geschopf-
liche Sphire, in der sich jenes Feld der irdischen Wirklichkeit vermittelt. Die
Aufteilung in ein starres himmlisches Oben und ein irdisches Unten ist da-
rin aufgegeben. Man muss den Himmel vielmehr einer Bewegung zuordnen:
Der Himmel ist dort, wo Gott unserer irdischen Wirklichkeit nahe kommt.

3. Der Himmel ist fir uns nicht evident, er ist unserer Erfahrung nicht di-
rekt zuginglich. Der Himmel ist uns entzogen. Als gottoffene Seite der
geschopflichen Wirklichkeit transzendiert er den Bereich des Irdischen. Er
ist gegenuber der irdischen Wirklichkeit ebenso transzendent, wie es Gott
gegeniiber dem Himmel ist. Gottes Nihe ist immer eine himmlische — das
heisst, sie ist fiir uns nur im Modus der Entzogenheit erfahrbar.*

Geht man davon aus, dass der Himmel nicht als statisches Oben eines irdischen
Unten zu definieren ist, und geht man des Weiteren davon aus, dass der Himmel
die kommunikative Kontaktzone Gottes zur irdischen Wirklichkeit bildet und
der Himmel dort ist, wo Gott ihr nahe kommt, dann muss die traditionelle Rede
vom «Christus im Himmel» so ausgelegt werden, dass Christus auf entzogene
Weise im irdischen Bereich der Schépfung prisent ist und uns nahe kommt.

Ist es nicht genau das, was der Heidelberger Katechismus seinerzeit mit den
Fragen 47 und 48 ausdriicken wollte? Seine Frage lautet doch: «Ist denn Chris-
tus nicht bei uns bis ans Ende der Welt, wie er uns verheissen hat?» Und seine
Antwort darauf war: Obwohl Christus nun zur Rechten Gottes im Himmel
sitzt, «weicht er nimmer von uns». Genau um die Vergewisserung dieser Nihe
und Prisenz des himmlischen Christus ging es doch dem Heidelberger, und
genau dazu diente thm das extra calvinisticum.

Wir haben jetzt aber gesehen: Genau dieses zentrale Anliegen des Heidel-
bergers lisst sich mit einer modernen theologischen Interpretation des Him-
mels auch relativ unverkrampft ohne das alte extra calvinisticum artikulieren. Und
vielleicht kénnte man mit dieser Himmelsinterpretation sogar dem Anliegen
der lutherischen Theologie und in anderer Weise dem Anliegen Barths Rech-

— Zur Anwendung des Raumbegriffes auf Gott in der Theologie des 20. Jahrhunderts vgl.
Withrich: Raum Gottes (Anm. 30), 266-394.

Von dieser allgemeinen schépfungstheologisch zu bestimmenden Entzogenheit ist die spe-
zifische Verborgenheit Jesu Christi in seiner Offenbarung noch einmal zu unterscheiden.

50



Ein «theologischer Betriebsunfall»? 115

nung tragen, dass es wirklich der ganzge Jesus Christus ist, der da in seiner Person
auf himmlische Weise bei uns gegenwartig ist: der ganze, libliche Christus —
nicht nur seine von der Menschheit unterschiedene Gottheit.”’ — Umso mehr
stellt sich die Frage:

5. Braucht es das extra calvinisticum noch?
Die Frage stellt sich unausweichlich, wenn das, was der Heidelberger noch
mittels des extra calvinisticum ausdriicken wollte, sich eleganter und zeitgemasser
ohne das alte(!) extra calvinisticum aussagen lasst.

Am extra calvinisticur des Heidelberger Katechismus mit seiner traditionellen
Zweinaturenlehre und der ihm unterlegten tiberholten Kosmologie festzuhal-
ten, wire witklich eine Zumutung fiir die heutige Theologie! Das schliesst aber
nicht aus, dass man es in einer stark revidierten Fassung, wie ich sie oben im
zweiten Kapitel skizziert habe, doch wieder zum Tragen bringen kann. Wichtig
ist dabei jedoch, dass man sich an der kosmischen Weite des ex#rz bei Calvin
orientiert und es nicht funktional verengt und a/lezn auf die ekklesiale Vergewis-
serung des Heils zuspitzt, wie das im Heidelberger Katechismus geschehen ist.

Die sich in Barths Betriebsunfallvorwurf niederschlagende christologische Ansicht
von der gott-menschlichen Einheit Jesu Christi findet ihre Artikulation auch in seiner
Ekklesiologie in KD IV. Er unterstreicht die Einheit so, dass die lzbliche Gegenwart
Jesu Christi in der Kirche als seinem Leib nun zur Bestimmung der Gemeinde als
Jesu Christi «eigene(t) irdisch-geschichtliche(r) Existenzform»® fithrt. Das hat Barth
die meines Erachtens nicht unberechtigte Kritik einer Uberhéhung der Kirche via
Identifizierung mit Jesus Christus eingebracht, die in Gefahr steht, die Christologie in

' Im Grunde versucht Karl Barth genau diese himmlische und zugleich /ibliche Prisenz
Christi in KD 1II/1, 518-551, vor dem Hintergrund einer neuen Raum- wie Himmelstheo-
logie denkbar zu machen. Der in diesem Kontext vorgenommene kritische Rekurs auf die
Fragen 47 und 48 des Heidelberger Katechismus ist alles andere als zufillig. Es handelt sich
hier wirklich um den Versuch, uber die alten lutherisch-reformierten Kontroversen dialek-
tisch vermittelnd hinauszukommen (vgl. bes. a.a.0. 548-551). — Die erwihnte Passage ist
m.E. zentral fiir die spitere Entfaltung von Barths Ekklesiologie, aber auch fiir entlegenere
Passagen wie etwa die Lehre von der Zeit in KD II1/2, §47.

2. KD IV/1, 718. Barths Bestimmung zeigt eine gewisse Nihe zur bonhoefferschen (von
Hegel stammenden) Formel «Christus als Gemeinde existierend». D. Bonhoeffer: Sanc-
torum Communio. Eine dogmatische Untersuchung zur Soziologie der Kirche, hgv. J. v.
Soosten (DBW 1) Miinchen 1986, 126 et passim.



116 Matthias D, Withrich

die Ekklesiologie aufzulésen.” — Es wire im Anschluss an die oben vorgeschlagene
Neuinterpretation des extra calvinisticurn (s.o. 2. Kap.) zu tiberlegen, ob man nicht auch
die Frage der leiblichen Prisenz des Auferstandenen Jesus Christus in seiner Kirche neu
zu bedenken hat. Der im extra calvinisticu zum Ausdruck gebrachte innertrinitarische
Freiheitsaspekt der Inkarnation kénnte so auch eine gewisse Schieflage in Karl Barths
Ekklesiologie ausgleichen helfen! Ganz falsch lag der Heidelberger Katechismus an
diesem Punkt ja nun doch nicht...

Christian Link hat als bleibendes Wahrheitsmoment des extra calvinisticum fest-
gehalten:

«Es gibt ungeachtet der Offenbarung in Christus, aber unabdingbar auf sie bezogen,
ein Vermogen Gottes, sich auch in der von keinem Evangelium und von keiner Missi-
on beriithrten Welt bekannt zu machen und diese Welt — gleichnishaft — fiir sich reden
zu lassen.»™

In der Tat: Es gibt Manifestationen des in Jesus Christus inkarnierten Logos
Gottes auch ausserhalb seiner Christusoffenbarung — etwa in der Verheissungs-
geschichte Israels oder — in differenzierter Absetzung davon — in der vielgestal-
tigen Welt der Religionen, oder auch schon da, wo Menschen fiir die Wiirde von
Menschen und ihre Mitgeschépfe eintreten. Um all das theologisch denken zu
konnen, ist es gut, an einem revidierten extra calvinisticum testzuhalten.

Das extra calvinisticum — ein «theologischer Betriebsunfall»? Um einen solchen
handelt es sich nicht. Eher gliche es einem Betriebsunfall, das extra calvinisticum
kunftig aus der theologischen Betriebsamkeit auszuschliessen. Die Theologie
braucht die Universalitit und Weite, die das ex#ra calvinisticum schon immer zu
denken aufgegeben hat und die meisten traditionellen ex#ra-Formen zu denken
suchten. Vielleicht notigt es uns heute sogar, nach der Prisenz des wnleiblichen
(wenn auch nicht absolut leiblosen) gottlichen Logos in der korperfremden
Welt des Cyberspace zu fragen. Wie dem auch sei: Das extra calvinisticum steht
in der gegenwirtigen Theologie fir die Aufgabe, immer auch ausserhalb, extra
ihres bisherigen Erfahrungs- und Denkhorizontes nach Formen der Prisenz
Christi zu suchen! Diese Aufgabe ist unverzichtbar fiir eine gute Theologie.

53

Vgl. H.-P. Grosshans: Die Kirche — irdischer Raum der Wahrheit des Evangeliums, Leipzig
2003, 50, vgl. 48ff., sowie W. Krotke: Die Kirche als «vorlaufige Darstellung» der ganzen
in Christus vers6hnten Menschenwelt. Die Grundentscheidungen der Ekklesiologie Karl
Barths, ZDT 46 (2000) 82-94 (88f.).

% Link: Die Entscheidung der Christologie Calvins (Anm. 26), 118.



Ein «theologischer Betriebsunfall»? 117

Abstract

Im Sinne eines kurzen Nachrufes auf das zu Ende gegangene 450. Jubiliumsjahr des
Heidelberger Katechismus bedenkt der Beitrag Karl Barths Vorwurf, die Fragen 47
und 48 bzw. das sog. extra calvinisticurn im Heidelberger Katechismus bildeten einen
«theologischen Betriebsunfall». Es zeigt sich dabei, dass das von Barth aufgeworfene
christologische Problem sich durch eine radikale relationstheoretische Rekonstruktion
der dem extra calvinisticum zugrundeliegenden Zweinaturenlehre weitgehend in seinem
eigenen Sinne auffangen lisst. Problematisch bleibt aber die von Barth nicht erwihnte
kosmologische Einbettung des extra calvinisticurs: Es dient dem Heidelberger Katechis-
mus in seiner auffillig ausfihrlichen Rede von der Himmelfahrt dazu, die bleibende
Prisenz Jesu Christi «bei uns» auszusagen. Der Heidelberger setzt dabei jedoch noch
die aristotelisch-mittelalterliche Himmelstopologie voraus. Jene bleibende Prasenz Jesu
Christi lasst sich heute mittels moderner (reformierter) Himmelstheologien auch ohne
die alte Himmelstopologie und entsprechend ohne das extra calvinisticum artikulieren,
so dass sich nun trotzdem die Frage erhebt, ob das extra calvinisticum so etwas wie
einen «Betriebsunfall» darstellt. Der Beitrag verneint dies mit dem Hinweis, dass die
Theologie die Universalitit und Weite braucht, die das extra calvinisticurn schon immer
zu denken aufgegeben hat und die es auch in modernisierter, revidierter Gestalt zu
denken aufgibt.

Matthias D. Wiithrich, Basel



	Ein "theologischer Betriebsunfall"? : Erwägungen zum sog. extra calvinisticum ausgehend vom Heidelberger Katechismus

