Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 70 (2014)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Brian Brock, Singing the Ethos of God. On The Place of Christian Ethics in Scrip-
ture, Eerdmans: Grand Rapids 2007.

386 S., ISBN 978-0-8028-0379-5, € 24.99.

Man mag es als Ausdruck der Rezeptionstrigheit des hiesigen theologisch-ethischen
Diskurses betrachten, dass diese wichtige Studie des in Aberdeen lehrenden Theologen
Brian Brock bislang noch nicht rezensiert wurde. Sie ist indes kein rein angelsichsi-
sches Produkt, sondern zu einem grossen Teil unter Anleitung und in engem Gesprich
mit Hans G. Ulrich an der Universitit Erlangen entstanden.

Ausgangspunkt der Untersuchung ist die Beobachtung einer fortschreitenden
Entfremdung von ethischer Urteilsbildung und wissenschaftlichem Schriftgebrauch,
Exegese und systematisch-theologisch reflektierter Ethik. Brock fragt, ob sich die her-
meneutische Theoriebildung, sofern sie einen «garstigen Graben» aufreisse, iber den
hinweg die Applikation einer aus Texten extrahierten «Bedeutungy stattfinden solle,
nicht eine wesentliche Ursache fiir diese Entfremdung darstellt. Erweist sich eine sol-
che Hermeneutik als geradezu undurchdringlicher Filter, so liegt die Forderung eines
Schriftgebrauchs «beyond hermeneutics» nahe. Brock erhebt sie ausdriicklich.

Nach einer einleitenden Problemskizze (IX-XXI) fragt er in einem ersten Teil (3-
95) seiner Studie nach gegenwirtig vorhandenen Lésungsstrategien zur Uberwindung
besagter Entfremdung. Er macht fiinf prominente Lésungsansitze aus, die er biswei-
len allzu stark kontrastierend, d.h. Konvergenzen nivellierend, prisentiert und kritisch
Uberprift. Es handelt sich um: 1. hermeneutische Lésungsansitze des «reading self-
consciously» (E. Schissler Fiorenza, D. Patte, C. Cosgrove), nach denen mit grosserem
methodologischem Selbstbewusstsein auf Seiten der Interpretierenden den schidli-
chen, Ungerechtigkeiten forcierenden Interpretationseffekten auf unterdriickte, mar-
ginalisierte Gruppen (etwa Frauen) zu begegnen ist; 2. kommunitaristische Losungsan-
sitze des «reading together» (B. Birch, L. Rasmussen, L.G. Jones, S. Fowl), welche die
Schriftauslegung vor allem tugendethisch als gemeindliche Praxis verstehen und pri-
zise dort (re)lokalisieren mochten; 3. biblisch-ethische Losungsansitze des «focusing
reading» (F. Matera, R.B. Hays, J.H. Yoder), die vom Bemthen einer Synthetisierung
der ethischen Lehren der Schrift und deren anschliessender themenbezogener Expli-
kation getragen sind; 4. biblisch-theologische Lésungsansitze des «reading doctrinally»
(B.S. Childs, F. Watson, J. Webster), die von kanonischen bzw. dogmatischen Ansatzen
her «describe what doctrine tells us about what is happening when Christians read
Scripture» (62), Dogmatik also gewissermassen als Rahmen der exegetischen Aufgabe
verstehen; und schliesslich 5. exegetisch-theologische (integrative) Losungsansitze des
«reading as meditation» (K. Barth und vor allem D. Bonhoeffer), die Theologie «face
to face in a postcritical intellectual environment» (71) trieben. Brocks eigene Priferenz
folgt durchaus seiner absichtsvoll klimaktischen Prisentation.



74 Rezensionen

Im zweiten Teil (99-237) wird gleichsam das «Ethos», d.h. wortlich: der Raum der
faszinierenden Psalmenauslegung Augustins und Martin Luthers betreten, die Brock
keineswegs als vormoderne Schriftauslegung abtut. Vielmehr méchte er mit ihnen
zusammen als Gespriachspartnern die Psalmen in christlicher Tradition lesen. Beide
«Kirchenviter» wiirden nicht einfach ein weiteres applizierbares hermeneutisches Kon-
zept zum ethischen Diskurs beisteuern, sondern im Vollzug ihrer Psalmenauslegung
zeigen, wie «Christian exegete Scripture as a form of praise» — und zwar als diejenigen,
die tber, zu und in Gott singen. Brock entdeckt in Augustins Kommentierung von
«Hannahs Lobgesangy» (I Sam 2,1-10) in De civitate Dei (414-426) und der Psalmen 22,
27 und 32 in Enarrationes in Psalmos (392-420) eine christologische Lesart, die Christus
als denjenigen versteht, der uns durch den Schriftgebrauch forme. Diese Lesart weise
indes wenig Gemeinsamkeit mit den gingigen Zerrbildern von allegorischer Schrift-
auslegung und Augustins eigenen hermeneutischen Grundsitzen auf, wie dieser selbst
sie in De doctrina christiana entwickelte.

Wihrend Augustin noch eine ontologische Verbindung von Christus und Kirche
voraussetze, befreie sich Luther von dieser metaphysischen Primisse, zumal er diese
Verbindung durch Glaube und Hoffnung gegeben sehe. Wie Brock anhand von Lu-
thers Psalmenvorlesungen zu Psalm 1, 8, 111 und 118 zeigt, sind Glaube, Lobpreis
und Handeln fiir Luther untrennbar mit dem Schriftgebrauch verbunden, so dass Lu-
thers Ethik als «dialogical ethic of hearing and speaking with God» (166) in den Blick
tritt. Ethik und Schriftauslegung miissten demzufolge zusammen aus- und eingeiibt
werden. Fir beide, Augustin wie Luther, sei die Schriftlektiire ein Akt des Lobpreises
«facilitating the entry of the church into its new life in Christ» (105).

Im dritten Teil (241-363) entfaltet Brock anhand eigener Auslegungen zu den Psal-
men 130 und 104 seinen konstruktiven Ansatz. Er schligt vor, die Schrift tatsachlich zu
erproben, und zwar als Grammatik, in die Christenmenschen hineingezogen werden,
indem sie kontinuierlich in Gemeinschaft lesen bzw. «singen» (im Sinne doxologischen
Sprechens). Beim «Singen» der Schrift — und darauf verweist diese Metapher — sei
diese «embodied in the continuing praise of the church as it scatters to its daily pur-
suits through the week» (273f.). Damit beantwortet Brock die ihm zufolge zu stellende
alternative Ausgangsfrage: «What role does the Bible play in God’s generation of a
holy people? More importantly, how do we participate in this regeneration» (XVII)?
Im Zuge eines solchen Schriftgebrauchs, durch den der Heilige Geist das Volk Gottes
transformiere, bilde sich ein «Ethos» heraus, das uns im Handeln orientiere. Fur Brock
ist namentlich das Psalmensingen als Gebetskonkretion die Wurzel christlicher Ethik,
zumal der Lobpreis gerade darin handlungsgenerierend und handlungsorientierend
wirke, dass er unsere Aufmerksamkeit und Wahrnehmung auf das Handeln Gottes
ausrichtet.

Man wird Brock sicherlich in der Sache nicht in allem folgen kénnen. Sein reiches
Metapherngestober wirkt bisweilen recht undurchdringlich prosaisch. Vor allem im
Blick auf eine prizise Ethikdefinition, die das Verhiltnis von «Ethik» und «Ethos»
bestimmt, ldsst er oft terminologische Klarheit vermissen. Diese Einschrinkung kann



Rezensionen 75

jedoch kaum den tberaus positiven Gesamteindruck eines innovativen, hochgradig
inspirierenden Werkes triiben, das sich souverin tiber theologische Disziplinengrenzen
hinwegsetzt und voller theologischer und spiritueller Reichtimer steckt.

Marco Hofheing, Hannover

Harry Kuitert, Alles behalve kennis. Afkicken van de Godgeleerdheid en opnieuw
beginnen. Ten Have *2012.

304 S., ISBN 978-90-250-01127, € 19.95.

Der Verfasser dieses Buches ist seit Jahren der wahrscheinlich am meisten gelesene und
diskutierte Theologe in den Niederlanden. Durch sein umfangreiches Wissen, seinen
Scharfsinn und seine schriftstellerische Qualititen hat er sich einen besonderen Ruf
erworben. Seine Produktivitit ist imponierend, auch seine Beweglichkeit als Denker.
Seine zahlreichen Schriften wiederspiegeln die Entwicklungen, die er im Laufe der
Zeit durchgemacht hat. Aufgewachsen und ausgebildet in und stark verbunden mit
den «Gereformeerde Kerken» in NL, profilierte Kuitert sich allmahlich zu einem Er-
neuerer und Kritiker des eigenen kirchlichen und theologischen Milieus. Als Schiiler
seines von ihm hochgeschitzten Lehrers und Doktorvaters G.C. Berkouwer wurde er
dessen Kollege an der theologischen Fakultit der Freien Universitit in Amsterdam;
sein Lehrauftrag umfasste Ethik und Einfihrung in die Dogmatik. Einige Schriften
tiber ethische Themen sind in deutscher Sprache verétfentlicht, auch eine Dogmatik
mit dem Titel «Ich habe meine Zweifel».

In den Fussspuren Berkouwers erhielt Kuitert wichtige Impulse von Karl Barth.
Mit anderen trug er wesentlich dazu bei, dass das fundamentalistische Bibelverstind-
nis in seinem Umfeld durchbrochen wurde; ein Zeichen davon war die Authebung
der kirchlichen Entscheidungen des berithmt-bertchtigten «Schlangenprozesses» von
1926, in dem die wortlich-historische Auslegung von Genesis 3 sanktioniert wurde.

Kuitert setzte sich auch fiir die Vereinigung seiner Kirche mit der «Nederlandse
Hervormde Kerk» ein. In den Niederlanden, speziell in der gerade genannten Neder-
landse Hervormde Kerk, war der Einfluss von Karl Barth tiberaus stark. Auch Kuitert
schitzte Barth anfinglich sehr. Aber spiter entwickelte er sich immer mehr zu einem
Kritiker des Basler Meisters und dessen hollindischer Schiller. Bezeichnend ist, dass er
in dieser spiteren Phase (nach 1970) immer wieder die Notwendigkeit betonte, theo-
logische Behauptungen und Meinungen kritisch zu hinterfragen: Die Theologie durfe
sich, wenn sie eine Wissenschaft sein wolle, nicht der Verpflichtung zur Verifikation
entzichen. In der Ethik kénnten die anstehenden Fragen nicht einfach mit einem Hin-
weis auf biblische Texte beantwortet werden.

Zustimmend wies er darauf hin, dass die Theologie in der Ara nach Barth fiir die
Erfahrungen des Menschen, der sagt: «ich bin auch dal» die Tir 6ffnete. Niemals dirfe
der konkrete Mensch tibersehen werden. In einer Ver6ffentlichung von 1974 hat er



76 Rezensionen

eine These formuliert, die nachher in all seinen Schriften, auch in seinem letzten Buch,
wie ein cantus firmus klingt: «alles Reden tiber oben kommt von unten».

Die Schriften von Kuitert haben vieles bewegt. Sie fanden eine positive Resonanz
bei Menschen, die ihre eigenen Erfahrungen mit Glauben und Kirche, ihr personliches
Zweifeln, Suchen, Fragen in ithnen aufgenommen fanden. Andrerseits wurden sie in
negativem Sinn als provokativ empfunden und 16sten Widerstand aus. Jedenfalls konn-
te niemand Kuitert ignorieren, auch deshalb nicht, weil er zentrale Themen griindlich
anpackte, und zwar in einem flissigen, ansprechenden Stil, der den Leser fesselt. Lang-
weilig ist er nie!

Im hier rezensierten Buch bietet Kuitert gleichsam eine Bilanz dessen, was er ent-
deckt hat. Er greift dabei Verschiedenes auf, was er vorher schon geschrieben hat;
erginzt und vertieft wird es durch Ausfiihrungen theologiegeschichtlichen Inhalts.

Inhaltlich ist diese Darstellung mit einer Ellipse mit zwei Schwerpunkten vergleich-
bar: 1. der Lehre von der Offenbarungs- und Gotteserkenntnis in der reformierten or-
thodoxen Dogmatik aus der Zeit nach der Reformation und 2. der gleichen Thematik
bei Karl Barth. Er beleuchtet das Verhaltnis zwischen beiden, um auf diese Weise gros-
sere Klarheit zu schaffen uber das, was Barth auf der Basis der Orthodoxie und unter
Beriicksichtigung der von der durch die Aufklirung notwendig gewordenen Neuorien-
tierung der Theologie — Schleiermacher, Ritschl, W. Herrmann — als seine Konzeption
entfaltet hat. Dieser Ellipse folgt ein Teil, in dem der Verfasser seine eigene Sicht — mit
einem konkreten Vorschlag fiir eine andere Standortbestimmung der Theologie bzw.
der Dogmatik und deren Aufgabe — entfaltet.

Die theologiegeschichtlichen Ausfiithrungen bieten spannende Lektiire. Es gelingt
Kuitert, die orthodoxe Theologie mit ihrer Verankerung in der auf Aristoteles be-
ruhenden Wissenschaftslehre als ein lebendiges Phinomen zu beleuchten, das seine
Bedeutung keinesweg eingebtisst hat. Kuitert manifestiert sich hier als der erfahrene
Dozent, der komplizierte Sachverhalte verstindlich und interessant machen kann.

Kuitert zeigt kritisch, wie die orthodoxen Positionen den Herausforderungen der
Neuzeit nicht mehr gewachsen waren. Schirfer ist seine Kritik an Barth. Fir ihn, so
tithrt Kuitert aus, ist der Ausgangspunkt das Wort, das Gott spricht und das in der
Kirche verkiindigt wird. Inhaltlich gibt es weitgehende Ubereinstimmung mit dem,
was die Orthodoxen vertraten. Aber die Prolegomena, in denen die Orthodoxen die
Begriindung ihrer Aussagen lieferten, sind bei Barth tiberfliissig. Die wahre Erkennt-
nis des wahren Gottes kommt nicht von unten, sondern von oben. Gott ist Objekt
und auch Subjekt der Gotteserkenntnis. Die Theologie wird geschen als ein Denken
von Gott aus, das sich in Barthschen Kategorien vollzieht. In der KD tritt Barth mit
dem Anspruch auf zu beschreiben, wer Gott ist. So wird Barths eigener Standpunkt
legitimiert und zugleich immunisiert. Kuitert bedauert es, dass Barth nicht mehr in
der Lage war, eine Lehre vom Heiligen Geist zu entwickeln. In ihr hitte der Mensch
moglicherweise einen eigenen Platz bekommen. Er tadelt die Tatsache, dass in der KD
Natur und Geschichte keine Rolle spielen. Der Bezug zur irdischen Wirklichkeit fehlt
allzusehr. Eine Ausnahme bildet die im Rahmen der Schépfungslehre gebotene Ethik.



Rezensionen 77

Ich kann hier nur einige Elemente aus Kuiterts Analysen referieren. Eine detaillierte
Beurteilung seiner Barth-Kritik wiirde den Rahmen der vorliegenden Rezension spren-
gen. Eines ist sicher: Kuitert hat es sich mit dieser Kritik nicht leicht gemacht. Seine
Charakterisierungen und kritischen Bemerkungen zeigen seinen langjihrigen Umgang
und seine Vertrautheit mit dem opus magnum der KD. Aus allem geht deutlich hervor,
dass Barth ihn tief bertiihrte; sonst hitte er nach einer langen Karriere in diesem Buch
nicht so ausfiihrlich, personlich und passioniert tiber ihn schreiben kénnen.

Einige Bemerkungen zu Kuiterts eigenen Gedanken: Ich habe schon darauf hinge-
wiesen, dass sich in seinen Schriften eine Entwicklung abzeichnet. Schwerwiegend ist
Folgendes: Bis etwa 2000 hielt Kuitert in der Anwendung des oben genannten Satzes
an der Realitit des «oben» fest. Seitdem liess er diese jedoch fallen. Nicht nur das Reden
iber «obeny», sondern auch das «oben» selbst kommt nach seiner Meinung von «un-
ten». Ein Kernpunkt in seiner Argumentation ist der Status von «Kenntnis». Glaube
ist s.E. keine Kenntnis in dem Sinn, in dem wir davon reden; bei Kenntnis geht es um
Worte und Vorstellungen, die sich auf das beziehen, was existiert, oder auf das, was
wirklich geschehen ist. Diese Kenntnis gilt es zu verifizieren. Die Vorstellungswelt des
Glaubens hingegen ist eine Form von «Verbeeldingy, ( das hollindische Wort hat einen
etwas positiveren Klang als das deutsche «Finbildungskraft»; es umfasst auch Poesie,
die Verwendung von Metaphern), und das impliziert, dass auch Gott in diesen Bereich
gehort. Zuerst waren die Menschen da, und dann kommt Gott. Damit wird das von
allem Kreatiirlichen unabhingige Sein Gottes — in der Dogmatik oft asezas genannt
— preisgegeben. Es ist eine Schlussfolgerung, die begreiflicherweise viele, z.T. auch
emotionale Reaktionen hervorgerufen hat.

Man kann hier allerlei Fragen stellen und Bemerkungen formulieren. Ich beschrin-
ke mich auf das Folgende. Kuitert hat Recht, wenn er «Kenntnis» auf Fakten bezieht,
die rational verifiziert werden kénnen. Die Theologie soll sich als Wissenschaft vor
autoritiren Behauptungen, Konstruktionen und Spekulationen hiiten. Die Frage, ob
Gott existiert oder nicht, liegt jedoch auf einer anderen Ebene. Sie betrifft nimlich
die Entscheidung, sich fiir eine Dimension zu 6ffnen — oder nicht —, die nicht rational
erfasst und belegt werden kann. Es sei hier an die Aussage von Saint-Exupéry in «Der
kleine Prinz» erinnert: «Man sieht nur mit dem Herzen gut, das Wesentliche ist fiir
die Augen unsichtbam. Wenn Kuitert sagt, dass Suchen nach Sinn ein Urbedtrtnis
des Menschen ist — ein Suchen, das auch religios geprigt wird —, dringt sich die Fra-
ge auf, woher dieses Bediirfnis letztlich stammt. Darin ist moglicherweise ein Signal
der Transzendenz mitten in der Immanenz zu sehen. Auch sonst fehlt es in unserem
menschlichen Erfahrungsbereich nicht an Signalen der Transzendenz. Man denke an
das Phinomen «Dankbarkeit». Wenn man das bis in die Tiefe auslotet, kommt man
mit einem Gegeniiber in Beriihrung, das grosser, weiter, hoher und tiefer ist als wir
selbst.

Bei allem, was hier zur Sprache gebracht werden kann, ist es tibrigens ein Gebot
der Stunde, die Gedankenginge von Kuitert ganz ernst zu nehmen. Sie sind eine Her-
ausforderung fiir Kirche und Theologie in einer Zeit, in der in den west-europiischen



78 Rezensionen

Liandern die offiziellen Kirchen und ihre Theologen ihren Einfluss und ihre Plausi-
bilitit verlieren. Manche Zeitgenossen kommen in ihrem Leben ohne Glauben aus.
Grosser ist die Anzahl derer, die, obgleich sie sich aus den Kirchen zuriickgezogen ha-
ben, davon ausgehen, dass es irgendeine héhere Macht gibt, auch wenn es schwer fillt,
diese naher zu umschreiben. Diese uns allen bekannte Sitution sei deshalb erwihnt,
weil Kuitert im letzten Teil seines Buches darauf eingeht. Diese oft sehr diffuse Spi-
ritualitit wird in Holland gerne als «ietsisme» («Etwasismus») betitelt. Der reformierte
Pfarrer Klaas Hendrikse hat dariiber ein Buch ver6ffentlicht mit dem Titel «Glauben
an einen Gott, den es nicht gibt, das durch die ﬁbersetzung ins Franzosische in der
Schweiz bekannt geworden ist; der Verfasser ist auch vor einem grossen Publikum
in Bern mit einem Vortrag aufgetreten. Kuitert, der die Thematik viel differenzierter
analysiert, hat dem Buch von Hendrikse ein empfehlendes Vorwort vorangestellt. Er
ist tbrigens der Meinung, dass Hendrikse nicht konsequent genug ist. So ist auffallig,
dass Hendrikse im Gottesdienst das Beten des Vater Unser beibehalten hat.

Bei Kuitert sind ratio und Gefiihl jeweils verbunden. Wer seine Ausfithrungen
liest, wird auf markante Zitate aus Gedichten treffen. Kuitert hat eine eigene Spiritu-
alitit, von der auch das hier besprochene Buch vielfach Zeugnis ablegt. Er kennt die
Frommigkeit des reformierten Pietismus sehr gut. Die gereimten Psalmen, die er als
Schiiler in der christlichen Volksschule auswendig lernte, klingen in seinem Herzen
immer noch nach. Er schépft daraus Trost und Kraft (262f.). Eine Sensibiltat fir mys-
tische Frommigkeit ist bei thm unverkennbar vorhanden. Es ist auch sein Anliegen,
Menschen, die heute als — so driickt er es selbst aus — «Schafe ohne Hirte» leben, zu
helfen. Die Zukunft der offiziellen Kirchen ist nach seiner Einschitzung zumindest
unsicher. Wichtig bleibt die Erkenntnis: Durch die christliche Religion ist unsere west-
liche Kultur mit ihrem Ideal von Humanitat mitgestaltet. Was ist nun in dieser Situ-
ation die Aufgabe der Theologie? Sie — und namentlich die Dogmatik — soll sich als
Geisteswissenschaft verstehen und als eine Hermeneutik positionieren. Hermeneutik:
Auslegen, wie Menschen sich selbst und die Welt sehen und sehen kénnen, wenn sie,
wie die friheren Generationen, Aussagen tber Gott und den Glauben machen und
auf diese Weise ihrem Leben Sinn verleihen.

Das Buch von Kuitert verdient viele Leser, die sich tiber ihren Glauben und tiber
ihr Suchen nach Gott bewusst Rechenschaft ablegen wollen.

Jan Veenhof, Gunten

Gabriela Lischer, «discernat et temperet». Religiése Reife im Spiegel der Benediktsre-
gel. EOS Verlag, Sankt Ottilien 2011.

350 S., ISBN 978-3-8306-7511-1, € 28.00.
G. Lischer beschreitet mit der vorliegenden Forschungsarbeit, discernat et temperet, neue

Wege, zumal wissenschaftliche Diskurse zur Religiositit von Erwachsenen im Rahmen
der Religionspidagogik oder auch der Pastoraltheolgie Mangelware sind.



Rezensionen 79

Wohl nicht zuletzt dank ihrer Ausbildung zur Kinderkrankenschwester und Haus-
wirtschaftslehrerin versteht es die Vetf. in ihrer Dissertation, welche sie 2011 an der
Universitit Luzern einreichte, die agogische Dimension der Regula Benedicti einfiihl-
sam, spirituell zu beleuchten und fir die Religionspidagogik der Gegenwart fruchtbar
zu machen.

Obwohl die Regel urspriinglich fiir Monche benediktinischer Prigung geschrie-
ben wurde, beinhaltet sie eine allen Christinnen und Christen gemeinsame geistliche
Grundhaltung, welche die Briicke in unsere heutige Zeit schligt und, als Stimulus der
im Menschen angelegten Dynanis, in den Prozess religiosen Reifens miinden kann.
Diese Grundhaltung wird in der Regula Benedicti als Discreta bezeichnet. Dieser Be-
griff zielt auf den «angemessenen Umgang mit Mensch und Situation» (S. 237) und
beschreibt so die gewachsene Weisheit eines Menschen, «sorgfiltig mit den Verletzun-
gen und Defiziten anderer umzugehen» (ibidem). Dieses (Unterscheiden und Mass
halterv (lat. discernat et temperef) wird in der jesuitischen Tradition auch Unterscheidung
der Geisten genannt (vgl. I Joh 4,1). So gesehen, handelt es sich bei der religiésen Reife
um einen Prozess. Doch «es ist nicht so sehr die vorwirtsdringende, entwickelnde
und verindernde Dimension von Bewegung angesprochen, sondern eine Art dquilib-
rierendes Moment» (S. 241). Entscheidend dabei ist die Einsicht, dass «religiose Reife
nicht das Ergebnis einer Aneignung und Vermehrung von Fihigkeiten, sondern eine
bestimmte Qualitit von Entwicklung zu sein scheint» (S. 163), welche die ganze Ent-
wicklungsspanne menschlichen Lebens und den ganzen Mensch an sich, mit all seinen
Schattenseiten und Angsten in Anspruch nimmt. Lischers These kann so durchaus in
den Kontext der pidagogischen Philosophie von Kohlberg und Piaget gestellt werden.
Die Offnung des Horizontes auf alle Lebensalter und eine damit einhergehende Tem-
poralitit der Discreta, welche dadurch aber jeweils nie an Wert verliert, steht in engem
Zusammenhang mit einer Ka/rds — Theologie des guten Zeitpunktes, der in seiner Aus-
fihrung immer ad denm gerichtet sein soll. Die aufstrahlende, immanente Christogentrik
der Regel ermahnt, der Liebe Christi nichts vorzuziehen (vgl. Regula Benedicti 4,21).
So sieht Benedikt in Christus selbst den Lehrmeister der Regel und jeglichen Lebens:
«Alles Lehren geht von Christus aus, beinhaltet thn und zielt auf ihn.» (S. 168). Chris-
tus ist das Ziel, aber auch die Triebfeder und der Weg selbst. Obschon jeder Getaufte
an Christus Anteil hat, ist man nicht per se Christ, sondern wird Christ, plus et plus.
Christusnachfolge ist somit nicht blosse Frommigkeitsiibung, sondern existentielles
Fundament der Gewissens- und Herzensbildung, ja der Menschwerdung des Men-
schen selbst.

Durch ihren Kunstgriff, einen geistlichen Text des 6. Jh. an den Problemstellun-
gen einer postmodernen Religiositit zu messen, gelingt es der Verf., die Spiritualitit
des benediktinischen Abendlandes mit den Anforderungen einer modernen Religi-
onspidagogik zu verbinden und so den monastischen Schatz einer jahrhundertealten
Tradition der personlichen religiosen Reife, des seelischen Wachstums und des un-
ablissigen Strebens des Herzens zu Gott, was seine Ausformung nicht zuletzt in der
Liebe zu den Menschen findet, in den Kontext des aktuellen religionspidagogischen,



80 Rezensionen

psychologischen und somit wissenschaftlichen Diskurses zu stellen. Besonders auf
die Ausbildungsrichtlinien einer Di6zese kann das Buch — mit Blick auf anfallende
Einstellungsgespriche, die Institutio von Pastoralassistentlnnen oder die Weihe von
Priesteramtskandidaten — ein neues Licht werfen und der Regentie bei ihrer Entschei-
dungsfindung dynamische Impulse liefern.

Das Buch wendet sich aber nicht nur an eine universitire Leserschaft, sondern
passt auch gut in jede Bibliothek von geistigen Begleitern, Seelenfithrern und Religi-
onslehrern. Besonders unter dem Vorzeichen der Feierlichkeiten zum Jubilium des
Zweiten Vatikanischen Konzils erhilt das Werk eine besondere Bedeutung,

«Der Mensch also, der eine und ganze Mensch, mit Leib und Seele, Herz und Ge-
wissen, Vernunft und Willen steht im Mittelpunkt...» (GS 3).

Noah Vetsch, Rapperswil-Jona

Peter Miiller, Alle Gotteserkenntnis entsteht aus Vernunft und Offenbarung. Wil-

helm Litgerts Beitrag zur theologischen Erkenntnistheorie. Studien zur systemati-
schen Theologie und Ethik, Bd. 63. LIT Verlag, Mtnster 2012.

297 S., ISBN: 978-3-643-80120-3, € 31.90.

Diese bei R. Bernhardt in Basel gefertigte Dissertation méchte die im 20. Jh. so aus-
sichtslos strittige Annahme der Universalitit der Erkennbarkeit Gottes und damit der
Relevanz der menschlichen Vernunft fir die Glaubensbegrindung neu plausibilisieren,
also die Frage einer «natiirlichen Theologie» wenn nicht beantworten, so doch in ihrer
herausfordernden Unvermeidlichkeit konkretisieren. V{. setzt in A (15-37), angesichts
des «neuzeitliche(n) Verlust(es) der Selbstverstindlichkeit Gottes fur die Erkenntnis
der Weltwirklichkeit» (15) und an den traditionellen Topos «Vernunft und Offenba-
rung» ankniipfend, damit ein, dass er den aktuellen systematischen Ort der Erkennt-
nistheorie in der Fundamentaltheologie, in der Ethik und auch in der Anthropologie
skizziert (17ft.).

Ihr besonderes Profil gewinnt die Untersuchung dadurch, dass sie ihr Ziel im Medi-
um einer theologichistorischen Analyse anpeilt und, wie ihr Untertitel sagt, den Beitrag
des fast vergessenen Theologen Wilhelm Litgert (1867-1938) zur theologischen Er-
kenntnistheorie zu erheben sucht (auch der Titel ist ein Zitat L.s). V{. skizziert den his-
torischen Ort dieses moglichen Beitrags: die theologischen Erschitterungen «zwischen
den Zeiten», speziell die erkenntnistheoretischen Diskussionen der 1930er Jahre, an
denen sich L. intensiv beteiligte. Im selben Jahr 1934 erschienen L.s «Schépfung und
Offenbarungy, aber auch K. Barths gegen E. Brunner als Vertreter einer «natiirlichen
Theologie» gerichtetes «Neinl» (27ff).

L.s Position hier (und in seiner posthumen «Ethik» von 1938) ist das Ergebnis einer
seit den 1890er Jahren anhaltenden historischen und exegetischen(!) Arbeit. Erstere
dokumentieren die vier Binde «Die Religion des Deutschen Idealismus und ihr Ende»



Rezensionen 81

(1923-1930) und «Die theologische Krisis der Gegenwart und ihr geistesgeschichtlicher
Ursprungy (1936). V£, hat sich daher zu einer Darstellung des theologischen Wegs L.s
entschlossen, beginnend mit dem Elternhaus, den Studienorten Greifswald, Berlin und
wieder Greifswald, wo seine wichtigsten Lehrer, H. Cremer und A. Schlatter, lehrten
und wo L. auch Extraordinarius wurde. Uber Halle (1901-1929), wo er neutestament-
liche Exegese und Theologie, seit 1913 (nicht 1912) auch Systematische Theologie
lehrte, ohne von neutestamentlichen Vorlesungen entpflichtet zu sein, fihrte sein Weg
nach Berlin, wo er 1929, mit 62 Jahren, als Nachfolger von R. Seeberg, Ordinarius (bis
1932 mit dem Gehalt eines Extraordinarius) wurde — bis zu seiner Zwangsemeritierung
1935 im Zuge der Okkupation der Universitit durch die NS-Politik (7¢// B, 38-120).

Dieser Teil der Untersuchung verdient besonderes Lob, denn der Vf. beschrinkt
sich nicht auf L.s Denkweg in abstracto, sondern kontextualisiert diesen so weit wie
moglich. Er hat Archivarbeit in Greifswald, Bethel, Halle, Stuttgart und Berlin geleistet
(mit Fehlanzeigen z.B. im Karl-Barth-Archiv) und hat private Quellen fur L.s Korres-
pondenzen ermittelt. So erfahrt man, wann und in welchem Kontext L. publizistisch
titig war; man erfihrt auch Neues tiber die Greifswalder Bibeltheologen («Schule» eher
nicht), die Hochschule in Bethel bis zu deren Krise 1934, die Beziehungen zu M. Kih-
ler oder P. Tillich in Halle oder tiber die zu seinen Assistenten D. Bonhoeffer und E.
Tillich in Berlin. Man erfahrt viel Gber das religiose und kulturelle Milieu des jungen L.,
tber seine eigene Familie, Gber politische (Erster Weltkrieg), kirchenpolitische (Eisen-
acher Bund, Positive Union) und fakultatspolitische Positionierungen und Aktivititen.
Gelungen ist die Verortung L.s in der politisch und bald auch kirchenpolitisch «auf-
geheizten Stimmungy in Berlin, zwischen der Bekennenden Kirche (deren autoritire
Fihrung durch K. Barth ihm zunehmend missfiel), der Jungreformatorischen Bewe-
gung und den Deutschen Christen, deren «schwirmerischem» und antisemitischem
Ungeist er sich widersetzte, auch wenn er sich missverstindlich ausdriickte (100££f; in
Korrektur von Chr. Gestrich).

Der Haupttei/ C analysiert die Verhiltnisbestimmung von Vernunft und Offenba-
rung in L.s theologischer Erkenntnistheorie (127-242). L.s «biblischer Realismus» ziele
auf den Mittelweg zwischen der monistischen (pantheistischen) Verschmelzung von
Gott und Welt und dem (neuen) Pathos der absoluten Transzendenz Gottes (130 u.6.).

Im 7. Abschnitt iber das «Wirklichkeitsverstandnis» L.s (130-180) erklart V., was L.
unter «Realismus der Offenbarungy versteht: eine Theologie, in der die gottliche Wirk-
lichkeit als die primare, die Weltwirklichkeit als die «abgeleitete» Wirklichkeit «zweiter
Ordnungy» zu stehen kommt. Diese objektive Seite der Erkenntnistheorie begriindet
L. im johanneischen «lLogos», den er nicht der griechischen Philosophie, sondern der
judischen Weisheit zuordnet (132ff). Das von Gott ausgehende Wirkwort eroffnet ein
dreifaches Bezichungsgeschehen: zwischen dem Logos und Gott, der Welt (Schop-
fungshandeln) und dem geschichtlichen Jesus (Fleischwerdung). Die erste Bezichung
beschreibe den «Raum» des Seins Gottes als Geist: allgegenwirtige, allmichtige «Per-
sony, schopferisch aktiver «Wille». Vf. bemerkt, dass L.s Verstindnis von Ewigkeit
und Zeit nicht ganz klar sei (134ff.), und dass L. den Personbegriff durchaus als We-



82 Rezensionen

sensbegriff gebrauche; er folge K.F. Schumann, jedoch gerade nicht im Sinne von Be-
ziehung, sondern von Selbstmichtigkeit und Selbstbesitz. Vf. spricht die Ambivalenz
dieses Wesensbegriffes an (mit Chr. Henning, 143f., auch 179f.), thematisiert aber nicht
die problematische Rolle der 6fters zitierten Kategorie «Besitz» (145.217.230) fiir den
Begriff der «Personlichkeit» (143ff.).

Die zweite Beziehung, die den «Raum» der Weltwirklichkeit ausmacht, erldutert V£,
im Blick auf L.s Verstindnis des schopferischen Handelns Gottes. «Schopfung» hat ge-
geniiber «Natum (was nicht klar unterschieden werde) qualitative und handlungsorien-
tierende Bedeutung; und sie besagt eine creatio continua ex nibilo, wie L. in nicht ganz ein-
deutiger Anlehnung an die Tradition sage. Er grenzt sich damit ab vom idealistischen
Konzept der Welt als Erscheinung, von der darwinistischen Evolutionstheorie und
vom mechanistischen Weltbild des Deismus (151ff.). Ahnlich wie E. Brunner fiihrt er
stattdessen das Prinzip der Kontingenz ein, wie Vf. L.s Rede von willentlichen Akten
Gottes bei L. nennt (157f)). Dass Vf. auch hier nicht das Raumkonzept L.s reflektiert,
ist umso erstaunlicher, als er es eigentlich selbst fordert (36f.) und als der altersnahe Bi-
beltheologe K. Heim das griindlich getan hat — weil er sich auf die Naturwissenschaft
des 20. Jh. einliess, wihrend L. sich dafiir nicht interessierte, wie Vf. angesichts des
Abstandes zu W. Pannenberg allzu beildufig bemerkt (158).

Fur die Vermittlung der gottlichen mit der welthaften Wirklichkeit entfaltet L. den
Begriff der Offenbarung in finf Aspekten: Gottes Selbstmitteilung; universale, in
Schopfungsordnungen gegebene Uroffenbarung (L. gewichtet sie viel stirker als P.
Althaus, E. Hirsch E. Brunner, 164f.); Einheit der Offenbarung, d.h. Aufhebung des
Gesetzes im Evangelium; Widerfahrnis als Erleuchtung (wofiir Vf. auch «Erschlie-
Bungsgeschehen» sagt); das Reich Gottes als ihr Gehalt (158ft.). Vf. sieht in L.s Of-
fenbarungsverstindnis eine eigenstindige Fassung des Kondeszendenzgedankens J.G.
Hamanns: Offenbarung als Anrede Gottes an die Kreatur durch die Kreatur (mit O.
Bayer, 172ft.). Eine «kritische Zwischenbemerkungy lobt L.s Konzept als «Panentheis-
musy, stellt aber Riickfragen an seine Ordnungstheologie und an seinen wesensontolo-
gischen Personbegriff (177ff.).

Der 2. Abschnitt des Hauptteils analysiert L.s Antwort auf die Frage, inwiefern
der Mensch die gottliche Wirklichkeit aus der Wirklichkeit zweiter Ordnung erken-
nen kann (181-223). L. rekurriere dabei auf ein «kantisches» Konzept, und tatsich-
lich spricht er von «Bedingungen der Méglichkeit des Erkennens». Ob dem Vf. dieser
Transzendentalismus ganz klar ist, mag der Leser bezweifeln, da Vf. den «kantischen»
E. Schaeder von L. unterscheidet (61). Dieser setze ihn einer «empirischen» Erkennt-
nistheorie bloss entgegen (181, anders 183), und L. gewinne seine Leitmotive vor allem
aus R. Descartes. V. beurteilt das als eine (von L. nicht erwihnte) «Abhingigkeity;
das ist einseitig, weil L. den Ansatz beim Selbstbewusstsein wirkungsgeschichtlich als
katastrophal ansieht (wie A. Schlatter, den Vf. nicht erwihnt), weil er radikalen Zweifel
fur unmoglich halt, 185ff.) und weil er das Cogito-Argument mit der These des vorgin-
gigen cogitor revidiert (188ff.). Von jener Abhingigkeit iibrig bleibt also der cartesische
Begriff der Intuition, den L. aber (ziemlich uncartesisch) mit E. Troeltsch als «religi-



Rezensionen 83

oses Apriori» und zumal mit R. Otto als «Kreaturgefiihl» versteht (190ff.). Allerdings
distanziert L. sich vom tremendum-Aspekt, den das Kreaturgefiihls bei Otto hat, auch
vom Ansatz beim Siindenbewusstsein (H. Cremer, M. Kihler), und versteht es poin-
tiert als «positiven Trieb», als Sehnsucht «nach obeny, als dankbare «Andacht» (197ft.).
Zu Recht kontrastiert Vf. das Interesse L.s am «Ankniipfungspunkt» der Offenbarung
Gottes an einem «Merkmal Gottes im Menschen» den Positionen sowohl K. Barths als
auch E. Brunners (200ft.).

Da L. von den Bedingungen, die Erkenntnis ermdglichen, unmittelbar auf Gott als
deren schopferischen Grund schliesst, kann er von der produktiv verarbeitenden eine
rezeptive, d.h nachdenkende oder wiedererkennende Erkenntnis unterscheiden und so
die «vernehmende» Vernunft von der vermeintlich schopferischen (idealistisch) und
von der scheinbar bloss passiven Vernunft (empiristisch) distanzieren; im Hintergrund
sieht V. wiederum Hamanns Sprachverstindnis (202ff.). Die Analyse der Grundbezii-
ge der Vernunft zum Bewusstsein, zum Glauben und zur Erfahrung (206£f.) ergibt, dass
es fir L. kein Selbstbewusstsein ohne Ich-Du-Verhiltnis gibt, dass der feste Punkt un-
seres Erkennens das Gottesbewusstsein ist, das unser Selbstbewusstsein «umschlie3t»
und dass das Gewissen «latentes Gottesbewusstsein» ist. Kurz, der Glaube als Teil des
Kreaturgefiihls ist ein Akt, durch den sich die Vernunft einem bestimmenden Einfluss
offnet, ist daher eine «allgemeingiiltige notwendige Funktion der Vernunft» (211). L.
integriert hierin die (voriibergehende) Funktion des Zweifels und kontrastiert dem
Gottvertrauen die Stinde: Sie sei nicht wie in der Tradition eine Substanz, die in den
Menschen komme (ist das L.s oder des Vf.s Irrtum?!), sondern «Zersetzungsprozess»
der im Gottvertrauen liegenden Einheit des Menschen, mit der Folge des Gefiihls in-
nerer Leere, der Unfreiheit des Wollens, des Verzichts auf «Freiheit fam (213£F).

Die Aufgabe der Erfahrung ist es, den Glauben als Grundakt der Offnung der
Vernunft zu Gott hin zu bestitigen, sowohl im personlichen Leben als auch in der
Geschichte. Gott, der sich @ priori vor der Erfahrung offenbart hat, ist hier wie dort
in einer «riickschauenden» Erschliessungserfahrung wiederzuerkennen. Von der Er-
fahrung widerlegt wird ein bloss «gedachter Gotty; verniinftiges Grundvertrauen wird
zum Vorsehungsglauben. Dieser wird dann zum Verséhnungsglauben, wenn man in
Jesus Christus den Schopfer wiedererkennt (217ff., 253f). Vf. ibersieht nicht, dass
diese nicht zeitliche, aber «ontische» Abfolge, die den Glauben an den Schépfer und
seine Weltregierung nicht nur zur Vorstufe, sondern doch zum blezbenden Grund des
Christusglaubens erklirt, auf der konstitutiven Rezeptivitit der von Gott geschatfenen
Vernunft basiert. Aber seine Riickfrage an L., worin denn der «Mehrwert» des christli-
chen Glaubens gegentber glaubenden Nichtchristen dann bestehe, stellt L.s Erkennt-
nistheorie als solche nicht infrage (221f.).

Der 3. Abschnitt, «Finalitit der Erkenntnisy, expliziert die Wahrheitsgewissheit, die
das Ziel des theologischen Erkenntnisprozesses ist (224-242). Obwohl Wahrheit das
immanente Ziel allen Erkennens sei, bestimmt sie L., was an dieser Stelle der Argu-
mentation nicht mehr wundern kann, als religiosen Begriff, den er dem Corpus Johan-
neum entnimmt; V. nennt ihn einen «semantisch-ontologischen» Begriff. L. kann so



84 Rezensionen

den «kritischen, subjektiven» Wahrheitsbegriff Kants, der auf die Ubereinstimmung
mit Denkgesetzen beruht, ablehnen zugunsten der klassischen adaeguatio intellectus et
rez: des menschlichen Erkennens an das gottliche, schopferische Erkennen, wie es sich
in der einheitlichen Schépfung manifestiert (221ff.). Daher ist fir L. alle Wissenschaft
religis; ihre Deduktionen beruhen axiomatisch auf dem theologischen(!) Wahrheits-
begriff und auf der platonischen(!) Lehre vom Eros. Diese erstaunliche Verbindung,
fiur die V1. auch L.s «Ethik der Liebe» (1938) heranzieht, erklirt sich dadurch, dass
nach L. auch wissenschaftliche Verfahren durch alle Dinge hindurch letztlich Gott su-
chen, eben als Liebe, in der Erkennen, Wollen und Fiihlen eine Einheit bilden (224ft.).
Uberzeugend stellt V{. dar, dass L. die Liebe zum Gegenstand und die zum Lernenden
verbindet, sich aber nicht der augustinischen und der idealistischen Auslegung Platons
anschliesst, und vermutet zurecht, dass L. sich gegen die neukantianische Trennung
von Wissenschaft und religiosem Werturteil stellt (229ff). Ohne den Widerspruch zu
L. anzumerken, stellt Vf. selbst den «Besitz» von Wahrheit in Abrede (228). Auch stellt
er mehrmals fest, dass L. sich liber den Zusammenhang der Theologie mit anderen
Wissenschaften ausschweige (i.U. zu K. Heim und W. Pannenberg, 240). Vielleicht hat-
te er skeptischer sehen sollen, dass L. seine auf Wissenschaft (und Kunst) angewandte
Eros-Ethik, der zufolge «die selbstlose Liebe zur Wahrheit ein latentes Gottesbewusst-
seiny ist (235), mit der Idee einer (allerdings «rezeptiven») Mystik verbindet (235ff.; fast
exotisch wirkt hier der Hinweis auf die neueste Phinomenologie der Prisenz). Die
Pflicht zur sozialen Kommunikation, die L. jeder Wissenschaft auferlegt, gilt erst recht
fir die Theologie, die dieses transeunte Ziel mit einem transzendenten Ziel verbindet,
das L. anhand des biblischen Weisheitsbegriffes expliziert (241f.).

In seiner Bilanz (241-258) empfiehlt V£, Impulse der theologischen Erkenntnisthe-
orie L.s fir die fundamentaltheologische Frage nach der Erkennbarkeit der universalen
Offenbarung zu nutzen und den Schopfungsbegriff fiir die theologische Erkenntnis-
theorie wiederzugewinnen. Wegen der unklaren theologia naturalis und der Unschirfe
des Naturbegriffes schligt er den neuen Titel #heologia creationis vor (245f.). Dessen se-
mantische Leistung liege darin, dass er die Natur in ihrer Gottesbeziehung auffasse;
auf die ethische Verantwortung des Menschen verpflichte; die Einheit der Wirklichkeit
benenne; den Dialog mit anderen Wissenschaften ermdégliche (247ff.). Vf. will damit
L. «extrapolieren», muss ihm aber tatsichlich widersprechen, denn die «Eindeutigkeit
des Begriffs Schopfung» im Sinne L.s besage die Deutehoheit einer «Allperspektiver,
die auch fiir andere Wissenschaften zu gelten beansprucht — den «offene(n) Dialog
auf gleicher Augenhéhe» mit anderen Perspektiven (249f.) kann man also nicht mit,
sondern nur gegen L.s wissenschaftstheoretischen Ansatz haben.

Noch deutlicher wird die mangelnde Eignung L.s fiir die aktuelle Situation im Blick
auf den heuristischen «Mehrwerts, den Vf. dem Schépfungsbegriff L.s zuschreibt.
Dieser untermauere die frei gewahlte Weltgegenwart Gottes und verdeutliche die An-
rede Gottes an die ganze Kreatur; beides zeige die Universalitit der Erkennbarkeit
Gottes (252ff). V. kann hier zwar z.B. auf das L.sche «Herunterlassen» Gottes re-
kurrieren (um sich dann an O. Bayer zu halten), aber da er, gegen den Rat Chr. Links,



Rezensionen 85

den Begriff der Natur durch den der Schopfung bloss «ersetzt», gerit er in dieselbe
Sackgasse, in der er den theologischen Gebrauch von «Natur sieht. Vf. charakterisiert
L.s Schopfungsbegriff als «Panentheismus» (177f., 248f. u.6.). Dieser Begriff aus dem
19. Jh. ist allenfalls in der Abgrenzung von Pantheismus einerseits, Theismus anderer-
seits trennscharf. Dass Vf. seine eigene panentheistische Redeweise — «Alles ist Gott
gegenwirtig und Gott bleibt allem gegenwirtig (248 u.6.) — kliren kann, diirfte nicht
gelingen im Zusammenhang des L.schen Begriff Gottes als «Person». Seine vorsichtige
Kiritik (s.0.) beriihrt jedenfalls nicht die Unvertraglichkeit eines anthropomorph-theisti-
schen Personbegriffs mit dem trinitarischen Begriff der Personen Gottes.

L.s Schopfungsbegriff fihrt, etwa in den Implikaten der «Einheit der Schépfung»
oder eines «absoluten Urgrundes, aus dem alles hervorgeht» (248), Anspriiche des alten
metaphysischen Naturbegriffs mit sich. Ihre theologische Rechtfertigung finden sie in
L.s basaler Annahme einer «rezeptiven Vernunfts, die imstande ist, Gottes Schopfer-
wort zu vernehmen, um dann «von Gott hem zu denken (183 u.6.). V. ibernimmt die-
sen Vernunftbegriff, in der Meinung, es handle sich um eine bescheidenere Vernunft
(und begriindet das auch noch mit einer «symmetrische[n] Beziehung) des Menschen
zur Natum, 247) — das Gegenteil ist der Fall, es handelt sich um eine Zentralperspek-
tive auf Alles. Wem aber am interdiszipliniren und am interreligiosen Dialog liegt, der
misste gerade aus theologischen Griinden diese universale Perspektive zugleich als
partikulare Perspektive kenntlich machen. Aber Vf. bleibt bei der Alternative des «An-
satzes» entweder beim (aniversaleny) Ersten Glaubensartikel oder aber beim (¢partiku-
larer) Zweiten (253f.); damit handelt er sich alle Aporien der Konstellation der 30er
Jahre ein. Auch L. konnte nicht erkliren, ob und inwiefern die erste der drei Stufen der
Gotteserkenntnis (177ff., 242) den folgenden Stufen «vorausgeht» oder «vorgeordnet
ist: nicht zeitlich, sondern «ontisch», «prinzipiell», dogisch» (164, 190, 220) — aber in
welcher Logik denn? Abstraktionen wie diese konnte L., nicht nur ethisch ein Theo-
loge des 19. Jh. (46ff., 90, 179, 215 A.), nicht verabschieden; auch Vf. sicht, dass die
Aufgabe noch nicht bewiltigt ist (256f.).

Vf. kommt das grosse Verdienst zu, an der Gestalt von L. darauf hingewiesen
zu haben, dass die aktuelle, angesichts der wohl fortdauernden Koexistenz mehrerer
Religionen praktisch unabweisliche Korrelation von Universalitit und Partikularitat im
christlichen Glauben selbst theologisch verantwortet werden muss. Er zeigt aber auch
klar, dass eine heologia naturalis axiomatisch-deduktiven Typs dies nicht leisten kann,
weil sie iiber eine inklusivistische Religionstheologie nicht hinauskommt — auch das ist
ein Verdienst. Aus dieser (ibersichtlich fortschreitenden und gut lesbaren) Untersu-
chung kann man also viel lernen, wenn auch nicht nur das, was Vf. erhofft. Ein geglie-
dertes Inhaltsverzeichnis (IXff.), Literatur- und Quellenverzeichnis (272ff.) sowie Per-
sonenregister (294ff.) vervollstaindigen das Buch; besonders niitzlich ist die erstmals,
sicht man von den Rezensionen ab, vollstindige Bibliographie L.s (260-272).

Walter Sparn, Erlangen



86 Rezensionen

Danie! Graf, Unterwegs zu einer biblischen Theologie. Perspektiven der Konzepti-
on von Peter Stuhlmacher. Vandenhoeck & Ruprecht, Géttingen 2011.

374 S., ISBN 978-3-89971-815-7, € 53.90.

Der vorliegende Band ist die fir den Druck leicht Giberarbeitete Fassung der Dok-
torarbeit des Autors, die im Wintersemester 2008/2009 von der Miinchener evange-
lisch-theologischen Fakultit angenommen wurde. Der Band ist primir forschungsge-
schichtlich ausgerichtet, und zwar mit dem Ziel, der gegenwirtigen neutestamentlichen
Wissenschaft weiterzuhelfen. Dazu eignet sich die Person Stuhlmachers gut, denn mit
seinem wissenschaftlichen Werdegang ist ein wichtiger Teil der Geschichte der neu-
testamentlichen Wissenschaft des 20. Jahrhunderts verbunden, und die Frage nach
Perspektiven der neutestamentlichen Wissenschaft heute sollte auf der Basis solider
forschungsgeschichtlicher Kenntnisse erfolgen (19). Nach der Darlegung der Prob-
lemstellung der Arbeit (eine klare Fragestellung fehlt allerdings; 17-10) folgt ein bio-
graphischer Uberblick iiber die bisherigen Stationen des Lebens Stuhlmachers und
eine Information tber den Aufbau der Studie (19-25; 25-28). Daran schliessen sechs
Hauptkapitel und ein Ausblick an, sowie ein ausfiihrlicher Anhang mit einem Verzeich-
nis der Veroffentlichungen Stuhlmachers und einer Liste seiner Lehrveranstaltungen
sowie einer allgemeinen Bibliographie.

Im ersten Kapitel beschreibt Graf die Bedeutung des Alten Testaments fiir die ntl.
Exegese bei Stuhlmacher sowie den Einfluss von Alttestamentlern (Zimmerli, Von
Rad, Gese) auf ihn, der beachtlich ist (29-107; hier bespricht Graf auch die tradi-
tionsgeschichtlich orientierten Qualifikationsarbeiten von Stuhlmacher). Im zweiten
Kapitel konzentriert sich Graf auf Stuhlmachers explizit hermeneutische Arbeiten un-
ter besonderer Berticksichtigung seiner «Hermeneutik des Einverstindnisses» und der
«Geistlichen Schriftauslegung» und schlussfolgert zu Recht, dass «die Frage nach einer
sowohl wissenschaftlich als auch kirchlich verantworteten Schriftauslegungy sich wie
ein roter Faden durch Stuhlmachers Arbeiten zieht (154). Der Deutung des Todes Jesu
im NT ist das ganze dritte Kapitel gewidmet (157-203), woran das vierte Kapitel, wel-
ches sich mit dem Thema der «Riickfrage nach Jesus» beschaftigt, logisch anschliesst
(205-245). Im funften Kapitel beschreibt Graf dann Stuhlmachers Konzeption einer
«Biblischen Theologie des Neuen Testaments» und beschreibt dabei weniger den In-
halt als die vier Grundsitze, auf denen Stuhlmachers opus magnum aufgebaut ist. «Ein-
heit und Vielfalt im Neuen Testament» bildet das Thema des sechsten Kapitels, in dem
sachgemiiss auch die Frage nach der Mitte der Schrift bei Stuhlmacher gestellt wird
(271-302). In seinem Ausblick zeigt Graf auf, welche Bedeutung Stuhlmacher fir die
neutestamentliche Wissenschaft im Allgemeinen hat und verbindet damit eine eigene
Wiirdigung: «Mit vollem Recht (und weitreichender Relevanz fiir den 6kumenischen
Dialog) sieht Stuhlmacher im fir uns gekreuzigten und auferstandenen Christus den
entscheidenden Einheitspunkt der Theologie. An dieses Zentrum zu erinnern und alle
Theologie riickzubinden an den biblischen Kanon des Alten und des Neuen Testa-
ments, das ist m.E. der entscheidende Anstol3, den Peter Stuhlmacher der Theologie



Rezensionen 87

der Gegenwart gegeben hat. Mag man auch in exegetischen Einzelfragen Stuhlmachers
Argumentation nicht folgen, weitaus wichtiger ist sein grundlegendes Anliegen: das
Verstindnis des Alten und Neuen Testaments zu orientieren nicht etwa an einer un-
bestimmten Weltsicht des amodernen Menschemn, sondern an ihrem eigenen Anspruch
geisterfiilltes Gotteswort im Menschenwort zu sein.» (308f.). Diese Wiirdigung verrit
auch, wo der Autor sich selber theologisch verortet.

Die sachkundige, informative und gut lesbare Arbeit ist von Bedeutung fiir je-
den, der einen klareren Einblick in die Geschichte der deutsch(sprachig)en neutesta-
mentlichen Bibelwissenschaft bekommen mdéchte, und insbesondere fir die speziell
am Denken Peter Stuhlmachers Interessierten — flir die Letztgenannten ist die Arbeit
geradezu unentbehrlich. Auch wenn der Autor sich dann und wann kritisch zu Stuhl-
macher dussert, vermisst man eine etwas kritischere Wiirdigung dieses Theologen und
Bibelwissenschaftlers.

Peter-Ben Smit, Amsterdam/Utrecht

Giysbert van den Brink und Cornelis van der Kooi, Christelijke dogmatiek. Een inleiding,
Boekencentrum, Zoetermeer 2012.

722 S., ISBN: 978-9-02392-606-1, € 65.00.

Die Veroffentlichung dieses Buches kann ohne Einschrinkung als ein besonderes Er-
eignis fir die Theologie bezeichnet werden. Das Buch hat nach der Erscheinung der
ersten Auflage im Oktober 2012 schon viele positive Reaktionen ausgeldst, und gerade
beim Schreiben der vorliegenden Rezension bekam ich die Nachricht, dass eine vierte
Auflage auf den Markt gebracht worden ist.

Es ist mir eine Freude, dieses umfangreiche Buch, das sich fast allzu bescheiden als
Einleitung prisentiert, kurz vorzustellen. Bemerkenswert ist zunichst einmal die Tat-
sache, dass es im eigentlichem Sinne eine Koproduktion ist. Beide Autoren sind schon
lange im akademischen Bereich titig, van den Brink an verschiedenen theologische
Fakultiten, van der Koot seit Beginn seiner Karriere an der theologischen Fakultit der
Freien Universitit in Amsterdam, wo sie jetzt beide als Systematiker arbeiten. Was den
kirchlichen Hintergrund dieser beiden Professoren betrifft: Es diirfte bekannt sein,
dass die beiden grossen reformierten Kirchen der Niederlande schon vor einigen Jah-
ren fusioniert haben und jetzt die PKN (Protestantische Kirche in den Niederlanden)
bilden. Van den Brink hat seine «kirchliche Heimat» im rechten Fligel der Nederlandse
Hervormde Kerk, van der Kooi in der Gereformeeerde Kerken. Interessant ist nun,
dass sie in ihrer Gesinnung und Arbeit einander so nahe gekommen sind, dass sie diese
Dogmatik im wahren Sinne des Wortes «zusammen» geschrieben haben, sozusagen
«unisonon, so dass die Hand des einen nicht von der des anderen zu unterscheiden ist.
Das Buch ist somit als eine Frucht intensiver gelebter Okumene zu betrachten.

In ihrem Vorwort umschreiben die Autoren, was sie bieten wollen: eine Darstellung
des christlichen Glaubens als Informationsquelle fiir alle Interessierten, auch fiir die



38 Rezensionen

Kritiker von Kirche und Glauben. Inhaltlich vertreten sie eine «loyale Orthodoxie».
Das heisst: Anschluss an die Lehrtradition der Jahrhunderte. Auch dort, wo sie gele-
gentlich die Traditon kritisieren, tun sie das respektvoll. Sie wollen den Glauben fiir die
heutige Zeit verantworten, wobei sie das gelebte Leben der christlichen Gemeinschaft
und die Fragen, die dort gestellt werden, berticksichtigen wollen; klar ist dabei, dass
diese Fragen oft mit den Entwicklungen in der heutigen Kultur zusammenhingen. Es
ist wertvoll, dass die Autoren jeweils das Gesprich mit der Philosophie suchen und
auf Sinnfragen eingehen, wie sie im Kontext der heutigen Kultur und Gesellschaft
aufkommen.

Das Buch nimmt auf die geistige und religiose Lage der Gegenwart, in den Nie-
derlanden und auch sonst in Europa, bewusst Riicksicht: eine Lage, die durch einen
Riickgang des offiziellen kirchlichen Christentums gekennzeichnet ist. In der breiten
Offentlichheit hat Religion weitgehend ihre frithere wegweisende Funktion eingebiisst;
oft ist sie nur im Zusammenhang mit dem Islam ein Thema. Da ist es wichtig, klar zu
machen, dass die wesentlichen Lebensfragen immer auch eine religiose Dimension
haben. Gerade in dieser Konstellation kann das vorliegende Buch eine wichtige Hilfe-
stellung leisten.

Die Verfasser charakterisieren «Dogmatik» in origineller Weise als «anstindigy (nie-
derl.: «fatsoenlijk») nachdenken iiber Gott, Mensch und Welt. Die Ausfiihrungen Gber
die zentralen Themen (loci) der christlichen Lehre sind sehr instruktiv und geschicht-
lich und biblisch umfassend und griindlich dokumentiert. Die Gedankenginge zeigen
den Willen und die Fihigkeit der Verfasser, umsichtig und differenziert Phinomene
und Meinungen wiederzugeben und zu beurteilen. Zugleich sind sie in einer klaren und
schonen, auch modernen Sprache geschrieben, welche die Lektiire zu einer spannen-
den Erfahrung macht.

Priagnante Formulierungen zeigen das innere Engagement der Verfasser. Das Buch
mit seinem beachtlichen wissenschaftlichen Rang kann dazu dienen, den Glauben zu
erhellen, zu stirken und zu tberpiifen. Es ist hilfreich, dass die Kapitel mit kurzen
Bemerkungen anfangen: thesenhafte Zusammenfassungen ihres Inhalts und Hinweise,
wie man sich mit dem Stoff vertraut machen kann. Wahrscheinlich wird dieses Buch
bald auch als Lehrbuch fiir Theologiestudenten dienen.

Die Autoren haben von einflussreichen niedetlindischen Theologen wie Noord-
mans, Miskotte, Van Ruler, Berkouwer, H. Bavinck und dessen Neffen J.H. Bavinck
gelernt. Oft verweisen sie auch auf das Buch, das gewissermassen ihr «Vorgingem
ist: «Christelijk geloof» von H. Berkhof. Thr Buch ist freilich in gewissen Aspekten,
namentlich in der Fragen von Trinitit und Christologie, orthodoxer als Berkhof. And-
rerseits unterscheidet sich die Ausrichtung ihres Werkes auch von einer anderen nieder-
lindischen Dogmatik, die 1992 erschienen ist: «Beknopte Gereformeerde Dogmatiek»
von J. van Genderen und W.H. Velema, die damals als Professoren an der Theol. Uni-
versitit der Christelijke Gereformeerde Kerk in Apeldoorn wirkten. Dieses gediegene
Werk ist in der Grundhaltung apologetischer als das hier besprochene Buch. In ihm
gibt es zahlreiche Bezugnahmen auf Barth und die deutschsprachige Theologie; aber



Rezensionen 89

mindestens genau so hiufig werden Denker aus dem angelsichsichen Raum aufge-
nommen, vor allem Colin Gunton.

In verschiedener Hinsicht gehen die Verfasser eigene Wege. Einige kurze Andeu-
tungen dazu. Auffillig ist, dass sie entspannt und niichtern tiber die frither so heiss dis-
kutierte Schopfungsoffenbarung sprechen. Mit Recht gehen sie von der Realitit einer
«Universalen Offenbarungy» aus («universal» ist tatsichlich als Qualifikation besser als
«allgemein»); Spuren Gottes sind auch im Alltagsleben zu finden.

Die Besprechung der vielen Fragen, welche die Bibel betreffen, finden hier nicht,
wie in den meisten anderen dogmatischen Entwiirfen, in den Prolegomena statt, son-
dern in den Ausfithrungen zu dem, was in der Tradition zu der «via salutis» gerechnet
wird. Dadurch kommt die Funktion der Bibel besser zum Ausdruck. Dem betreffen-
den Kapitel geht eine ausgezeichnete Erorterung Gber das Wirken des Geistes voran.
Sie zeigt, wie sehr das Anliegen der pentekostalen und charismatischen Theologie fir
die Dogmatik fruchtbar gemacht werden kann. Vor diesem Abschnitt handeln die Ver-
fasser in versohnlichem Sinn und mit Respekt fiir die Theologie des Ostens tber die
Frage des «filioque». Ich mdéchte noch einen Schritt weiter gehen als sie. Nach meiner
Uberzeugung geht das Wirken des Geistes nicht auf in dem, was der Geist als Geist
Jesu tut. Der Geist ist und bleibt auch nach der Inkarnation Spiritus Creator, der die
ganze Schépfung trigt und zu ihrer Bestimmung fithrt. Wie die Verfasser dartiber den-
ken, ist nicht ganz klar (vgl. S.107 und 474)

Wie in Berkhofs Buch ist ein spezielles Kapitel «Israel» gewidmet, das sich — wie
das ganze Buch — durch die Verbindung von Klarheit und Vorsicht auszeichnet: Die
Bundestreue Gottes betrifft Israel auch heute, die Landverheissung darf nicht ver-
geistigt, aber ebensowenig in politischem Sinn angewendet werden. Im Geist der Tora
und des Evangeliums missen Lésungen und Kompromisse im Nahostkonflikt gesucht
werden, die in Ubereinstimmung mit dem Voélkerrecht stehen.

Trotz der orthodoxen Grundposition der Verfasser urteilen sie gelegentlich anders
als der Mainstream der evangelikalen Theologie. Dabei spielt eine Rolle, dass sie in
behutsamer Weise die Ergebnisse der historisch-kritischen Bibelforschung aufnehmen.
So wird in den Ausfithrungen tber Schépfung und Fall nicht, wie im Fundamentalis-
mus, die Historizitit von Adam als konkreter Person postuliert. Weiter fillt auf, dass
in der Eschatologie — anders als etwa in der Glaubensbasis der Evangelischen Allianz
— die Frage nach der «ewigen Strafe» offen gelassen wird.

Auch iiber die individuelle Eschatologie und den sog, «Zwischenzustand» schrei-
ben die Autoren mit Vorsicht. Deutlich ist, dass sie sich von der Ganz-Tod-Theorie,
die u.a. von Cullmann vertreten wurde, distanzieren. Sie anerkennen die Radikalitat des
vom Tode verursachten Bruches, aber zugleich ist nach ihrer Uberzeugung der Glaube
legitim, dass die «Seele» als Zentrum des Selbstbewusstseins nach dem Tod in irgend-
einer Weise bei Gott weiterexistiert. Ich stimme darin ganz mit ihnen tberein. Aus-
fuhrlich werden in diesem Zusammenhang auch die wissenschaftlichen Erkennisse der
Physik und Anthropologie zur Sprache gebracht. Dazu sei noch Folgendes bemerkt:
In diesem Zusammenhang sind m.E. die Forschungen des hollindischen Kardiolo-



90 Rezensionen

gen Van Lommel wichtig, der nachgewiesen hat, dass die Funktion des menschlichen
Geistes auch ohne ein korperliches Substrat intakt bleiben kann. Auch die Zeugnisse
und Berichte der Nah-Tod-Erfahrungen verdienen in der Theologie Beachtung. Selbst
abgesehen von dem, was die Wissenschaft (welche?) dariiber sagen kann, spielen sie
eine wichtige Rolle in dem, was viele Menschen, auch in den Kirchen, Gber das Jenseits
denken und fiihlen. Der heutige Theologe tut gut daran — wie in der fritheren Gene-
ration etwa Karl Heim —, diese ernst zu nehmen, wie tGbrigens auch Erkenntnisse und
Erfahrungen anderer Religionen und Kulturen. Instruktiv dafiir bleibt das dreibindige
Standardwerk von Dr. Emil Mattiesen (1875-1939).!

Diese niederlindische Dogmatik verdient es, auch im Ausland bekannt und benutzt
zu werden!

Jan Veenhof, Gunten

Hartmut 1 ehmann, Religiése Erweckung in gottferner Zeit. Studien zur Pietismus-
forschung, Wallstein-Verlag, Gottingen 2010.

158 S., ISBN 978-3-8353-0597-7, € 19.00, SFr 26.80.

«Was wir vor uns haben, ist [...] eine einigermallen komplizierte Situation: Die An-
nahme, die Pietismusforschung sei primir eine Aufgabe der evangelischen Kirchen-
historiker, ist zwar inzwischen erschiittert. Eine neue und klare Orientierung dartber,
wo der Pietismus beginnt, wie weit er reicht, wer dazugehért und was dies alles auch
im internationalen Kontext historisch bedeutet, ist aber noch nicht entstanden.» (11)
So skizziert Hartmut Lehmann, zuletzt Direktor des Max-Planck-Instituts fur Ge-
schichte in Gottingen und der angelsichsischen Forschung besonders verbunden, in
der Einfihrung zu seinem Buch den status quo der Pietsmusforschung. Der vorlie-
gende Sammelband méchte ein Baustein zu einer umfassenden Neuorientierung sein,
die vor allem drei Aufgaben in Angriff zu nehmen hitte: erstens die interdisziplinare
Vernetzung zwischen Kirchenhistorikern, Historikern und Spezialisten verschiedens-
ter Geschichtsfelder sowie Philologen; «zweitens die gezielte zeitliche Erweiterung
der Forschungsbemiithungen im Zusammenhang mit dem Pietismus bis ins frihe 17.
Jahrhundert und auf der anderen Seite Gber das spite 18. Jahrhundert hinaus ins 19.
und bis ins 20. Jahrhundert; sowie drittens die Erforschung der Beziehungen zwischen
den verschiedenen religisen Erneuerungsbewegungen in West- und Osteuropa, auch
in Skandinavien, sowie in Nordamerika und spiter auch in den Missionsgebieten in
Afrika, Lateinamerika und Asien». (9f.) Damit steht Lehmann in der Nachfolge der
von ihm selbst gemeinsam mit Martin Brecht, Klaus Deppermann und Ulrich Gibler
herausgegebenen vierbindigen Geschichte des Pietismus, setzt sich aber dezidiert von der
langjahrigen deutschsprachigen Forschungstradition im Gefolge Albrecht Ritschls ab,

Das personliche Uberleben des Todes: eine Darstellung der Erfahrungsbeweise, 3 Bde.,
Berlin 1936-1939.



Rezensionen 91

die den Pietismus vornehmlich als deutsches Phinomen behandelt, ihn aber vor allem
zeitlich auf das Jahrhundert von 1670 bis 1780 begrenzt und damit absetzt von der
Erweckungsbewegung des 19. Jahrhunderts mit ihren bis heute fortwirkenden Folgen.
Demonstrativ und konsequent iibernimmt L.ehmann aus dem angelsachsischen Sprach-
gebrauch daher im Titel seiner Sammlung den Begriff der religiosen Erweckung, «der
im Deutschen die im Englischen und Amerikanischen tblichen Bezeichnungen reviva/
und awakening exakt wiedergibt. (8) Dabei ist sich Lehmann dariiber im Klaren, dass
angesichts der diffusen gegenwirtigen Diskussionslage eine kohirente Gesamtdefiniti-
on des Pietismusbegriffs noch in weiter Ferne liegt, formuliert jedoch zugleich gewalti-
ge Erwartungen: «International an interdisciplinary Pietism research, conceived in this
mannet, may be the first step towards a new history of the Western world that, in turn,
may provide a means to reconcider the whole of modern history.» (30)

Die Plausibilitit der von Lehmann formulierten Desiderata wird sich in der prakti-
schen Forschungsarbeit erweisen miissen — die vorliegende Sammlung von Vortrigen,
von denen die meisten bereits andernorts verdffentlicht worden sind, ist ein Schritt
auf diesem Weg. Unstrittig ist der Gewinn durch Interdisziplinaritit: Sie tut immer gut,
wobei mir der sozialgeschichtliche Ansatz — also die Untersuchung der spezifischen
Trigerkreise pietistischer Praxis in bestimmten Regionen — besonders ergiebig scheint.
Auch der Blick iiber die Grenzen des deutschen Sprachraums hinaus ist wohltuend —
immer noch sind Pietismusseminare sehr stark an Leitfiguren wie Spener, Francke und
Zinzendorf orientiert und nehmen schon die Beziehungen zur Nadere Reformatie in den
Niederlanden oft zu wenig in den Blick. Hingegen sollte man bei der Ausweitung des
Zeitrahmens umsichtig vorgehen. Die klassische Unterscheidung von Pietismus und
Erweckung scheint mir fiir den deutschen Bereich durchaus sinnvoll zu sein, haben
doch hier die Franzosische Revolution und die Herrschaft Napoleons zu einer spezi-
fischen konservativen Wende, speziell zu einer Anniherung von Bibelorthodoxie und
pietistischem Erbe gefiihrt, die man auch sprachlich deutlich machen sollte, wenn man
es ohne Mithe kann. Lehmann selbst konstatiert: «Von der Sammlung der Frommen
im spaten 17. und im 18. Jahrhundert ist schlief3lich die Mobilisierung der Frommen
zu unterscheiden, die in den Jahrzehnten nach der Franzosischen Revolution begann
und die — in unterschiedlichen Formen — bis in unsere Gegenwart reicht.» (43). Sie
begann erst, «<nachdem die herkommliche Weltordnung prinzipiell in Frage gestellt und
zumindest teilweise tatsiachlich auch zerstért wurde» (ebd.); ihre Zentren «mit dezidiert
antirevolutiondrem Akzent» waren zunachst Basel und London (ebd.). Warum also
eine Differenzierung aufgeben, die gingig und hilfreich ist? Es muss doch mdéglich
sein, innerhalb des grossen Rahmens, den die Geschichte des Pietismus vorgibt und fiir den
mir als Sammelbezeichnung révei/ bzw. reviva/ am neutralsten scheint, fir den deutschen
Kontext die spezifische Unterscheidung von Pietismus und Erweckung fruchtbar blei-
ben zu lassen!

Die elf Kapitel des Buichleins kreisen um das Hauptanliegen und wollen es durch
den Blick auf das Einzelne stitzen. So beschiftigt sich das siebte Kapitel «The Mobili-
zation of God’s Pious Children in the Era of the French Revolution and Beyond» (90-



92 Rezensionen

100) mit der Christentumsgesellschaft, den Bibelgesellschaften, Blumhardt und der Pil-
germissionsanstalt St. Chrischona. Am Beispiel Ludwig Hofackers stellt sich Lehmann
der Frage, ob der Begriff Erveckungsbewegung eine zeitgentssische Selbstbezeichnung
des frithen 19. Jahrhunderts oder einen Unterscheidungsbegriff spiterer Generationen
darstellt (120-131). Dass Emveckung nun selbstverstindlich eine umfassende typologi-
sche Bestimmung religiéser Erfahrung ist, muss freilich eine reflektierte und begrenzte
chronologische Verwendung des Begtiffs Erweckungsbewegung nicht desavouieren.

Nicht allen Themen kann hier nachgegangen werden — obwohl das gerade im Be-
zug auf Lehmanns Auseinandersetzung mit Albrecht Ritschls Geschichte des Pietismus
(101-119) ausgesprochen interessant wire. Ich konzentriere mich auf den Abschnitt
«Die langfristigen Folgen der kirchlichen Ausgrenzung des radikalen Pietismus» (45-
56), in dem der Verfasser der spannenden Frage nachgeht, wieso in den letzten bei-
den Jahrhunderten das religitse Interesse wie die kirchliche Bindung der Bevéilkerung
in Europa kontinuierlich abnimmt, in den USA jedoch deutlich steigt. Dass hier das
staatskirchliche Erbe Europas mit seiner religiésen Monopolisierung eine Rolle spielt,
ist evident. Lehmann verbucht die europdische Entwicklung besonders auf das Konto
der «radikalen Aufklirep, die in vielen Konsistorien und Kirchenbehorden den Ton
angaben» (51): «Pietisten waren fiir sie die Ewiggestrigen, Enthusiasten, Schwirmer.
Es galt sie zu disziplinieren und auf die Hohe der Einsichten aufgeklirter Denkweise
zu heben [...]» (ebd.) Der ehemalige Griindungsdirektor des Deutschen Historischen
Instituts in Washington, D.C., urteilt: «Die Vertreibung der als schwirmerisch und se-
paratistisch verketzerten Gruppen in den Jahrzehnten um 1700 und dann auch in der
Zeit um 1800 und in den folgenden Jahrzehnten muss [...] als schwerer Verlust fir die
Welt des mitteleuropaischen Protestantismus eingestuft werden.» (55). Das ist quanti-
tativ sicher richtig, jedoch nicht qualitativ. Dadurch namlich ist Mitteleuropa erspart
geblieben, was die amerikanische Gesellschaft bis heute prigt: die Spaltung zwischen
einer technologisch hochentwickelten Wissenschaft und zugleich obskursten religiosen
Fundamentalismen (Kreationisten). So// der Knoten der Geschichte so auseinander geben: Das
Christenthum mit der Barbarei, und die Wissenschaft mit dem Unglanben? hat einst Schleierma-
cher in seinem Sendschreiben an Liicke gefragt. Dass er in den deutschen Landeskir-
chen nicht so stark auseinandergegangen ist wie in Teilen des amerikanischen Protes-
tantismus, haben wir a#ch den Resten des Staatskirchentums zu verdanken, vor allem
dem staatlich beaufsichtigten Religionsunterricht und der Ausbildung der Geistlichen
und Religionslehrer an staatlichen Universititen.

Lehmanns Buch ist trotz der Vielfalt der Themen in seiner Intention stringent, in
der Durchfiihrung aufgrund der Kiirze der Vortrige gelegentlich etwas holzschnittar-
tig, jedoch ausgesprochen anregend; es reizt zur Auseinandersetzung, Was will man
mehr?

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal



Rezensionen 93

Jiorg Dierken, Fortschritte in der Geschichte der Religion? Ancignung einer Denkfi-
gur der Aufklirung, Evangelische Verlagsanstalt, Leipzig 2012.

244 S., ISBN 978-3-374-02987-7, € 19.80.

Jede Darstellung und Deutung von Geschichte bedarf konstruktiver strukturieren-
der Vorannahmen, deren Offenlegung und reflexive Durchdringung den Massstab
der Wissenschaftlichkeit des Unterfangens bilden. Diese zuerst bei Kant program-
matisch entfaltete Einsicht der europiischen Aufklirung macht der Hallenser Syste-
matische Theologe Jorg Dierken in seinem konzeptionellen und typologischen Ent-
wurf zur Religionsgeschichte anhand einer Auseinandersetzung mit dem Begriff
des Fortschritts neu fruchtbar. Dabei zielt die «Aneignung» des Fortschrittsbegriffs
nicht auf eine Repristination teleologischer Religionshistoriographie, sondern auf
die kritische Aufarbeitung und Transformation von Fortschritts- und Entwicklungs-
figuren selbst.

Im ersten Kapitel des Buchs wird ein subjektivititstheoretisch konzipierter Reli-
gionsbegriff vorgestellt, dessen vier «Grunddimensionen» (40) die Bewiltigung von
Kontingenzen, die Geltung individueller Selbstdeutungen, intersubjektive Kommu-
nikation sowie kultisches Ausdruckshandeln umfassen. Deutlich lisst sich Schlei-
ermacher als historisches Vorbild dieser gleichwohl eigenstindigen Konzeption
ausmachen. Diese bildet die Grundlage einer «Hermeneutik leitmotivischer Diffe-
renzen» (46), die als Strukturprinzip der angestrebten Typologie fungieren soll.

In einem zweiten Schritt arbeitet Dierken die Geschichte des modernen religions-
historiographischen Fortschrittsdenkens auf, dessen Ursprung er in dem zusammen
mit seiner konfessionellen Pluralisierung einsetzenden vernunftgeleiteten geschicht-
lichen Denken des frihneuzeitlichen europiischen Christentums selbst ausmacht.
Die kritische Durchdringung des daraus erwachsenen teleologischen Denkens seit
Kant (vgl. 63ff.) hatte die konzeptuelle Einsicht in die notwendige Diastase von «Re-
ligion» und «Religionen» zur Folge, welche bei Schleiermacher (vgl. 72ff)) zum reli-
gionshistoriographischen Prinzip erhoben und parallel bei Hegel (vgl. 80ff.) zu einer
dialektischen Religionshistorik umfunktioniert wurde. Dabei ist es der Aufweis von
«Wechselverhiltnisse[n]» zwischen «Religion und sozio-kulturellen Lebensformatio-
nen» (87), welche indes die Herausarbeitung «geistige[r] Gehalte» (ebd.) in den Reli-
gionen nicht ausschliesse, den Dierken als bleibendes Verdienst Hegels herausstellt —
auch gegentiber letztlich einseitig teleologisch denkenden Figuren des spiten 19. Jhs.
(F. M. Miiller und W. Bousset). Erst durch Ernst Troeltsch, den «groflen, aber auch
aporetischen Diagnostiker des Historismus» (104) sei die konzeptionelle Schirfe der
hegelschen Begriffe eingeholt worden, die insbesondere bei Max Weber bleibend
zur Ausprigung soziologischer und religionshistoriographischer Kategorien beige-
tragen habe — wihrend mit der von Rudolf Otto ausgehenden phinomenologischen
Religionswissenschaft und dem Versuch offenbarungsgeschichtlicher Grundlegung
der Theologie bei Wolfhart Pannenberg das religionsgeschichtliche Denken im 20.
Jahrhundert zwei weitere sehr spezifische Ausformungen erfuhr.



94 Rezensionen

Die freigelegten Momente religionshistoriographischen Fortschrittsdenkens fiihrt
Dierken in einem dritten Teil einer transformierenden Aneignung im Rahmen eines
eigenstandigen Entwurfs einer Religionstypologie zu. Diese ist, in Anlehnung an Paul
Tillich, in <ethische> («orientalisch-abendlandische») (156-187) und aystische («fern-
Ostlich-asiatische») (188-214) Religionen gegliedert. Gleichwohl hat diese Typologie
keine im engeren Sinne historiographische, sondern vielmehr gegenwartsdiagnostische
Absicht. Dafir sucht Dierken das Fortschrittsmotiv in den Entwicklungsdynamiken
der einzelnen Religionen selbst auszumachen. Dadurch erhilt auch der Aufklirungs-
begriff eine neue Bestimmung, insofern er als Chiffre fiir die zunechmende Durchbe-
stimmung von als Individualisierung verstandener Wesentlichkeit von Religionen steht.
Unter diesen Vorzeichen unternimmt Dierken im vierten und abschliessenden Teil des
Buchs (221-244) die Rekonstruktion der Begriffe des Synkretismus und der Sikulari-
sierung, deren reflexive Integration in religiése Selbstdeutungspraktiken als religions-
geschichtlicher «Fortschritty zu werten sei.

Daran wird erneut deutlich, dass Dierkens Buch kein rein methodischer Vorschlag
zur Religionsgeschichtsschreibung ist. In explizit gegenwartsdiagnostischer Absicht
witft er zugleich die Frage nach der ethischen Dimension der Historiographie neu auf.
Der normative Kern von Dierkens Typologie besteht in der Vermutung, dass religi-
ose Pluralisierung nicht nur ein formales Merkmal religionsgeschichtlicher Dynami-
ken darstellt, sondern zugleich als Massstab der Gegenwartsfihigkeit von Religionen
dienen kann. Das Ausmass der Ressourcen zur reflexiven Aufarbeitung und Integ-
ration von inneren wie dusseren Differenzen bestimmt demnach die Moglichkeiten
friedlicher Koexistenz von Religionsgemeinschaften. Damit verwendet Dierken einen
Leitgedanken liberal-protestantischen Selbstverstindnisses als Strukturprinzip einer
Typologie, die Modernisierung und Pluralisierung gleichwohl als intrinsische Merkmale
der Entwicklung von Religionskulturen tiberhaupt plausibilisieren kann. Dabei erhebt
diese «religionsgeschichtsphilosophische Orientierung in einer Teilnehmerperspektive»
(240) keine Anspriiche auf Objektivitit. Durch die bestindige Reflexion auf die Par-
tikularitit von Perspektive und Form der Darstellung kann ihr Anspruch auf Geltung
vor dem selbstgesetzten Massstab bestehen. Indes stellt sich im Blick auf die mégliche
Rezeption dieses tiberaus gelungenen Buchs die Frage, ob die damit einhergehende rein
formal formulierte Verbindung von reflexiver Partikularitit und Geltungsanspruch ei-
nes der Momente eines spezifisch theologischen Beitrags zum interdiszipliniren und
interreligiosen Gesprich darstellt, der gerade auch fiir diejenigen religionsbezogenen
Wissenschaften von Interesse sein konnte, in denen die «Teilnahme» selbst zum Schib-
boleth von Wissenschaftlichkeit gerit.

Harald Matern, Basel



Rezensionen 95

Christoph Bultmann, Bibeltezeption in der Aufklarung, Mohr Siebeck, Ttubingen 2012,
256 S., ISBN 978-3-16-151968-0, € 39.00.

Der in Erfurt Bibelwissenschaft lehrende Alttestamentler Christoph Bultmann (im Folgen-
den V£ hat bereits im Jahre 1999 eine wegweisende Studie tiber Johann Gottfried Her-
ders Genesisauslegung vor dem Hintergrund der zeitgendssischen Kontroversen iiber
natiirliche und geoffenbarte Religion vorgelegt (Dze biblische Urgeschichte in der Aufklirung.
Johann Gottfried Herders Interpretation der Genesis als Antwort auf die Religionskritik David Hu-
mes, Tubingen). Nun ist ein Band zum Thema Bibelregeption in der Aufklirung erschienen,
der elf Beitrige des Vf.s enthilt, die an verstreuten Orten publiziert worden sind. Her-
ausgekommen ist ein kenntnisreicher und ideengeschichtlich angelegter Uberblick iiber
die vielschichtigen Debatten tiber die Auslegung der Bibel im Zeitalter der Aufklarung,
Die Einleitung — Bibelrezeption im kulturellen Kontext aufgeklarter Religionsphilosophie (1-11)
— umreisst den kulturellen Horizont sowie die Problemanforderungen der Bibelinter-
pretation unter den Bedingungen der Aufklirung. Er wird durch die zahllosen Kont-
roversen Uber natiirliche und geoffenbarte Religion und deren Rickwirkungen auf die
Exegese bestimmt. «Die Bibelrezeption in der Aufklirung ist im Wesentlichen durch das
Spannungsverhiltnis zum religionsphilosophischen Konzept einer matiirlichen Religion
geprigty» (7) Wenn das grundlegende Thema der aufgeklirten Bibelexegese in der Aus-
einandersetzung mit der natiirlichen Religion besteht, wird deutlich, dass sich die Para-
digmen dieses Diskurses dann dndern missen, wenn das Konzept einer religio naturalis
seine Plausibilitit verliert. Das sei, so der Vf., jedenfalls mit Friedrich Schleiermachers
Kritik an der natiirlichen Religion in der berithmten flinften Rede seines Erstlingswerkes
Uber die Religion von 1799 der Fall. Deshalb markiert Schleiermacher «einen Epochen-
schnitt, durch den auch die Bibelrezeption in der Aufklirung ihr Interesse verliert» (9).
Die Studien des Bandes rufen die vergessene Vorgeschichte der Bibelauslegung in
dem kulturellen Horizont der Aufklirung in Erinnerung und damit den Problemstand,
auf den die protestantische Theologie unter anderem mit der Einfithrung und der Etab-
lierung der historisch-kritischen Methode reagierte. Im Fokus des Buches steht vor allem
die Auslegung des Alten Testaments von Robert Lowth bis Wilhelm M. L. de Wette.
Eroffnet wird der Band mit dem Beitrag Was sz ein theologischer Klassiker? (13-40), in dem
Johann Joachim Spaldings mehrfach aufgelegte Schrift Uber die Nutzbarkeit des Predigtamstes
und deren Beforderung (1772) im Kontext der zeitgendssischen Diskurse thematisiert wird.
Der problemgeschichtliche Kontext von Lowths bahnbrechendem Werk De sacra Poesi
Hebraeorum wird sodann anhand der Debatten tiber antike und biblische Poesie erortert
(«Heilige Dichtungy im Zentrum der Hebraischen Bibel. Horag und David bei Robert Lowth, 41-65).
Der komplexen Haltung Lessings zur theologischen Aufklirung gelten zwei Fallstudien.
Zunichst wird die biblische Hermeneutik des Wolfenbiitteler Bibliothekars im Horizont
von Voltaires Bibellektiire in den Fokus gertickt (Lessings Verstandnis der Bibel. Das Gedicht
Die Religion> [1751] und das Schauspiel INathan der Weise> [1779], 66-86) und schliesslich
die Entwicklung des Toleranzgedankens von Hugo Grotius bis Lessing («Improbissimae
Calumniae» und ihre «Pflichtschuldige Pastoralverbetzung der Obrigkeits. Tolerang und ibre Gegner



96 Rezensionen

bei Grotius und Lessing, 87-114). Mit der Bibelhermeneutik Lessings und seiner breiten
Kenntnis der Geschichte des frithen Christentums riickt der Vf. Aspekte aus dem Werk
des Liebhabers der Theologie in den Blick, welche meist hinter dessen Geschichtsphilo-
sophie aus der Erziehungsschrift zuriicktreten.

Den Wandlungen des Salomobildes im 18. Jahrhundert (115-136) geht der Vf. bei
Pascal, Grotius, Voltaire und Herder nach und prisentiert das Mosebild anhand ein-
schligiger gelehrter Lexika der frithen Neuzeit (137-160). Die Gestalt Mose ist freilich
auch ein Thema, auf welches Johann Gottfried Herder in seinen grossen Studien zum
Alten Testament, der Altesten Urkunde sowie dem Geist der Ebriischen Poesie ausfithtlich zu
sprechen kommt. Herders Blick auf Mose zwischen Bewunderung und Entzanberung? (161-
174) thematisiert der V. vor dem Hintergrund von Lessings Mosebild als Etappe der
Offenbarungsgeschichte. Zwar entwickelt auch Herder seine Sicht des Alten Testaments
in Auseinandersetzung mit den Diskursen tber naturliche und geoffenbarte Religion,
aber das fiihrt bei ihm zu einer anderen Sicht auf Mose. «Die eigentliche und theologisch
normative Leistung des Mose ist also die Vergegenwirtigung der «Altesten Urkunde
und, wie Herder erginzend zeigt, die Verankerung des Schépfungsthemas im Glauben
Israels durch das Sabbathgebot.» (170) In Auseinandersetzung mit der Herder-Deutung
von Isaiah Berlin wird Dze Urgeschichte in Herders Geschichisphilosophie. Anmerkungen zur Suche
nach den Urspriingen des Nationalismus (175-184) rekonstruiert und mit dem Humanitits-
gedanken ein den Nationalismus {iberschreitendes universales Moment benannt. Auf
Deutungen Herders, welche den dsthetischen Aspekt seiner Bibelauslegung in den Vor-
dergrund riicken, reagiert die Studie Herders Anleitung zur Deutung der Psalmen. Ein Anstof§
gur dsthetischen Wiirdignng der Bibel? (227-243). Die facettenreichen Ausfithrungen des Vf.s
zu Herders lebenslangen Bemiihungen um die Erschliessung des Alten Testaments im
Spannungsfeld der zeitgendssischen Kontroversen bieten insgesamt kenntnisreiche und
erhellende Aufschliisse zur Interpretation des Werkes des Weimarer Generalsuperinten-
denten. Die Studie Gber Phifosophie und Excegese bei W. M. L. de Wette. Der Pentatench als Na-
tionalepos Israels (208-226) uberschreitet zwar den aufgeklirten Diskurs, welchen der V£,
in der Einleitung markiert hat, sie fithrt allerdings grundlegende Uberlegungen Herders
in den Kontroversen tber die Deutung des Pentateuch nach Schleiermacher weiter. Und
schliesslich widmet sich der Beitrag tiber Alexander Geddes — Was heifit Bibelkritike in der
(Spat)anfklirung? (185-207) — einem nahezu vergessenen Autor.

Die Deutung der komplexen Debatten tber die Bibelauslegung im 18. Jahrhundert
durch den Vf. zeugen allesamt von seiner grossen Kenntnis dieser Diskurse. So bietet
der Band grundlegende Einblicke in die Versuche, im Spannungsfeld von nattrlicher
und geoffenbarter Religion zu einem zeitgemissen Verstindnis des biblischen Textes zu
gelangen. Die Entscheidung, jeder Fallstudie eine nach Quellen und Sekunditliteratur
gegliederte Bibliographie beizuftigen, ist iiberaus glicklich. Sie etlaubt es dem interes-
sierten Leser, weiter in die hochinteressanten Diskurse tiber die Bibel im Zeitalter der
Aufklirung einzudringen.

Christian Dang, Wien



	Rezensionen

