
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 70 (2014)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Brian Brock, Singing the Ethos of God. On The Place of Christian Ethics in Scripture,

Eerdmans: Grand Rapids 2007.

386 S., ISBN 978-0-8028-0379-5, 24.99.

Man mag es als Ausdruck der Rezeptionsträgheit des hiesigen theologisch-ethischen
Diskurses betrachten, dass diese wichtige Studie des in Aberdeen lehrenden Theologen
Brian Brock bislang noch nicht rezensiert wurde. Sie ist indes kein rein angelsächsisches

Produkt, sondern zu einem grossen Teil unter Anleitung und in engem Gespräch
mit Hans G. Ulrich an der Universität Erlangen entstanden.

Ausgangspunkt der Untersuchung ist die Beobachtung einer fortschreitenden

Entfremdung von ethischer Urteilsbildung und wissenschafdichem Schriftgebrauch,
Exegese und systematisch-theologisch reflektierter Ethik. Brock fragt, ob sich die her-

meneutische Theoriebildung, sofern sie einen «garstigen Graben» aufreisse, über den

hinweg die Applikation einer aus Texten extrahierten «Bedeutung» stattfinden solle,

nicht eine wesentliche Ursache für diese Entfremdung darstellt. Erweist sich eine solche

Hermeneutik als geradezu undurchdringlicher Filter, so liegt die Forderung eines

Schriftgebrauchs «beyond hermeneutics» nahe. Brock erhebt sie ausdrücklich.
Nach einer einleitenden Problemskizze (IX-XXI) fragt er in einem ersten Teil (3-

95) seiner Studie nach gegenwärtig vorhandenen Lösungsstrategien zur Überwindung
besagter Entfremdung. Er macht fünf prominente Lösungsansätze aus, die er bisweilen

allzu stark kontrastierend, d.h. Konvergenzen nivellierend, präsentiert und kritisch

überprüft. Es handelt sich um: 1. hermeneutische Lösungsansätze des «reading
selfconsciously» (E. Schüssler Fiorenza, D. Patte, C. Cosgrove), nach denen mit grösserem
methodologischem Selbstbewusstsein auf Seiten der Interpretierenden den schädlichen,

Ungerechtigkeiten forcierenden Interpretationseffekten auf unterdrückte, mar-
ginalisierte Gruppen (etwa Frauen) zu begegnen ist; 2. kommunitaristische Lösungsansätze

des «reading together» (B. Birch, L. Rasmussen, L.G Jones, S. Fowl), welche die

Schriftauslegung vor allem tugendethisch als gemeindliche Praxis verstehen und präzise

dort (re)lokalisieren möchten; 3. biblisch-ethische Lösungsansätze des «focusing
reading» (F. Matera, R.B. Hays, J.H. Yoder), die vom Bemühen einer Synthetisierung
der ethischen Lehren der Schrift und deren anschliessender themenbezogener
Explikation getragen sind; 4. biblisch-theologische Lösungsansätze des «reading doctrinally»
(B.S. Childs, F. Watson, J. Webster), die von kanonischen bzw. dogmatischen Ansätzen
her «describe what doctrine tells us about what is happening when Christians read

Scripture» (62), Dogmatik also gewissermassen als Rahmen der exegetischen Aufgabe
verstehen; und schliesslich 5. exegetisch-theologische (integrative) Lösungsansätze des

«reading as meditation» (K. Barth und vor allem D. Bonhoeffer), die Theologie «face

to face in a postcritical intellectual environment» (71) trieben. Brocks eigene Präferenz

folgt durchaus seiner absichtsvoll klimaktischen Präsentation.



74 Rezensionen

Im zweiten Teil (99-237) wird gleichsam das «Ethos», d.h. wörtlich: der Raum der
faszinierenden Psalmenauslegung Augustins und Martin Luthers betreten, die Brock
keineswegs als vormoderne Schriftauslegung ahmt. Vielmehr möchte er mit ihnen

zusammen als Gesprächspartnern die Psalmen in christlicher Tradition lesen. Beide
«Kirchenväter» würden nicht einfach ein weiteres applizierbares hermeneutisches Konzept

zum ethischen Diskurs beisteuern, sondern im Vollzug ihrer Psalmenauslegung

zeigen, wie «Christian exegete Scripture as a form of praise» — und zwar als diejenigen,
die über, zu und in Gott singen. Brock entdeckt in Augustins Kommentierung von
«Hannahs Lobgesang» (I Sam 2,1-10) in De civitate Dei (414-426) und der Psalmen 22,
27 und 32 in Enarrationes in Psalmos (392-420) eine christologische Lesart, die Christus
als denjenigen versteht, der uns durch den Schriftgebrauch forme. Diese Lesart weise

indes wenig Gemeinsamkeit mit den gängigen Zerrbildern von allegorischer
Schriftauslegung und Augustins eigenen hermeneutischen Grundsätzen auf, wie dieser selbst
sie in De doctrina christiana entwickelte.

Während Augustin noch eine ontologische Verbindung von Christus und Kirche
voraussetze, befreie sich Luther von dieser metaphysischen Prämisse, zumal er diese

Verbindung durch Glaube und Hoffnung gegeben sehe. Wie Brock anhand von
Luthers Psalmenvorlesungen zu Psalm 1, 8, 111 und 118 zeigt, sind Glaube, Lobpreis
und Handeln für Luther untrennbar mit dem Schriftgebrauch verbunden, so dass

Luthers Ethik als «dialogical ethic of hearing and speaking with God» (166) in den Blick
tritt. Ethik und Schriftauslegung müssten demzufolge zusammen aus- und eingeübt
werden. Für beide, Augustin wie Luther, sei die Schriftlektüre ein Akt des Lobpreises
«facilitating the entry of the church into its new life in Christ» (105).

Im dritten Teil (241-363) entfaltet Brock anhand eigener Auslegungen zu den Psalmen

130 und 104 seinen konstruktiven Ansatz. Er schlägt vor, die Schrift tatsächlich zu

erproben, und zwar als Grammatik, in die Christenmenschen hineingezogen werden,
indem sie kontinuierlich in Gemeinschaft lesen bzw. «singen» (im Sinne doxologischen
Sprechens). Beim «Singen» der Schrift — und darauf verweist diese Metapher - sei

diese «embodied in the continuing praise of the church as it scatters to its daily
pursuits through the week» (273f.). Damit beantwortet Brock die ihm zufolge zu stellende

alternative Ausgangsfrage: «What role does the Bible play in God's generation of a

holy people? More importantly, how do we participate in this regeneration» (XVII)?
Im Zuge eines solchen Schriftgebrauchs, durch den der Heilige Geist das Volk Gottes
transformiere, bilde sich ein «Ethos» heraus, das uns im Handeln orientiere. Für Brock
ist namentlich das Psalmensingen als Gebetskonkretion die Wurzel christlicher Ethik,
zumal der Lobpreis gerade darin handlungsgenerierend und handlungsorientierend
wirke, dass er unsere Aufmerksamkeit und Wahrnehmung auf das Handeln Gottes
ausrichtet.

Man wird Brock sicherlich in der Sache nicht in allem folgen können. Sein reiches

Metapherngestöber wirkt bisweilen recht undurchdringlich prosaisch. Vor allem im
Blick auf eine präzise Ethikdefinition, die das Verhältnis von «Ethik» und «Ethos»

bestimmt, lässt er oft terminologische Klarheit vermissen. Diese Einschränkung kann



Rezensionen 75

jedoch kaum den überaus positiven Gesamteindruck eines innovativen, hochgradig
inspirierenden Werkes trüben, das sich souverän über theologische Disziplinengrenzen
hinwegsetzt und voller theologischer und spiritueller Reichtümer steckt.

Marco Hoflein% Hannover

Harry Kuitert, Alles behalve kennis. Afkicken van de Godgeleerdheid en opnieuw
beginnen. Ten Have 220 1 2.

304 S., ISBN 978-90-250-01127, 19.95.

Der Verfasser dieses Buches ist seit Jahren der wahrscheinlich am meisten gelesene und
diskutierte Theologe in den Niederlanden. Durch sein umfangreiches Wissen, seinen

Scharfsinn und seine schriftstellerische Qualitäten hat er sich einen besonderen Ruf
erworben. Seine Produktivität ist imponierend, auch seine Beweglichkeit als Denker.
Seine zahlreichen Schriften wiederspiegeln die Entwicklungen, die er im Laufe der
Zeit durchgemacht hat. Aufgewachsen und ausgebildet in und stark verbunden mit
den «Gereformeerde Kerken» in NL, profilierte Kuitert sich allmählich zu einem

Erneuerer und Kritiker des eigenen kirchlichen und theologischen Milieus. Als Schüler
seines von ihm hochgeschätzten Lehrers und Doktorvaters G.C. Berkouwer wurde er
dessen Kollege an der theologischen Fakultät der Freien Universität in Amsterdam;
sein Lehrauftrag umfasste Ethik und Einführung in die Dogmatik. Einige Schriften
über ethische Themen sind in deutscher Sprache veröffentlicht, auch eine Dogmatik
mit dem Titel «Ich habe meine Zweifel».

In den Fussspuren Berkouwers erhielt Kuitert wichtige Impulse von Karl Barth.
Mit anderen trug er wesentlich dazu bei, dass das fundamentalistische Bibelverständnis

in seinem Umfeld durchbrochen wurde; ein Zeichen davon war die Aufhebung
der kirchlichen Entscheidungen des berühmt-berüchtigten «Schlangenprozesses» von
1926, in dem die wörtlich-historische Auslegung von Genesis 3 sanktioniert wurde.

Kuitert setzte sich auch für die Vereinigung seiner Kirche mit der «Nederlandse

Hervormde Kerk» ein. In den Niederlanden, speziell in der gerade genannten Nederlandse

Hervormde Kerk, war der Einfluss von Karl Barth überaus stark. Auch Kuitert
schätzte Barth anfanglich sehr. Aber später entwickelte er sich immer mehr zu einem

Kritiker des Basler Meisters und dessen holländischer Schüler. Bezeichnend ist, dass er
in dieser späteren Phase (nach 1970) immer wieder die Notwendigkeit betonte,
theologische Behauptungen und Meinungen kritisch zu hinterfragen: Die Theologie dürfe
sich, wenn sie eine Wissenschaft sein wolle, nicht der Verpflichtung zur Verifikation
entziehen. In der Ethik könnten die anstehenden Fragen nicht einfach mit einem Hinweis

auf biblische Texte beantwortet werden.
Zustimmend wies er darauf hin, dass die Theologie in der Ära nach Barth für die

Erfahrungen des Menschen, der sagt: «ich bin auch da!» die Tür öffnete. Niemals dürfe
der konkrete Mensch übersehen werden. In einer Veröffentlichung von 1974 hat er



76 Rezensionen

eine These formuliert, die nachher in all seinen Schriften, auch in seinem letzten Buch,
wie ein cantus firmus klingt: «alles Reden über oben kommt von unten».

Die Schriften von Kuitert haben vieles bewegt. Sie fanden eine positive Resonanz
bei Menschen, die ihre eigenen Erfahrungen mit Glauben und Kirche, ihr persönliches
Zweifeln, Suchen, Fragen in ihnen aufgenommen fanden. Andrerseits wurden sie in
negativem Sinn als provokativ empfunden und lösten Widerstand aus. Jedenfalls konnte

niemand Kuitert ignorieren, auch deshalb nicht, weil er zentrale Themen gründlich
anpackte, und zwar in einem flüssigen, ansprechenden Stil, der den Leser fesselt.

Langweilig ist er nie!

Im hier rezensierten Buch bietet Kuitert gleichsam eine Bilanz dessen, was er
entdeckt hat. Er greift dabei Verschiedenes auf, was er vorher schon geschrieben hat;

ergänzt und vertieft wird es durch Ausführungen theologiegeschichtlichen Inhalts.
Inhaltlich ist diese Darstellung mit einer Ellipse mit zwei Schwerpunkten vergleichbar:

1. der Lehre von der Offenbarungs- und Gotteserkenntnis in der reformierten
orthodoxen Dogmatik aus der Zeit nach der Reformation und 2. der gleichen Thematik
bei Karl Barth. Er beleuchtet das Verhältnis zwischen beiden, um auf diese Weise grössere

Klarheit zu schaffen über das, was Barth auf der Basis der Orthodoxie und unter
Berücksichtigung der von der durch die Aufklärung notwendig gewordenen Neuorientierung

der Theologie — Schleiermacher, Ritsehl, W. Herrmann — als seine Konzeption
entfaltet hat. Dieser Ellipse folgt ein Teil, in dem der Verfasser seine eigene Sicht — mit
einem konkreten Vorschlag für eine andere Standortbestimmung der Theologie bzw.

der Dogmatik und deren Aufgabe — entfaltet.
Die theologiegeschichtlichen Ausführungen bieten spannende Lektüre. Es gelingt

Kuitert, die orthodoxe Theologie mit ihrer Verankerung in der auf Aristoteles
beruhenden Wissenschaftslehre als ein lebendiges Phänomen zu beleuchten, das seine

Bedeutung keinesweg eingebüsst hat. Kuitert manifestiert sich hier als der erfahrene

Dozent, der komplizierte Sachverhalte verständlich und interessant machen kann.

Kuitert zeigt kritisch, wie die orthodoxen Positionen den Herausforderungen der

Neuzeit nicht mehr gewachsen waren. Schärfer ist seine Kritik an Barth. Für ihn, so

führt Kuitert aus, ist der Ausgangspunkt das Wort, das Gott spricht und das in der

Kirche verkündigt wird. Inhaltlich gibt es weitgehende Ubereinstimmung mit dem,

was die Orthodoxen vertraten. Aber die Prolegomena, in denen die Orthodoxen die

Begründung ihrer Aussagen lieferten, sind bei Barth überflüssig. Die wahre Erkenntnis

des wahren Gottes kommt nicht von unten, sondern von oben. Gott ist Objekt
und auch Subjekt der Gotteserkenntnis. Die Theologie wird gesehen als ein Denken

von Gott aus, das sich in Barthschen Kategorien vollzieht. In der KD tritt Barth mit
dem Anspruch auf zu beschreiben, wer Gott ist. So wird Barths eigener Standpunkt
legitimiert und zugleich immunisiert. Kuitert bedauert es, dass Barth nicht mehr in
der Lage war, eine Lehre vom Heiligen Geist zu entwickeln. In ihr hätte der Mensch

möglicherweise einen eigenen Platz bekommen. Er tadelt die Tatsache, dass in der KD
Natur und Geschichte keine Rolle spielen. Der Bezug zur irdischen Wirklichkeit fehlt
allzusehr. Eine Ausnahme bildet die im Rahmen der Schöpfungslehre gebotene Ethik.



Rezensionen 77

Ich kann hier nur einige Elemente aus Kuiterts Analysen referieren. Eine detaillierte

Beurteilung seiner Barth-Kritik würde den Rahmen der vorliegenden Rezension sprengen.

Eines ist sicher: Kuitert hat es sich mit dieser Kritik nicht leicht gemacht. Seine

Charakterisierungen und kritischen Bemerkungen zeigen seinen langjährigen Umgang
und seine Vertrautheit mit dem opus magnum der KD. Aus allem geht deutlich hervor,
dass Barth ihn tief berührte; sonst hätte er nach einer langen Karriere in diesem Buch
nicht so ausführlich, persönlich und passioniert über ihn schreiben können.

Einige Bemerkungen zu Kuiterts eigenen Gedanken: Ich habe schon darauf
hingewiesen, dass sich in seinen Schriften eine Entwicklung abzeichnet. Schwerwiegend ist

Folgendes: Bis etwa 2000 hielt Kuitert in der Anwendung des oben genannten Satzes

an der Realität des «oben» fest. Seitdem Hess er diese jedoch faüen. Nicht nur das Reden

über «oben», sondern auch das «oben» selbst kommt nach seiner Meinung von
«unten». Ein Kernpunkt in seiner Argumentation ist der Status von «Kenntnis». Glaube
ist s.E. keine Kenntnis in dem Sinn, in dem wir davon reden; bei Kenntnis geht es um
Worte und Vorstellungen, die sich auf das beziehen, was existiert, oder auf das, was

wirkhch geschehen ist. Diese Kenntnis gilt es zu verifizieren. Die Vorstellungswelt des

Glaubens hingegen ist eine Form von «Verbeelding», das holländische Wort hat einen

etwas positiveren Klang als das deutsche «Einbildungskraft»; es umfasst auch Poesie,
die Verwendung von Metaphern), und das impliziert, dass auch Gott in diesen Bereich

gehört. Zuerst waren die Menschen da, und dann kommt Gott. Damit wird das von
allem KreatürKchen unabhängige Sein Gottes — in der Dogmatik oft aseitas genannt

- preisgegeben. Es ist eine Schlussfolgerung, die begreiflicherweise viele, z.T. auch

emotionale Reaktionen hervorgerufen hat.

Man kann hier allerlei Fragen stellen und Bemerkungen formuHeren. Ich beschränke

mich auf das Folgende. Kuitert hat Recht, wenn er «Kenntnis» auf Fakten bezieht,
die rational verifiziert werden können. Die Theologie soll sich als Wissenschaft vor
autoritären Behauptungen, Konstruktionen und Spekulationen hüten. Die Frage, ob
Gott existiert oder nicht, Hegt jedoch auf einer anderen Ebene. Sie betrifft nämHch

die Entscheidung, sich für eine Dimension zu öffnen — oder nicht —, die nicht rational
erfasst und belegt werden kann. Es sei hier an die Aussage von Saint-Exupéry in «Der
kleine Prinz» erinnert: «Man sieht nur mit dem Herzen gut, das Wesendiche ist für
die Augen unsichtbar». Wenn Kuitert sagt, dass Suchen nach Sinn ein Urbedürfnis
des Menschen ist — ein Suchen, das auch reHgiös geprägt wird —, drängt sich die Frage

auf, woher dieses Bedürfnis letztHch stammt. Darin ist mögHcherweise ein Signal
der Transzendenz mitten in der Immanenz zu sehen. Auch sonst fehlt es in unserem
menschHchen Erfahrungsbereich nicht an Signalen der Transzendenz. Man denke an
das Phänomen «Dankbarkeit». Wenn man das bis in die Tiefe auslotet, kommt man
mit einem Gegenüber in Berührung, das grösser, weiter, höher und tiefer ist als wir
selbst.

Bei allem, was hier zur Sprache gebracht werden kann, ist es übrigens ein Gebot
der Stunde, die Gedankengänge von Kuitert ganz ernst zu nehmen. Sie sind eine

Herausforderung für Kirche und Theologie in einer Zeit, in der in den west-europäischen



78 Rezensionen

Ländern die offiziellen Kirchen und ihre Theologen ihren Einfluss und ihre Plausi-

bilität verlieren. Manche Zeitgenossen kommen in ihrem Leben ohne Glauben aus.

Grösser ist die Anzahl derer, die, obgleich sie sich aus den Kirchen zurückgezogen
haben, davon ausgehen, dass es irgendeine höhere Macht gibt, auch wenn es schwer fallt,
diese näher zu umschreiben. Diese uns allen bekannte Sitution sei deshalb erwähnt,
weil Kuitert im letzten Teil seines Buches darauf eingeht. Diese oft sehr diffuse
Spiritualität wird in Holland gerne als «ietsisme» («Etwasismus») betitelt. Der reformierte
Pfarrer Klaas Hendrikse hat darüber ein Buch veröffentlicht mit dem Titel «Glauben

an einen Gott, den es nicht gibt», das durch die Übersetzung ins Französische in der
Schweiz bekannt geworden ist; der Verfasser ist auch vor einem grossen Publikum
in Bern mit einem Vortrag aufgetreten. Kuitert, der die Thematik viel differenzierter
analysiert, hat dem Buch von Hendrikse ein empfehlendes Vorwort vorangestellt. Er
ist übrigens der Meinung, dass Hendrikse nicht konsequent genug ist. So ist auffällig,
dass Hendrikse im Gottesdienst das Beten des Vater Unser beibehalten hat.

Bei Kuitert sind ratio und Gefühl jeweils verbunden. Wer seine Ausführungen
liest, wird auf markante Zitate aus Gedichten treffen. Kuitert hat eine eigene Spiritualität,

von der auch das hier besprochene Buch vielfach Zeugnis ablegt. Er kennt die

Frömmigkeit des reformierten Pietismus sehr gut. Die gereimten Psalmen, die er als

Schüler in der christlichen Volksschule auswendig lernte, klingen in seinem Herzen
immer noch nach. Er schöpft daraus Trost und Kraft (262£). Eine Sensibiltät für
mystische Frömmigkeit ist bei ihm unverkennbar vorhanden. Es ist auch sein Anliegen,
Menschen, die heute als - so drückt er es selbst aus — «Schafe ohne Hirte» leben, zu
helfen. Die Zukunft der offiziellen Kirchen ist nach seiner Einschätzung zumindest
unsicher. Wichtig bleibt die Erkenntnis: Durch die christliche Religion ist unsere westliche

Kultur mit ihrem Ideal von Humanität mitgestaltet. Was ist nun in dieser
Situation die Aufgabe der Theologie? Sie — und namentlich die Dogmatik — soll sich als

Geisteswissenschaft verstehen und als eine Hermeneutik positionieren. Hermeneutik:

Auslegen, wie Menschen sich selbst und die Welt sehen und sehen können, wenn sie,

wie die früheren Generationen, Aussagen über Gott und den Glauben machen und
auf diese Weise ihrem Leben Sinn verleihen.

Das Buch von Kuitert verdient viele Leser, die sich über ihren Glauben und über
ihr Suchen nach Gott bewusst Rechenschaft ablegen wollen.

Jan Veenhof, Gunten

Gabriela Uscher, «discernât et temperet». Religiöse Reife im Spiegel der Benediktsregel.

EOS Verlag, Sankt Ottilien 2011.

350 S., ISBN 978-3-8306-7511-1, 28.00.

G. Lischer beschreitet mit der vorliegenden Forschungsarbeit, discernât et temperet, neue

Wege, zumal wissenschaftliche Diskurse zur Religiosität von Erwachsenen im Rahmen
der Religionspädagogik oder auch der Pastoraltheolgie Mangelware sind.



Rezensionen 79

Wohl nicht zuletzt dank ihrer Ausbildung zur Kinderkrankenschwester und
Hauswirtschaftslehrerin versteht es die Verf. in ihrer Dissertation, welche sie 2011 an der

Universität Luzern einreichte, die agogische Dimension der Regula Benedicti einfühlsam,

spirituell zu beleuchten und für die Religionspädagogik der Gegenwart fruchtbar
zu machen.

Obwohl die Regel ursprünglich für Mönche benediktinischer Prägung geschrieben

wurde, beinhaltet sie eine allen Christinnen und Christen gemeinsame geistliche
Grundhaltung, welche die Brücke in unsere heutige Zeit schlägt und, als Stimulus der
im Menschen angelegten Dynamis, in den Prozess religiösen Reifens münden kann.

Diese Grundhaltung wird in der Regula Benedicti als Discreta bezeichnet. Dieser
Begriff zielt auf den «angemessenen Umgang mit Mensch und Situation» (S. 237) und
beschreibt so die gewachsene Weisheit eines Menschen, «sorgfältig mit den Verletzungen

und Defiziten anderer umzugehen» (ibidem). Dieses (Unterscheiden und Mass

halten) (lat. discernât et temperei) wird in der jesuitischen Tradition auch (Unterscheidung
der Geisten genannt (vgl. I Joh 4,1). So gesehen, handelt es sich bei der religiösen Reife

um einen Prozess. Doch «es ist nicht so sehr die vorwärtsdrängende, entwickelnde
und verändernde Dimension von Bewegung angesprochen, sondern eine Art äquilib-
rierendes Moment)) (S. 241). Entscheidend dabei ist die Einsicht, dass «religiöse Reife

nicht das Ergebnis einer Aneignung und Vermehrung von Fähigkeiten, sondern eine

bestimmte Qualität von Entwicklung zu sein scheint» (S. 163), welche die ganze
Entwicklungsspanne menschlichen Lebens und den ganzen Mensch an sich, mit all seinen

Schattenseiten und Ängsten in Anspruch nimmt. Lischers These kann so durchaus in
den Kontext der pädagogischen Philosophie von Kohlberg und Piaget gestellt werden.

Die Öffnung des Horizontes auf alle Lebensalter und eine damit einhergehende Tem-

poralität der Discreta, welche dadurch aber jeweils nie an Wert verliert, steht in engem
Zusammenhang mit einer Kairos — Theologie des guten Zeitpunktes, der in seiner

Ausführung immer ad deum gerichtet sein soll. Die aufstrahlende, immanente Christo^entrik
der Regel ermahnt, der Liebe Christi nichts vorzuziehen (vgl. Regula Benedicti 4,21).
So sieht Benedikt in Christus selbst den Lehrmeister der Regel und jeglichen Lebens:
«Alles Lehren geht von Christus aus, beinhaltet ihn und zielt auf ihn.» (S. 168). Christus

ist das Ziel, aber auch die Triebfeder und der Weg selbst. Obschon jeder Getaufte

an Christus Anteil hat, ist man nicht per se Christ, sondern wird Christ, plus et plus.

Christusnachfolge ist somit nicht blosse Frömmigkeitsübung, sondern existentielles

Fundament der Gewissens- und Herzensbildung, ja der Menschwerdung des

Menschen selbst.

Durch ihren Kunstgriff, einen geistlichen Text des 6. Jh. an den Problemstellungen

einer postmodernen Religiosität zu messen, gelingt es der Verf., die Spiritualität
des benediktinischen Abendlandes mit den Anforderungen einer modernen
Religionspädagogik zu verbinden und so den monastischen Schatz einer jahrhundertealten
Tradition der persönlichen religiösen Reife, des seelischen Wachstums und des

unablässigen Strebens des Herzens zu Gott, was seine Ausformung nicht zuletzt in der
Liebe zu den Menschen findet, in den Kontext des aktuellen religionspädagogischen,



80 Rezensionen

psychologischen und somit wissenschaftlichen Diskurses zu stellen. Besonders auf
die Ausbildungsrichtlinien einer Diözese kann das Buch — mit Blick auf anfallende

Einstellungsgespräche, die Institutio von Pastoralassistentinnen oder die Weihe von
Priesteramtskandidaten — ein neues Licht werfen und der Regentie bei ihrer
Entscheidungsfindung dynamische Impulse liefern.

Das Buch wendet sich aber nicht nur an eine universitäre Leserschaft, sondern

passt auch gut in jede Bibliothek von geistigen Begleitern, Seelenführern und
Religionslehrern. Besonders unter dem Vorzeichen der Feierlichkeiten zum Jubiläum des

Zweiten Vatikanischen Konzils erhält das Werk eine besondere Bedeutung.
«Der Mensch also, der eine und ganze Mensch, mit Leib und Seele, Herz und

Gewissen, Vernunft und Willen steht im Mittelpunkt...» (GS 3).

Noah Vetsch, Rapperswil-Jona

Peter Müller, Alle Gotteserkenntnis entsteht aus Vernunft und Offenbarung.
Wilhelm Lütgerts Beitrag zur theologischen Erkenntnistheorie. Studien zur systematischen

Theologie und Ethik, Bd. 63. LIT Verlag, Münster 2012.

297 S., ISBN: 978-3-643-80120-3, 31.90.

Diese bei R. Bernhardt in Basel gefertigte Dissertation möchte die im 20. Jh. so
aussichtslos strittige Annahme der Universalität der Erkennbarkeit Gottes und damit der
Relevanz der menschlichen Vernunft für die Glaubensbegründung neu plausibilisieren,
also die Frage einer «natürlichen Theologie» wenn nicht beantworten, so doch in ihrer
herausfordernden Unvermeidlichkeit konkretisieren. Vf. setzt in M (15-37), angesichts
des «neuzeitliche(n) Verlust(es) der Selbstverständlichkeit Gottes für die Erkenntnis
der Weltwirklichkeit» (15) und an den traditionellen Topos «Vernunft und Offenbarung»

anknüpfend, damit ein, dass er den aktuellen systematischen Ort der
Erkenntnistheorie in der Fundamentaltheologie, in der Ethik und auch in der Anthropologie
skizziert (17ff.).

Ihr besonderes Profil gewinnt die Untersuchung dadurch, dass sie ihr Ziel im Medium

einer theologiehistorischen Analyse anpeilt und, wie ihr Untertitel sagt, den Beitrag
des fast vergessenen Theologen Wilhelm Lütgert (1867-1938) zur theologischen
Erkenntnistheorie zu erheben sucht (auch der Titel ist ein Zitat L.s). Vf. skizziert den
historischen Ort dieses möglichen Beitrags: die theologischen Erschütterungen «zwischen

den Zeiten», speziell die erkenntnistheoretischen Diskussionen der 1930er Jahre, an
denen sich L. intensiv beteiligte. Im selben Jahr 1934 erschienen L.s «Schöpfung und

Offenbarung», aber auch K. Barths gegen E. Brunner als Vertreter einer «natürlichen

Theologie» gerichtetes «Nein!» (27ff.).
L.s Position hier (und in seiner posthumen «Ethik» von 1938) ist das Ergebnis einer

seit den 1890er Jahren anhaltenden historischen und exegetischen® Arbeit. Erstere
dokumentieren die vier Bände «Die Religion des Deutschen Idealismus und ihr Ende»



Rezensionen 81

(1923-1930) und «Die theologische Krisis der Gegenwart und ihr geistesgeschichtlicher

Ursprung» (1936). Vf. hat sich daher zu einer Darstellung des theologischen Wegs L.s

entschlossen, beginnend mit dem Elternhaus, den Studienorten Greifswald, Berlin und
wieder Greifswald, wo seine wichtigsten Lehrer, H. Cremer und A. Schlatter, lehrten
und wo L. auch Extraordinarius wurde. Über Halle (1901-1929), wo er neutestament-
liche Exegese und Theologie, seit 1913 (nicht 1912) auch Systematische Theologie
lehrte, ohne von neutestamentlichen Vorlesungen entpflichtet zu sein, führte sein Weg
nach Berlin, wo er 1929, mit 62 Jahren, als Nachfolger von R. Seeberg, Ordinarius (bis
1932 mit dem Gehalt eines Extraordinarius) wurde — bis zu seiner Zwangsemeritierung
1935 im Zuge der Okkupation der Universität durch die NS-Politik (TeilB, 38-126).

Dieser Teil der Untersuchung verdient besonderes Lob, denn der Vf. beschränkt
sich nicht auf L.s Denkweg in abstracto, sondern kontextualisiert diesen so weit wie

möglich. Er hat Archivarbeit in Greifswald, Bethel, Halle, Stuttgart und Berlin geleistet
(mit Fehlanzeigen z.B. im Karl-Barth-Archiv) und hat private Quellen für L.s
Korrespondenzen ermittelt. So erfährt man, wann und in welchem Kontext L. publizistisch
tätig war; man erfährt auch Neues über die Greifswalder Bibeltheologen («Schule» eher

nicht), die Hochschule in Bethel bis zu deren Krise 1934, die Beziehungen zu M. Käh-
ler oder P. Tillich in Halle oder über die zu seinen Assistenten D. Bonhoeffer und E.
Tillich in Berlin. Man erfahrt viel über das religiöse und kulturelle Milieu des jungen L.,
über seine eigene Familie, über politische (Erster Weltkrieg), kirchenpolitische (Eisen-
acher Bund, Positive Union) und fakultätspolitische Positionierungen und Aktivitäten.
Gelungen ist die Verortung L.s in der politisch und bald auch kirchenpolitisch
«aufgeheizten Stimmung» in Berlin, zwischen der Bekennenden Kirche (deren autoritäre

Führung durch K. Barth ihm zunehmend missfiel), der Jungreformatorischen Bewegung

und den Deutschen Christen, deren «schwärmerischem» und antisemitischem

Ungeist er sich widersetzte, auch wenn er sich missverständlich ausdrückte (lOOff.; in
Korrektur von Chr. Gestrich).

Der Hauptteil C analysiert die Verhältnisbestimmung von Vernunft und Offenbarung

in L.s theologischer Erkenntnistheorie (127-242). L.s «biblischer Realismus» ziele

auf den Mittelweg zwischen der monistischen (pantheistischen) Verschmelzung von
Gott und Welt und dem (neuen) Pathos der absoluten Transzendenz Gottes (130 u.ö.).

Im 1. Abschnitt über das «Wirklichkeitsverständnis» L.s (130-180) erklärt Vf., was L.

unter «Realismus der Offenbarung» versteht: eine Theologie, in der die göttliche
Wirklichkeit als die primäre, die Weltwirklichkeit als die «abgeleitete» Wirklichkeit «zweiter

Ordnung» zu stehen kommt. Diese objektive Seite der Erkenntnistheorie begründet
L. im johanneischen «Logos», den er nicht der griechischen Philosophie, sondern der

jüdischen Weisheit zuordnet (132ff). Das von Gott ausgehende Wirkwort eröffnet ein
dreifaches Beziehungsgeschehen: zwischen dem Logos und Gott, der Welt
(Schöpfungshandeln) und dem geschichtlichen Jesus (Fleischwerdung). Die erste Beziehung
beschreibe den «Raum» des Seins Gottes als Geist: allgegenwärtige, allmächtige
«Person», schöpferisch aktiver «Wille». Vf. bemerkt, dass L.s Verständnis von Ewigkeit
und Zeit nicht ganz klar sei (134ffi), und dass L. den Personbegriff durchaus als We-



82 Rezensionen

sensbegriff gebrauche; er folge K.F. Schumann, jedoch gerade nicht im Sinne von
Beziehung, sondern von Selbstmächtigkeit und Selbstbesitz. Vf. spricht die Ambivalenz
dieses Wesensbegriffes an (mit Chr. Henning, 143£, auch 179£), thematisiert aber nicht
die problematische Rolle der öfters zitierten Kategorie «Besitz» (145.217.230) für den

Begriff der «Persönlichkeit» (143f£).
Die zweite Beziehung, die den «Raum» der Weltwirklichkeit ausmacht, erläutert Vf.

im Blick auf L.s Verständnis des schöpferischen Handelns Gottes. «Schöpfung» hat

gegenüber «Natur» (was nicht klar unterschieden werde) qualitative und handlungsorien-
tierende Bedeutung; und sie besagt eine creatio continua ex nihilo, wie L. in nicht ganz
eindeutiger Anlehnung an die Tradition sage. Er grenzt sich damit ab vom idealistischen

Konzept der Welt als Erscheinung, von der darwinistischen Evolutionstheorie und

vom mechanistischen Weltbild des Deismus (151 f£). Ähnlich wie E. Brunner führt er
stattdessen das Prinzip der Kontingenz ein, wie Vf. L.s Rede von willentlichen Akten
Gottes bei L. nennt (157£). Dass Vf. auch hier nicht das Raumkonzept L.s reflektiert,
ist umso erstaunlicher, als er es eigentlich selbst fordert (36f.) und als der altersnahe

Bibeltheologe K. Heim das gründlich getan hat — weil er sich auf die Naturwissenschaft
des 20. Jh. einliess, während L. sich dafür nicht interessierte, wie Vf. angesichts des

Abstandes zu W. Pannenberg allzu beiläufig bemerkt (158).
Für die Vermittlung der göttlichen mit der welthaften Wirklichkeit entfaltet L. den

Begriff der Offenbarung in fünf Aspekten: Gottes Selbstmitteilung; universale, in
Schöpfungsordnungen gegebene Uroffenbarung (L. gewichtet sie viel stärker als P.

Althaus, E. Hirsch E. Brunner, 164£); Einheit der Offenbarung, d.h. Aufhebung des

Gesetzes im Evangelium; Widerfahrnis als Erleuchtung (wofür Vf. auch

«Erschließungsgeschehen» sagt); das Reich Gottes als ihr Gehalt (158f£). Vf. sieht in L.s

Offenbarungsverständnis eine eigenständige Fassung des Kondeszendenzgedankens J.G.

Hamanns: Offenbarung als Anrede Gottes an die Kreatur durch die Kreatur (mit O.

Bayer, 172f£). Eine «kritische Zwischenbemerkung» lobt L.s Konzept als «Panentheis-

mus», stellt aber Rückfragen an seine Ordnungstheologie und an seinen wesensontolo-

gischen Personbegriff (177f£).
Der 2. Abschnitt des Hauptteils analysiert L.s Antwort auf die Frage, inwiefern

der Mensch die göttliche Wirklichkeit aus der Wirklichkeit zweiter Ordnung erkennen

kann (181-223). L. rekurriere dabei auf ein «kantisches» Konzept, und tatsächlich

spricht er von «Bedingungen der Möglichkeit des Erkennens». Ob dem Vf. dieser

Transzendentalismus ganz klar ist, mag der Leser bezweifeln, da Vf. den «kantischen»

E. Schaeder von L. unterscheidet (61). Dieser setze ihn einer «empirischen»
Erkenntnistheorie bloss entgegen (181, anders 183), und L. gewinne seine Leitmotive vor allem

aus R. Descartes. Vf. beurteilt das als eine (von L. nicht erwähnte) «Abhängigkeit»;
das ist einseitig, weil L. den Ansatz beim Selbstbewusstsein wirkungsgeschichtlich als

katastrophal ansieht (wie A. Schlatter, den Vf. nicht erwähnt), weil er radikalen Zweifel
für unmöglich hält, 185f£) und weil er das Cogito-Argument mit der These des vorgängigen

cogitor revidiert (188f£). Von jener Abhängigkeit übrig bleibt also der cartesische

Begriff der Intuition, den L. aber (ziemlich uncartesisch) mit E. Troeltsch als «religi-



Rezensionen 83

öses Apriori» und zumal mit R. Otto als «Kreaturgefühl» versteht (190ff.). Allerdings
distanziert L. sich vom tremendum-Aspekt, den das Kreaturgefühls bei Otto hat, auch

vom Ansatz beim Sündenbewusstsein (H. Cremer, M. Kahler), und versteht es pointiert

als «positiven Trieb», als Sehnsucht «nach oben», als dankbare «Andacht» (197ff.).
Zu Recht kontrastiert Vf. das Interesse L.s am «Anknüpfungspunkt» der Offenbarung
Gottes an einem «Merkmal Gottes im Menschen» den Positionen sowohl K. Barths als

auch E. Brunners (200ff.).
Da L. von den Bedingungen, die Erkenntnis ermöglichen, unmittelbar auf Gott als

deren schöpferischen Grund schliesst, kann er von der produktiv verarbeitenden eine

rezeptive, d.h nachdenkende oder wiedererkennende Erkenntnis unterscheiden und so
die «vernehmende» Vernunft von der vermeindich schöpferischen (idealistisch) und

von der scheinbar bloss passiven Vernunft (empiristisch) distanzieren; im Hintergrund
sieht Vf. wiederum Hamanns Sprachverständnis (202ff.). Die Analyse der Grundbezüge

der Vernunft zum Bewusstsein, zum Glauben und zur Erfahrung (206ff.) ergibt, dass

es für L. kein Selbstbewusstsein ohne Ich-Du-Verhältnis gibt, dass der feste Punkt
unseres Erkennens das Gottesbewusstsein ist, das unser Selbstbewusstsein «umschließt»
und dass das Gewissen «latentes Gottesbewusstsein» ist. Kurz, der Glaube als Teil des

Kreaturgefühls ist ein Akt, durch den sich die Vernunft einem bestimmenden Einfluss
öffnet, ist daher eine «allgemeingültige notwendige Funktion der Vernunft» (211). L.

integriert hierin die (vorübergehende) Funktion des Zweifels und kontrastiert dem

Gottvertrauen die Sünde: Sie sei nicht wie in der Tradition eine Substanz, die in den

Menschen komme (ist das L.s oder des Vf.s Irrtum?!), sondern «Zersetzungsprozess»
der im Gottvertrauen liegenden Einheit des Menschen, mit der Folge des Gefühls
innerer Leere, der Unfreiheit des Wollens, des Verzichts auf «Freiheit für» (213f£).

Die Aufgabe der Erfahrung ist es, den Glauben als Grundakt der Öffnung der
Vernunft zu Gott hin zu bestätigen, sowohl im persönlichen Leben als auch in der
Geschichte. Gott, der sich a priori vor der Erfahrung offenbart hat, ist hier wie dort
in einer «rückschauenden» Erschliessungserfahrung wiederzuerkennen. Von der

Erfahrung widerlegt wird ein bloss «gedachter Gott»; vernünftiges Grundvertrauen wird
zum Vorsehungsglauben. Dieser wird dann zum Versöhnungsglauben, wenn man in

Jesus Christus den Schöpfer wiedererkennt (217f£, 253£). Vf. übersieht nicht, dass

diese nicht zeitliche, aber «ontische» Abfolge, die den Glauben an den Schöpfer und
seine Weltregierung nicht nur zur Vorstufe, sondern doch zum bleibenden Grund des

Christusglaubens erklärt, auf der konstitutiven Rezeptivität der von Gott geschaffenen
Vernunft basiert. Aber seine Rückfrage an L., worin denn der «Mehrwert» des christlichen

Glaubens gegenüber glaubenden Nichtchristen dann bestehe, stellt L.s
Erkenntnistheorie als solche nicht infrage (221 f.).

Der 3. Abschnitt, «Finalität der Erkenntnis», expliziert die Wahrheitsgewissheit, die
das Ziel des theologischen Erkenntnisprozesses ist (224-242). Obwohl Wahrheit das

immanente Ziel allen Erkennens sei, bestimmt sie L., was an dieser Stelle der
Argumentation nicht mehr wundern kann, als religiösen Begriff, den er dem Corpus Johan-
neum entnimmt; Vf. nennt ihn einen «semantisch-ontologischen» Begriff. L. kann so



84 Rezensionen

den «kritischen, subjektiven» Wahrheitsbegriff Kants, der auf die Übereinstimmung
mit Denkgesetzen beruht, ablehnen zugunsten der klassischen adaequatio intellectus et

rei\ des menschlichen Erkennens an das göttliche, schöpferische Erkennen, wie es sich

in der einheitlichen Schöpfung manifestiert (221 ff.). Daher ist für L. alle Wissenschaft

religiös; ihre Deduktionen beruhen axiomatisch auf dem theologischen© Wahrheitsbegriff

und auf der platonischen© Lehre vom Eros. Diese erstaunliche Verbindung,
für die Vf. auch L.s «Ethik der Liebe» (1938) heranzieht, erklärt sich dadurch, dass

nach L. auch wissenschaftliche Verfahren durch alle Dinge hindurch letztlich Gott
suchen, eben als Liebe, in der Erkennen, Wollen und Fühlen eine Einheit bilden (224f£).
Überzeugend stellt Vf. dar, dass L. die Liebe zum Gegenstand und die zum Lernenden
verbindet, sich aber nicht der augustinischen und der idealistischen Auslegung Piatons

anschliesst, und vermutet zurecht, dass L. sich gegen die neukantianische Trennung
von Wissenschaft und religiösem Werturteil stellt (229f£). Ohne den Widerspruch zu
L. anzumerken, stellt Vf. selbst den «Besitz» von Wahrheit in Abrede (228). Auch stellt

er mehrmals fest, dass L. sich über den Zusammenhang der Theologie mit anderen
Wissenschaften ausschweige (i.U. zu K. Heim und W Pannenberg, 240). Vielleicht hätte

er skeptischer sehen sollen, dass L. seine auf Wissenschaft (und Kunst) angewandte
Eros-Ethik, der zufolge «die selbstlose Liebe zur Wahrheit ein latentes Gottesbewusst-
sein» ist (235), mit der Idee einer (allerdings «rezeptiven») Mystik verbindet (235f£; fast
exotisch wirkt hier der Hinweis auf die neueste Phänomenologie der Präsenz). Die
Pflicht zur sozialen Kommunikation, die L. jeder Wissenschaft auferlegt, gilt erst recht
für die Theologie, die dieses transeunte Ziel mit einem transzendenten Ziel verbindet,
das L. anhand des biblischen Weisheitsbegriffes expliziert (241 f.).

In seiner Bilan% (241-258) empfiehlt Vf., Impulse der theologischen Erkenntnistheorie

L.s für die fundamentaltheologische Frage nach der Erkennbarkeit der universalen

Offenbarung zu nutzen und den Schöpfungsbegriff für die theologische Erkenntnistheorie

wiederzugewinnen. Wegen der unklaren theologia naturalis und der Unschärfe
des Naturbegriffes schlägt er den neuen Titel theologia creationis vor (245£). Dessen
semantische Leistung liege darin, dass er die Natur in ihrer Gottesbeziehung auffasse;

auf die ethische Verantwortung des Menschen verpflichte; die Einheit der Wirklichkeit
benenne; den Dialog mit anderen Wissenschaften ermögliche (247ff.). Vf. will damit
L. «extrapolieren», muss ihm aber tatsächlich widersprechen, denn die «Eindeutigkeit
des Begriffs <Schöpfung>» im Sinne L.s besage die Deutehoheit einer «Allperspektive»,
die auch für andere Wissenschaften zu gelten beansprucht — den «offene©) Dialog
auf gleicher Augenhöhe» mit anderen Perspektiven (249f.) kann man also nicht mit,
sondern nur gegen L.s wissenschaftstheoretischen Ansatz haben.

Noch deutlicher wird die mangelnde Eignung L.s für die aktuelle Situation im Blick
auf den heuristischen «Mehrwert», den Vf. dem Schöpfungsbegriff L.s zuschreibt.
Dieser untermauere die frei gewählte Weltgegenwart Gottes und verdeutliche die
Anrede Gottes an die ganze Kreatur; beides zeige die Universalität der Erkennbarkeit
Gottes (252f£). Vf. kann hier zwar z.B. auf das L.sche «Herunterlassen» Gottes
rekurrieren (um sich dann an O. Bayer zu halten), aber da er, gegen den Rat Chr. Links,



Rezensionen 85

den Begriff der Natur durch den der Schöpfung bloss «ersetzt», gerät er in dieselbe

Sackgasse, in der er den theologischen Gebrauch von «Natur» sieht. Vf. charakterisiert
L.s Schöpfungsbegriff als «Panentheismus» (177£, 248f. u.ö.). Dieser Begriff aus dem
19. Jh. ist allenfalls in der Abgrenzung von Pantheismus einerseits, Theismus andererseits

trennscharf. Dass Vf. seine eigene panentheistische Redeweise — «Alles ist Gott
gegenwärtig und Gott bleibt allem gegenwärtig (248 u.ö.) — klären kann, dürfte nicht
gelingen im Zusammenhang des L.schen Begriff Gottes als «Person». Seine vorsichtige
Kritik (s.o.) berührt jedenfalls nicht die Unverträglichkeit eines anthropomorph-theisti-
schen Personbegriffs mit dem trinitarischen Begriff der Personen Gottes.

L.s Schöpfungsbegriff führt, etwa in den Implikaten der «Einheit der Schöpfung»
oder eines «absoluten Urgrundes, aus dem alles hervorgeht» (248), Ansprüche des alten

metaphysischen Naturbegriffs mit sich. Ihre theologische Rechtfertigung finden sie in
L.s basaler Annahme einer «rezeptiven Vernunft», die imstande ist, Gottes Schöpferwort

zu vernehmen, um dann «von Gott her» zu denken (183 u.ö.). Vf. übernimmt diesen

Vernunftbegriff, in der Meinung, es handle sich um eine bescheidenere Vernunft
(und begründet das auch noch mit einer «<symmetrische[n] Beziehung) des Menschen

zur Natur», 247) — das Gegenteil ist der Fall, es handelt sich um eine Zentralperspektive

auf Alles. Wem aber am interdisziplinären und am interreligiösen Dialog liegt, der
müsste gerade aus theologischen Gründen diese universale Perspektive zugleich als

partikulare Perspektive kenntlich machen. Aber Vf. bleibt bei der Alternative des

(Ansatzes» entweder beim ((universalem) Ersten Glaubensartikel oder aber beim ((partikularem)

Zweiten (253£); damit handelt er sich alle Aporien der Konstellation der 30er

Jahre ein. Auch L. konnte nicht erklären, ob und inwiefern die erste der drei Stufen der
Gotteserkenntnis (177f£, 242) den folgenden Stufen ((vorausgeht» oder «vorgeordnet»
ist: nicht zeitlich, sondern «ontisch», «prinzipiell», ((logisch» (164, 190, 220) — aber in
welcher Logik denn? Abstraktionen wie diese konnte L., nicht nur ethisch ein Theologe

des 19. Jh. (46f£, 90, 179, 215 A.), nicht verabschieden; auch Vf. sieht, dass die

Aufgabe noch nicht bewältigt ist (256£).
Vf. kommt das grosse Verdienst zu, an der Gestalt von L. darauf hingewiesen

zu haben, dass die aktuelle, angesichts der wohl fortdauernden Koexistenz mehrerer

Religionen praktisch unabweisliche Korrelation von Universalität und Partikularität im
christlichen Glauben selbst theologisch verantwortet werden muss. Er zeigt aber auch

klar, dass eine theologia naturalis axiomatisch-deduktiven Typs dies nicht leisten kann,
weil sie über eine inklusivistische Religionstheologie nicht hinauskommt — auch das ist
ein Verdienst. Aus dieser (übersichtlich fortschreitenden und gut lesbaren) Untersuchung

kann man also viel lernen, wenn auch nicht nur das, was Vf. erhofft. Ein gegliedertes

Inhaltsverzeichnis (IXff.), Literatur- und Quellenverzeichnis (272ff.) sowie

Personenregister (294ff.) vervollständigen das Buch; besonders nützlich ist die erstmals,
sieht man von den Rezensionen ab, vollständige Bibliographie L.s (260-272).

Walter Spam, Erlangen



86 Rezensionen

Daniel Graf, Unterwegs zu einer biblischen Theologie. Perspektiven der Konzeption

von Peter Stuhlmacher. Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 2011.

374 S., ISBN 978-3-89971-815-7, 53.90.

Der vorliegende Band ist die für den Druck leicht überarbeitete Fassung der
Doktorarbeit des Autors, die im Wintersemester 2008/2009 von der Münchener
evangelisch-theologischen Fakultät angenommen wurde. Der Band ist primär forschungsgeschichtlich

ausgerichtet, und zwar mit dem Ziel, der gegenwärtigen neutestamentlichen
Wissenschaft weiterzuhelfen. Dazu eignet sich die Person Stuhlmachers gut, denn mit
seinem wissenschaftlichen Werdegang ist ein wichtiger Teil der Geschichte der
neutestamentlichen Wissenschaft des 20. Jahrhunderts verbunden, und die Frage nach

Perspektiven der neutestamentlichen Wissenschaft heute sollte auf der Basis solider

forschungsgeschichtlicher Kenntnisse erfolgen (19). Nach der Darlegung der
Problemstellung der Arbeit (eine klare Fragestellung fehlt allerdings; 17-10) folgt ein

biographischer Uberblick über die bisherigen Stationen des Lebens Stuhlmachers und
eine Information über den Aufbau der Studie (19-25; 25-28). Daran schliessen sechs

Hauptkapitel und ein Ausblick an, sowie ein ausführlicher Anhang mit einem Verzeichnis

der Veröffentlichungen Stuhlmachers und einer Liste seiner Lehrveranstaltungen
sowie einer allgemeinen Bibliographie.

Im ersten Kapitel beschreibt Graf die Bedeutung des Alten Testaments für die ntl.

Exegese bei Stuhlmacher sowie den Einfluss von Alttestamentlern (Zimmerli, Von
Rad, Gese) auf ihn, der beachtlich ist (29-107; hier bespricht Graf auch die

traditionsgeschichtlich orientierten Qualifikationsarbeiten von Stuhlmacher). Im zweiten

Kapitel konzentriert sich Graf auf Stuhlmachers explizit hermeneutische Arbeiten unter

besonderer Berücksichtigung seiner «Hermeneutik des Einverständnisses» und der
«Geistlichen Schriftauslegung» und schlussfolgert zu Recht, dass «die Frage nach einer
sowohl wissenschaftlich als auch kirchlich verantworteten Schriftauslegung» sich wie
ein roter Faden durch Stuhlmachers Arbeiten zieht (154). Der Deutung des Todes Jesu
im NT ist das ganze dritte Kapitel gewidmet (157-203), woran das vierte Kapitel,
welches sich mit dem Thema der «Rückfrage nach Jesus» beschäftigt, logisch anschliesst

(205-245). Im fünften Kapitel beschreibt Graf dann Stuhlmachers Konzeption einer
«Biblischen Theologie des Neuen Testaments» und beschreibt dabei weniger den
Inhalt als die vier Grundsätze, auf denen Stuhlmachers opus magnum aufgebaut ist. «Einheit

und Vielfalt im Neuen Testament» bildet das Thema des sechsten Kapitels, in dem

sachgemäss auch die Frage nach der Mitte der Schrift bei Stuhlmacher gestellt wird
(271-302). In seinem Ausblick zeigt Graf auf, welche Bedeutung Stuhlmacher für die
neutestamentliche Wissenschaft im Allgemeinen hat und verbindet damit eine eigene

Würdigung: «Mit vollem Recht (und weitreichender Relevanz für den ökumenischen

Dialog) sieht Stuhlmacher im für uns gekreuzigten und auferstandenen Christus den

entscheidenden Einheitspunkt der Theologie. An dieses Zentrum zu erinnern und alle

Theologie rückzubinden an den biblischen Kanon des Alten und des Neuen
Testaments, das ist m.E. der entscheidende Anstoß, den Peter Stuhlmacher der Theologie



Rezensionen 87

der Gegenwart gegeben hat. Mag man auch in exegetischen Einzelfragen Stuhlmachers

Argumentation nicht folgen, weitaus wichtiger ist sein grundlegendes Anliegen: das

Verständnis des Alten und Neuen Testaments zu orientieren nicht etwa an einer
unbestimmten Weltsicht des <modernen Menschern, sondern an ihrem eigenen Anspruch
geisterfülltes Gotteswort im Menschenwort zu sein.» (308£). Diese Würdigung verrät
auch, wo der Autor sich selber theologisch verortet.

Die sachkundige, informative und gut lesbare Arbeit ist von Bedeutung für
jeden, der einen klareren Einblick in die Geschichte der deutsch(sprachig)en neutesta-
mentlichen Bibelwissenschaft bekommen möchte, und insbesondere für die speziell
am Denken Peter Stuhlmachers Interessierten — für die Letztgenannten ist die Arbeit
geradezu unentbehrlich. Auch wenn der Autor sich dann und wann kritisch zu
Stuhlmacher äussert, vermisst man eine etwas kritischere Würdigung dieses Theologen und
Bibelwissenschaftlers.

Peter-Ben Smit, Amsterdam/Utrecht

Gijsbert van den Brink und Cornells van der Kooi, Christelijke dogmatiek. Een inleiding,
Boekencentrum, Zoetermeer 2012.

722 S., ISBN: 978-9-02392-606-1, 65.00.

Die Veröffentlichung dieses Buches kann ohne Einschränkung als ein besonderes

Ereignis für die Theologie bezeichnet werden. Das Buch hat nach der Erscheinung der

ersten Auflage im Oktober 2012 schon viele positive Reaktionen ausgelöst, und gerade
beim Schreiben der vorliegenden Rezension bekam ich die Nachricht, dass eine vierte
Auflage auf den Markt gebracht worden ist.

Es ist mir eine Freude, dieses umfangreiche Buch, das sich fast allzu bescheiden als

Einleitung präsentiert, kurz vorzustellen. Bemerkenswert ist zunächst einmal die
Tatsache, dass es im eigentlichem Sinne eine Koproduktion ist. Beide Autoren sind schon

lange im akademischen Bereich tätig, van den Brink an verschiedenen theologische
Fakultäten, van der Kooi seit Beginn seiner Karriere an der theologischen Fakultät der
Freien Universität in Amsterdam, wo sie jetzt beide als Systematiker arbeiten. Was den
kirchlichen Flintergrund dieser beiden Professoren betrifft: Es dürfte bekannt sein,
dass die beiden grossen reformierten Kirchen der Niederlande schon vor einigen Jahren

fusioniert haben und jetzt die PKN (Protestantische Kirche in den Niederlanden)
bilden. Van den Brink hat seine «kirchliche Heimat» im rechten Flügel der Nederlandse
Hervormde Kerk, van der Kooi in der Gereformeeerde Kerken. Interessant ist nun,
dass sie in ihrer Gesinnung und Arbeit einander so nahe gekommen sind, dass sie diese

Dogmatik im wahren Sinne des Wortes «zusammen» geschrieben haben, sozusagen
«unisono», so dass die Hand des einen nicht von der des anderen zu unterscheiden ist.
Das Buch ist somit als eine Frucht intensiver gelebter Ökumene zu betrachten.

In ihrem Vorwort umschreiben die Autoren, was sie bieten wollen: eine Darstellung
des christlichen Glaubens als Informationsquelle für alle Interessierten, auch für die



88 Rezensionen

Kritiker von Kirche und Glauben. Inhaltlich vertreten sie eine «loyale Orthodoxie».
Das heisst: Anschluss an die Lehrtradition der Jahrhunderte. Auch dort, wo sie

gelegentlich die Traditon kritisieren, tun sie das respektvoll. Sie wollen den Glauben für die

heutige Zeit verantworten, wobei sie das gelebte Leben der christlichen Gemeinschaft
und die Fragen, die dort gestellt werden, berücksichtigen wollen; klar ist dabei, dass

diese Fragen oft mit den Entwicklungen in der heutigen Kultur zusammenhängen. Es

ist wertvoll, dass die Autoren jeweils das Gespräch mit der Philosophie suchen und
auf Sinnfragen eingehen, wie sie im Kontext der heutigen Kultur und Gesellschaft
aufkommen.

Das Buch nimmt auf die geistige und religiöse Lage der Gegenwart, in den
Niederlanden und auch sonst in Europa, bewusst Rücksicht: eine Lage, die durch einen

Rückgang des offiziellen kirchlichen Christentums gekennzeichnet ist. In der breiten
Öffentlichheit hat Religion weitgehend ihre frühere wegweisende Funktion eingebüsst;
oft ist sie nur im Zusammenhang mit dem Islam ein Thema. Da ist es wichtig, klar zu
machen, dass die wesentlichen Lebensfragen immer auch eine religiöse Dimension
haben. Gerade in dieser Konstellation kann das vorliegende Buch eine wichtige
Hilfestellung leisten.

Die Verfasser charakterisieren «Dogmatik» in origineller Weise als «anständig» (nie-
derl.: «fatsoenlijk») nachdenken über Gott, Mensch und Welt. Die Ausführungen über
die zentralen Themen (loci) der christlichen Lehre sind sehr instruktiv und geschichtlich

und biblisch umfassend und gründlich dokumentiert. Die Gedankengänge zeigen
den Willen und die Fähigkeit der Verfasser, umsichtig und differenziert Phänomene
und Meinungen wiederzugeben und zu beurteilen. Zugleich sind sie in einer klaren und
schönen, auch modernen Sprache geschrieben, welche die Lektüre zu einer spannenden

Erfahrung macht.

Prägnante Formulierungen zeigen das innere Engagement der Verfasser. Das Buch
mit seinem beachtlichen wissenschaftlichen Rang kann dazu dienen, den Glauben zu
erhellen, zu stärken und zu überpüfen. Es ist hilfreich, dass die Kapitel mit kurzen

Bemerkungen anfangen: thesenhafte Zusammenfassungen ihres Inhalts und Hinweise,
wie man sich mit dem Stoff vertraut machen kann. Wahrscheinlich wird dieses Buch
bald auch als Lehrbuch für Theologiestudenten dienen.

Die Autoren haben von einflussreichen niederländischen Theologen wie Noord-
mans, Miskotte, Van Ruler, Berkouwer, H. Bavinck und dessen Neffen J.H. Bavinck

gelernt. Oft verweisen sie auch auf das Buch, das gewissermassen ihr «Vorgänger»
ist: «Christelijk geloof» von H. Berkhof. Ihr Buch ist freilich in gewissen Aspekten,
namentlich in der Fragen von Trinität und Christologie, orthodoxer als Berkhof.
Andrerseits unterscheidet sich die Ausrichtung ihres Werkes auch von einer anderen
niederländischen Dogmatik, die 1992 erschienen ist: «Beknopte Gereformeerde Dogmatiek»
von J. van Genderen und WH. Velema, die damals als Professoren an der Theol.
Universität der Christelijke Gereformeerde Kerk in Apeldoorn wirkten. Dieses gediegene
Werk ist in der Grundhaltung apologetischer als das hier besprochene Buch. In ihm

gibt es zahlreiche Bezugnahmen auf Barth und die deutschsprachige Theologie; aber



Rezensionen 89

mindestens genau so häufig werden Denker aus dem angelsächsichen Raum

aufgenommen, vor allem Colin Gunton.
In verschiedener Hinsicht gehen die Verfasser eigene Wege. Einige kurze Andeutungen

dazu. Auffällig ist, dass sie entspannt und nüchtern über die früher so heiss

diskutierte Schöpfungsoffenbarung sprechen. Mit Recht gehen sie von der Realität einer
«Universalen Offenbarung» aus («universal» ist tatsächlich als Qualifikation besser als

«allgemein»); Spuren Gottes sind auch im Alltagsleben zu finden.
Die Besprechung der vielen Fragen, welche die Bibel betreffen, finden hier nicht,

wie in den meisten anderen dogmatischen Entwürfen, in den Prolegomena statt,
sondern in den Ausführungen zu dem, was in der Tradition zu der «via salutis» gerechnet
wird. Dadurch kommt die Funktion der Bibel besser zum Ausdruck. Dem betreffenden

Kapitel geht eine ausgezeichnete Erörterung über das Wirken des Geistes voran.
Sie zeigt, wie sehr das Anliegen der pentekostalen und charismatischen Theologie für
die Dogmatik fruchtbar gemacht werden kann. Vor diesem Abschnitt handeln die
Verfasser in versöhnlichem Sinn und mit Respekt für die Theologie des Ostens über die

Frage des «filioque». Ich möchte noch einen Schritt weiter gehen als sie. Nach meiner
Überzeugung geht das Wirken des Geistes nicht auf in dem, was der Geist als Geist

Jesu tut. Der Geist ist und bleibt auch nach der Inkarnation Spiritus Creator, der die

ganze Schöpfung trägt und zu ihrer Bestimmung führt. Wie die Verfasser darüber denken,

ist nicht ganz klar (vgl. S.107 und 474)

Wie in Berkhofs Buch ist ein spezielles Kapitel «Israel» gewidmet, das sich — wie
das ganze Buch — durch die Verbindung von Klarheit und Vorsicht auszeichnet: Die
Bundestreue Gottes betrifft Israel auch heute, die Landverheissung darf nicht
vergeistigt, aber ebensowenig in politischem Sinn angewendet werden. Im Geist der Tora
und des Evangeliums müssen Lösungen und Kompromisse im Nahostkonflikt gesucht
werden, die in Übereinstimmung mit dem Völkerrecht stehen.

Trotz der orthodoxen Grundposition der Verfasser urteilen sie gelegentlich anders

als der Mainstream der evangelikalen Theologie. Dabei spielt eine Rolle, dass sie in
behutsamer Weise die Ergebnisse der historisch-kritischen Bibelforschung aufnehmen.
So wird in den Ausführungen über Schöpfung und Fall nicht, wie im Fundamentalismus,

die Historizität von Adam als konkreter Person postuliert. Weiter fallt auf, dass

in der Eschatologie — anders als etwa in der Glaubensbasis der Evangelischen Allianz
— die Frage nach der «ewigen Strafe» offen gelassen wird.

Auch über die individuelle Eschatologie und den sog. «Zwischenzustand» schreiben

die Autoren mit Vorsicht. Deutlich ist, dass sie sich von der Ganz-Tod-Theorie,
die u.a. von Cullmann vertreten wurde, distanzieren. Sie anerkennen die Radikalität des

vom Tode verursachten Bruches, aber zugleich ist nach ihrer Überzeugung der Glaube

legitim, dass die «Seele» als Zentrum des Selbstbewusstseins nach dem Tod in irgendeiner

Weise bei Gott weiterexistiert. Ich stimme darin ganz mit ihnen überein.
Ausführlich werden in diesem Zusammenhang auch die wissenschaftlichen Erkennisse der

Physik und Anthropologie zur Sprache gebracht. Dazu sei noch Folgendes bemerkt:

In diesem Zusammenhang sind m.E. die Forschungen des holländischen Kardiolo-



90 Rezensionen

gen Van Lommel wichtig, der nachgewiesen hat, dass die Funktion des menschlichen
Geistes auch ohne ein körperliches Substrat intakt bleiben kann. Auch die Zeugnisse
und Berichte der Nah-Tod-Erfahrungen verdienen in der Theologie Beachtung. Selbst

abgesehen von dem, was die Wissenschaft (welche?) darüber sagen kann, spielen sie

eine wichtige Rolle in dem, was viele Menschen, auch in den Kirchen, über das Jenseits
denken und fühlen. Der heutige Theologe tut gut daran — wie in der früheren Generation

etwa Karl Heim —, diese ernst zu nehmen, wie übrigens auch Erkenntnisse und

Erfahrungen anderer Religionen und Kulturen. Instruktiv dafür bleibt das dreibändige
Standardwerk von Dr. Emil Mattiesen (1875-1939).'

Diese niederländische Dogmatik verdient es, auch im Ausland bekannt und benutzt
zu werden!

Jan Veenhof, Gunten

Hartmut I jihmann, Religiöse Erweckung in gottferner Zeit. Studien zur
Pietismusforschung, Wallstein-Verlag, Göttingen 2010.

158 S., ISBN 978-3-8353-0597-7, 19.00, SFr 26.80.

«Was wir vor uns haben, ist [...] eine einigermaßen komplizierte Situation: Die
Annahme, die Pietismusforschung sei primär eine Aufgabe der evangelischen
Kirchenhistoriker, ist zwar inzwischen erschüttert. Eine neue und klare Orientierung darüber,

wo der Pietismus beginnt, wie weit er reicht, wer dazugehört und was dies alles auch

im internationalen Kontext historisch bedeutet, ist aber noch nicht entstanden.» (11)
So skizziert Hartmut Lehmann, zuletzt Direktor des Max-Planck-Instituts für
Geschichte in Göttingen und der angelsächsischen Forschung besonders verbunden, in
der Einführung zu seinem Buch den status quo der Pietismusforschung. Der vorliegende

Sammelband möchte ein Baustein zu einer umfassenden Neuorientierung sein,
die vor allem drei Aufgaben in Angriff zu nehmen hätte: erstens die interdisziplinäre
Vernetzung zwischen Kirchenhistorikern, Historikern und Spezialisten verschiedenster

Geschichtsfelder sowie Philologen; «zweitens die gezielte zeitliche Erweiterung
der Forschungsbemühungen im Zusammenhang mit dem Pietismus bis ins frühe 17.

Jahrhundert und auf der anderen Seite über das späte 18. Jahrhundert hinaus ins 19.

und bis ins 20. Jahrhundert; sowie drittens die Erforschung der Beziehungen zwischen
den verschiedenen religiösen Erneuerungsbewegungen in West- und Osteuropa, auch

in Skandinavien, sowie in Nordamerika und später auch in den Missionsgebieten in
Afrika, Lateinamerika und Asien». (9f.) Damit steht Lehmann in der Nachfolge der

von ihm selbst gemeinsam mit Martin Brecht, Klaus Deppermann und Ulrich Gäbler

herausgegebenen vierbändigen Geschichte des Pietismus, setzt sich aber dezidiert von der

langjährigen deutschsprachigen Forschungstradition im Gefolge Albrecht Ritschis ab,

1 Das persönliche Überleben des Todes: eine Darstellung der Erfahrungsbeweise, 3 Bde.,
Berlin 1936-1939.



Rezensionen 91

die den Pietismus vornehmlich als deutsches Phänomen behandelt, ihn aber vor allem

zeitlich auf das Jahrhundert von 1670 bis 1780 begrenzt und damit absetzt von der

Erweckungsbewegung des 19. Jahrhunderts mit ihren bis heute fortwirkenden Folgen.
Demonstrativ und konsequent übernimmt Lehmann aus dem angelsächsischen
Sprachgebrauch daher im Titel seiner Sammlung den Begriff der religiösen Erweckung, «der

im Deutschen die im Englischen und Amerikanischen üblichen Bezeichnungen revival

und awakening exakt wiedergibt». (8) Dabei ist sich Lehmann darüber im Klaren, dass

angesichts der diffusen gegenwärtigen Diskussionslage eine kohärente Gesamtdefinition

des Pietismusbegriffs noch in weiter Ferne liegt, formuliert jedoch zugleich gewaltige

Erwartungen: «International an interdisciplinary Pietism research, conceived in this

manner, may be the first step towards a new history of the Western world that, in turn,
may provide a means to reconcider the whole of modern history.» (30)

Die Plausibilität der von Lehmann formulierten Desiderata wird sich in der praktischen

Forschungsarbeit erweisen müssen - die vorliegende Sammlung von Vorträgen,
von denen die meisten bereits andernorts veröffentlicht worden sind, ist ein Schritt
auf diesem Weg. Unstrittig ist der Gewinn durch Interdisziplinarität: Sie tut immer gut,
wobei mir der sozialgeschichtliche Ansatz — also die Untersuchung der spezifischen
Trägerkreise pietistischer Praxis in bestimmten Regionen — besonders ergiebig scheint.

Auch der Blick über die Grenzen des deutschen Sprachraums hinaus ist wohltuend —

immer noch sind Pietismusseminare sehr stark an Leitfiguren wie Spener, Francke und

Zinzendorf orientiert und nehmen schon die Beziehungen zur Nadere Reformatie in den

Niederlanden oft zu wenig in den Blick. Hingegen sollte man bei der Ausweitung des

Zeitrahmens umsichtig vorgehen. Die klassische Unterscheidung von Pietismus und

Erweckung scheint mir für den deutschen Bereich durchaus sinnvoll zu sein, haben
doch hier die Französische Revolution und die Herrschaft Napoleons zu einer
spezifischen konservativen Wende, speziell zu einer Annäherung von Bibelorthodoxie und

pietistischem Erbe geführt, die man auch sprachlich deutlich machen sollte, wenn man
es ohne Mühe kann. Lehmann selbst konstatiert: «Von der Sammlung der Frommen
im späten 17. und im 18. Jahrhundert ist schließlich die Mobilisierung der Frommen

zu unterscheiden, die in den Jahrzehnten nach der Französischen Revolution begann
und die — in unterschiedlichen Formen — bis in unsere Gegenwart reicht.» (43). Sie

begann erst, «nachdem die herkömmliche Weltordnung prinzipiell in Frage gestellt und
zumindest teilweise tatsächlich auch zerstört wurde» (ebd.); ihre Zentren «mit dezidiert
antirevolutionärem Akzent» waren zunächst Basel und London (ebd.). Warum also

eine Differenzierung aufgeben, die gängig und hilfreich ist? Es muss doch möglich
sein, innerhalb des grossen Rahmens, den die Geschichte des Pietismus vorgibt und für den

mir als Sammelbezeichnung réveil bzw. revival am neutralsten scheint, für den deutschen

Kontext die spezifische Unterscheidung von Pietismus und Erweckung fruchtbar bleiben

zu lassen!

Die elf Kapitel des Büchleins kreisen um das Hauptanliegen und wollen es durch
den Blick auf das Einzelne stützen. So beschäftigt sich das siebte Kapitel «The Mobilization

of God's Pious Children in the Era of the French Revolution and Beyond» (90-



92 Rezensionen

100) mit der Christentumsgesellschaft, den Bibelgesellschaften, Blumhardt und der

Pilgermissionsanstalt St. Chrischona. Am Beispiel Ludwig Hofackers stellt sich Lehmann
der Frage, ob der Begriff Erweckungsbewegung eine zeitgenössische Selbstbezeichnung
des frühen 19. Jahrhunderts oder einen Unterscheidungsbegriff späterer Generationen
darstellt (120-131). Dass Erweckung nun selbstverständlich eine umfassende typologi-
sche Bestimmung religiöser Erfahrung ist, muss freilich eine reflektierte und begrenzte
chronologische Verwendung des Begriffs Erweckungsbewegung nicht desavouieren.

Nicht allen Themen kann hier nachgegangen werden — obwohl das gerade im
Bezug auf Lehmanns Auseinandersetzung mit Albrecht Ritschis Geschichte des Pietismus

(101-119) ausgesprochen interessant wäre. Ich konzentriere mich auf den Abschnitt
«Die langfristigen Folgen der kirchlichen Ausgrenzung des radikalen Pietismus» (45-

56), in dem der Verfasser der spannenden Frage nachgeht, wieso in den letzten beiden

Jahrhunderten das religiöse Interesse wie die kirchliche Bindung der Bevölkerung
in Europa kontinuierlich abnimmt, in den USA jedoch deutlich steigt. Dass hier das

staatskirchliche Erbe Europas mit seiner religiösen Monopolisierung eine Rolle spielt,
ist evident. Lehmann verbucht die europäische Entwicklung besonders auf das Konto
der «radikalen Aufklären, die in vielen Konsistorien und Kirchenbehörden den Ton

angaben» (51): «Pietisten waren für sie die Ewiggestrigen, Enthusiasten, Schwärmer.

Es galt sie zu disziplinieren und auf die Höhe der Einsichten aufgeklärter Denkweise

zu heben [...]» (ebd.) Der ehemalige Gründungsdirektor des Deutschen Historischen
Instituts in Washington, D.C., urteilt: «Die Vertreibung der als schwärmerisch und
separatistisch verketzerten Gruppen in den Jahrzehnten um 1700 und dann auch in der
Zeit um 1800 und in den folgenden Jahrzehnten muss [...] als schwerer Verlust für die

Welt des mitteleuropäischen Protestantismus eingestuft werden.» (55). Das ist quantitativ

sicher richtig, jedoch nicht qualitativ. Dadurch nämlich ist Mitteleuropa erspart
geblieben, was die amerikanische Gesellschaft bis heute prägt: die Spaltung zwischen

einer technologisch hochentwickelten Wissenschaft und zugleich obskursten religiösen
Fundamentalismen (Kreationisten). Soll der Knoten der Geschichte so auseinandergehen: Das

Christenthum mit der Barbarei, und die Wissenschaft mit dem Unglauben? Bat einst Schleiermacher

in seinem Sendschreiben an Lücke gefragt. Dass er in den deutschen Landeskirchen

nicht so stark auseinandergegangen ist wie in Teilen des amerikanischen
Protestantismus, haben wir auch den Resten des Staatskirchentums zu verdanken, vor allem

dem staatlich beaufsichtigten Religionsunterricht und der Ausbildung der Geistlichen
und Religionslehrer an staatlichen Universitäten.

Lehmanns Buch ist trotz der Vielfalt der Themen in seiner Intention stringent, in
der Durchführung aufgrund der Kürze der Vorträge gelegentlich etwas holzschnittartig,

jedoch ausgesprochen anregend; es reizt zur Auseinandersetzung. Was will man
mehr?

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal



Rezensionen 93

Jörg Dierken, Fortschritte in der Geschichte der Religion? Aneignung einer Denkfigur

der Aufklärung, Evangelische Verlagsanstalt, Leipzig 2012.

244 S., ISBN 978-3-374-02987-7, 19.80.

Jede Darstellung und Deutung von Geschichte bedarf konstruktiver strukturierender

Vorannahmen, deren Offenlegung und reflexive Durchdringung den Massstab

der Wissenschaftlichkeit des Unterfangens bilden. Diese zuerst bei Kant programmatisch

entfaltete Einsicht der europäischen Aufklärung macht der Hallenser
Systematische Theologe Jörg Dierken in seinem konzeptionellen und typologischen
Entwurf zur Religionsgeschichte anhand einer Auseinandersetzung mit dem Begriff
des Fortschritts neu fruchtbar. Dabei zielt die «Aneignung) des Fortschrittsbegriffs
nicht auf eine Repristination teleologischer Religionshistoriographie, sondern auf
die kritische Aufarbeitung und Transformation von Fortschritts- und Entwicklungsfiguren

selbst.

Im ersten Kapitel des Buchs wird ein subjektivitätstheoretisch konzipierter
Religionsbegriff vorgestellt, dessen vier «Grunddimensionen» (40) die Bewältigung von
Kontingenzen, die Geltung individueller Selbstdeutungen, intersubjektive Kommunikation

sowie kultisches Ausdruckshandeln umfassen. Deutlich lässt sich
Schleiermacher als historisches Vorbild dieser gleichwohl eigenständigen Konzeption
ausmachen. Diese bildet die Grundlage einer «Hermeneutik leitmotivischer
Differenzen» (46), die als Strukturprinzip der angestrebten Typologie fungieren soll.

In einem zweiten Schritt arbeitet Dierken die Geschichte des modernen religions-
historiographischen Fortschrittsdenkens auf, dessen Ursprung er in dem zusammen
mit seiner konfessionellen Pluralisierung einsetzenden vernunftgeleiteten geschichtlichen

Denken des frühneuzeidichen europäischen Christentums selbst ausmacht.

Die kritische Durchdringung des daraus erwachsenen teleologischen Denkens seit

Kant (vgl. 63ff.) hatte die konzeptuelle Einsicht in die notwendige Diastase von
«Religion» und «Religionen» zur Folge, welche bei Schleiermacher (vgl. 72ff.) zum reli-
gionshistoriographischen Prinzip erhoben und parallel bei Hegel (vgl. 80ff.) zu einer
dialektischen Religionshistorik umfunktioniert wurde. Dabei ist es der Aufweis von
«Wechselverhältnissefn]» zwischen «Religion und sozio-kulturellen Lebensformationen»

(87), welche indes die Herausarbeitung «geistige[r] Gehalte» (ebd.) in den

Religionen nicht ausschliesse, den Dierken als bleibendes Verdienst Hegels herausstellt —

auch gegenüber letzdich einseitig teleologisch denkenden Figuren des späten 19. Jhs.

(F. M. Müller und W Bousset). Erst durch Ernst Troeltsch, den «großen, aber auch

aporetischen Diagnostiker des Historismus» (104) sei die konzeptionelle Schärfe der

hegelschen Begriffe eingeholt worden, die insbesondere bei Max Weber bleibend

zur Ausprägung soziologischer und religionshistoriographischer Kategorien
beigetragen habe — während mit der von Rudolf Otto ausgehenden phänomenologischen
Religionswissenschaft und dem Versuch offenbarungsgeschichtlicher Grundlegung
der Theologie bei Wolfhart Pannenberg das religionsgeschichtliche Denken im 20.

Jahrhundert zwei weitere sehr spezifische Ausformungen erfuhr.



94 Rezensionen

Die freigelegten Momente religionshistoriographischen Fortschrittsdenkens führt
Dierken in einem dritten Teil einer transformierenden Aneignung im Rahmen eines

eigenständigen Entwurfs einer Religionstypologie zu. Diese ist, in Anlehnung an Paul

Tillich, in <ethische> («orientalisch-abendländische») (156-187) und <mystische> («fern-
ösdich-asiatische») (188-214) Religionen gegliedert. Gleichwohl hat diese Typologie
keine im engeren Sinne historiographische, sondern vielmehr gegenwartsdiagnostische
Absicht. Dafür sucht Dierken das Fortschrittsmotiv in den Entwicklungsdynamiken
der einzelnen Religionen selbst auszumachen. Dadurch erhält auch der Aufklärungsbegriff

eine neue Bestimmung, insofern er als Chiffre für die zunehmende
Durchbestimmung von als Individualisierung verstandener Wesentlichkeit von Religionen steht.

Unter diesen Vorzeichen unternimmt Dierken im vierten und abschliessenden Teil des

Buchs (221-244) die Rekonstruktion der Begriffe des Synkretismus und der Säkularisierung,

deren reflexive Integration in religiöse Selbstdeutungspraktiken als

religionsgeschichtlicher «Fortschritte zu werten sei.

Daran wird erneut deutlich, dass Dierkens Buch kein rein methodischer Vorschlag
zur Religionsgeschichtsschreibung ist. In explizit gegenwartsdiagnostischer Absicht
wirft er zugleich die Frage nach der ethischen Dimension der Historiographie neu auf.

Der normative Kern von Dierkens Typologie besteht in der Vermutung, dass religiöse

Pluralisierung nicht nur ein formales Merkmal religionsgeschichtlicher Dynamiken

darstellt, sondern zugleich als Massstab der Gegenwartsfahigkeit von Religionen
dienen kann. Das Ausmass der Ressourcen zur reflexiven Aufarbeitung und Integration

von inneren wie äusseren Differenzen bestimmt demnach die Möglichkeiten
friedlicher Koexistenz von Religionsgemeinschaften. Damit verwendet Dierken einen

Leitgedanken liberal-protestantischen Selbstverständnisses als Strukturprinzip einer

Typologie, die Modernisierung und Pluralisierung gleichwohl als intrinsische Merkmale
der Entwicklung von Religionskulturen überhaupt plausibilisieren kann. Dabei erhebt
diese «religionsgeschichtsphilosophische Orientierung in einer Teilnehmerperspektive»
(240) keine Ansprüche auf Objektivität. Durch die beständige Reflexion auf die Par-

tikularität von Perspektive und Form der Darstellung kann ihr Anspruch auf Geltung
vor dem selbstgesetzten Massstab bestehen. Indes stellt sich im Blick auf die mögliche
Rezeption dieses überaus gelungenen Buchs die Frage, ob die damit einhergehende rein
formal formulierte Verbindung von reflexiver Partikularität und Geltungsanspruch
eines der Momente eines spezifisch theologischen Beitrags zum interdisziplinären und

interreligiösen Gespräch darstellt, der gerade auch für diejenigen religionsbezogenen
Wissenschaften von Interesse sein könnte, in denen die «Teilnahme» selbst zum Schib-

boleth von Wissenschaftlichkeit gerät.
Harald Matern, Basel



Rezensionen 95

Christoph Bultmann, Bibelrezeption in der Aufklärung, Mohr Siebeck, Tübingen 2012.

256 S., ISBN 978-3-16-151968-0, 39.00.

Der in Erfurt Bibelwissenschaft lehrende Alttestamentier Christoph Bultmann (im Folgenden

Vf.) hat bereits im Jahre 1999 eine wegweisende Studie über Johann Gottfried Herders

Genesisauslegung vor dem Hintergrund der zeitgenössischen Kontroversen über

natürliche und geoffenbarte Religion vorgelegt ([Die biblische Urgeschichte in derAufklärung.
Johann Gottfried Herders Interpretation der Genesis als Antwort auf die Rxligionskritik David Humes,

Tübingen). Nun ist ein Band zum Thema Bibelrezeption in derAufklärung erschienen,
der elf Beiträge des Vf.s enthält, die an verstreuten Orten publiziert worden sind.

Herausgekommen ist ein kenntnisreicher und ideengeschichtlich angelegter Überblick über
die vielschichtigen Debatten über die Auslegung der Bibel im Zeitalter der Aufklärung.

Die Einleitung - Bibelrezeption im kulturellen Kontext aufgeklärter Religionsphilosophie (1-11)

- umreisst den kulturellen Horizont sowie die Problemanforderungen der Bibelinterpretation

unter den Bedingungen der Aufklärung. Er wird durch die zahllosen

Kontroversen über natürliche und geoffenbarte Religion und deren Rückwirkungen auf die

Exegese bestimmt. «Die Bibelrezeption in der Aufklärung ist im Wesentlichen durch das

Spannungsverhältnis zum religionsphilosophischen Konzept einer <natürlichen Religion)

geprägt.» (7) Wenn das grundlegende Thema der aufgeklärten Bibelexegese in der

Auseinandersetzung mit der natürlichen Religion besteht, wird deutlich, dass sich die

Paradigmen dieses Diskurses dann ändern müssen, wenn das Konzept einer religio naturalis

seine Plausibilität verliert. Das sei, so der Vf., jedenfalls mit Friedrich Schleiermachers

Kritik an der natürlichen Religion in der berühmten fünften Rede seines Erstlingswerkes
Über die Religion von 1799 der Fall. Deshalb markiert Schleiermacher «einen Epochenschnitt,

durch den auch die Bibelrezeption in der Aufklärung ihr Interesse verliert» (9).

Die Studien des Bandes rufen die vergessene Vorgeschichte der Bibelauslegung in
dem kulturellen Horizont der Aufklärung in Erinnerung und damit den Problemstand,
auf den die protestantische Theologie unter anderem mit der Einführung und der

Etablierung der historisch-kritischen Methode reagierte. Im Fokus des Buches steht vor allem

die Auslegung des Alten Testaments von Robert Lowth bis Wilhelm M. L. de Wette.

Eröffnet wird der Band mit dem Beitrag Was ist ein theologischer Klassikerl (13-40), in dem

JohannJoachim Spaldings mehrfach aufgelegte Schrift Über die Nutzbarkeit des Predigtamtes

und deren Beförderung (1772) im Kontext der zeitgenössischen Diskurse thematisiert wird.
Der problemgeschichtliche Kontext von Lowths bahnbrechendem Werk De sacra Poesi

Hebraeorum wird sodann anhand der Debatten über antike und biblische Poesie erörtert
{«Heilige Dichtung» im Zentrum der Hebräischen Bibel. Hora^und David bei Robert Eowth, 41-65).
Der komplexen Haltung Lessings zur theologischen Aufklärung gelten zwei Fallstudien.

Zunächst wird die biblische Hermeneutik des Wolfenbütteler Bibliothekars im Horizont
von Voltaires Bibellektüre in den Fokus gerückt (Lessings Verständnis der Bibel. Das Gedicht

<Die Religion) [1751] und das Schauspiel <Nathan der Weise> [1779], 66-86) und schliesslich

die Entwicklung des Toleranzgedankens von Hugo Grotius bis Lessing ('«Improbissimae

Calumniae» und ihre «Pflichtschuldige Pastoralverhetzung der Obrigkeit». Toleranz uni1 'hre Gegner



96 Rezensionen

bei Grotius und Lessing, 87-114). Mit der Bibelhermeneutik Lessings und seiner breiten
Kenntnis der Geschichte des frühen Christentums rückt der Vf. Aspekte aus dem Werk
des Liebhabers der Theologie in den Blick, welche meist hinter dessen Geschichtsphilosophie

aus der Erziehungsschrift zurücktreten.
Den Wandlungen des Salomobildes im 18. Jahrhundert (115-136) geht der Vf. bei

Pascal, Grotius, Voltaire und Herder nach und präsentiert das Mosebild anhand

einschlägiger gelehrter Lexika der frühen Neuzeit (137-160). Die Gestalt Mose ist freilich
auch ein Thema, auf welches Johann Gottfried Herder in seinen grossen Studien zum
Alten Testament, der Altesten Urkunde sowie dem Geist der Ebräischen Poesie ausführlich zu

sprechen kommt. Herders Blick auf Mose zwischen Bewunderung und Entzauberung? (161-

174) thematisiert der Vf. vor dem Hintergrund von Lessings Mosebild als Etappe der

Offenbarungsgeschichte. Zwar entwickelt auch Herder seine Sicht des Alten Testaments

in Auseinandersetzung mit den Diskursen über natürliche und geoffenbarte Religion,
aber das führt bei ihm zu einer anderen Sicht auf Mose. «Die eigentliche und theologisch
normative Leistung des Mose ist also die Vergegenwärtigung der (Ältesten Urkunde)

und, wie Herder ergänzend zeigt, die Verankerung des Schöpfungsthemas im Glauben
Israels durch das Sabbathgebot.» (170) In Auseinandersetzung mit der Herder-Deutung
von Isaiah Berlin wird Die Urgeschichte in Herders Geschichtsphilosophie. Anmerkungen zur Suche

nach den Ursprüngen des Nationalismus (175-184) rekonstruiert und mit dem Humanitätsgedanken

ein den Nationalismus überschreitendes universales Moment benannt. Auf
Deutungen Herders, welche den ästhetischen Aspekt seiner Bibelauslegung in den

Vordergrund rücken, reagiert die Studie Herders Anleitung zur Deutung der Psalmen. Hin Anstoß

Zur ästhetischen Würdigung der Bibel? (227-243). Die facettenreichen Ausführungen des Vf.s

zu Herders lebenslangen Bemühungen um die Erschliessung des Alten Testaments im
Spannungsfeld der zeitgenössischen Kontroversen bieten insgesamt kenntnisreiche und
erhellende Aufschlüsse zur Interpretation des Werkes des Weimarer Generalsuperintendenten.

Die Studie über Philosophie und Exegese bei W. M. H. de Wette. Der Pentateuch als

Nationalepos Israels (208-226) überschreitet zwar den aufgeklärten Diskurs, welchen der Vf.
in der Einleitung markiert hat, sie führt allerdings grundlegende Überlegungen Herders
in den Kontroversen über die Deutung des Pentateuch nach Schleiermacher weiter. Und
schliesslich widmet sich der Beitrag über Alexander Geddes — Was heißt Bibelkritik in der

(Spät)außelärung? (185-207) - einem nahezu vergessenen Autor.
Die Deutung der komplexen Debatten über die Bibelauslegung im 18. Jahrhundert

durch den Vf. zeugen allesamt von seiner grossen Kenntnis dieser Diskurse. So bietet
der Band grundlegende Einblicke in die Versuche, im Spannungsfeld von natürlicher
und geoffenbarter Religion zu einem zeitgemässen Verständnis des biblischen Textes zu
gelangen. Die Entscheidung, jeder Fallstudie eine nach Quellen und Sekundärliteratur

gegliederte Bibliographie beizufügen, ist überaus glücklich. Sie erlaubt es dem interessierten

Leser, weiter in die hochinteressanten Diskurse über die Bibel im Zeitalter der

Aufklärung einzudringen.
Christian DanZj Wien


	Rezensionen

