
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 70 (2014)

Heft: 1

Artikel: Religiöse "Multi-Identität"

Autor: Bernhardt, Reinhold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877741

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religiöse «Multi-Identität»

In den Untersuchungen, die im Rahmen des Bertelsmann-Religionsmonitors
2013 durchgeführt wurden, stimmten 29% der «Religiösen» in

Westdeutschland (16% in Ostdeutschland) der Aussage zu: «Ich greife für mich
selbst auf Lehren verschiedener religiöser Traditionen zurück.»1 Schon bei

der vorangegangenen Befragung im Jahre 2008 war in der Auswertung zu
lesen: «Selbst wer sich explizit katholisch oder evangelisch identifiziert, kann

im gleichen Atemzug Glaubensformen für plausibel halten, die der Systematik

dieser Konfessionen nicht entsprechen.»2 Für den Glaubenden kann
sich aus solchen Kompositionen von Elementen, die aus unterschiedlichen

religiösen Traditionsströmen stammen, durchaus eine stimmige religiöse
Identität ergeben. Für viele autoritative Repräsentanten der christlichen
Religion (wie im Grunde aller Offenbarungsreligionen) stellen solche
Integrationen fremder Elemente dagegen Identitätsdijjusionen dar. Was für den

Glaubenden Identität, also seine existentielle Selbstdefinition ist, erscheint

in dieser Perspektive als Differenz das heisst als Abweichung von der für
massgeblich befundenen religiösen Formatvorlage. Um diese Abweichung
möglichst gering zu halten, geben die Kirchen auf verschiedene Weise

Orientierungshilfe.

Zwei unterschiedliche Sichtweisen von «Identität» stehen sich gegenüber:

die sozialpsychologische Bestimmung des faktischen religiösen
Selbstverständnisses eines Menschen bzw. einer Gemeinschaft und die normative

Vorgabe dessen, was das Entscheidende und Unterscheidende einer

Religionsform aus der Sicht derer ist, die Deutehoheit über sie beanspruchen.
Die beiden Perspektiven auf religiöse Selbstverständnisse und -Vollzüge

— die empirisch-deskriptive und die normativ-präskriptive — nehmen auf
unterschiedliche Weise die Beziehung von Identität und Alterität in den

Blick. Mit religiöser «Alterität» ist dabei jede Form des religiösen Andersseins

gemeint: intrakonfessionelle, interkonfessionelle, interreligiöse, sogar

1 D. Pollack/O. Müller: Religionsmonitor. Verstehen was verbindet. Religiosität und Zusam¬

menhalt in Deutschland, hg.v. Bertelsmann-Stiftung, Gütersloh 2013, 13.
2 A. Nassehi: Erstaunliche religiöse Kompetenz. Qualitative Ergebnisse des Religionsmoni¬

tors, in: Bertelsmann Stiftung (Hg.): Woran glaubt die Welt? Analysen und Kommentare

zum Religionsmonitor 2008, Gütersloh 2009, 113-132 (117).

ThZ 1/70 (2014) S. 52-72



Religiöse «Multi-Identität» 53

die Andersheit früherer Entwicklungsstufen der eigenen religiösen Biographie.

Interreligiöse Alterität ist also nur ein Fall von Andersheit.
Während das normativ-präskriptive Verständnis darauf abzielt, die religiöse

Identität durch Ausscheidung heterogener Vorstellungs- und Praxisformen

möglichst rein zu halten, zeigt der Blick auf die real existierenden Glaubensformen,

dass diese immer aus Vermittlungen von Identität und Alterität bestehen,

die in einem ständig fortschreitenden Aushandlungsprozess immer neu

konfiguriert werden.1 Von der Volksfrömmigkeit der Religionen, die eine Fülle

von Beispielen für die Aufnahme traditionsfremder Elemente bietet, bis hin zu

hoch reflektierten Religionssynthesen, in denen unterschiedliche Traditionsströme

kunstvoll miteinander verwebt werden, reicht das Anschauungsmaterial.

Die Geschichte der Religionen lässt sich auch im Blick auf kollektive

Identitätsbestimmungen als dialektischer Prozess der immer neuen Vermittlung
von Identität und Alterität verstehen, bei dem zum einen Alterität in Identität
einfliesst, diese transformiert und rekonstruiert, und bei dem zum anderen

die Reinhaltung der ursprünglichen und als klassisch definierten Traditionsbestimmungen

eingefordert und teilweise mit Machtmitteln durchgesetzt wird.
Die Erneuerungsbewegungen der Religionen — wie etwa der Protestantismus

— verfolgten das Ziel, Alterität zurückzudrängen, die Kirche zu ihrer Eigentlichkeit

zurückzuführen und die Ursprungsintention der Tradition wieder zur

Geltung zu bringen. Mit ihrer Vorstellung einer reinen Urform erzeugen sie

aber faktisch neue Formen von Alterität. Wo einmal eine spezifische Gestalt
des Religiösen normativ gesetzt und damit als Identitätsmuster der

Glaubensgemeinschaft bestimmt wird, sind die zuvor aufgenommenen Alteritäten
«nostrifiziert», also angeeignet. Vormals integrierte Alterität wird zur normativen
Identität erklärt und sogleich gegen <neue> Alteritäten abgeschirmt. Regulative
werden in Kraft gesetzt, um solche identitätsgefährdenden Alteritäten
zurückzudrängen oder auszuscheiden. Wie diese Regulative beschaffen sind, wie sie

funktionieren, welcher Autorität sie unterstehen, was sie als identitätsgefähr-
dende Alterität identifizieren und wie sie mit diesem Befund umgehen, gehört
zu den charakteristischen Eigenheiten einer Religionsgemeinschaft — und
somit wiederum zu ihrer Identität. Die Reformation des 16. Jahrhunderts war

3 Allgemein zu Identitätstheorien aus sozialpsychologischer und -philosophischer Sicht: J.

Straub: Theorien der Identität zur Einführung, Hamburg 2012.



54 Reinhold Bernhardt

eine kritische Auseinandersetzung nicht nur mit den Identitätsbestimmungen
des damaligen katholischen Christentums, sondern auch mit den Systemen zu
deren Sicherung.

Im Folgenden soll das Thema der religiösen Idendtät nicht in religions- und

Christentums.geschichtlicher Perspektive, sondern im Blick auf individuelle

Selbstbestimmungen erörtert werden. In Bezug auf die Polarität von Identität und

Alterität soll eine spezifische Identitätsformation betrachtet werden: das

Phänomen der sog. «multireligiösen Identitätsbildungen», die sich aus den Quellen

unterschiedlicher religiöser Traditionen speisen. Zunächst beschreibe ich

einige Erscheinungsformen solcher Identitätsformen und versuche exemplarisch

Kontexte zu identifizieren, die deren Ausbildung zulassen, zuweilen sogar
fördern. Im zweiten Teil gehe ich über die Beschreibung hinaus und blende

mich in die Diskussion um die Deutung und Wertung dieses Phänomens ein.

Während autoritative Vertreter der Religionsgemeinschaften vor Religionsmischung,

Relativismus und Synkretismus warnen, kritisieren Differenztheoretiker

die Vorstellung von «Identität» insgesamt. Gegenüber beiden Polen der
kritischen Debatte um multireligiöse Identitätsformen skizziere ich im dritten Teil
ein Verständnis von religiöser Identität, das religiöse Alterität als eine

Herausforderung für die Bildung eines religiösen Selbstverständnisses und als Chance

für dessen Weitung, Vertiefung und Intensivierung ansieht. Zum Schluss stelle

ich Überlegungen zur theologischen Evaluation solcher Identitätsformationen

an. Die beiden roten Fäden, die sich durch den gesamten Darstellungsgang
ziehen, sind zum einen das Verhältnis von Identität und Alterität und zum
anderen die Beziehung von faktischer und normativer Auffassung von Identität.

1. Das Phänomen der «multireligiösen Identität»

Wenn eine Person aus den Quellen verschiedener religiöser Traditionen schöpft,
sich etwa zugleich als Christ/in und Buddhist/in versteht und beide Wege in
eine kreative Synthese zusammenführt, dann kann man ihre religiöse Identität
als multireligiös bezeichnen. Die in diesem Zusammenhang oft verwendeten

Begriffe «multiple» oder «hybride religiöse Identität» können demgegenüber so

aufgefasst werden, als zeigten sie eine Spaltung der religiösen Persönlichkeit an.

Bei «multireligiösen Identitäten» handelt es sich aber um ein wohl heterogenes,
aber doch kohärentes Selbstverständnis bzw. einen in sich stimmigen Selbstvollzug.

Im Gegensatz zu Identitätskonstruktionen, die Alterität so weit wie möglich
ausschliessen wollen, wird diese von Menschen, die sich zwei oder mehreren reli-



Religiöse «Multi-Identität» 55

giösen Traditionen zugehörig fühlen, ganz bewusst in die Identitätsbestimmung

aufgenommen. Das Andere wird angeeignet), so dass es nicht mehr das Fremde

ist, sondern zum eigenen Selbst gehört.
Was der in Frankreich lebende Libanese Amin Maalouf im Blick auf seine

nationale Identität sagte, gilt auch für die aus mehreren religiösen Traditionen
fusionierte religiöse Identität: «Bin ich also halb französisch und halb libanesisch?

Natürlich nicht. Identität kann man nicht in Segmente aufteilen. Sie lässt sich

nicht halbieren oder dritteln oder auf irgendwelche anderen getrennten Kom-

partimente verteilen. Ich besitze nicht mehrere Identitäten: Ich besitze nur eine,

doch diese besteht aus vielen Komponenten, die miteinander in einer bei jedem
Individuum einzigartigen Mischung verbunden sind.»4

Maalouf hat seinen Lebensraum gewechselt und damit eine andere Lebenswelt

ausgebildet. Prägungen seiner Herkunftsidentität fliessen zusammen mit

Orientierungen des sozialen Kontextes, in dem er nun lebt. In analoger Weise

vollziehen sich solche Identitätstransformationen bei religiösen Migrationsbewegungen.

Als selbstgewählte und reflektierte Religiositätsform begegnen sie etwa

bei Menschen, die als Christen lange in den fernöstlichen Kulturen gelebt und in
die dort praktizierten Religionsformen eingetaucht sind, wie beispielsweise bei

dem französischen Benediktinermönch Henri Le Saux, der in Indien unter dem

Namen Swami Abhishiktananda lebte5. Oder bei indischen Christen wie An-
and Nayak, der als Katholik jesuitischer Prägung den Hinduismus als spirituelle

Quelle für sich entdeckt hat. Prägend für die Ausbildung einer hindu-christlichen
Identität war seine Begegnung mit Henri Le Saux. «Er versicherte und überzeugte

mich, dass man ein guter Katholik sein und bleiben konnte, aber gleichzeitig
auch die große Spiritualität des Hinduismus leben konnte.»6 Seither lebte Nayak
in beiden Traditionen — bis zu seinem tragischen Tod am 4. September 2009.

4 A. Maalouf: On Identity, London 2000, 3; Ubersetzung von P. Schmidt-Leukel, zitiert nach:
ders.: Multireligiöse Identität. Anmerkungen aus pluralistischer Sicht, in: R. Bernhardt/P.
Schmidt-Leukel (Hg.): Multiple religiöse Identität. Aus verschiedenen religiösen Traditionen

schöpfen (Beiträge zu einer Theologie der Religionen 5), Zürich 2008, 244.
5 Siehe dazu: Chr. Hackbarth-Johnson: Interreligiöse Existenz. Spirituelle Erfahrung und

Identität bei Henri Le Saux (O.S.B.) / Swami Abhishiktananda (1910—1973), Frankfurt
a.M. 2003; ders.: Henri Le Saux/Swami Abhishiktananda, in: Bernhardt/Schmidt-Leukel:
Multiple religiöse Identität (Anm. 4), 35-58.

6 A. Nayak: Die Geschichte meiner Konversion, in: Chr. und W. Lienemann (Hg.): Religiöse
Grenzüberschreitungen (Studien zur außereuropäischen Christentumsgeschichte [Asien,
Afrika, Lateinamerika]), Wiesbaden 2012, 140-149 (144).



56 Reinhold Bernhardt

Der indische Jesuit Michael Amaladoss7 versteht sich sowohl als Christ als

auch als Hindu. Eine christlich-hinduistische Doppelidenütät findet sich auch

bei Bede Griffith8 oder bei Bettina Bäumer9. Raimon Panikkar beschreibt seine

spirituelle Lebensreise mit den Worten: «Ich bin als Christ <gegangen>, ich habe

mich als Hindu <gefunden> und ich <kehre> als Buddhist <zurück>, ohne doch

aufgehört zu haben, ein Christ <zu sein).»"1

Der christliche Zen-Meister Ruben Habito11 identifiziert sich mit dem

Christentum und dem Buddhismus. Ebenso nehmen Roger Corless12 und Sali)'

King13 für sich in Anspruch, zugleich Christen und Buddhisten zu sein. Der
Buddhist Thich Nhat Hanh bezeichnet Jesus als seinen «adoptierten» spirituellen

Ahn.14 Und die koreanische Theologin Chung Hyun Kyung beschreibt ihre

multireligiöse Identität mit den Worten: «Es kommt mir so vor, als sei ich im
Bauch Schamanin, im Herzen Buddhistin, in der rechten Gehirnhälfte Konfu-
zianerin und in der linken Gehirnhälfte Christin.»15

7 M. Amaladoss SJ: Im Dienst des interreligiösen Dialogs in Indien, StZ, Spezial 2, 2006,

57-67; ders.: Jesus neu sehen. Indische Denkanstöße (Theologie der Dritten Welt, 38),

Freiburg u.a. 2010 (engl. Delhi 2005).
8 B. Bruteau: The Other Half of My Soul: Bede Griffiths and Hindu-Christian Dialogue,

Madras 1996; |.B. Trapnell: Bede Griffiths: A Life in Dialogue, Albany 2001.
9 B. Bäumer: A Journey with the Unknown, in: T. Arai/W. Ariarajah (Hg.): Spirituality in

Interfaith Dialogue, Genf 1989, 36-41.
10 Zitiert nach: R. Panikkar: Der neue religiöse Weg. Im Dialog der Religionen leben, Mün¬

chen 1990, 51. — Siehe auch: B. Nitsche: Raimon Panikkar. Multiple Identität als gelebte

inter-intra-religiöse Transversaütät, in: Bernhardt/Schmidt-Leukel: Multiple religiöse Identität

(Anm. 4), 59-77.
11 R. Habito: Being Buddhist, Being Christian, Being Both, Being Neither, in: J. May (Hg.):

Converging Ways. Conversion and Belonging in Buddhism and Christianity, St. Ottilien
2007,165-180.

12 H.N. Smith: Beyond Dual Religious Belonging. Roger Corless and Explorations in Bud¬

dhist-Christian Identity, Buddhist-Christian Studies 17, 1997, 161-177.
13 S. King: The Mommy and the Yogi, in: H. Kasimow/J. Keenan/L. Klepinger-Keenan

(Hg.): Beside Still Waters. Jews, Christians, and the Way of the Buddha, Boston 2003, 157-

170.
14 Thich Nhat Hanh: Jesus and Buddha as Brothers, in: G. Barker (Hg.): Jesus in the World's

Faiths. Leading Thinkers from Five Religions Reflect on His Meaning, Maryknoll 2005,
38-45 (41).

15 «I feel like my bowel is Shamanist; my heart is Buddhist; my right brain is Confucianist
and my left brain is Christian.», in: Touchstone. A Journal of Mere Christianity, Archives

(http:/ /www.touchstonemag.com /archives/print.php?id 11 -04-044-f, Abruf:
16.02.2014). Siehe auch Ch.H. Kyung: Schamanin im Bauch, Christin im Kopf, Stuttgart 1992.



Religiöse «Multi-Identität» 57

Es gibt zahlreiche weitere Beispiele für Anhänger einer Religion, die sich

einer oder mehreren anderen religiösen Traditionen zugehörig fühlen.
Zumeist handelt es sich dabei um Kombinationen christlicher mit hinduisti-
scher oder buddhistischer Spiritualität. Aber es gibt — besonders in den USA
— auch zahlreiche «JuBus», Juden, die sich dem Buddhismus verbunden fühlen.

Und selbst Muslime, besonders solche, die den mystischen Richtungen
des Islam folgen, konnten und können auch die Erfahrungswege anderer

Religionstraditionen beschreiten und sich als interreligiöse Pilger verstehen.

So führte der Lebensweg von Ali ibn Abi Bakr al-Harawi, einem syrischen
Muslim aus dem 13. Jahrhundert, durch Judentum, Christentum und Islam16.

Frithjof Schuon, der am 18. Juni 1907 in Basel geboren wurde, folgte
zunächst seiner christlichen Prägung, trat dann in einen Sufiorden ein und hatte

bei der Lektüre der Bhagavadgîta ein Bekehrungserlebnis, das ihn tiefer in den

mystischen Islam hineinführte, ohne dass er dabei seine christlichen Wurzeln
abschnitt.17

Auch Praktiker und Theoretiker des Religionsdialogs befürworten
multireligiöse Identitätsformationen. Die Vertreter der sog «Pluralistischen

Religionstheologie» und der «Komparativen Theologie» sprechen sich z.T. offen
dafür aus. Ich nenne nur Francis X. Clooney, einen der Inauguratoren der

«Komparativen Theologie», als Beispiel dafür. Er ist Jesuit und gleichzeitig
tief in bestimmten Traditionen des Hinduismus verwurzelt. In detailreichen
Studien zu hinduistischen Lehr- und Praxisformen hat er immer wieder

interessante Querverbindungen zu analogen christlichen Traditionsinhalten

hergestellt. Diese spirituell-intellektuelle Wanderschaft zwischen den beiden

Religionen will er von einem Synkretismus klar unterschieden wissen. Aber
sie führe mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit zur Ausbildung einer multiplen

religiösen Identität: «There is the possibility, or even likelihood, that

comparative theology opens the door to a kind of multiple religious belonging.»18

16 J.W Men: A Lonely Wayfarer's Guide to Pilgrimage (Studies in Late Antiquity and Early
Islam 19), Princeton, NJ 2004.

17 A. Gerth: Frithjof Schuon, in: Bernhardt/Schmidt-Leukel (Hg): Multiple religiöse Identi¬

tät (Anm. 4), 79-112.
18 F.X. Clooney: Comparative Theology as Theology, in: D. Cheetham u.a. (Hg.): Interreli-

gious Hermeneutics in Pluralistic Europe. Between Texts and People, Amsterdam/New
York 2011, 146; ders.: Comparative Theology. Deep Learning across Religious Borders,
Maiden, MA, 2010, 146-151.



58 Reinhold Bernhardt

Doch solche multireligiösen Identitätsformationen finden sich nicht nur
bei religiösen Virtuosem, die sich als Kosmopoliten in der Welt der Religionen

bewegen und dabei wie Sprachgenies religiös multilingual sind. Es gibt sie auch

in geringer reflektiertem und praktiziertem Ausprägungsgrad bei einer relativ

grossen Zahl von religiös weniger aktiven Menschen. Dem eingangs zitierten
Bertelsmann Religionsmonitor 2008 zufolge stimmten 22 Prozent der

(repräsentativ) befragten Deutschen der Aussage zu: «Ich greife für mich selbst auf
Lehren verschiedener religiöser Traditionen zurück.» In anderen Ländern liegt
diese Zahl noch deutlich höher: In Indonesien waren es 23 Prozent, in
Grossbritannien 27 Prozent, in den USA 32 Prozent und in Indien 71 Prozent.19

Eine weitere Form der multireligiösen Identitätsbildung begegnet bei

Menschen, die in zwei oder mehreren Religionstraditionen sozialisiert wurden und

in beiden leben wollen; etwa bei Kindern, deren Eltern unterschiedlichen

Religionen angehören und von ihnen in beiden Traditionen beheimatet werden.

Oder bei Menschen, die durch Migration in eine fremde religiöse Umgebung

gekommen sind, sich auch religiös für diese Umgebung öffnen, dabei aber in
ihrer religiösen Herkunftsidentität verwurzelt bleiben wollen.20 Ulrich Schoen

spricht von «Brückenmenschen»21, die weniger durch eigene spirituelle
Wanderlust und mehr durch biographisches <Geworfensein> in eine multireligiöse
Lebenssituation im Uberschneidungsbereich zweier oder mehrerer Kulturen
und Religionen gekommen sind und in ihrem Lebensalltag Vermitdungen
zwischen diesen vornehmen.

In ihrer Studie zu muslimisch-christlichen Ehen geben Barbara Asbrand

und Christiane Paulus einen Einblick in die dabei praktizierte religiöse
Kindererziehung: «In der Regel einigen sich beide Partner zu Beginn der Partnerschaft

auf ein gemeinsames Konzept religiöser Kindererziehung.»22 Dieses kann in
einer interreligiösen Synthese aus den — in den Augen der Eltern - schöns-

19 Bertelsmann Stiftung: Woran glaubt die Welt? (Anm. 2), 758.
20 M. Eckholt: Gott der Heimat — Gott der Fremde: Wie verändert Migration Glaube und

Gottesbild?, in: H. Weber (Hg.): Religionen auf Wanderschaft. Chancen und Probleme der

interreligiösen Begegnung im Zeichen globaler Migration, Bonn 2004, 107-120.
21 U. Schoen: Mensch sein in zwei Welten. Bi-Identität in Sprache, Religion und Recht (Öku¬

menische Studien 11), Münster 2000, 47-49.170-172.211-213.
22 B. Asbrand/Chr. Paulus: Dialog oder Differenz? Eine postmoderne Deutung interreligiö¬

ser Alltagspraxis, in: H.-Chr. Goßmann/A. Ritter (Hg.): Interreligiöse Begegnungen. Ein
Lernbuch für Schule und Gemeinde, Hamburg 2000, 115-131 (125).



Religiöse «Multi-Identität» 59

ten Elementen der beiden Religionstraditionen bestehen oder von der Maxime

geleitet sein zu vermeiden, was für einen der beiden Partner anstössig ist; das

betrifft etwa Speisetabus.

Es gibt aber auch weniger individualisierte und mehr kulturell vorgegebene

Verbindungen verschiedener religiöser Traditionen, die von den religiösen

Subjekten nicht in eigener Regie gebildet, sondern als in ihrem jeweiligen

religionskulturellen Kontext selbstverständliches Muster übernommen werden. In
der hellenistischen Spätantike oder in Indien beispielsweise war bzw. ist «eine

synchrone Benutzung unterschiedlicher religiöser Sinnsysteme»23 möglich
und üblich. Nicht nur einzelne religiöse Exzentriker, sondern eine beträchtliche

Zahl (gewöhnlichen Inder verstehen sich als Christen und zugleich als

Hindus.24 Die (religiöse Polygamie) ist dabei weniger das Resultat einer
selbstbestimmten spirituellen Suchbewegung und mehr die Inanspruchnahme einer

präfigurierten Option.
Eine besondere Form davon stellt die sequenzielle, lebenssituationsspezi-

fische Teilhabe an unterschiedlichen Kulten dar, wie sie in Japan und China

praktiziert wird. In Japan ist es nicht ungewöhnlich, dass jemand an bestimmten

biographischen Stationen oder zu besonderen Zeiten einen Shinto-Schrein

aufsucht, in einer christlichen Kirche heiratet, sich bei Krankheit oder in Krisen

an verschiedene Neu-Religionen wendet und seine Beerdigungsriten von
einem buddhistischen Tempel, beziehungsweise dem dort wirkenden Personal

durchführen lässt. Manchmal fällt die (Nutzung) unterschiedlicher Religionen

sogar in einer Kasualie zusammen, wie bei der Trauung, die nicht selten

nacheinander nach christlichen, buddhistischen und shintoistischen Ritualen

vollzogen wird.25 Die Verbindung zwischen den Religionen wird in diesem Fall

funktional hergestellt, d.h. ihre Riten werden zur Bewältigung biographischer

23 B. Gladigow: Historische Orientierungsmuster in komplexen Kulturen. Europäische Reli¬

gionsgeschichte und historischer Sinn, in: K.E. Müller/J. Rüsen (Hg.): Historische Sinnbildung.

Problemstellungen, Zeitkonzepte, Wahrnehmungshorizonte, Darstellungsstrategien,
Reinbek b. Hamburg 1997, 353-372 (353).

24 Siehe etwa: S.J. Samartha: A Hindu Christian Funeral, in: R.S. Sugirtharajah/C. Hargreaves
(Hg.): Readings in Indian Christian Theology, Bd. 1 (ISPCK Study Guide 29), Delhi 51999,

158-162; J.D. Gort/H.M. Vroom (Hg.): On Sharing Religious Experience. Possibilities in
Interfaith Mutuality, Grand Rapids 1992.

25 Siehe dazu J. Gentz: Multiple religiöse Identität in Ostasien, in: Bernhardt/Schmidt-Leu-
kel: Multiple religiöse Identität (Anm. 4), 115-135 (115).



60 Reinhold Bernhardt

Übergänge in Anspruch genommen. Während der Shintoismus sich dabei eher

auf das Leben der Menschen im Hier und Jetzt richtet, ist der Buddhismus vor
allem dann gefragt, wenn es um Tod und Jenseits geht, speziell bei Beerdin-

gungsritualen.26 Jeder Japaner gehört statistisch betrachtet 1,85 Religionen an.27

Im Folgenden lasse ich diese in östlichen Religionskulturen historisch
gewachsene Form der multireligiösen Identität ebenso ausser Acht wie die <reli-

giösen Virmosen>, die mit hohem existentiellen Einsatz und tiefer Reflexion
eine religionsverbindende Spiritualität zu leben versuchen, und wende mich

den multireligiösen Identitätsformationen zu, wie sie in der Alltagsreligiosität
in den westlichen Religionskulturen — oft in Abgrenzung von traditionell
kirchlichen Religionsformen — begegnen.

2. Auseinandersetzungen mit dem Phänomen multireligiöser Identitäten

Hape Kerkeling bezeichnete sich nach seiner Pilgerreise auf dem Jakobsweg
als «Buddhist mit christlichem Überbau». Multireligiöse Identitätsformationen

begegnen oft als Verbindung von selektiv aufgenommenen Formen traditioneller

christlicher Religiosität (wobei besonders die ethischen und

spirituellmystischen Dimensionen betont werden) mit Vorstellungs- und Praxisformen
der östlichen Religionen und/oder mit Spiritualitätsformen aus dem esoterischen

Bereich, Selbsterfahrungs- und Entspannungstechniken, psychotherapeutischen

Ansätzen und Wellness-Angeboten. Weniger das Wort und mehr

der Geist (bzw. die Energie) steht im Vordergrund, weniger Verkündigung <von

aussen) und mehr die Erfahrung <von innen), weniger das statische Bewohnen

von Sinnmustern und mehr das prozessuale Unterwegssein in der Sinnfindung.

Multireligiöse Identitätsformationen entfalten sich im Kontext der Plurali-

sierung und Individualisierung der Lebenskonzepte einschliesslich der damit
verbundenen ethischen, politischen und ästhetischen Vorstellungen. So wie die

Bereitschaft abnimmt, sich über einen langen Zeitraum an gesellschaftliche

Institutionen, an Weltanschauungen und politische Programme zu binden und

26 Siehe dazu J. van Bragt: Multiple Religious Belonging of the Japanese People, in: C. Cornil-
le (Hg.): Many Mansions? Multiple Religious Belonging and Christian Identity, Maryknoll,
NY, 2002, 7-19.

27 I. Reader: Religion in Contemporary Japan, London 1991, 6; J.S. Sorensen: Imperial or Em¬

pirical? On Boundaries of Religious Identity in India and Europe, in: J. D'Arcy May (Hg.):

Converging Ways? Conversion and Belonging in Buddhism and Christianity, St. Ottilien
2007, 55-66 (56).



Religiöse «Multi-Identität» 61

die eigene Identität von dort her als eine Formatvorlage zu übernehmen, so

tritt an die Stelle der kirchlich geprägten religiösen Identität zunehmend die

freie Sinnsuche und vagabundierende Spiritualität. Dabei werden Religionsgrenzen

überschritten.

Als Gegenbewegung dazu werden an den Rändern der traditionellen

Religionen und z.T. auch in neueren religiösen Bewegungen normative religiöse
Identitätsmuster festgeschrieben, durch Abgrenzung von religiöser Andersheit

definiert und gegen Transformationen gesichert. Den Anhängern solcher

Bewegungen werden feste Identitätsmuster vorgegeben, denen sie sich kritiklos

zu unterwerfen haben. Deren Geltung wird aus Heiligen Schriften, normativer
Tradition und gegenwärtiger Lehrautorität geistlicher Führerpersönlichkeiten

begründet. Der diffuse Begriff «Fundamentalismus» verweist auf solche Ver-

festigungs- und Sicherungsstrategien.
Es stehen sich damit zwei gegensätzliche Weisen der religiösen Identitätsformation

gegenüber: durch selbstbestimmte Komposition religiöser Optionen

und durch gehorsame Unterordnung unter eine Identitätsvorlage. Da es

sich auch bei dieser Unterordnung in vielen Fällen um einen freien,
selbstbestimmten Akt handeln kann, lässt sich die Polarität von Autonomie und Hete-

ronomie allerdings nicht einfach auf diese beiden Weisen der Identitätsformation

abbilden.

Die mainline-Strömungen im Christentum, also die christlichen Volkskirchen,

versuchen sich nach beiden Seiten hin abzugrenzen und Identitätsbil-

dungsangebote zu machen, die Liberalität mit Verbindlichkeit kombinieren.

Die Abgrenzung gegenüber den multireligiösen Identitätsformen besteht

denn auch im Vorwurf mangelnder Verbindlichkeit. Die Kritik wird unter den

Stichworten «Relativismus» und «Synkretismus» vorgetragen. Die vatikanische

Erklärung «Dominus Iesus» wendet sich gegen «die relativistische Haltung
gegenüber der Wahrheit»28. «In einer Zeit, in der alle Wahrheiten relativiert
werden», bekennt sich die EKD zur absoluten Wahrheit Gottes. Denn wenn gefordert

werde, «den Glauben an die absolute Wahrheit Gottes aufzugeben, kann

<Wahrheit> nur noch als subjektiv beliebige Überzeugung verstanden werden.

Dann gilt diese Wahrheit nur noch für diejenigen, die sie vertreten.»29 Wenn

28 Kongregation für die Glaubenslehre: Erklärung «Dominus Iesus». Uber die Einzigkeit und
die Heilsuniversalität Jesu Christi und der Kirche (6.8.2000), § 4.

29 Rat der EKD: Handreichung «Klarheit und gute Nachbarschaft. Christen und Muslime in



62 Reinhold Bernhardt

schon im Blick auf den Dialog mit Muslimen die Relativierung der Wahrheit

zurückgewiesen wird, umso mehr dann erst im Blick auf die multireligiösen
Identitätsformen.

Noch sehr viel deutlicher in der Abwehr von Relativismus und Synkretismus

äussern sich radikale Gruppierungen auf katholischer und evangelischer
Seite, wie die Piusbruderschaft, die die Friedensgebete von Assisi als synkre-
tistisch verwirft, oder die «Evangelische Notgemeinschaft in Deutschland», die

sogar schon eine innerchristlich-ökumenische Verständigung, wie sie von der

EKD angestrebt wird, als synkretistisch verurteilt.
Es sind keineswegs nur Vertreter der christlichen Kirchen, die multireligiösen

Identitätsformationen kritisch gegenüberstehen, weil sie «absolute Wahrheit
Gottes» bzw. «die Einzigkeit und die Heilsuniversalität Jesu Christi und der

Kirche» (so der Untertitel von «Dominus Iesus») in Frage zu stellen scheinen.

Auch in anderen Religionen begegnen vergleichbare Abwehrhaltungen. Der
Dalai Lama beispielsweise hat sich klar gegen religiöse Mehrfachzugehörigkeiten

ausgesprochen.30 Was für die buddhistische Volksreligiosität toleriert wird,

gilt nicht für diejenigen, die sich in besonderer Weise dem Achtfachen Pfad

verpflichtet haben, wie etwa die Mönche.

Eine andere, der bisher angezeigten gewissermassen entgegengesetzte Art
von Kritik kommt nicht von den autoritativen Repräsentanten der Religionen,
sondern aus einer sozialphilosophischen Perspektive. Sie versteht sich im Kontext

der Durchsetzung des Differenzparadigmas gegenüber dem Identitätsparadigma.

Beeinflusst von Philosophen wie Derrida wurde in soziokulturellen
Theorieansätzen (wie der queer-Theorie oder Entwürfen der feministischen

Theologie wie dem von Judith Butler) «Identität» dekonstruiert und die Diffe-

rf?»^erfahrung als grundlegend für den Existenzvollzug, für die Kommunikation

und für Verstehensprozesse angesehen. «Identität» gerät dabei in das schiefe

Licht der Festlegung (sei es der Selbstfestlegung, der Festlegung durch andere

oder der Festlegung anderer), was immer den Beigeschmack des latent oder
offen Gewalttätigen hat. Das dezentrierte Subjekt lässt sich demgegenüber nicht

Deutschland», Hannover 2006, 16.
30 Siehe dazu: P.A. Löffler SJ: Sind Christen fit für das Nirvana? Wie der Dalai Lama die Aus¬

tauschbarkeit von Buddhismus und Christentum sieht, in: J. Arnold (Hg.): Sind Religionen
austauschbar? Philosophisch-theologische Positionen aus christlicher Sicht, Münster 2012,
81-108.



Religiöse «Multi-Identität» 63

als mit sich identisches denken. Es ist in sich vielfaltig. Mit dem Ideal der auf
sich zentrierten Identität wird auch Subjektivität insgesamt fraglich.

Die «cultural» und «postcolonial studies» ziehen diese Linien (kritisch) weiter

aus, indem sie auf «alterity» und «diversity» statt auf «identity» fokussieren.

Der und das Andere - besonders der und das marginalisierte Andere — treten
in den Mittelpunkt des Interesses. Das Andere meiner selbst kann und darf
nicht angeeignet und damit <ent-andert> werden, so die zentrale Forderung. —

Geschieht aber nicht genau das in den multireligiösen Identitätsformationen?

Wird hier nicht das Andere nostrifiziert?
Solchen Vorwürfen ist entgegenzuhalten, dass sie «Inklusion» als Integration

von Andersheit, wie sie sich in jedem Identitätsbildungsprozess vollzieht,
mit «Inklusivismus» als Enteignung des Anderen, Zurückdrängung seiner
Andersheit und Wertschätzung nur dessen, was mit dem Eigenen übereinstimmt,
verwechseln. Doch der Grat zwischen einer Aneignung des Anderen, die dessen

Andersheit durch Assimilation an das Eigene aufhebt, und einer Aufnahme
des religiös Anderen in seiner Andersheit in den eigenen Identitätsentwurf ist

zugegebenermassen schmal.

Im nächsten Schritt meiner Überlegungen will ich die Diskussion um das

Verhältnis von Identität und Alterität, in die das Phänomen multireligiöser
Identitätsbildungen führt, in den Vorschlag münden lassen, Identität als

spannungsreiche Identität-in-Differenz, d.h. in Bezogenheit auf religiöse Andersheit

(innerhalb der eigenen Konfession, zwischen Konfessionen und Religionen)

zu verstehen und damit eine positivere (wenn auch nicht unkritische)

Wertung dieses Phänomens zu ermöglichen.

3. Identität als Identität-in-Differen^

Erfahrung und Verstehen sind immer Prozesse der Integration von Anderem,
das dadurch transformiert wird. Identitätsbildung vollzieht sich als Aneignung
und damit verbunden als Anverwandlung des Anderen bzw. Fremden, sei es

synchron oder diachron. Aneignung muss aber nicht als Enteignung des Anderen,

sondern kann auch als dessen Wertschätzung gesehen und vollzogen werden.

Die immer wieder erhobene Forderung, das Andere als Anderes zu verstehen

und wertzuschätzen, stellt ein wichtiges regulatives Prinzip dar, auch wenn
es immer nur annäherungsweise erfüllt werden kann. Wird andererseits einseitig
die Differenz betont, kann es zu keiner Integration des Anderen in den eigenen
Selbstentwurf kommen. Damit wird aber Identitätsbildung unmöglich.



64 Reinhold Bernhardt

Man kann demnach «Identität» in einem doppelten Sinn verstehen: in
einem weiteren Sinn als Identität-in-Differenz, das heisst als integrationsoffen
für Alterität, und in einem engeren Sinn als Identität versus Alterität (bzw.

Differenz). Die Kritik am Identitätsbegriff, wie sie in den letzten Jahrzehnten von
Differenztheoretikern vorgetragen worden ist, geht von der engeren
Begriffsbedeutung aus, ebenso die Kritik an multireligiösen Identitätsformationen von
Seiten der Wächter der Rechtgläubigkeit.

Wo Identität und Alterität (bzw. Differenz) in ein Gegensatzverhältnis
zueinander gestellt werden, wird das Konzept von «Identität» um eine entscheidende

Dimension verkürzt. Das Differenzmoment der Identität-in-Differenz geht
verloren. Identität ist immer das Resultat der Inklusion oder Exklusion von
Alterität und also nicht als statisches «An-sich-Sein», sondern als kreativer Prozess

der Selbstbestimmung im Kontext der Begegnung mit Anderem, Herausforderndem,

Fremdem und Irritierendem zu denken. Identitätsbildung vollzieht
sich in der Regel dialogisch-relational durch «Sich-in-Beziehung-setzen-zu»,
nicht monologisch-substanzhaft durch Selbstverabsolutierung. Die Frage ist, ob

das, was faktisch der Fall ist, auch normativ als zu respektierende Möglichkeit
angesehen werden kann.

Das schliesst nicht aus, dass diese Offenheit für religiös Anderes in
Situationen äusserer Bedrängnis eingeschränkt werden kann; es werden dann

Abwehrhaltungen eingenommen und Strategien der Selbstisolation und

Selbstbehauptung gegen Identitätsgefährdungen praktiziert. Doch muss das der

Ausnahmefall des status confessionis bleiben und kann nicht der Regelfall der

religiösen Identitätsbildung sein.

Die Vergewisserung des Selbst eines Menschen oder einer Gemeinschaft

vollzieht sich in den Grundspannungen von Identität und Differenz, von An-
sichsein des Ich und Bezogensein auf das Nicht-Ich (das Andere) in bestimmten

Situationen und Kontexten, von Einzigartigkeit und Andersartigkeit, von
Kontinuität und Veränderung. Es gilt, diese Pole nicht gegeneinander
auszuspielen, sondern sie in ihrer komplementären Aufeinanderbezogenheit erkennbar

zu machen. Wird einer der beiden Pole vom anderen getrennt, isoliert und

verabsolutiert, geht die Herausforderung durch das Andere und durch den

Kontext und damit der relationale Charakter der Identität verloren: Wo die

Differenz überbetont wird, wo das Andere zum inkommesurabel Ganz-Anderen

erklärt wird, wird das Selbst zu einer beziehungslosen («fensterlosen»)
Monade, die nichts Herausforderendes mehr aufnimmt und sich damit auch nicht



Religiöse «Multi-Identität» 65

weiterentwickeln kann. Verabsolutierte Identität als <an sich> kontextlos gültige

Wesensbestimmung führt zur Ausblendung der Differenz durch Exklusion des

Anderen aus dem eigenen Selbstentwurf und in diesem Sinne zur selbstgenügsamen

Isolation in Indifferenty («Distanz ohne Zugehörigkeit»31). Umgekehrt
führt Ausblendung der Differenz durch symbiotische (Identifikation) mit dem

Anderen zur einverleibenden Verschmelzung mit ihm und in diesem Sinne zur
Koinzidenz («Zugehörigkeit ohne Distanz»32).

Das ist die Gefahr der multireligiösen Identitätsformationen in den Augen
ihrer Kritiker. Dabei unterstellen sie, dass diese Identitätsformationen Alterität
in sich <aufsaugen>. Das ist aber keineswegs notwendigerweise der Fall. Es wird
— wie bei jeder Identitätsbildung — eine spezifische Alterität angeeignet, keineswegs

aberjede Alterität eingeschmolzen. Im Gegenteil: Durch die Einwohnung
in eine andere religiöse Tradition wird die mitgebrachte religiöse Prägung (al-

terisiert). Durch diesen Verfremdungseffekt erscheint sie in neuem Licht und

kann dadurch sogar intensiviert werden.

Das Andere wird nicht in eine differenzlose Synthese eingegossen,
sondern in Relation zu den bisher bestimmenden religiösen Prägungen gesetzt.
Identität als Relation ist der Mittelweg zwischen Indifferenz und Koinzidenz,
das Aushalten der Differenz, die als différente und different bleibende Identität

des Anderen in den eigenen Selbstentwurf integriert wird, ohne von ihm
assimiliert zu werden. «Distanz muss Zugehörigkeit beinhalten genau wie

umgekehrt Zugehörigkeit Distanz.»33 Anders formuliert: Anzustreben ist eine al-

teritätsempfindliche religiöse Identität.

In der EKD-Denkschrift «Identität und Verständigung» heisst es:

«Die Menschen in unserer enger werdenden (Einen Welt) brauchen das

fruchtbare Wechselspiel von gewachsener Identität und anzustrebender

Verständigungsfähigkeit.»34 Voraussetzung für Verständigungsfähigkeit ist aber

immer eine gewisse Internalisierung des Anderen, mit dem Verständigung
erreicht werden soll, d.h. das Bemühen, sich in das/den Andere/n hineinzu-

31 M. Volf: Ausgrenzung und Annahme. Theologische Reflexionen angesichts der «ethni¬

schen Säuberung», in: R. Weth (Hg.): Gottes Geist und Gottes Volk im Umbruch Europas,
Gütersloh 1994, 61.

32 Ebd.
33 Ebd.
34 EKD: Identität und Verständigung. Standort und Perspektiven des Religionsunterrichts in

der Pluralität, Gütersloh 1994, Punkt 5.1.



66 Reinhold Bernhardt

versetzen. Es kann dies der erste Schritt auf dem Weg zur Ausbildung einer

multireligiösen Identität sein.

In seiner Untersuchung zum Postmodernismus setzt der Literaturwissenschaftler

Fredric Jameson multireligiöse Identitätsformationen in Beziehung

zur kulturellen Matrix des Spätkapitalismus.33 Während das bürgerliche Subjekt
auf sich zentriert war und nach Autonomie strebte (so wie die Gesellschaften,

in denen es lebte, auf sich bezogen waren und sich durch Unterscheidung von
den «anderen» definierten), flexibilisiert und dezentriert sich die postmoderne

Persönlichkeit in Entsprechung zur Globalisierung der ökonomisch
dominierten Welt mit ihrer Vernetzung der Metropolen, dem internationalen
Waren- und Finanzverkehr und den Mobilitätsanforderungen des Arbeitsmarktes.

Multiple nationale, kulturelle und religiöse Identitätsbildungen sind nach Jameson

Reflexe dieser Situation.

Demgegenüber ist zu wiederholen, dass es sich bei multireligiösen
Identitätsbildungen nicht um dezentrierte (und in diesem Sinn «multiple»), sondern

um zwar fluide und integrationsoffene, aber doch für das religiöse Subjekt

stimmige und insofern relativ einheitliche Formen des religiösen Selbstbe-

wusstseins handelt. Die zentrierende Instanz ist dabei jedoch nicht eine

bestimmte Tradition und deren normative Auslegung, sondern das Subjekt, das

seine religiöse Identitätsbildung betreibt und dabei immer neue
Fliessgleichgewichtszustände herstellt. Der Eindruck der Dezentriertheit kann nur im Blick
auf die Heterogenität der dabei einbezogenen Sinnressourcen entstehen. Blickt

man demgegenüber auf das jeweilige Resultat der Sinnkreationen, so stellen

diese ein Gewebe dar, das aus verschiedenen Fäden gewirkt ist.

Von westlichen Religions- und Religiositätsdiagnostikern sind solche

multireligiöse Identitätsformationen oft als «patchwork» bezeichnet worden: als

Collagen religiöser Versatzstücke unterschiedlicher Herkunft, kreiert von
einem die Religionskulturen durchstreifenden Subjekt.

Zu Recht kritisiert Karl Baier solche religionssoziologischen und

-psychologischen Darstellungen der Patchwork-Identität, bei denen der Identi-

tätsbildungsprozess als eine quasi instrumentelle Konstruktion des eigenen
Selbstverständnisses erscheint, «in der man sich aus der Perspektive der dritten
Person nach Art eines Dinges aus verschiedenen Materialien immer neu mo-

15 F. Jameson: Postmodernism, or, The cultural logic of late capitalism, Durham 1991, Lon¬

don 2009.



Religiöse «Multi-Identität» 67

deliiert — als sei man eine Legofigur, die sich selbst zusammensteckt»36. Das

Bildwort von der religiösen «Bastelexistenz» entspricht dieser problematischen

Vorstellung einer kreativen Herstellung. Dem stellt Baier sein Verständnis der

Patchwork-Identität als «eine, wie auch immer abgeschwächte oder gebrochene

Partizipation an der in verschiedenen Traditionen vermittelten Erschließung
der religiösen Grundsituation»37 gegenüber: «Man nimmt in einer bestimmten
Lebenssituation die Botschaft einer Tradition, die klingt, als sei sie eben jetzt
für einen gesprochen. Die eigene Situation wird dadurch in einen umfassenderen,

sinngebenden Zusammenhang gerückt, was dabei helfen kann, sie gelöster

zu bestehen und heilsame Lebensmöglichkeiten in ihr zu entdecken.»38 Diesem

Verständnis zufolge muss «Patchwork-Identität» nicht als Beliebigkeitspluralismus

ohne «commitment» verstanden werden. Sie kann durchaus mit einem

Bekenntnis und einem Verpflichtungsgefühl, sogar mit steilen Wahrheitsansprüchen

verbunden sein.

Perry Schmidt-Leukel39 geht davon aus, dassjede religiöse Identitätsbildung -
auch die, die sich nur «'»erTradition verpflichtet weiss — das selektive Konstrukt
des religiösen Subjekts darstellt, das sich die überlieferten Inhalte der Religion
nach den Erfordernissen der Lebensbewältigung auf eine individuelle Weise

aneignet. Bei der multiplen religiösen Identität speise sich diese Konstruktion
lediglich aus «patches» verschiedener spiritueller Quellen und Religions-traditionen,
die auf dem Lebensweg immer wieder neu ausgewählt, konstelliert und ergänzt
werden. Manche verlieren angesichts neuer biographischer Herausforderungen
an Bedeutung, andere treten in den Mittelpunkt. Patchwork-Identität stellt demnach

den Normalfall der religiösen Identitätsbildung dar. Dass dabei Elemente

aus anderen Religionen aufgenommen werden, ist ihm zufolge an sich ebenso

wenig problematisch wie die Integration von Elementen aus der von
Humanismus, Aufklärung und Liberalismus geprägten Geistesgeschichte, die das

Erscheinungsbild des zeitgenössischen Christentums in Mitteleuropa bestimmt.

36 K. Baier: Spiritualität und Identität, in: Bernhardt/Schmidt-Leukel: Multiple religiöse Iden¬

tität (Anm. 4), 187-218 (210).
37 A.a.O. 211.
38 Ebd.
39 P. Schmidt-Leukel: Multireligious Identity. Problems and Considerations, in: ders. (Hg.):

Transformation by Integration. How Inter-faith Encounter Changes Christianity, London

2009, 46-66; ders.: Multireligiöse Identität. Anmerkungen aus pluralistischer Sicht, in:
Bernhardt/Schmidt-Leukel (Hg.): Multiple religiöse Identität (Anm. 4), 243-265 (243-245).



68 Reinhold Bernhardt

Das Resultat multireligiöser Identitätsbildungen kann natürlich kritikwürdig
sein. Aber das trifft auch für Identitätsformen zu, die sich nur zu einer

Religionstradition bekennen, etwa dann, wenn sie diese radikalisieren, repressive
Sozialstrukturen im Inneren der Glaubensgemeinschaft und militante
Abgrenzungshaltungen nach aussen ausbilden. Die Notwendigkeit der Religionskritik
entsteht nicht erst bei der Verbindung von Religionen, sondern bezieht sich

auf (individuelle und kollektive) religiöse Identitätsbildungen generell. Diese

Überlegung führt zur Frage der religiösen und interreligiösen Urteilsbildung,
die hier nur insoweit behandelt werden soll, als sie die Beurteilung multireligiöser

Identitäten betrifft.40

4. Zur Bewertung multireligoser Identitätsformen

Wenn als allein massgebliches Kriterium für die Beurteilung einer Religionsform

die Übereinstimmung mit einer als rein vorausgesetzten Idealgestalt

angenommen wird, wenn also eine bestimmte traditionsimmanente Orthodoxie
und Orthopraxie für normativ erklärt wird, verfallen interreligiöse Bezugnahmen

apriori der Kritik. Der Blick auf ihre Inhalte und ihre Struktur erübrigt
sich dann. Wenn dagegen nicht das formale Kriterium der Traditionskonformität

(bzw. der Konformität mit einem für normativ erklärten Zentrum
einer Tradition) allein massgeblich ist, sondern (traditionsinterne oder -externe)
inhaltliche Kriterien angelegt werden, dann kann eine differenziertere Wertung

erfolgen. Wenn etwa das Luther'sche Kriterium «was Christum treibet»

zur Anwendung kommt und wenn eine aus dem Hinduismus stammende

Meditationspraxis als Weg erfahren wird, der in die in Chrisms erschlossene

Gottesgemeinschaft führt, so kann es gerechtfertigt erscheinen, diesen Weg
in den christlichen Glaubensvollzug mit aufzunehmen. Das spiegelt sich im
Angebot von Yoga-Kursen an christlichen Tagungshäusern. — Wenn Erlösung

als Aufbrechen der Selbstbezogenheit des Menschen («amor sui») und
als Ausrichtung auf die göttliche Wirklichkeit («amor Dei») aufgefasst wird,
kann eine Meditationsform, welche die «Anhaftung» an sich selbst aufzuheben

geeignet ist, als ein Beitrag dazu geschätzt werden. — Wenn das von Jesus

als höchstes Gebot bezeichnete Kriterium der Gottes- und Nächstenliebe als

Beurteilungsmerkmal herangezogen wird, kann eine Form der Gottes- und

40 Siehe dazu: R. Bernhardt/R Schmidt-Leukel: Kriterien interreligiöser Urteilsbildung (Bei¬

träge zu einer Theologie der Religionen 1), Zürich 2005.



Religiöse «Multi-Identität» 69

Nächstenliebe, wie sie in einer anderen religiösen Tradition praktiziert wird
(etwa in der hinduistischen Bhaktifrömmigkeit), als eine mögliche Erfüllung
dieses Gebots angesehen und gegebenenfalls in das christliche Glaubensleben

integriert werden.

In all diesen Fällen erfolgt die Integration ausserchristücher Lehr- und
Praxisformen in eine christlich geprägte Identität asymmetrisch, indem die christliche

Religionstradition den Bezugsrahmen darstellt, in den hinein Elemente aus

einer anderen Tradition aufgenommen werden. Dies dürfte der Regelfall der

multireligiösen Identitätsbildung sein, bei dem gefragt werden kann, ob und

inwieweit die dabei entstehende Konfiguration noch als christliche erkennbar

ist. Die Antwort auf diese Frage wird allerdings abhängen von dem dabei

vorausgesetzten normativen Verständnis des Christlichen.

Anders liegen die Dinge, wo - wie etwa bei den genannten <religiösen Virtuosem

— der Versuch unternommen wird, zwei oder mehrere Religionswelten in

möglichst umfassender Form gleichzeitig zu bewohnen, bzw. zwischen ihnen hin
und her zu wandern, also eine symmetrische Aneignung der Traditionen so zu

realisieren, dass es dabei zu gegenseitigen Befruchtungen zwischen ihnen kommt.

Der von den <Bewohnern> selbst erhobene Anspruch besteht darin, die Traditionen

authentisch, also nach den dort geltenden Identitätskriterien intellektuell

zu rezipieren und ggf. auch spirituell zu praktizieren. Die dabei ausgebildeten
Identitäten müssten sich also an den traditionsinternen Kriterien beider Religionsformen

messen lassen. Es lassen sich aber auch externe Kriterien heranziehen, so

etwa das Kohärenzkriterium, also die kritische Frage, wie mit Spannungen und

Widersprüchen zwischen den Traditionen umgegangen wird. Werden sie

übergangen oder harmonisiert oder bleiben sie unvermittelt nebeneinander stehen?

Diese Frage betrifft nicht nur einzelne Elemente, sondern den gesamten Bezugsrahmen

der Traditionen. Elemente, die sich zu gleichen scheinen, können sich

als sehr verschieden erweisen, wenn sie in den Kontexten, in denen sie stehen,

betrachtet werden.

Wichtig ist mir die von Ulrich Berner an zwei Beispielen aus Südafrika

herausgearbeitete Feststellung, dass Synkretismus nicht gleich Relativismus, also ein

beliebiges Alles-nebeneinander-stehen-Lassen ist, bei dem religiöse Identitäten (im
normativen Sinn) aufgehoben, Wahrheitsansprüche preisgegeben und Grenzen



70 Reinhold Bernhardt

verwischt werden.41 Berner zeigt, dass auch synkretistische Religiositätsformen
Grenzen ziehen, nur verlaufen diese nicht den Religionsgrenzen entlang, sondern

quer zu ihnen. Das Traditionsprinzip wird durch ein Gewissensprinzip ersetzt.

Die «Mosaische Unterscheidung» (J. Assmann) zwischen wahrer und falscher

Religion bezieht sich nicht auf ein spezifisches religiöses Bekenntnis, sondern auf
eine Haltung, etwa die der Gottesliebe und Gottesfurcht, der Selbstzurücknahme,

der Busse, der Nächstenliebe, der Achtung vor dem (religiös) Anderen usw. Wo

gegen solche Haltungen Verstössen wird, setzt auch in synkretistischen
Religiositätsformen Religionskritik ein.

Die Überlegung Berners führt vor die grundlegende Frage, auf welchen Ebenen

religiöse Identität primär verankert wird: auf der doktrinalen Ebene der

Zustimmung zu Glaubensinhalten, auf der Ebene der Handlungsorientierung (wozu
nicht nur die ethische, sondern auch die rituelle Praxis gehört), auf der emotiven

Ebene, auf der es um «Sinn und Geschmack für das Unendliche» (Schleiermacher)

geht, auf der Ebene der Imagination («imagistic mode of religiosity» — Harvey

Whitehouse42). Während die doktrinale und die rituelle Ebene relativ resistent

gegen die Ausbildung multireligiöser Identitätsformen sind, können diese auf
den anderen Ebenen eher entstehen. Sicher gehören die Ebenen zusammen, aber

bei der Identitätsbildung können die einen oder anderen in den Vordergrund
treten und damit die multireligiöse Identitätsbildung erleichtern oder erschweren.

Religiöses Selbstverständnis bezieht sich nicht nur und nicht primär auf
Lehrinhalte religiöser Traditionen, sondern auch auf Handlungsorientierungen,
Sozialformen und -strukturen, Essgewohnheiten, ästhetische Empfindungen
usw. Es sind komplexe Formationen der Grundrelationen des Menschen: der

Beziehung zu sich selbst, zur Welt und zu anderen Menschen. Ausgerechnet Jürgen

Habermas ist es, der die Theologie daran erinnerte, dass die Wahrheitsansprüche

der Religion nicht primär im Sinne einer Doktrin zu verstehen seien.

Religiöse Erkenntnis - und damit religiöse Identitätsbildung — vollziehen sich

als religiöse Sozialisation, als Einübung in eine Lebenspraxis, als Nachfolge auf

einem Heilsweg.43 Religiöse Identität bezieht sich nicht nur auf ein theoretisches

41 U. Berner: Synkretismus — die Problematik der Grenzen zwischen und in den Religionen,
ZMR 94(2010) 31-41.

42 H. Whitehouse: Arguments and Icons: Divergent Modes of Religiosity, Oxford 2000.
43 Chr. Geyer: Religion im säkularen Gemeinwesen. Gefährlich mentaler Stoff, FAZ 20.

Juli 2012, http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/religion-im-saekularen-gemeinwesen-



Religiöse «Multi-Identität» 71

Selbstverständnis, sondern auf den praktischen Selbstvollzug des Menschen und

der Gemeinschaft.

Bei religiöser Identität im empirisch-faktischen Sinn geht es um Religiosität,

bei Identität im normativen Sinn um Religion und ihre Geltungsgrundlagen.
Berner plädiert aus religionswissenschaftlicher Sicht dafür, die Grenzziehungen

zwischen den Religionen als Unterscheidungsmerkmal zurückzustellen und
stattdessen verschiedene Typen von Religiosität zu unterscheiden. Folgte man
diesem Vorschlag, dann wären multireligiöse Identitäten nicht mehr als eine

Normabweichung zu sehen, die aus der Sicht eines normativen Verständnisses

von christlicher Identität zu kritisieren sind. Sie stellten dann eine spezifische

Aneignungsform der christlichen Tradition dar, die sich u.a. daran zu bewähren

hätte, dass sie existenztragende Kraft freisetzt, befreiende Handlungsorientierungen

initiiert und Hoffnung über den Tod hinaus gibt. Ihre Wahrheit wäre

also an ihrer Bewährung festzumachen, an den Früchten, die sie hervorbringt.

gefaehrlicher-mentaler-stoff-11826743.html (Zugriff: 05.09.2012).



72 Reinhold Bernhardt

Abstract
The contribution deals with forms of religious identity which draw from the sources
of different religious traditions. The first section describes forms of «multireligious
identity» in relation to the religio-cultural contexts in which they are developed. After
this phenomenological excursions, in the second section critical voices come to the

fore. On the one hand apologists of Christian religion are afraid of syncretism on the

other hand postmodern advocates of difference reject concepts of identity basically.
The middle course between those positions lies in a concept of religious identity in
interreligious openness. According to such an understanding religious identity not only
allows for religious otherness but regards it to be an important resource for widening,
deepening and intensifying Christian self-understanding. In the last part questions
concerning the evaluation of multireligious identity formations are discussed.

Der Beitrag setzt sich mit religiösen Identitätsformationen auseinander, die sich nicht

nur aus einer, sondern aus mehreren religiösen Traditionen speisen. Er beginnt mit
einer Beschreibung von Formen multireligiöser Identität und dem Versuch,

exemplarisch Kontexte zu identifizieren, die eine Ausbildung solcher Identitätsformen
zulassen, zuweilen sogar fördern. Im zweiten Teil werden zwei entgegengesetzte
Kritikpunkte an solchen Identitätsformen angezeigt: einerseits die Warnung der autoritativen
Vertreter der Religionsgemeinschaften vor Religionsmischung, Relativismus und
Synkretismus, andererseits die Kritik von Differenztheoretikern an Identitätskonzepten
insgesamt. Der dritte Teil skizziert ein Verständnis von religiöser Identität, das religiöse
Alterität als eine Herausforderung für die Bildung eines religiösen Selbstverständnisses

und als Chance für dessen Weitung, Vertiefung und Intensivierung ansieht. Am Schluss

stehen Überlegungen zur theologischen Evaluation solcher Identitätsformationen.

Reinhold Bernhardt, Basel


	Religiöse "Multi-Identität"

