Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 70 (2014)

Heft: 1

Artikel: Religiose "Multi-ldentitat"

Autor: Bernhardt, Reinhold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877741

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Religiose «Multi-Identitit

In den Untersuchungen, die im Rahmen des Bertelsmann-Religionsmoni-
tors 2013 durchgefithrt wurden, stimmten 29% der «Religiésen» in West-
deutschland (16% in Ostdeutschland) der Aussage zu: «Ich greife fur mich
selbst auf Lehren verschiedener religioser Traditionen zurtick.»' Schon bei
der vorangegangenen Befragung im Jahre 2008 war in der Auswertung zu
lesen: «Selbst wer sich explizit katholisch oder evangelisch identifiziert, kann
im gleichen Atemzug Glaubensformen fiir plausibel halten, die der Syste-
matik dieser Konfessionen nicht entsprechen.»” Fir den Glaubenden kann
sich aus solchen Kompositionen von Elementen, die aus unterschiedlichen
religiosen Traditionsstromen stammen, durchaus eine stimmige religiose
Identitit ergeben. Fiir viele autoritative Reprisentanten der christlichen Re-
ligion (wie im Grunde aller Offenbarungsreligionen) stellen solche Integ-
rationen fremder Elemente dagegen Identititsdzffusionen dar. Was fir den
Glaubenden Iden#itat, also seine existentielle Selbstdefinition ist, erscheint
in dieser Perspektive als Differeng, das heisst als Abweichung von der fiir
massgeblich befundenen religiésen Formatvorlage. Um diese Abweichung
moglichst gering zu halten, geben die Kirchen auf verschiedene Weise Ori-
entierungshilfe.

Zwei unterschiedliche Sichtweisen von «Identitit» stehen sich gegen-
uber: die sozialpsychologische Bestimmung des faktischen religiosen Selbst-
verstindnisses eines Menschen bzw. einer Gemeinschaft und die normative
Vorgabe dessen, was das Entscheidende und Unterscheidende einer Reli-
gionsform aus der Sicht derer ist, die Deutehoheit Giber sie beanspruchen.

Die beiden Perspektiven auf religicse Selbstverstindnisse und -vollziige
— die empitisch-deskriptive und die normativ-priskriptive — nehmen auf
unterschiedliche Weise die Beziehung von Identitit und Alteritit in den
Blick. Mit religiGser «Alteritit» ist dabel jede Form des religiésen Anders-
seins gemeint: intrakonfessionelle, interkonfessionelle, interreligiése, sogar

D. Pollack/O. Miiller: Religionsmonitor. Verstehen was verbindet. Religiositit und Zusam-
menbhalt in Deutschland, hg.v. Bertelsmann-Stiftung, Gltersloh 2013, 13.

A. Nassehi: Erstaunliche religiose Kompetenz. Qualitative Ergebnisse des Religionsmoni-
tors, in: Bertelsmann Stiftung (Hg.): Woran glaubt die Welt? Analysen und Kommentare
zum Religionsmonitor 2008, Gitersloh 2009, 113-132 (117).

ThZ 1/70 (2014) S. 52-72



Religiose «Multi-Identitit 53

die Andersheit friherer Entwicklungsstufen der eigenen religiésen Biogra-
phie. Interreligiose Alteritit ist also nur e/7 Fall von Andersheit.

Wihrend das normativ-priskriptive Verstindnis darauf abzielt, die religio-
se Identitit durch Ausscheidung heterogener Vorstellungs- und Praxisformen
moglichst rein zu halten, zeigt der Blick auf die real existierenden Glaubens-
formen, dass diese immer aus Vermittlungen von Identitit und Alteritat beste-
hen, die in einem stindig fortschreitenden Aushandlungsprozess immer neu
konfiguriert werden.” Von der Volksfrommigkeit der Religionen, die eine Fulle
von Beispielen fiir die Aufnahme traditionsfremder Elemente bietet, bis hin zu
hoch reflektierten Religionssynthesen, in denen unterschiedliche Traditions-
strome kunstvoll miteinander verwebt werden, reicht das Anschauungsmate-
rial.

Die Geschichte der Religionen lasst sich auch im Blick auf kollektive Iden-
titdtsbestimmungen als dialektischer Prozess der immer neuen Vermittlung
von Identitit und Alteritat verstehen, bei dem zum einen Alteritat in Identitiat
einfliesst, diese transformiert und rekonstruiert, und bei dem zum anderen
die Reinhaltung der urspriinglichen und als klassisch definierten Traditionsbe-
stimmungen eingefordert und teilweise mit Machtmitteln durchgesetzt wird.
Die Erneuerungsbewegungen der Religionen — wie etwa der Protestantismus
— verfolgten das Ziel, Alteritit zuriickzudringen, die Kirche zu ihrer Eigent-
lichkeit zuriickzufithren und die Ursprungsintention der Tradition wieder zur
Geltung zu bringen. Mit ihrer Vorstellung einer reinen Urform erzeugen sie
aber faktisch neue Formen von Alteritit. Wo einmal eine spezifische Gestalt
des Religiosen normativ gesetzt und damit als Identititsmuster der Glaubens-
gemeinschaft bestimmt wird, sind die zuvor aufgenommenen Alterititen «nos-
trifizierty, also angeeignet. Vormals integrierte Alteritit wird zur normativen
Identitit erklirt und sogleich gegen teue» Alterititen abgeschirmt. Regulative
werden in Kraft gesetzt, um solche identititsgefihrdenden Alterititen zuriick-
zudringen oder auszuscheiden. Wie diese Regulative beschaffen sind, wie sie
funktionieren, welcher Autoritit sie unterstehen, was sie als identititsgefahr-
dende Alteritit identifizieren und wie sie mit diesem Befund umgehen, gehort
zu den charakteristischen Eigenheiten einer Religionsgemeinschaft — und so-
mit wiederum zu ihrer Identitit. Die Reformation des 16. Jahrhunderts war

} Allgemein zu Identititstheorien aus sozialpsychologischer und -philosophischer Sicht: J.

Straub: Theorien der Identitit zur Einfithrung, Hamburg 2012.



54 Reinhold Bernhardt

eine kritische Auseinandersetzung nicht nur mit den Identititsbestimmungen
des damaligen katholischen Christentums, sondern auch mit den Systemen zu
deren Sicherung,

Im Folgenden soll das Thema der religiosen Identitat nicht in religions- und
christentumsgeschichtlicher Perspektive, sondern im Blick auf zndividuelle Selbst-
bestimmungen erortert werden. In Bezug auf die Polaritit von Identitit und
Alteritit soll eine spezifische Identititstformation betrachtet werden: das Phi-
nomen der sog. «multireligiosen Identititsbildungen», die sich aus den Quel-
len unterschiedlicher religioser Traditionen speisen. Zunichst beschreibe ich
einige Erscheinungsformen solcher Identititsformen und versuche exempla-
risch Kontexte zu identifizieren, die deren Ausbildung zulassen, zuweilen sogar
fordern. Im zweiten Teil gehe ich tber die Beschreibung hinaus und blende
mich in die Diskussion um die Deutung und Wertung dieses Phinomens ein.
Wihrend autoritative Vertreter der Religionsgemeinschaften vor Religionsmi-
schung, Relativismus und Synkretismus warnen, kritisieren Differenztheoreti-
ker die Vorstellung von «Identitit» insgesamt. Gegeniiber beiden Polen der kri-
tischen Debatte um multireligiose Identititsformen skizziere ich im dritten Teil
ein Verstindnis von religiGser Identitit, das religiose Alteritit als eine Heraus-
forderung fir die Bildung eines religiésen Selbstverstindnisses und als Chance
fir dessen Weitung, Vertiefung und Intensivierung ansiecht. Zum Schluss stelle
ich Ubetlegungen zur theologischen Evaluation solcher Identititsformationen
an. Die beiden roten Fiden, die sich durch den gesamten Darstellungsgang
ziehen, sind zum einen das Verhiltnis von Identitat und Alteritit und zum an-
deren die Beziehung von faktischer und normativer Auffassung von Identitat.

1. Das Phénomen der «multireligiisen Identitéity
Wenn eine Person aus den Quellen verschiedener religiéser Traditionen schopft,
sich etwa zugleich als Christ/in und Buddhist/in versteht und beide Wege in
eine kreative Synthese zusammenfiihrt, dann kann man ihre religitse Identitit
als multireligids bezeichnen. Die in diesem Zusammenhang oft verwendeten
Begriffe «multiple» oder «hybride religiose Identitit» konnen demgegentiber so
aufgefasst werden, als zeigten sie eine Spaltung der religiosen Personlichkeit an.
Bei «multireligiosen Identititen» handelt es sich aber um ein wohl heterogenes,
aber doch kohirentes Selbstverstindnis bzw. einen in sich stimmigen Selbstvoll-
zug, Im Gegensatz zu Identititskonstruktionen, die Alteritit so weit wie moglich
ausschliessen wollen, wird diese von Menschen, die sich zwei oder mehreren reli-



Religiose «Multi-Identitit» 55

gitsen Traditionen zugehorig fihlen, ganz bewusst in die Identititsbestimmung
aufgenommen. Das Andere wird @ngeeigneb, so dass es nicht mehr das Fremde
ist, sondern zum eigenen Selbst gehort.

Was der in Frankreich lebende Libanese Amin Maalouf im Blick auf seine
nationale Identitit sagte, gilt auch fiir die aus mehreren religiésen Traditionen fu-
sionierte religiose Identitit: «Bin ich also halb franzésisch und halb libanesisch?
Natiirlich nicht. Identitit kann man nicht in Segmente aufteilen. Sie lasst sich
nicht halbieren oder dritteln oder auf irgendwelche anderen getrennten Kom-
partimente verteilen. Ich besitze nicht mehrere Identitaten: Ich besitze nur eine,
doch diese besteht aus vielen Komponenten, die miteinander in einer bei jedem
Individuum einzigartigen Mischung verbunden sind.»*

Maalouf hat seinen Lebensraum gewechselt und damit eine andere Lebens-
welt ausgebildet. Prigungen seiner Herkunftsidentitit fliessen zusammen mit
Orientierungen des sozialen Kontextes, in dem er nun lebt. In analoger Weise
vollziehen sich solche Identititstransformationen bei re/igiosen Migrationsbewe-
gungen. Als selbstgewihlte und reflektierte Religiosititsform begegnen sie etwa
bei Menschen, die als Christen lange in den fernostlichen Kulturen gelebt und in
die dort praktizierten Religionsformen eingetaucht sind, wie beispielsweise bei
dem franzosischen Benediktinermonch Henri Le Saux, der in Indien unter dem
Namen Swami Abbhishiktananda lebte®. Oder bei indischen Christen wie An-
and Nayak, der als Katholik jesuitischer Pragung den Hinduismus als spirituelle
Quelle fir sich entdeckt hat. Prigend fiir die Ausbildung einer hindu-christlichen
Identitit war seine Begegnung mit Henri Le Saux. «Er versicherte und tiberzeug-
te mich, dass man ein guter Katholik sein und bleiben konnte, aber gleichzeitig
auch die grofle Spiritualitat des Hinduismus leben konnte»® Seither lebte Nayak
in beiden Traditionen — bis zu seinem tragischen Tod am 4. September 2009.

t A. Maalouf: On Identity, London 2000, 3; Ubersetzung von P. Schmidt-Leukel, zitiert nach:
ders.: Multireligiose Identitit. Anmerkungen aus pluralistischer Sicht, in: R. Bernhardt/P.
Schmidt-Leukel (Hg,): Multiple religiose Identitit. Aus verschiedenen religiosen Traditio-
nen schopfen (Beitrige zu einer Theologie der Religionen 5), Zirich 2008, 244.

Siehe dazu: Chr. Hackbarth-Johnson: Interreligiose Existenz. Spirituelle Erfahrung und
Identitit bei Henri Le Saux (O.S.B.) / Swami Abhishiktananda (1910-1973), Frankfurt
a.M. 2003; ders.: Henri Le Saux/Swami Abhishiktinanda, in: Bernhardt/Schmidt-Leukel:
Multiple religiose Identitat (Anm. 4), 35-58.

A. Nayak: Die Geschichte meiner Konversion, in: Chr. und W. Lienemann (Hg,): Religiose
Grenzuberschreitungen (Studien zur auflereuropiischen Christentumsgeschichte [Asien,
Afrika, Lateinamerikal), Wiesbaden 2012, 140-149 (144).



56 Reinhold Bernhardt

Der indische Jesuit Michael Amaladoss’ versteht sich sowohl als Christ als
auch als Hindu. Eine christlich-hinduistische Doppelidentitat findet sich auch
bei Bede Griffith® oder bei Bettina Baumer’. Raimon Panikkar beschreibt seine
spirituelle Lebensreise mit den Worten: «Ich bin als Christ gegangem, ich habe
mich als Hindu «gefunden> und ich &kehre> als Buddhist «zurticks, ohne doch
aufgehort zu haben, ein Christ <zu sei»'’

Der christliche Zen-Meister Ruben Habito' identifiziert sich mit dem Chri-
stentum und dem Buddhismus. Ebenso nehmen Roger Corless'? und Sally
King" fiir sich in Anspruch, zugleich Christen und Buddhisten zu sein. Der
Buddhist Thich Nhat Hanh bezeichnet Jesus als seinen «adoptierten» spirituel-
len Ahn." Und die koreanische Theologin Chung Hyun Kyung beschreibt ihre
multireligiése Identitit mit den Worten: «Es kommt mir so vor, als sei ich im
Bauch Schamanin, im Herzen Buddhistin, in der rechten Gehirnhilfte Konfu-
zianerin und in der linken Gehirnhilfte Christin.»'®

! M. Amaladoss SJ: Im Dienst des interreligiésen Dialogs in Indien, StZ, Spezial 2, 2006,
57-67; ders.: Jesus neu sehen. Indische Denkanstof3e (Theologie der Dritten Welt, 38),
Freiburg u.a. 2010 (engl. Delhi 2005).

¢ B. Bruteau: The Other Half of My Soul: Bede Griffiths and Hindu-Christian Dialogue,
Madras 1996; ].B. Trapnell: Bede Griffiths: A Life in Dialogue, Albany 2001.

! B. Biumer: A Journey with the Unknown, in: T. Arai/W. Ariarajah (Hg.): Spirituality in

Interfaith Dialogue, Genf 1989, 36-41.

Zitiert nach: R. Panikkar: Der neue religicse Weg. Im Dialog der Religionen leben, Miin-

chen 1990, 51. — Siehe auch: B. Nitsche: Raimon Panikkar. Multiple Identitit als gelebte

inter-intra-religiose Transversalitit, in: Bernhardt/Schmidt-Leukel: Multiple religiése Iden-

titat (Anm. 4), 59-77.

1 R. Habito: Being Buddhist, Being Christian, Being Both, Being Neither, in: ]. May (Hg.):

Converging Ways. Conversion and Belonging in Buddhism and Christianity, St. Ottilien

2007, 165-180.

H.N. Smith: Beyond Dual Religious Belonging. Roger Corless and Explorations in Bud-

dhist-Christian Identity, Buddhist-Christian Studies 17, 1997, 161-177.

S. King: The Mommy and the Yogi, in: H. Kasimow/]. Keenan/L. Klepinger-Keenan

(Hg): Beside Still Waters. Jews, Christians, and the Way of the Buddha, Boston 2003, 157-

170.

""" Thich Nhat Hanh: Jesus and Buddha as Brothers, in: G. Barker (Hg.): Jesus in the World’s

Faiths. Leading Thinkers from Five Religions Reflect on His Meaning, Maryknoll 2005,

38-45 (41).

« feel like my bowel is Shamanist; my heart is Buddhist; my right brain is Confucianist

and my left brain is Christian.s, in: Touchstone. A Journal of Mere Christianity, Archives

(http://www.touchstonemag.com/archives/print.php?id=11-04-044-f,  Abruf:

16.02.2014). Siehe auch Ch.H. Kyung: Schamanin im Bauch, Christin im Kopf, Stuttgart 1992,

10



Religitse «Multi-Identitity 57

Es gibt zahlreiche weitere Beispiele fiir Anhinger einer Religion, die sich
einer oder mehreren anderen religiosen Traditionen zugehdrig fithlen. Zu-
meist handelt es sich dabei um Kombinationen christlicher mit hinduisti-
scher oder buddhistischer Spiritualitit. Aber es gibt — besonders in den USA
— auch zahlreiche «JuBus», Juden, die sich dem Buddhismus verbunden fiih-
len. Und selbst Muslime, besonders solche, die den mystischen Richtungen
des Islam folgen, konnten und konnen auch die Erfahrungswege anderer
Religionstraditionen beschreiten und sich als interreligiose Pilger verstehen.
So fihrte der Lebensweg von Ali ibn Abi Bakr al-Harawi, einem syrischen
Muslim aus dem 13. Jahrhundert, durch Judentum, Christentum und Islam'.
Frithjof Schuon, der am 18. Juni 1907 in Basel geboren wurde, folgte zu-
nichst seiner christlichen Pragung, trat dann in einen Sufiorden ein und hatte
bei der Lektlre der Bhagavadgita ein Bekehrungserlebnis, das ihn tiefer in den
mystischen Islam hineinfiihrte, ohne dass er dabei seine christlichen Wurzeln
abschnitt."”

Auch Praktiker und Theoretiker des Religionsdialogs befiirworten multi-
religise Identititsformationen. Die Vertreter der sog «Pluralistischen Reli-
gionstheologie» und der «IiKomparativen Theologie» sprechen sich z.T. offen
dafiir aus. Ich nenne nur Francis X. Clooney, einen der Inauguratoren der
«Komparativen Theologie», als Beispiel dafiir. Er ist Jesuit und gleichzeitig
tief in bestimmten Traditionen des Hinduismus verwurzelt. In detailreichen
Studien zu hinduistischen Lehr- und Praxisformen hat er immer wieder in-
teressante Querverbindungen zu analogen christlichen Traditionsinhalten
hergestellt. Diese spirituell-intellektuelle Wanderschaft zwischen den beiden
Religionen will er von einem Synkretismus klar unterschieden wissen. Aber
sie fithre mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit zur Ausbildung einer multip-
len religiosen Identitit: «There is the possibility, or even likelithood, that com-
parative theology opens the doot to a kind of multiple religious belonging.»'®

1 JW. Meri: A Lonely Wayfarer’s Guide to Pilgrimage (Studies in Late Antiquity and Early
Islam 19), Princeton, NJ 2004.

" A. Gerth: Frithjof Schuon, in: Bernhardt/Schmidt-Leukel (Hg): Multiple religiose Ident-
tat (Anm. 4), 79-112.

EX. Clooney: Comparative Theology as Theology, in: D. Cheetham u.a. (Hg): Interreli-
gious Hermeneutics in Pluralistic Europe. Between Texts and People, Amsterdam/New
York 2011, 146; ders.: Comparative Theology. Deep Learning across Religious Borders,
Malden, MA, 2010, 146-151.




58 Reinhold Bernhardt

Doch solche multireligiosen Identititsformationen finden sich nicht nur
bei «eligiGsen Virtuosem, die sich als Kosmopoliten in der Welt der Religionen
bewegen und dabei wie Sprachgenies religiés multilingual sind. Es gibt sie auch
in geringer reflektiertem und praktiziertem Ausprigungsgrad bei einer relativ
grossen Zahl von religits weniger aktiven Menschen. Dem eingangs zitierten
Bertelsmann Religionsmonitor 2008 zufolge stimmten 22 Prozent der (repra-
sentativ) befragten Deutschen der Aussage zu: «Ich greife fiir mich selbst auf
Lehren verschiedener religiGser Traditionen zurtick.» In anderen Lindern liegt
diese Zahl noch deutlich hoher: In Indonesien waren es 23 Prozent, in Gross-
britannien 27 Prozent, in den USA 32 Prozent und in Indien 71 Prozent.!”

Eine weitere Form der multireligiosen Identititsbildung begegnet bei Men-
schen, die in zwei oder mehreren Religionstraditionen sozialisiert wurden und
in beiden leben wollen; etwa bei Kindern, deren Eltern unterschiedlichen Re-
ligionen angehoren und von ihnen in beiden Traditionen beheimatet werden.
Oder bei Menschen, die durch Migration in eine fremde religiose Umgebung
gekommen sind, sich auch religios fir diese Umgebung 6ffnen, dabei aber in
ihrer religiosen Herkunftsidentitit verwurzelt bleiben wollen.” Ulrich Schoen
spricht von «Brickenmenschen»®, die weniger durch eigene spirituelle Wan-
derlust und mehr durch biographisches «Geworfensein in eine multireligiose
Lebenssituation im Uberschneidungsbereich zweier oder mehrerer Kulturen
und Religionen gekommen sind und in ihrem Lebensalltag Vermittlungen zwi-
schen diesen vornehmen.

In ihrer Studie zu muslimisch-christlichen Ehen geben Barbara Asbrand
und Christiane Paulus einen Einblick in die dabei praktizierte religiose Kinder-
erzichung: «In der Regel einigen sich beide Partner zu Beginn der Partnerschaft
auf ein gemeinsames Konzept religioser Kindererziehung»* Dieses kann in
einer interreligiosen Synthese aus den — in den Augen der Eltern — schons-

1 Bertelsmann Stiftung: Woran glaubt die Welt? (Anm. 2), 758.

2 M. Eckholt: Gott der Heimat — Gott der Fremde: Wie verindert Migration Glaube und
Gottesbild?, in: H. Weber (Hg.): Religionen auf Wanderschaft. Chancen und Probleme der
interreligiGsen Begegnung im Zeichen globaler Migration, Bonn 2004, 107-120.

2l U. Schoen: Mensch sein in zwei Welten. Bi-Identitit in Sprache, Religion und Recht (Oku-

menische Studien 11), Munster 2000, 47-49.170-172.211-213.

B. Asbrand/Chr. Paulus: Dialog oder Differenz? Eine postmoderne Deutung interreligic-

ser Alltagspraxis, in: H.-Chr. GoBmann/A. Ritter (Hg.): Interreligiose Begegnungen. Ein

Lernbuch fiir Schule und Gemeinde, Hamburg 2000, 115-131 (125).

22



Religitse «Multi-Identitit 59

ten Elementen der beiden Religionstraditionen bestehen oder von der Maxime
geleitet sein zu vermeiden, was fiir einen der beiden Partner anstossig ist; das
betrifft etwa Speisetabus.

Es gibt aber auch weniger individualisierte und mehr kulturell vorgegebe-
ne Verbindungen verschiedener religiéser Traditionen, die von den religidsen
Subjekten nicht in eigener Regie gebildet, sondern als in ihrem jeweiligen reli-
gionskulturellen Kontext selbstverstindliches Muster ibernommen werden. In
der hellenistischen Spitantike oder in Indien beispielsweise war bzw. ist «eine
synchrone Benutzung ... unterschiedlicher religioser Sinnsysteme»™ moglich
und iblich. Nicht nur einzelne religiose Exzentriker, sondern eine betricht-
liche Zahl «gewohnlicher Inder verstehen sich als Christen und zugleich als
Hindus.** Die «eligiose Polygamie ist dabei weniger das Resultat einer selbst-
bestimmten spirituellen Suchbewegung und mehr die Inanspruchnahme einer
prafigurierten Option.

Eine besondere Form davon stellt die sequenzielle, lebenssituationsspezi-
fische Teilhabe an unterschiedlichen Kulten dar, wie sie in Japan und China
praktiziert wird. In Japan ist es nicht ungewchnlich, dass jemand an bestimm-
ten biographischen Stationen oder zu besonderen Zeiten einen Shinto-Schrein
aufsucht, in einer christlichen Kirche heiratet, sich bei Krankheit oder in Kri-
sen an verschiedene Neu-Religionen wendet und seine Beerdigungsriten von
einem buddhistischen Tempel, beziehungsweise dem dort wirkenden Personal
durchfiihren lisst. Manchmal fillt die (Nutzung) unterschiedlicher Religionen
sogat in ener Kasualie zusammen, wie bei der Trauung, die nicht selten nach-
einander nach christlichen, buddhistischen und shintoistischen Ritualen voll-
zogen wird.” Die Verbindung zwischen den Religionen wird in diesem Fall
funktional hergestellt, d.h. ihre Riten werden zur Bewiltigung biographischer

»  B. Gladigow: Historische Orientierungsmuster in komplexen Kulturen. Europiische Reli-

gionsgeschichte und historischer Sinn, in: K.E. Miiller/]J. Riisen (Hg.): Historische Sinnbil-
dung. Problemstellungen, Zeitkonzepte, Wahrnehmungshorizonte, Darstellungsstrategien,
Reinbek b. Hamburg 1997, 353-372 (353).

#  Siche etwa: S,J. Samartha: A Hindu Christian Funeral, in: R.S. Sugirtharajah/C. Hargreaves
(Hg): Readings in Indian Christian Theology, Bd. 1 (ISPCK Study Guide 29), Delhi °1999,
158-162; ].D. Gort/H.M. Vroom (Hg): On Sharing Religious Experience. Possibilities in
Interfaith Mutuality, Grand Rapids 1992.

e Siehe dazu J. Gentz: Multiple religiése Identitit in Ostasien, in: Bernhardt/Schmidt-Leu-
kel: Multiple religiose Identitit (Anm. 4), 115-135 (115).



60 Reinhold Bernhardt

Uberginge in Anspruch genommen. Wihrend der Shintoismus sich dabei eher
auf das Leben der Menschen im Hier und Jetzt richtet, ist der Buddhismus vor
allem dann gefragt, wenn es um Tod und Jenseits geht, speziell bei Beerdin-
gungsritualen.” Jeder Japaner gehort statistisch betrachtet 1,85 Religionen an.”’

Im Folgenden lasse ich diese in 6stlichen Religionskulturen historisch ge-
wachsene Form der multireligiosen Identitit ebenso ausser Acht wie die «eli-
giosen Virtuosem, die mit hohem existentiellen Einsatz und tiefer Reflexion
eine religionsverbindende Spiritualitit zu leben versuchen, und wende mich
den multireligiésen Identititsformationen zu, wie sie in der Alltagsreligiositit
in den westlichen Religionskulturen — oft in Abgrenzung von traditionell kirch-
lichen Religionsformen — begegnen.

2. Auseinandersetzungen mit dem Phanomen multireligioser ldentititen

Hape Kerkeling bezeichnete sich nach seiner Pilgerreise auf dem Jakobsweg
als «Buddhist mit christlichem Uberbau». Multireligiése Identititsformationen
begegnen oft als Verbindung von selektiv aufgenommenen Formen traditio-
neller christlicher Religiositit (wobei besonders die ethischen und spirituell-
mystischen Dimensionen betont werden) mit Vorstellungs- und Praxisformen
der Ostlichen Religionen und/oder mit Spiritualititsformen aus dem esoteri-
schen Bereich, Selbsterfahrungs- und Entspannungstechniken, psychothera-
peutischen Ansitzen und Wellness-Angeboten. Weniger das Wort und mehr
der Geist (bzw. die Energie) steht im Vordergrund, weniger Verkiindigung «von
ausserv und mehr die Erfahrung «von innem, weniger das statische Bewohnen
von Sinnmustern und mehr das prozessuale Unterwegssein in der Sinnfindung,

Multireligitse Identititsformationen entfalten sich im Kontext der Plurali-
sierung und Individualisierung der Lebenskonzepte einschliesslich der damit
verbundenen ethischen, politischen und ésthetischen Vorstellungen. So wie die
Bereitschaft abnimmt, sich Giber einen langen Zeitraum an gesellschaftliche In-
stitutionen, an Weltanschauungen und politische Programme zu binden und

% Siehe dazu J. van Bragt: Multiple Religious Belonging of the Japanese People, in: C. Cornil-
le (Hg.): Many Mansions? Multiple Religious Belonging and Christian Identity, Maryknoll,
NY, 2002, 7-19.

* 1L Reader: Religion in Contemporary Japan, London 1991, 6; ].S. Serensen: Imperial or Em-
pirical? On Boundaries of Religious Identity in India and Europe, in: J. D’Arcy May (Hg,):
Converging Ways? Conversion and Belonging in Buddhism and Christianity, St. Ottilien
2007, 55-66 (56).



Religitse «Multi-Identitio 61

die eigene Identitit von dort her als eine Formatvorlage zu iibernehmen, so
tritt an die Stelle der kirchlich geprigten religiosen Identitit zunehmend die
freie Sinnsuche und vagabundierende Spiritualitit. Dabei werden Religions-
grenzen uberschritten.

Als Gegenbewegung dazu werden an den Rindern der traditionellen Re-
ligionen und z.T. auch in neueren religiosen Bewegungen normative religiose
Identititsmuster festgeschrieben, durch Abgrenzung von religioser Andersheit
definiert und gegen Transformationen gesichert. Den Anhingern solcher Be-
wegungen werden feste Identititsmuster vorgegeben, denen sie sich kritiklos
zu unterwerfen haben. Deren Geltung wird aus Heiligen Schriften, normativer
Tradition und gegenwirtiger Lehrautoritit geistlicher Fithrerpersonlichkeiten
begrundet. Der diffuse Begriff «Fundamentalismus» verweist auf solche Ver-
festigungs- und Sicherungsstrategien.

Es stehen sich damit zwei gegensitzliche Weisen der religitsen Identitits-
formation gegeniiber: durch selbstbestimmte Komposition religioser Optio-
nen und durch gehorsame Unterordnung unter eine Identititsvorlage. Da es
sich auch bei dieser Unterordnung in vielen Fillen um einen freien, selbstbe-
stimmten Akt handeln kann, lisst sich die Polaritat von Autonomie und Hete-
ronomie allerdings nicht einfach auf diese beiden Weisen der Identititsforma-
tion abbilden.

Die mainline-Strémungen im Christentum, also die christlichen Volkskir-
chen, versuchen sich nach beiden Seiten hin abzugrenzen und Identititsbil-
dungsangebote zu machen, die Liberalitit mit Verbindlichkeit kombinieren.
Die Abgrenzung gegeniiber den multireligiésen Identititsformen besteht
denn auch im Vorwurf mangelnder Verbindlichkeit. Die Kritik wird unter den
Stichworten «Relativismus» und «Synkretismus» vorgetragen. Die vatikanische
Erklirung «Dominus Iesus» wendet sich gegen «die relativistische Haltung ge-
geniiber der Wahrhein™. «In einer Zeit, in der alle Wahrheiten relativiert wer-
den», bekennt sich die EKD zur absoluten Wahrheit Gottes. Denn wenn gefor-
dert werde, «den Glauben an die absolute Wahrheit Gottes aufzugeben, kann
(Wahrheib nur noch als subjektiv beliebige Uberzeugung verstanden werden.
Dann gilt diese Wahrheit nur noch fir diejenigen, die sie vertreten.»® Wenn

% Kongregation fiir die Glaubenslehre: Erklirung «Dominus Iesus». Uber die Einzigkeit und

die Heilsuniversalitit Jesu Christi und der Kirche (6.8.2000), § 4.
¥ Rat der EKD: Handreichung «Klarheit und gute Nachbarschaft. Christen und Muslime in



62 Reinhold Bernhardt

schon im Blick auf den Dialog mit Muslimen die Relativierung der Wahrheit
zurickgewiesen wird, umso mehr dann erst im Blick auf die multireligiosen
Identititsformen.

Noch sehr viel deutlicher in der Abwehr von Relativismus und Synkretis-
mus aussern sich radikale Gruppierungen auf katholischer und evangelischer
Seite, wie die Piusbruderschaft, die die Friedensgebete von Assisi als synkre-
tistisch verwirft, oder die «Evangelische Notgemeinschaft in Deutschlandy, die
sogar schon eine innerchristlich-6kumenische Verstindigung, wie sie von der
EKD angestrebt wird, als synkretistisch verurteilt.

Es sind keineswegs nur Vertreter der christlichen Kirchen, die multireligiésen
Identititsformationen kritisch gegeniiberstehen, weil sie «absolute Wahrheit
Gottes» bzw. «die Einzigkeit und die Heilsuniversalitit Jesu Christi und der
Kirche» (so der Untertitel von «Dominus Iesus») in Frage zu stellen scheinen.
Auch in anderen Religionen begegnen vergleichbare Abwehrhaltungen. Der
Dalai Lama beispielsweise hat sich klar gegen religiose Mehrfachzugehérigkeit-
en ausgesprochen.” Was fiir die buddhistische Volksreligiositat toletiert wird,
gilt nicht fir diejenigen, die sich in besonderer Weise dem Achtfachen Pfad
verpflichtet haben, wie etwa die Ménche.

Eine andere, der bisher angezeigten gewissermassen entgegengesetzte Art
von Kritik kommt nicht von den autoritativen Repriasentanten der Religionen,
sondern aus einer sozialphilosophischen Perspektive. Sie versteht sich im Kon-
text der Durchsetzung des Differenzparadigmas gegeniiber dem Identititspa-
radigma. Beeinflusst von Philosophen wie Derrida wurde in soziokulturellen
Theorieansitzen (wie der queer-Theorie oder Entwiirfen der feministischen
Theologie wie dem von Judith Butler) «Identitit» dekonstruiert und die Diffe-
renzerfahrung als grundlegend fir den Existenzvollzug, fir die Kommunikati-
on und fiir Verstehensprozesse angesehen. «Identitit» gerit dabei in das schiefe
Licht der Festlegung (sei es der Selbstfestlegung, der Festlegung durch andere
oder der Festlegung anderer), was immer den Beigeschmack des latent oder of-
fen Gewalttitigen hat. Das dezentrierte Subjekt ldsst sich demgegeniiber nicht

Deutschland», Hannover 20006, 16.

% Siehe dazu: PA. Loffler SJ: Sind Christen fit fur das Nirvana? Wie der Dalai Lama die Aus-
tauschbarkeit von Buddhismus und Christentum sicht, in: ]. Arnold (Hg.): Sind Religionen
austauschbar? Philosophisch-theologische Positionen aus christlicher Sicht, Munster 2012,
81-108.



Religiose «Multi-Identitity 63

als mit sich identisches denken. Es ist in sich vielfiltig. Mit dem Ideal der auf
sich zentrierten Identitit wird auch Subjektivitit insgesamt fraglich.

Die «cultural» und «postcolonial studies» ziechen diese Linien (kritisch) wei-
ter aus, indem sie auf «alterity» und «diversity» statt auf «identity» fokussieren.
Der und das Andere — besonders der und das marginalisierte Andere — treten
in den Mittelpunkt des Interesses. Das Andere meiner selbst kann und darf
nicht angeeignet und damit ent-andert werden, so die zentrale Forderung. —
Geschieht aber nicht genau das in den multireligiosen Identitatsformationen?
Wird hier nicht das Andere nostrifiziert?

Solchen Vorwiirfen ist entgegenzuhalten, dass sie «Inklusion» als Integra-
tion von Andersheit, wie sie sich in jedem Identitatsbildungsprozess vollzieht,
mit «Inklusivismus» als Enteignung des Anderen, Zuriickdringung seiner An-
dersheit und Wertschdtzung nur dessen, was mit dem Eigenen tibereinstimmt,
verwechseln. Doch der Grat zwischen einer Aneignung des Anderen, die des-
sen Andersheit durch Assimilation an das Eigene aufhebt, und einer Aufnahme
des religios Anderen 7n seiner Andersheit in den eigenen Identititsentwurf ist
zugegebenermassen schmal.

Im nichsten Schritt meiner Uberlegungen will ich die Diskussion um das
Verhiltnis von Identitit und Alteritat, in die das Phinomen multireligioser
Identitatsbildungen fiihrt, in den Vorschlag miinden lassen, Identitit als span-
nungsreiche Identitit-in-Differenz, d.h. in Bezogenheit auf religise Anders-
heit (innerhalb der eigenen Konfession, zwischen Konfessionen und Religi-
onen) zu verstehen und damit eine positivere (wenn auch nicht unkritische)
Wertung dieses Phinomens zu ermdéglichen.

3. Identitdt als ldentitat-in-Differenz;

Erfahrung und Verstehen sind immer Prozesse der Integration von Anderem,
das dadurch transformiert wird. Identititsbildung vollzieht sich als Aneignung
und damit verbunden als Anverwandlung des Anderen bzw. Fremden, sei es
synchron oder diachron. Aneignung muss aber nicht als Enteignung des Ande-
ren, sondern kann auch als dessen Wertschitzung gesehen und vollzogen wer-
den. Die immer wieder erhobene Forderung, das Andere als Anderes zu verste-
hen und wertzuschitzen, stellt ein wichtiges regulatives Prinzip dar, auch wenn
es immer nur anndherungsweise erfiillt werden kann. Wird andererseits einseitig
die Differenz betont, kann es zu keiner Integration des Anderen in den eigenen
Selbstentwurf kommen. Damit wird aber Identitatsbildung unmaoglich.



64 Reinhold Bernhardt

Man kann demnach «Identitit» in einem doppelten Sinn verstehen: in ei-
nem weiteren Sinn als Identitit-in-Differenz, das heisst als integrationsoffen
fur Alteritit, und in einem engeren Sinn als Identitit versus Alteritit (bzw. Dif-
ferenz). Die Kritik am Identititsbegriff, wie sie in den letzten Jahrzehnten von
Differenztheoretikern vorgetragen worden ist, geht von der engeren Begriffs-
bedeutung aus, ebenso die Kritik an multireligidsen Identititsformationen von
Seiten der Wichter der Rechtgliubigkeit.

Wo Identitit und Alteritit (bzw. Differenz) in ein Gegensatzverhiltnis zuei-
nander gestellt werden, wird das Konzept von «Identitit» um eine entscheiden-
de Dimension verkiirzt. Das Differenzmoment der Identitit-in-Differenz geht
verloren. Identitit ist immer das Resultat der Inklusion oder Exklusion von Al-
teritit und also nicht als statisches «An-sich-Sein», sondern als kreativer Prozess
der Selbstbestimmung im Kontext der Begegnung mit Anderem, Herausfor-
derndem, Fremdem und Irritierendem zu denken. Identititsbildung vollzieht
sich in der Regel dialogisch-relational durch «Sich-in-Beziehung-setzen-zuy,
nicht monologisch-substanzhaft durch Selbstverabsolutierung. Die Frage ist, ob
das, was faktisch der Fall ist, auch normativ als zu respektierende Moglichkeit
angesehen werden kann.

Das schliesst nicht aus, dass diese Offenheit fiir religis Anderes in Situa-
tionen dusserer Bedringnis eingeschrinkt werden kann; es werden dann Ab-
wehrhaltungen eingenommen und Strategien der Selbstisolation und Selbst-
behauptung gegen Identititsgefihrdungen praktiziert. Doch muss das der
Ausnahmefall des status confessionis bleiben und kann nicht der Regelfall der reli-
giosen Identititsbildung sein.

Die Vergewisserung des Selbst eines Menschen oder einer Gemeinschaft
vollzieht sich in den Grundspannungen von Identitit und Differenz, von An-
sichsein des Ich und Bezogensein auf das Nicht-Ich (das Andere) in bestimm-
ten Situationen und Kontexten, von Einzigartigkeit und Andersartigkeit, von
Kontinuitit und Verinderung. Es gilt, diese Pole nicht gegeneinander auszu-
spielen, sondern sie in ihrer komplementiren Aufeinanderbezogenheit erkenn-
bar zu machen. Wird einer der beiden Pole vom anderen getrennt, isoliert und
verabsolutiert, geht die Herausforderung durch das Andere und durch den
Kontext und damit der relationale Charakter der Identitit verloren: Wo die
Differenz uberbetont wird, wo das Andere zum inkommesurabel Ganz-Ande-
ren erklirt wird, wird das Selbst zu einer beziehungslosen («fensterlosen») Mo-
nade, die nichts Herausforderendes mehr aufnimmt und sich damit auch nicht



Religiése «Multi-Identitit» 65

weiterentwickeln kann. Verabsolutierte Identitit als «an sich» kontextlos giiltige
Wesensbestimmung fithrt zur Ausblendung der Differenz durch Exklusion des
Anderen aus dem eigenen Selbstentwurf und in diesem Sinne zur selbstgentig-
samen Isolation in Indiffereny («Distanz ohne Zugehorigkeity’!). Umgekehrt
fiuhrt Ausblendung der Differenz durch symbiotische ddentifikation> mit dem
Anderen zur einverleibenden Verschmelzung mit ihm und in diesem Sinne zur
Koinzidens («Zugehorigkeit ohne Distanz»*?).

Das ist die Gefahr der multireligiosen Identititsformationen in den Augen
ihrer Kritiker. Dabei unterstellen sie, dass diese Identititsformationen Alteritdt
in sich «aufsaugem. Das ist aber keineswegs notwendigerweise der Fall. Es wird
— wie bei jeder Identititsbildung — eine spegzfische Alteritit angeeignet, keines-
wegs aber jede Alteritit eingeschmolzen. Im Gegenteil: Durch die Einwohnung
in eine andere religiose Tradition wird die mitgebrachte religiose Prigung «al-
terisierp. Durch diesen Verfremdungseffekt erscheint sie in neuem Licht und
kann dadurch sogar intensiviert werden.

Das Andere wird nicht in eine differenzlose Synthese eingegossen, son-
dern in Relation zu den bisher bestimmenden religiosen Prigungen gesetzt.
Identitit als Relation ist der Mittelweg zwischen Indifferenz und Koinzidenz,
das Aushalten der Differenz, die als differente und different bleibende Iden-
titit des Anderen in den eigenen Selbstentwurf integriert wird, ohne von ihm
assimiliert zu werden. «Distanz muss Zugehérigkeit beinhalten genau wie um-
gekehrt Zugehorigkeit Distanz.»® Anders formuliert: Anzustreben ist eine al-
terititsempfindliche religiose Identitat.

In der EKD-Denkschrift «Identitit und Verstindigung» heisst es:
«Die Menschen in unserer enger werdenden <Einen Welp brauchen das
fruchtbare Wechselspiel von gewachsener Identitit und anzustrebender
Verstindigungsfihigkeit»* Voraussetzung fiir Verstindigungsfihigkeit ist aber
immer eine gewisse Internalisierung des Anderen, mit dem Verstindigung er-
reicht werden soll, d.h. das Bemiihen, sich in das/den Andere/n hineinzu-

' M. Volf: Ausgrenzung und Annahme. Theologische Reflexionen angesichts der «ethni-

schen Sduberungy, in: R. Weth (Hg,): Gottes Geist und Gottes Volk im Umbruch Europas,
Gitersloh 1994, 61.

#  Ebd.

¥ Ebd.

¥ EKD: Identitit und Verstindigung, Standort und Perspektiven des Religionsuntertichts in
der Pluralitit, Gitersloh 1994, Punkt 5.1.



66 Reinhold Bernhardt

versetzen. Es kann dies der erste Schritt auf dem Weg zur Ausbildung einer
multireligitsen Identitit sein.

In seiner Untersuchung zum Postmodernismus setzt der Literaturwissen-
schaftler Fredric Jameson multireligiése Identititsformationen in Beziehung
zur kulturellen Matrix des Spitkapitalismus.” Wahrend das burgerliche Subjekt
auf sich zentriert war und nach Autonomie strebte (so wie die Gesellschaften,
in denen es lebte, auf sich bezogen waren und sich durch Unterscheidung von
den «anderen» definierten), flexibilisiert und dezentriert sich die postmoder-
ne Personlichkeit in Entsprechung zur Globalisierung der 6konomisch domi-
nierten Welt mit ihrer Vernetzung der Metropolen, dem internationalen Wa-
ren- und Finanzverkehr und den Mobilititsanforderungen des Arbeitsmarktes.
Multiple nationale, kulturelle und religiose Identititsbildungen sind nach Jame-
son Reflexe dieser Situation.

Demgegentiber ist zu wiederholen, dass es sich bei multireligiosen Identi-
titsbildungen nicht um dezentrierte (und in diesem Sinn «multiple»), sondern
um zwar fluide und integrationsoffene, aber doch fir das religiose Subjekt
stimmige und insofern relativ einheitliche Formen des religisen Selbstbe-
wusstseins handelt. Die zentrierende Instanz ist dabei jedoch nicht eine be-
stimmte Tradition und deren normative Auslegung, sondern das Subjekt, das
seine religiose Identititsbildung betreibt und dabei immer neue Fliessgleichge-
wichtszustinde herstellt. Der Eindruck der Dezentriertheit kann nur im Blick
auf die Heterogenitit der dabei einbezogenen Sinnressourcen entstehen. Blickt
man demgegentiber auf das jeweilige Resw/tat der Sinnkreationen, so stellen
diese e/n Gewebe dar, das aus verschiedenen Fiden gewirkt ist.

Von westlichen Religions- und Religiositatsdiagnostikern sind solche mul-
tireligiose Identititsformationen oft als «patchwork» bezeichnet worden: als
Collagen religioser Versatzstiicke unterschiedlicher Herkunft, kreiert von ei-
nem die Religionskulturen durchstreifenden Subjekt.

Zu Recht kritisiert Karl Baier solche religionssoziologischen und -psy-
chologischen Darstellungen der Patchwork-Identitit, bei denen der Identi-
titsbildungsprozess als eine quasi instrumentelle Konstruktion des eigenen
Selbstverstandnisses erscheint, «in der man sich aus der Perspektive der dritten
Person nach Art eines Dinges aus verschiedenen Materialien immer neu mo-

» F. Jameson: Postmodernism, or, The cultural logic of late capitalism, Durham 1991, Lon-

don 2009.



Religiose «Multi-Identitit 67

delliert — als sei man eine Legofigur, die sich selbst zusammensteck»®. Das
Bildwort von der religiosen «Bastelexistenz» entspricht dieser problematischen
Vorstellung einer kreativen Herstellung. Dem stellt Baier sein Verstindnis der
Patchwork-Identitit als «eine, wie auch immer abgeschwichte oder gebrochene
Partizipation an der in verschiedenen Traditionen vermittelten ErschlieBung
der religiosen Grundsituation»”’ gegentiber: «Man nimmt in einer bestimmten
Lebenssituation die Botschaft einer Tradition, die klingt, als sei sie eben jetzt
fir einen gesprochen. Die eigene Situation wird dadurch in einen umfassende-
ren, sinngebenden Zusammenhang gertickt, was dabei helfen kann, sie geloster
zu bestehen und heilsame Lebensmdglichkeiten in ihr zu entdecken.»® Diesem
Verstindnis zufolge muss «Patchwork-Identitit» nicht als Beliebigkeitsplura-
lismus ohne «commitment» verstanden werden. Sie kann durchaus mit einem
Bekenntnis und einem Verpflichtungsgefiihl, sogar mit steilen Wahrheitsan-
sprichen verbunden sein.

Perry Schmidt-Leukel® geht davon aus, dass jede religiose Identititsbildung —
auch die, die sich nur ezner Tradition verpflichtet weiss — das selektive Konstrukt
des religiésen Subjekts darstellt, das sich die tiberlieferten Inhalte der Religion
nach den Erfordernissen der Lebensbewiltigung auf eine individuelle Weise an-
eignet. Bei der multiplen religiosen Identitit speise sich diese Konstruktion le-
diglich aus «patches» verschiedener spiritueller Quellen und Religions-traditionen,
die auf dem Lebensweg immer wieder neu ausgewahlt, konstelliert und erginzt
werden. Manche verlieren angesichts neuer biographischer Herausforderungen
an Bedeutung, andere treten in den Mittelpunkt. Patchwork-Identitit stellt dem-
nach den Normalfall der religiosen Identitatsbildung dar. Dass dabei Elemente
aus anderen Religionen aufgenommen werden, ist thm zufolge an sich ebenso
wenig problematisch wie die Integration von Elementen aus der von Huma-
nismus, Aufklirung und Liberalismus gepragten Geistesgeschichte, die das Er-
scheinungsbild des zeitgendssischen Christentums in Mitteleuropa bestimmt.

% K. Baier: Spiritualitit und Identitit, in: Bernhardt/Schmidt-Leukel: Multiple religiose Iden-
titit (Anm. 4), 187-218 (210).

7 AaO. 211

% Ebd.

¥ P. Schmidt-Leukel: Multireligious Identity. Problems and Considerations, in: ders. (Hg.):
Transformation by Integration. How Inter-faith Encounter Changes Christianity, Lon-
don 2009, 46-66; ders.: Multireligitse Identitit. Anmerkungen aus pluralistischer Sicht, in:
Bernhardt/Schmidt-Leukel (Hg;): Multiple religiose Identitit (Anm. 4), 243-265 (243-245).



68 Reinhold Bernhardt

Das Resultat multireligioser Identitatsbildungen kann natirlich kritikwiirdig
sein. Aber das trifft auch fiir Identititsformen zu, die sich nur zu e/ner Reli-
gionstradition bekennen, etwa dann, wenn sie diese radikalisieren, repressive
Sozialstrukturen im Inneren der Glaubensgemeinschaft und militante Abgren-
zungshaltungen nach aussen ausbilden. Die Notwendigkeit der Religionskritik
entsteht nicht erst bei der Verbindung von Religionen, sondern bezieht sich
auf (individuelle und kollektive) religiGse Identititsbildungen generell. Diese
Uberlegung fiihrt zur Frage der religiésen und interreligiosen Urteilsbildung,
die hier nur insoweit behandelt werden soll, als sie die Beurteilung multireligi-
oser Identititen betrifft.*

4. Zur Bewertung multireligiser ldentititsformen
Wenn als allein massgebliches Kriterium fiir die Beurteilung einer Religions-
form die Ubereinsimmung mit einer als rein vorausgesetzten Idealgestalt an-
genommen wird, wenn also eine bestimmte traditionsimmanente Orthodoxie
und Orthopraxie fir normativ erklirt wird, verfallen interreligiése Bezugnah-
men apriori der Kritik. Der Blick auf ihre Inhalte und ihre Struktur eriibrigt
sich dann. Wenn dagegen nicht das formale Kriterium der Traditionskonfor-
mitit (bzw. der Konformitit mit einem fiir normativ erklirten Zentrum ei-
ner Tradition) allein massgeblich ist, sondern (traditionsinterne oder -externe)
inhaltliche Kriterien angelegt werden, dann kann eine differenziertere Wer-
tung erfolgen. Wenn etwa das Luther’sche Kriterium «was Christum treibet»
zur Anwendung kommt und wenn eine aus dem Hinduismus stammende
Meditationspraxis als Weg erfahren wird, der in die in Christus erschlossene
Gottesgemeinschaft fithrt, so kann es gerechtfertigt erscheinen, diesen Weg
in den christlichen Glaubensvollzug mit aufzunehmen. Das spiegelt sich im
Angebot von Yoga-Kursen an christlichen Tagungshdusern. — Wenn Erl6-
sung als Aufbrechen der Selbstbezogenheit des Menschen («<amor sui») und
als Ausrichtung auf die gottliche Wirklichkeit («amor Dei») aufgefasst wird,
kann eine Meditationsform, welche die «Anhaftung» an sich selbst aufzuhe-
ben geeignet ist, als ein Beitrag dazu geschitzt werden. — Wenn das von Jesus
als hochstes Gebot bezeichnete Kriterium der Gottes- und Nichstenliebe als
Beurteilungsmerkmal herangezogen wird, kann eine Form der Gottes- und

“ Siehe dazu: R. Bernhardt/P. Schmidt-Leukel: Kriterien interreligiéser Urteilsbildung (Bei-
trige zu einer Theologie der Religionen 1), Ziirich 2005.



Religiose «Multi-Identitit 69

Nichstenliebe, wie sie in einer anderen religiosen Tradition praktiziert wird
(etwa in der hinduistischen Bhaktifrémmigkeit), als eine mégliche Erfullung
dieses Gebots angesehen und gegebenenfalls in das christliche Glaubensleben
integriert werden.

In all diesen Fillen erfolgt die Integration ausserchristlicher Lehr- und Pra-
xisformen in eine christlich gepragte Identitit asymmetrisch, indem die christli-
che Religionstradition den Bezugsrahmen darstellt, in den hinein Elemente aus
einer anderen Tradition aufgenommen werden. Dies durfte der Regelfall der
multireligiosen Identititsbildung sein, bei dem gefragt werden kann, ob und
inwieweit die dabei entstehende Konfiguration noch als christliche erkennbar
ist. Die Antwort auf diese Frage wird allerdings abhangen von dem dabei vor-
ausgesetzten normativen Verstindnis des Christlichen.

Anders liegen die Dinge, wo — wie etwa bei den genannten «eligidsen Virtu-
osen» — der Versuch unternommen wird, zwei oder mehrere Religionswelten in
moglichst umfassender Form gleichzeitig zu bewohnen, bzw. zwischen ihnen hin
und her zu wandern, also eine symmetrische Aneignung der Traditionen so zu
realisieren, dass es dabei zu gegenseitigen Befruchtungen zwischen ihnen kommt.
Der von den Bewohnerny selbst ethobene Anspruch besteht darin, die Traditi-
onen authentisch, also nach den dort geltenden Identititskriterien intellektuell
zu rezipieren und ggf. auch spirituell zu praktizieren. Die dabei ausgebildeten
Identititen missten sich also an den traditionsinternen Kriterien beider Religions-
formen messen lassen. Es lassen sich aber auch externe Kriterien heranziehen, so
etwa das Kohirenzkriterium, also die kritische Frage, wie mit Spannungen und
Widerspriichen zwischen den Traditionen umgegangen wird. Werden sie tber-
gangen oder harmonisiert oder bleiben sie unvermittelt nebeneinander stehen?
Diese Frage betrifft nicht nur einzelne Elemente, sondern den gesamten Bezugs-
rahmen der Traditionen. Flemente, die sich zu gleichen scheinen, konnen sich
als sehr verschieden erweisen, wenn sie in den Kontexten, in denen sie stehen,
betrachtet werden.

Wichtig ist mir die von Ulrich Berner an zwei Beispielen aus Siidafrika heraus-
gearbeitete Feststellung, dass Synkretismus nicht gleich Relativismus, also ein be-
liebiges Alles-nebeneinander-stehen-Lassen ist, bei dem religiose Identititen (im
normativen Sinn) aufgehoben, Wahrheitsanspriiche preisgegeben und Grenzen



70 Reinhold Bernhardt

verwischt werden.” Berner zeigt, dass auch synkretistische Religiosititsformen
Grenzen ziehen, nur verlaufen diese nicht den Religionsgrenzen entlang, sondern
quer zu ihnen. Das Traditionsprinzip wird durch ein Gewissensprinzip ersetzt.
Die «Mosaische Unterscheidungy (J. Assmann) zwischen wahrer und falscher Re-
ligion bezieht sich nicht auf ein spezifisches religioses Bekenntnis, sondern auf
eine Haltung, etwa die der Gottesliebe und Gottesfurcht, der Selbstzuriicknahme,
der Busse, der Nichstenliebe, der Achtung vor dem (religiés) Anderen usw. Wo
gegen solche Haltungen verstossen wird, setzt auch in synkretistischen Religiosi-
titsformen Religionskritik ein.

Die Uberlegung Berners fiihrt vor die grundlegende Frage, auf welchen Ebe-
nen religiose Identitit primir verankert wird: auf der doktrinalen Ebene der Zu-
stimmung zu Glaubensinhalten, auf der Ebene der Handlungsorientierung (wozu
nicht nur die ethische, sondern auch die rituelle Praxis gehért), auf der emotiven
Ebene, auf der es um «Sinn und Geschmack fiir das Unendliche» (Schleierma-
cher) geht, auf der Ebene der Imagination («imagistic mode of religiosity» — Har-
vey Whitehouse*?). Wihrend die doktrinale und die rituelle Ebene relativ resistent
gegen die Ausbildung multireligioser Identititsformen sind, konnen diese auf
den anderen Ebenen eher entstehen. Sicher gehéren die Ebenen zusammen, aber
bei der Identititsbildung kénnen die einen oder anderen in den Vordergrund
treten und damit die multireligiése Identititsbildung erleichtern oder erschweren.

Religioses Selbstverstindnis bezieht sich nicht nur und nicht primar auf
Lehrinhalte religiéser Traditionen, sondern auch auf Handlungsorientierungen,
Sozialformen und -strukturen, Essgewohnheiten, dsthetische Empfindungen
usw. Es sind komplexe Formationen der Grundrelationen des Menschen: der
Beziehung zu sich selbst, zur Welt und zu anderen Menschen. Ausgerechnet Jiir-
gen Habermas ist es, der die Theologie daran erinnerte, dass die Wahrheitsan-
spriiche der Religion nicht primir im Sinne einer Doktrin zu verstehen seien.
Religiose Erkenntnis — und damit religiése Identititsbildung — vollziehen sich
als religiése Sozialisation, als Einiibung in eine Lebenspraxis, als Nachfolge auf
einem Heilsweg,* Religiose Identitit bezieht sich nicht nur auf ein theoretisches

# U. Berner: Synkretismus — die Problematik der Grenzen zwischen und in den Religionen,
ZMR 94 (2010) 31-41.

2 H. Whitehouse: Arguments and Icons: Divergent Modes of Religiosity, Oxford 2000.

¥ Chr. Geyer: Religion im sikularen Gemeinwesen. Gefihrlich mentaler Stoff, FAZ 20.
Juli 2012, http://www.faz.net/aktuell/ feuilleton/religion-im-sackularen-gemeinwesen-



Religiose «Multi-Identitat» 71

Selbstverstindnis, sondern auf den praktischen Selbstvollzug des Menschen und
der Gemeinschaft.

Bei religioser Identitit im empirisch-faktischen Sinn geht es um Relgositat,
bei Identitit im normativen Sinn um Re/igion und ihre Geltungsgrundlagen.
Berner plidiert aus religionswissenschaftlicher Sicht dafiir, die Grenzziehun-
gen zwischen den Religionen als Unterscheidungsmerkmal zurtickzustellen und
stattdessen verschiedene Typen von Religiositit zu unterscheiden. Folgte man
diesem Vorschlag, dann wiren multireligiose Identititen nicht mehr als eine
Normabweichung zu sehen, die aus der Sicht eines normativen Verstindnisses
von christlicher Identitit zu kritisieren sind. Sie stellten dann eine spezifische
Aneignungsform der christlichen Tradition dar, die sich u.a. daran zu bewihren
hitte, dass sie existenztragende Kraft freisetzt, befreiende Handlungsorientie-
rungen initiiert und Hoffnung tiber den Tod hinaus gibt. Thre Wahrheit wire
also an ihrer Bewihrung festzumachen, an den Friichten, die sie hervorbringt.

gefachrlicher-mentaler-stoff-11826743.html (Zugriff: 05.09.2012).



72 Reinhold Bernhardt

Abstract

The contribution deals with forms of religious identity which draw from the sources
of different religious traditions. The first section describes forms of «multireligious
identity» in relation to the religio-cultural contexts in which they are developed. After
this phenomenological excursions, in the second section critical voices come to the
fore. On the one hand apologists of Christian religion are afraid of syncretism on the
other hand postmodern advocates of difference reject concepts of identity basically.
The middle course between those positions lies in a concept of religious identity in
interreligious openness. According to such an understanding religious identity not only
allows for religious otherness but regards it to be an important resource for widening,
deepening and intensifying Christian self-understanding, In the last part questions con-
cerning the evaluation of multireligious identity formations are discussed.

Der Beitrag setzt sich mit religiosen Identititsformationen auseinander, die sich nicht
nur aus einer, sondern aus mehreren religiosen Traditionen speisen. Er beginnt mit
einer Beschreibung von Formen multireligioser Identitit und dem Versuch,
exemplarisch Kontexte zu identifizieren, die eine Ausbildung solcher Identititsformen
zulassen, zuweilen sogar férdern. Im zweiten Teil werden zwei entgegengesetzte Kritik-
punkte an solchen Identititsformen angezeigt: einerseits die Warnung der autoritativen
Vertreter der Religionsgemeinschaften vor Religionsmischung, Relativismus und Syn-
kretismus, andererseits die Kritik von Differenztheoretikern an Identititskonzepten
insgesamt. Der dritte Teil skizziert ein Verstindnis von religicser Identitit, das religiése
Alteritit als eine Herausforderung fir die Bildung eines religiésen Selbstverstindnisses
und als Chance fiir dessen Weitung, Vertiefung und Intensivierung ansieht. Am Schluss
stehen Uberlegungen zur theologischen Evaluation solcher Identititsformationen.

Reinhold Bernbardt, Basel



	Religiöse "Multi-Identität"

