
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 70 (2014)

Heft: 1

Artikel: Zur Genese des theologischen Dualismus : ein problemgeschichtliches
Exposé in drei Akten

Autor: Sass, Hartmut von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877740

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877740
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Genese des theologischen Dualismus

Ein problemgeschichtliches Exposé in drei Akten

Wirklichkeit oder Schein, Wahrheit oder Dichtung, Werte oder Fakten,
Evangelium oder Gesetz, Gott oder Welt: Die Exemplare des (dualen Systems), die

sich in der Theologie, der Philosophie, überhaupt in unserem intellektuellen

Begriffshaushalt befinden, sind zahlreich. Binäre Kodierungen differenzieren,

tun dies aber auf sehr überschaubare Weise; sie orientieren, verbleiben dabei

aber in pragmatischer Distanz zu ihrem Gegenstand; und sie ordnen, ohne

jedoch in vorschnelle Überregulierungen abzugleiten.
Diese bestimmte Unbestimmtheit hat aber auch ihren Preis. Wie alle

Unterscheidungen lassen auch Duale danach fragen, wie verbindlich ihre Arithmetik

eigentlich ist: warum gerade zwei und nicht drei oder mehr Elemente
der Differenz? Zuweilen verfestigen sich die Begriffspaare derart, dass ihr
meist rein heuristischer Charakter vergessen zu werden droht, sodass sie als

Notwendigkeit, nicht mehr als rechtfertigungsbedürftige Setzung erscheinen.

Und schliesslich geht nicht selten die Zweiwertigkeit in eine Abwertung des

jeweils letzteren Elements über, wodurch die zunächst beschreibende Differenz
in ein normatives Schema transformiert wird. An die Stelle relativer Orientierungen

und revidierbarer Ordnungen treten dann mehr oder weniger subtile

Varianten ungedeckter Hierarchien und Prioritäten.1

Der theologisch zentrale Binär-Code zwischen Glaube und Unglaube weist

einige Ähnlichkeiten zu den obigen Dualen auf. Auch hier zeichnen sich

einerseits die Vorzüge einfacher Orientierungs- und Ordnungsraster ab, und
auch hier leistet man sich mit zum Teil guten Gründen die Entdifferenzierung
gerade in der dualen Differenz. Ohne Gefahren läuft das theologische
Unterscheiden jedoch nicht ab; denn die Verfestigung von Glaube und Unglaube zu
einem exklusiven Begriffspaar, das keine gleichwertigen Bestimmungen neben

sich zulässt, stellt sich hier unmittelbar ein. Alles, was nicht Glaube genannt zu
werden verdient, gehört dann dem Unglauben an — und umgekehrt. Immerhin
stellt sich jenes häufig auftretende Problem, wonach ein Element des Duals

unberechtigt privilegiert wird, in diesem Zusammenhang nicht; denn die

1 Dazu J. Derrida: Signatur Ereignis Kontext, in: ders.: Randgänge der Philosophie, hg.v. P.

Engelmann, Wien 21999, 325-351 (350£).

ThZ 1/70 (2014) S. 25-51



26 Hartmut von Sass

Normativität der theologischen Unterscheidung von Glaube und Unglaube
ist diesem zweiwertigen Code bereits notwendig eingeschrieben: Für die fides

ist der Unglaube Ausweis der zu überwindenden Sünde, während der Glaube

von aussen betrachtet bestenfalls einen verzeihlichen Projektionsmechanismus

darstellt.2

Folglich schillert der bis heute in der Theologie latent prominente
Dualismus bedenklich zwischen Beschreibung und Normierung bzw. zwischen

Wertung und Abwertung. Von einem theologischen Dualismus ist die Rede, weil
<Glaube> und <Unglaube> zunächst ihren genuinen Sitz im religiösen Leben

haben, um von dort aus zu Termen theologischer Analysen verdichtet zu werden.

Demnach geht es nicht um eine rein soziologische Deskription
lebensweltlicher Ausrichtung, sondern um perspektivenabhängige Wertungen im
Blick auf die eigene gegenüber der jeweils anderen Position.3 Von einem

theologischen Dualismus ist hingegen die Rede, insofern jenes Dual eine bestimmte

Architektur aufweist, die sich näher bestimmen lässt: Die besagte Bivalenz

ist inklusiv, insofern das konträre Dual alle möglichen Fälle abdeckt (entweder/

oder — nichts Drittes)-, intern gestaltet sie sich exklusiv, insofern das komplementäre

Dual keine Überlappungen erlaubt (entwederjoder — keine Schnittmenge)-, und

schliesslich ist sie in sich geordnet, insofern das asymmetrische Dual seine jeweilige

<bessere erste Hälfte> bevorzugt (entweder/ oder— aber im Zweifel das Entweder).

Genau dies trifft auf das Verhältnis von Glaube und seiner eindimensionalen

Negation zu: Was nicht zum Glauben gehört, ist Unglaube; beide besitzen

keine Überlappungen; der Glaube ist aus der Binnensicht gegenüber dem

Unglauben in bestimmter Weise — epistemisch, hermeneutisch oder anthropologisch

— privilegiert.
Die vorliegenden Ausführungen widmen sich der problemgeschichtlichen

Analyse einer Begriffsformierung, die den Nährboden für jenes duale Muster

bereitgestellt hat. Wie ist es dazu gekommen, dass sich der theologische
Dualismus als derart resistent erwiesen hat? Angesichts der fast unüberschaubaren

Komplexität der Entwicklungen erscheint es entweder aussichtslos, auf diese

2 Vgl. R. Bultmann: Zur Frage des Wunders, in: ders.: Glauben und Verstehen I, Tübingen
T 964, 214-228 (220).

3 Zur Perspektivität und Perspektivenübernahme siehe J. Habermas: Religiöse Toleranz als

Schrittmacher kultureller Rechte, in: ders.: Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische

Aufsätze, Frankfurt a.M. 2005, 258-278 (259£).



Zur Genese des theologischen Dualismus 27

Frage zu antworten, oder aber willkürlich, wenn man es versucht. Und so ist

die folgende, überaus lakonische Skizze nur ein möglicher und ergänzungsbedürftiger

Zugriff auf jene verzweigten Metamorphosen.
Hier eine summarische Vorwegnahme, die umreisst, welche «drei Akte»

diese Problemgeschichte enthält: Aus einem spezifischen Strang neuzeitlicher

Theologie, die sich sukzessive immer offener als theologischer A-Theismus

präsentiert, wird eine Kritik an der konfusen Vergegenständlichung von Gottes

Wirklichkeit gewonnen und Gott als Zuspiel einer neuen Möglichkeit des Ver-

stehens verstanden (1). Dieser Einspruch führt zu einer theologischen Optik, die

eben jenen Sinn fürs Wirkliche als neu qualifiziertes Sehen dieser Möglichkeiten

metaphorisiert (2). Doch diese visuelle Metaphorik steht bereits im Dienst
dualistischer Vorgaben-, denn das neue Sehen bezieht seine Qualität allein daraus,

der normierte Widerpart einer alt gewordenen Sicht zu sein. Der «oculus fidei»4

verdankt sich demnach der eschatologischen Kodierung von Alt und Neu,
wodurch die (pro)grammatische Offenheit für Möglichkeiten theologisch auf

genau zwei Potenzen der Existenz eingeschmolzen wird: Glaube und Unglaube

(3). Dieser <Dreisatz> — vom a-theistischen Modaldenken über die optische

Metaphorik bis hin zu einem theologisch legitimierten Dualismus — zeichnen

wir nun etwas genauer nach, um gegen Ende den «Nutzen und Nachteil» jener

Denkfigur für die gegenwärtige Theologie abwägen zu können (4).

1. Zum A-Theismus der neueren Theologie

Beginnen wir mit dem ersten Schritt unserer kleinen Problemgeschichte, die

- wie angedeutet — auf die Hintergründe der Hermeneutischen Theologie hin

präsentiert werden soll. Als Ausgangspunkt kann jene Debatte dienen, die als

«Atheismusstreit» in die Ideengeschichte eingegangen ist und vor allem mit
dem Namen Johann Gottlieb Fichtes (und seines Schülers Friedrich Karl
Forberg) verbunden ist. Insbesondere Fichte ist mit dem Verdikt der Gottlosigkeit
belegt worden, nachdem er behauptet hatte, es stelle eine (grammatische)

Unmöglichkeit dar, das Prädikat der Substanz und — als verschärfte Variante dieser

Auskunft — der Existenz auf Gott anzuwenden.5 Mithin sei es unhaltbar, Gott

4 Dies ist eine altprotestantische Wendung; dazu K. Barth: Die Kirchliche Dogmatik [KD]
1/2, 64.

5 j.G. Fichte: Appellation an das Publikum [1798], in: ders.: Ausgewählte Werk in sechs Bän¬

den, hg.v. F. Medicus, Darmstadt 1962, Bd. III, 151-198 (176).



28 Hartmut von Sass

als eigene Substanz zu deklarieren, weil er dann unter die sinnliche Wahrnehmung

und die irdischen Beschränkungen fallen müsste, was offenbar gegen
seinen Begriff verstösst.6 In Fichtes eigener Diktion heisst es:

«Mir ist Gott ein von aller Sinnlichkeit und allem sinnlichen Zusätze gänzlich befreites

Wesen, welchem ich daher nicht einmal den mir allein möglichen sinnlichen Begriff der

Existenz zuschreiben kann. Mir ist Gott bloß und lediglich Regent der übersinnlichen
Welt.»7

Fichte entwickelt diese Kritik auf zwei unterschiedlichen Wegen konstruktiv
weiter. Die eine Version ist die von Kant inspirierte Umstellung der natürlichen

Religion der Voraufklärung auf eine Moralreligion: Der Glaube an Gott
vollende sich in der wahrhaften Moralität des Menschen, sodass zuletzt Religion
und Moral identifiziert werden können.8 Die verdecktere Version ähnelt hingegen

derjenigen, die Hegel vortragen wird, indem Gott als eine am Menschen

sich verwirklichende Dynamik des Denkens und Gedachtwerdens verstanden

wird. Gott wird nun nicht mehr in Existentialsätzen, sondern durch Prädikate

des Handelns bestimmt, so Fichte.9

Beide Versionen haben gemeinsam, dass sie den erhobenen Atheismus-

Vorwurf zurückzugeben und ihn nun an die ursprünglichen Gegner zu richten
erlauben: Der wahre Atheismus offenbare sich in der materialistischen

Ausrichtung der Theisten, die Gott konsequenterweise, aber mit theologisch letztlich

ruinösen Folgen substantialisieren und ihn damit zum Götzen wandeln.1"

Zunächst also bezeichnet der Atheismus für Fichte lediglich die theologische

Notwendigkeit, Gott gerade nicht zum Gegenstand unter anderen zu erklären,
sodass wir entweder eine a-theistische Theologie benötigen oder die jeweiligen

Gegner die eigentlichen Atheisten sind.

Beide Versionen haben nun allerdings für unterschiedliche Fernwirkungen

gesorgt und reichen weit in die Theologiegeschichte des 19. und 20. Jahrhunderts

hinein. Während die Transformation der Religion zum Inbegriff geleb-

6 Vgl. J.G. Fichte: Rückerinnerungen, Antworten, Fragen [1799], in: ders.: Ausgewählte Wer¬

ke (Anm. 5), 199-237 (233).
7 Fichte: Appellation an das Publikum (Anm. 5), 180.
8 J.G. Fichte: Der Grund unsers Glaubens an eine göttliche Weltregierung [1798], in: ders.:

Ausgewählte Werke (Anm. 5), 119-133 (125).
Siehe Fichte: Rückerinnerungen, Antworten, Fragen (Anm. 6), 233.235.

10 So Fichte: Appellation an das Publikum (Anm. 5), 177.179£



Zur Genese des theologischen Dualismus 29

ter Moralität entweder in den Optimismus eines sich sukzessiv erfüllenden

Reiches Gottes auf Erden externalisiert oder später in nonkognitivistischen
Positionen verarbeitet wurde,11 führte die zweite Version zur Umstellung der

theologischen Denkweise: Nicht mehr Substanzbegriffe dominierten nun die

«Metakinetik» der Dogmatik, sondern fluidere Formen der Relation und des

Vollzugs. Im einen Fall wird Gott zum Inbegriff moralischen Handelns; im
anderen Fall wird er selbst als Handelnder verstanden. Während folglich die

erste Version dazu neigt, reduktionistisch zu wirken, indem Gott zum Ideal

von etwas Nicht-Göttlichem — der Moral — erklärt wird, setzt die zweite Version

tiefer an: Sie denkt nicht zunächst Gott, sondern primär das Denken Gottes
anders und neu.

Darauf aufbauende Sequenzen dieses Transfers finden sich vor allem bei

drei Autoren, die für die uns exemplarisch beschäftigende Hermeneutische

Theologie überaus prägend waren. Der erste ist der frühe Schleiermacher, dessen

zweite Rede «Über das Wesen der Religion» als ein kleines Manifest jener

folgenreichen Umstellungen gelesen werden kann. Die von Fichte angestossene
a-theistische Theologie wird hier lautlos akzeptiert, obgleich Schleiermachers

Lehre von den drei «Provinzen» — das Denken der Metaphysik, das Handeln

gemäss der Moral und das Fühlen in der Religion — eine klare Absage an Fich-

tes Moralisierung des Gottesglaubens enthält. Umso wichtiger für Schleierma-

cher wird jene andere Version, die sich parallel dazu bei Fichte abgezeichnet
hat, jene nämlich, die die Umstellung von Gott als Substanz und separierbarer
Existenz auf Vollzüge des göttlichen Wirkens am Menschen vornimmt.
Schleiermacher:

«Stellet Euch auf den höchsten Standpunkt der Metaphysik und der Moral, so werdet
Ihr finden, daß beide mit der Religion denselben Gegenstand haben, nämlich das

Universum und das Verhältnis des Menschen zu ihm.»12

Alle drei Provinzen haben folglich den gleichen Stoff, behandeln ihn aber

durch ihre je eigene «Verfahrensart» anders (ebd.). Es ist gerade der «höhere

Realismus» der Religion, dass sie alles unter einem eigenen «Gesichtspunkt»
betrachtet (31) und Gott (oder die «Gottheit») als «eine einzelne religiöse An-

11 Etwa R.B. Braithwaite: An Empiricist's View of the Nature of Religious Belief, Cambridge
1955; der Einfluss Kants (und indirekt Fichtes) ist hier deutlich zu spüren.

12 F.D.E. Schleiermacher: Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern

[1799], hg.v. H.-J. Rothen (PhB 255), Hamburg 1958, 24.



30 Hartmut von Sass

schauungsart» begreift (69), genauso wie alle Dogmen der Religion Chiffren

religiöser Anschauungen darstellen (vgl. 64). Auch hier zeichnet sich also jene

von Fichte vorbereitete Transformation ab, die Gott nicht länger als Entität
versteht, auf die sich der Glaube in Bekenntnis, Gebet und Liturgie richtet;
vielmehr geht es darum, dass die Art der Referenz auf die eine Welt im Glauben

anders kodiert ist und unter einem spezifischen «Gesichtspunkt» — nach

Schleiermacher: im Bewusstsein absoluter Abhängigkeit und dadurch bedingter

Freiheit — vollzogen wird. Eben dies mag angesprochen sein, wenn in der

Mitte der Zweiten Rede dazu aufgefordert wird, nichts aus Religion zu tun,
sondern alles »//Religion zu vollziehen (38fi). Schleiermacher summiert darin
treffend, worum es einer a-theistischen Theologie zu gehen hat: um die modale

Bestimmung des Glaubens als Vollzugsweise unserer Existenz.

Dieser Pfad lässt sich weiter verfolgen, besonders greifbar etwa bei Sören

Kierkegaard, der in einer seiner «Erwägungen» festhält:

«Aber das Christliche ist zu ernst dazu, vornehm zu sein. Es will äußerlich
überhaupt keine Veränderung im Äußeren hervorbringen, es will dieses ergreifen, reinigen

und heiligen, und dergestalt alles neu machen, während doch alles beim alten
bleibt.»13

Auch Kierkegaard bedient sich hier der Doppelkodierung von Alt und Neu,

um sie modal zu verwenden: Es gehe im Glauben und dessen liebendem Tun

gegenüber dem Nächsten nicht um sichtbare Korrekturen des Irdischen;
das Christentum wolle hingegen «die Veränderung der Ewigkeit im Inneren
bewirken», ohne der Welt irgendetwas wegzunehmen oder hinzuzufügen;
einzig eine <innere> Veränderung sei beabsichtigt, die gerade als «Grund-Veränderung»

alles betreffe (154 und 163). Die hermeneutische Version dieser

Einsicht formuliert Kierkegaard recht apodiktisch: Der Glaubende verstehe

nichts Neues, sondern verstehe alles ganz neu; schliesslich gelte, dass «der

Christ alles anders verstehen muß als der Nicht-Christ» (54; leicht umgestellt).

Nichts Neues im «Äußerlichen» wird einem Verstehen zugeführt,
sondern die gesamte <Äußerlichkeit> wird noch einmal ganz neu wahrgenommen.

In einem intellektuell wiederum ganz anderen Umfeld, jedoch mit ähnlichen

theologischen Ambitionen tritt Wilhelm Herrmann auf. Auch hier geht

13 S. Kierkegaard: Der Liebe Tun. Etliche Erwägungen in Form von Reden [1847], Aus dem

Dänischen übers, von H. Gerdes, Gütersloh 31998, 160.



Zur Genese des theologischen Dualismus 31

es um «keine Veränderung im Äußeren», sondern um einen im Glauben neuen,

<gereinigten> und <heiligenden> Umgang mit allem. Das kierkegaardsche
Dual von Alt und Neu wird von Herrmann personalisiert; er behauptet vom
<Frommen>, dass dieser «in derselben Welt wie die anderen [die <Nichtfrom-

men>] lebt und doch eine andere Wirklichkeit sieht»14. In Erläuterung des

Verhältnisses von Welt und Wirklichkeit heisst es dann:

«Das Wirkliche als Vielfalt aufgefaßt, nennen wir Welt, das Wirkliche als Einheit
aufgefaßt, nennen wir Gott. Der Inhalt von beiden ist dasselbe, dieselbe Wirklichkeit,

nur unter zwei verschiedenen Gesichtspunkten aufgefaßt.»13

Hier begegnen wir noch einmal der modalen Umstellung vom glaubenden
Sehen neuer Substanzen zu einem neuen Sehen, welches alles <Substanzielle>

unter einem anderen «Gesichtspunkt» — das war auch der von Schleiermacher

verwendete Term (s.o.) — zum Thema macht."1 Und auch hier bereiten

optische Metaphern den «Subtext» dafür vor, jene Umstellung von irdischer
Welt und theologisch zu bedenkender <Hinterwelt> auf die eine Welt, die unter
differenten «Gesichtspunkten» betrachtet wird, einzuüben.

Die atheistische Theologie im Sinne einer Ä-theistischen Theologie hat also

vielfach Schule gemacht. Und sie hat über die knapp nachgezeichneten

Entwicklungen fortgewirkt. Ein so zentrales wie prominentes Beispiel für diese

Einflüsse bietet die theologische Hermeneutik im 20. Jahrhundert. Ihre
Hauptvertreter — ich denke hier insbesondere an Rudolf Bultmann und seine Schüler

— folgen der Kritik Fichtes, während sie sein konstruktives Angebot einer

Moralreligion hingegen seinerseits einer Kritik unterzogen haben. Es spricht also

14 W Herrmann: Unser Glaube an Gott [1911], in: ders.: Schriften zur Grundlegung der

Theologie. Teil II. Mit Anmerkungen und Registern hg.v. P. Fischer-Appelt, München
1967, 247-257 (251).

15 W Herrmann: Gottes Offenbarung an uns [1908], in: ders.: Schriften zur Grundlegung der

Theologie (Anm. 14), 150-169 (154).
16 Diese Umstellung deutet sich schon bei Herrmanns Lehrer Albrecht Ritsehl an; vgl. A.

Ritsehl: Unterricht in der christlichen Religion. Studienausgabe nach der 1. Auflage von
1875 nebst den Abweichungen der 2. und 3. Auflage. Eingeleitet und hg.v. Ch. Axt-Pis-
calar, Tübingen 2002, 24. — Gerade diese Vorformen der Modalisierung des Glaubens

widersprechen dem, was Wolfhart Pannenberg an Ritsehl und Herrmann kritisiert: dass es

sich um eine «Spätform pietistischer SubjektivitäP> handle (so W. Pannenberg: Problemgeschichte

der neueren evangelischen Theologie in Deutschland. Von Schleiermacher bis zu
Barth und Tillich, Göttingen 1997, 149).



32 Hartmut von Sas s

einiges dafür, dass sowohl Bultmann als auch die im engeren Sinn Hermeneutische

Theologie ein Programm vortragen, das sich als Kritik des Atheismus und

insofern als später Ausläufer des von Fichte ausgelösten «Atheismusstreits»

verstehen lässt.17 Entsprechend geht es bei der hiesigen Atheismusthese nicht

primär um eine kritische Begleitung gesellschaftlicher Säkularisierungsprozesse,

sondern um den dogmatischen Einspruch gegen eine tiefsitzende Konfusion

im theologischen Unterbau.

Daher wird <der> Atheismus nicht rundweg abgewiesen, wie Bultmann
klarstellt: «Das Urteil der protestantischen Theologie über den Atheismus hängt
davon ab, wie der Gott gedacht ist, dessen Wirklichkeit der Atheismus leugnet.»18

Das ist eine Mahnung an den Atheismus und die Theologie, zumal sie beide darin

übereinkämen, dass Gott transzendent sei und ein theologisch geforderter
Atheismus gerade insofern angesagt ist, als Gott kein Seiendes unter Seiendem

sein kann." Dem Atheismus sei in seiner Kritik am Theismus vollkommen
Recht zu geben.20 Diese Aussage kann in zwei Richtungen gelesen werden: zum
einen als Verdikt über die Theologie selbst, die Vielzahl der Theismen immer
wieder von Neuem zu «nähren und [zu] pflegen», um den Gegner genauso oft
«schlachten» zu können, wie Barth selbstkritisch vermutet;21 zum anderen als

Urteil über die Grundstruktur der <Religion>, die, wie wiederum Ebeüng meint,
Gott zur verzichtbaren Ergänzung der an sich autarken Wirklichkeit erkläre.22

Im einen Fall wird der Atheismus der Theologie kritisch verhandelt, gerade um den

17 Gerhard Ebeling etwa hat sich wiederholt auf Fichte und jene Auseinandersetzungen um
den Atheismusvorwurf bezogen; vgl. G. Ebeling: Dogmatik des christlichen Glaubens.
Band 1: Prolegomena. Erster Teil: Der Glaube an Gott den Schöpfer der Welt, Tübingen

(1979) 42012, 160; ders.: Schlechthinniges Abhängigkeitsgefühl als Gottesbewußtsein

[1972], in: ders.: Wort und Glaube III. Beiträge zur Fundamentaltheologie, Soteriologie
und Ekklesiologie, Tübingen 1975, 116-136 (121).

18 R. Bultmann: Die protestantische Theologie und der Atheismus [1971], in: ders.: Neues
Testament und christliche Existenz. Theologische Aufsätze. Ausgewählt, eingeleitet und

hg.v. A. Lindemann, Tübingen 2002, 294-298 (294).
19 Vgl. ebd., 296f.
20 Das schärft Eberhard Jüngel immer wieder ein, z.B. in: E. Jüngel: Gott als Geheimnis der

Welt. Zur Begründung der Theologie des Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und

Atheismus, Tübingen (1977) '1978, 128.
21 K. Barth, KD 1/2, 351.
22 Vgl. G. Ebeling: Die «nicht-religiöse Interpretation biblischer Begriffe» [1955], in: ders.:

Wort und Glaube I, Tübingen 21962, 90-160 (145).



Zur Genese des theologischen Dualismus 33

positiven Sinn auch dieser Allianz freizulegen;23 im anderen Fall geht es um den

Atheismus der Religion, der ebenso Berechtigung beanspruchen könnte, wenn
der Atheismus seinerseits nicht religiöse Züge annähme. Beide Bewegungen
aber werden von der Befürchtung begleitet, dass Heideggers bekanntes Votum
tatsächlich den Geist der Zeit treffen könnte: dass «das gott-lose Denken [...]
dem göttlichen Gott vielleicht näher» sei.24

Der atheistisch-theologische Ausweg ins Konstruktive sei, wie eingangs

angekündigt, als Modalisierung des Glaubens bezeichnet. Sie zieht die konstruktiven

Folgerungen aus der philosophisch konfusen und theologisch ruinösen Verob-

jektivierung von Gott und dem Glauben an ihn, als deren programmatischer

Inbegriff der <Theismus> fungiert. Eine in diesem Sinn a-theistische Theologie
richtet sich daher modal aus. Dabei handelt es sich um die Umstellung von
einer auf separate Inhalte gerichteten fides auf einen Glauben als Vollzugssinn,
durch den alle sonstigen, vom Glauben kategorial unterschiedenen

Lebensvollzüge qualifiziert werden. Nicht mehr ein bestimmter Bezugspunkt jenseits
dieser Welt ist dann das Thema der Theologie, sondern eine bestimmte Weise,

sich auf diese eine Welt zu beziehen. Nicht Neues jenseits des Alten wird
geglaubt, sondern das Alte wird glaubend neu verstanden — und dadurch selbst

neu. Kein ontologisch autarkes Wesen wird nun theologisch charakterisiert,
sondern die Theologie expliziert den glaubend vollzogenen Bezug auf diese

Welt. Dementsprechend wird eine Transformation von der Referenz auf etwas

zum Völlig durch etwas programmatisch eingeübt. Eine sich modal entweifende

Theologie hat esfolglich nicht mit einem %ur Welt addierten Referenten %u tun, sondern sie

denkt einer irredufiblen Referenz aufdie uns umgebende Welt nach.

2. Theologische Optik und visuelle Metaphorik

Damit haben wir uns dem zweiten Schritt der hier nachzuzeichnenden

Problemgeschichte genähert, zumal bereits in jener Traditionslinie eines metaphorischen
«Subtextes» die theologische Optik des Alles-anders-Sehens zunehmend deut-

23 Dazu D. Solle: Gebet, in: dies.: Atheistisch an Gott glauben. Beiträge zur Theologie, Ölten
/Freiburg im Br. 1968, 109-117 (115); P. Ricœur: Religion, Atheismus, Glaube [1969], in:
ders.: Hermeneutik und Psychoanalyse. Der Konflikt der Interpretationen II, München
1974, 284-314 (290f.311-313).

24 M. Heidegger: Die onto-theo-logische Verfassung der Metaphysik [1956/57], in: ders.:

Identität und Differenz. GA 11, Frankfurt a.M. 2006, 51-79 (77).



34 Hartmut von Sass

lieh durchschimmert. Nun lebt jede programmatische Umstellung von metaphorischen

Ressourcen, um sich explizieren zu können. Das gilt auch für die hier

skizzierte Modalisierung des Glaubens, die die Umstellung vom Sehen neuer

Dinge <jenseits> dieser Welt zu einem neuen Sehen eben dieser weltlichen Dinge
initiiert. Eine derart ausgerichtete Theologie denkt ihrem Gegenstand darum

nicht mehr im Modus der ontologischen Addition zur Welt nach, sondern auf
dem Weg einer hermeneutischen Neuqualifikation dieser einen Welt; sie handelt

nicht länger von der Beschaffenheit zusätzlicher Substanzen, sondern von
möglichen Modalitäten des Zugangs zu ihnen.

Nun fungiert klassischerweise nicht der visuelle Sinn, sondern das Hören —

gepaart mit der fast erstorbenen Metapher des GeA>rsams — als das Leitmedium
des Glaubens. Eben dies führt vor allem für die theologische Hermeneutik zu
aufschlussreichen Spannungen. So zeigt sich bei Bultmann eine bezeichnende

Unsicherheit in der mehrdeutigen Charakterisierung des Glaubensvollzugs, die

zwischen Hören und Sehen oszilliert. Einerseits hält Bultmann fest, dass das

Gottesverhältnis nicht auf einer visuellen Beziehung gründe, sondern ein Hören
und Fürchten sei.2"1 Allein durch den Akt des Hörens und Gehorsams sei Gottes

Wahrheit — analog zur allein in der Liebe erfahrbaren Liebe — gegenwärtig.26

Andererseits beschreibt Bultmann den Glauben als «Weise des Sehens» sowie

als «Betrachtungsweise», die neben anderen Weltzugängen bestehe.27 Der Glaube

sei eine bestimmte Weise, alle Gegenstände wahrzunehmen, wobei diese

Gegenstände gar nicht anders sichtbar würden, als dass sie erst durch den Glauben

visualisiert seien:

«Die <neue> Welt ist nur für das Auge des Glaubens sichtbar geworden. Äußerlich
gesehen ist die Welt die alte geblieben. Aber die alte Welt ist für das Auge des Glaubens

transparent geworden in dem Sinne, daß hinter ihr die transzendente, die jenseitige
Welt sichtbar wird.»28

25 Vgl. R. Bultmann: Die Bedeutung des Alten Testaments für den chrisdichen Glauben, in:
ders.: Glauben und Verstehen I, Tübingen 51964, 313-336 (324).

26 Theologische Enzyklopädie, hg.v. E. Jüngel und K.W. Müller, Tübingen 1984, 201.
27 Dazu ebd., 187.194.
28 R. Bultmann: Was ist der Sinn unseres Weihnachtsfestes heute?, in: ders.: Glauben und

Verstehen IV, Tübingen 1965, 138-140 (139).



Zur Genese des theologischen Dualismus 35

Bultmann kombiniert in dieser nicht unproblematischen Passage genau diejenigen

Zutaten, die uns schon bei Kierkegaard und Herrmann begegnet sind: Im
Äusseren werde durch den Glauben nichts sichtbar geändert, weil keine neue

Welt jenseits der alten behauptet wird, sondern diese eine Welt mit dem «Auge
des Glaubens» unter eine andere «Betrachtungsweise» gerät und dadurch «in

einem <neuen Licht>» erscheint.29 Es sei, so Bultmann weiter, gar nichts im
Sinne der Sichtbarkeit offenbart worden, doch alles in dem Sinne, dass «dem

Menschen die Augen geöffnet sind über sich selbst und er sich selbst wieder

verstehen kann»10.

Diese Doppelsinnigkeit setzt sich in der Hermeneutischen Theologie fort.
So wirkt die Bultmannsche Ambivalenz zwischen Hören und Sehen als

Bestimmungen der fides auch bei seinem Schüler, dem Neutestamentier Ernst Fuchs

nach.31 Seiner Auffassung nach spricht das Neue Testament «die Sprache des

Hörens»; er fragt dann seinerseits, wie das Sehen an dieses Hören gebunden
sei.12 Auch hier stehen beide Momente letztlich unverbunden nebeneinander,

vielleicht auch deshalb, weil sich Fuchs eher für das Verhältnis von Sehen und

Verstehen interessiert, um dieses Sehen seinerseits an die Sprachlichkeit des

Verstehens zu koppeln — womit die zentralen Fragen der frühen Hermeneutischen

Theologie des <Wortgeschehens> und <Sprachereignisses> berührt sind.11

Etwas präziser äussert sich Ebeling. Er stellt fest, dass der Glaube allein

eine Sache des Hörens sei und das Sehen nur insofern für die fides relevant werde,

als es aus dem Hören abgeleitet werden könne; «Stecke deine Augen in die

Ohren!», so heisst es schon beim Reformator, dem Ebeling auch hier folgt.34

29 R. Bultmann: Zum Problem der Entmythologisierung, in: ders.: Kerygma und Mythos,
Band II: Diskussion und Stimmen des In- und Auslandes, hg.v. H.W Bartsch, Hamburg
1952, 179-208 (201 f.).

30 R. Bultmann: Der Begriff der Offenbarung im Neuen Testament [1929], in: ders.: Glauben
und Verstehen III, Tübingen 31965, 1-34 (29); im Orig. kursiv.

31 Zum etwas in Vergessenheit geratenen Ernst Fuchs siehe H. von Sass: Art. «Ernst Fuchs»,
in: BBKL XXXIII, hg.v. T. Bautz, Nordhausen 2012, 492-500.

32 So E. Fuchs: Das Neue Testament und das hermeneutische Problem, in: ders.: Glaube und

Erfahrung. Gesammelte Aufsätze III, Tübingen 1965, 136-173 (173).
33 Vgl. E. Fuchs: Hermeneutik [1954], Bad Cannstatt 31963, 131; ders.: Das Sprachereignis

in der Verkündigung Jesu, in der Theologie des Paulus und im Ostergeschehen [1959], in:
ders.: Zum hermeneutischen Problem in der Theologie. Die existentiale Interpretation
[1960], Tübingen 21965, 281-305.

34 G. Ebeling: Lutherstudien II: Disputatio de homine. Dritter Teil: Die theologische Defi¬
nition des Menschen. Kommentar zu These 20-40, Tübingen 1989, 146 — im Anschluss



36 Hartmut von Sass

Doch Ebeling belässt es nicht im rein Auditiven, denn auch er beschreibt die

Begegnung des Christen mit der Welt, in der dieser lebt, als ein Sehen mit neuen

Augen.35 Auch bei Jüngel ergibt sich diese Zweideutigkeit, nach der auf der

einen Seite der Gott entsprechende Mensch aus dem von Gott angesprochenen

Hören herkomme,36 nach der jedoch auf der anderen Seite Gott als eine

«Entdeckung» zu beschreiben sei, «die alles mit neuen Augen sehen lehrt».37

Genau diesen Faden nimmt der Jüngel-Schüler Ingolf Dalferth auf, wenn er

ganz im Rahmen jener visuellen Metaphorik feststellt, dass im Glauben keine

neuen Phänomene, sondern alle Phänomene neu gesehen werden:38 «Thematisiert

wird damit kein besonderes neues Phänomen unter oder neben anderen,

sondern eine neue Sicht aller Phänomene,», wobei die Gegenwart Gottes ihrerseits

kein Phänomen darstellt, sondern den «Gesichtspunkt» angibt, von dem aus

alles neu in den Blick gerät.39

Was sich hier abzeichnet, ist eine folgenreiche Verschiebung in der

metaphorischen Ausgestaltung der Glaubenslehre. Genau sie ist es, die schliesslich

eine exklusiv-duale Sicht auf Glaube und Unglaube befördern wird.
Zunächst werden die unterschiedlichen Näherbestimmungen der fides — Hören,
Gehorsam, Vertrauen, etc. — nebeneinander stehen gelassen, wobei

Unausgeglichenheiten zumeist in Kauf genommen werden.4" Unter diesen

Charakterisierungen findet sich traditionellerweise das Sehen als der durch die

Platonische Tradition bevorzugte epistemische Sinn. Dann wird die visuelle

Ausrichtung in der Glaubenslehre dominant, sodass sie andere Beschreibungen

abdrängt oder in sich integriert. In der Hermeneutischen Theologie

an WA 37,202,15-22; auch ders.: Von der Wahrheit des Glaubens, in: ders.: Umgang mit
Luther, Tübingen 1983, 82-94 (88).

35 Vgl. G. Ebeling: Luthers Seelsorge. Theologie in der Vielfalt der Lebenssituationen an
seinen Briefen dargestellt, Tübingen 1997, 466.

36 Vgl. E. Jüngel: Gott — als Wort unserer Sprache, in: ders.: Unterwegs zur Sache. Theologi¬
sche Bemerkungen, München 1972, 80-104 (94).

37 E. Jüngel: Metaphorische Wahrheit. Erwägungen zur theologischen Relevanz der Meta¬

pher als Beitrag zur Hermeneutik einer narrativen Theologie, in: ders.: Entsprechungen:
Gott — Wahrheit — Mensch. Theologische Erörterungen, München 1980, 103-157 (149).

38 Siehe I.U. Dalferth: Radikale Theologie. Glauben im 21. Jahrhundert (ThLZ.Forum 23),

Leipzig 2010, 210.221.
39 Ebd., 234.242.
40 Dazu H. von Sass: assensus fiduciae. Glaube als Vertrauen bei Rudolf Bultmann, KuD 57

(2011) 243-268 (262-264).



Zur Genese des theologischen Dualismus 37

vollzieht sich diese Integration zwischen Sehen und Verstehen, sodass der

visuelle Akt des neuen Sehens metaphorisch erläutert, was es mit einem das

Verstehen suchenden und sich dadurch neu verstehenden Glauben auf sich

hat. Das Verstehen bleibt demnach für die Hermeneutische Theologie der

zentrale Modus des Glaubens, dessen Modalität jedoch einer theologischen

Optik folgt.
Diese implizite Privilegierung des Sehens hat Gründe. Wer etwas sieht,

versteht es deswegen noch nicht. Und wer etwas versteht, sieht es offenbar
nicht in jedem Fall. Wer hingegen etwas neu sieht, versteht zumindest, dass

ein grundlegender Wandel des Sehens stattgefunden haben muss;
möglicherweise versteht er aber mehr als das, nämlich nicht Neues neben Altem,
sondern das nun Alte neu. Wird hingegen etwas neu verstanden, wird es

vermutlich dadurch auch neu gesehen, sodass das Neu-Verstehen und das

Neu-Sehen zuletzt austauschbare Qualifikationen bilden könnten. Während
demnach eine Schnittmenge, längst aber keine Identität zwischen Sehen und
Verstehen vorliegt, sorgt die adverbiale Bestimmung des Neuen dafür, Sehen

und Verstehen in eins zu setzen: Wer neu versteht, sieht nichts Neues,
sondern etwas zuvor anders Verstandenes neu; und wer etwas neu und nicht nur
anders sieht, hat es zuvor anders verstanden, um es aus der nun erlangten
Sicht besser zu verstehen. Wer sich aber selbst neu sieht, kommt um ein neues

Verständnis seiner selbst nicht herum, zumal das neue Selbstbild nichts
anderes zum Ausdruck bringt als die Neuheit eines gewandelten
Selbstverständnisses. Und wer sich selbst neu zu verstehen vermag, kommt nicht umhin,

eine andere und neue, d.h. auch hier: eine als angemessener empfundene
Sicht auf sich selbst zu erlangen. Es ist zu erkennen: Vom Sehen über das

Neu-Sehen bis hin zum Sich-selbst-neu-Sehen steigert sich die Identifizier-
barkeit mit dem analog kodifizierten Verstehen.

Indem der Christ alles anders und neu versteht, sieht er sich auch selbst

ganz anders und neu. Eben diese qualifizierte Gleichung zwischen Sehen

und Verstehen funktioniert zwischen Hören und Verstehen nicht in ähnlich
treffender Weise. Wer (auf) sich selbst neu hört, mag sich selbst zugleich
neu verstehen; doch die Umkehrung des Konditionals wirkt bemüht, weil
ein neues Verstehen des Selbst nicht mit einem neuen Hören gleichzusetzen
ist. Hier zeichnet sich eine Asymmetrie in der Metaphorik der Sinne ab, die

der Grund dafür sein dürfte, dass die Hermeneutische Theologie trotz ihrer
skizzierten Unsicherheit zuletzt eben doch den Platonischen Vorgaben folgt



38 Hartmut von Sass

und das Sehen als epistemisches Leitmedium gegenüber dem Hören bevorzugt.41

3. Ambivalenten theologischer bivalent
Nun mündet das «eschatologische Sehen»42 in den besagten Dualismus von
Glaube und Unglaube, womit wir beim letzten Schritt unserer
problemgeschichtlichen Skizze angelangt sind; denn schon die Vision des Glaubens wird
von ihrem negativen Kontrast gegenüber der ungläubigen Blindheit her
entwickelt.43 Dies hat eine lange Tradition, die sich auf Paulus und Luther zurückführen

lässt und die in der durch beide geprägten Hermeneutischen Theologie
auf bestimmte Weise reaktiviert wird.

Bereits bei Bultmann ist das Denken im Dual unübersehbar, insofern die

Wirklichkeit allein unter einem doppelten Aspekt gesehen werden könne, nämlich

eigentlich und uneigentlich. Dabei stünden Glaube und Unglaube nicht
einfach unverbunden nebeneinander, weil die existentialen Daseinsstrukturen

für /;<»/<? <Sehweiser» verbindlich seien. Abgewiesen ist nur, dass das Ereignis des

Glaubens zu «neue[n] aufweisbare [n] Qualitäten» führe; vielmehr stelle sich ein

neues Verständnis des gerechtfertigten Sünders ein.44 Auch gehe die Theologie

Hier schliesst sich der in sich verzweigte Diskurs zum Sehen-als an, welches als «signifikative

Differenz» zwischen dem Gesehenen und den Weisen, es zu sehen, charakterisiert
worden ist; so B. Waldenfels: Phänomenologie der Erfahrung und das Dilemma einer Reli-

gionsphänomenologie, in: W.-E. Failing, H.-G. Heimbrock und Th.A. Lötz (Hg.): Religion
als Phänomen. Sozialwissenschaftliche, theologische und philosophische Erkundungen in
der Lebenswelt, Berlin/New York 2001, 63-84 (68). - Es gibt zahlreiche Modelle, dieses

Sehen-als auszubuchstabieren, etwa die Theorie des «onlook» (bei D. Evans: Faith and

Belief, RelSt 10 [1974] 1-19 [2]), die Theorie des «disclosure» (dazu J. Gaskin: Disclosures,
RelSt 9 [1973] 131-141 [131]), bzw. das Aspekte-Sehen in der Tradition Wittgensteins (dazu

H. von Sass: Sprachspiele des Glaubens. Eine Studie zur kontemplativen Religionsphilosophie

von Dewi Z. Phillips mit ständiger Rücksicht auf Ludwig Wittgenstein, Tübingen
2010, 347-362).
E. Levinas: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität [1980]. Übersetzt

von W.N. Krewani, Freiburg im Br./München 42008, 23.

Die Pathologisierung des Unglaubens findet sich tendenziell in allen Ansätzen, die den
Glauben nicht als mögliche «Existenzweise», sondern als Erfüllung des Menschlichen

überhaupt ansehen; dazu kritisch I.U. Dalferth: Ist Glauben menschlich?, in: Denkströme,
Journal der Sächsischen Akademie der Wissenschaften 8 (2012), 173-192.

R. Bultmann: Das Problem der «natürlichen Theologie», in: ders.: Glauben und Verstehen

I (Anm. 25), 294-312 (309).



Zur Genese des theologischen Dualismus 39

daher vom Unglauben als Grundverfassung des Menschen aus,45 der als

Glaubender somit stets aus dem Unglauben komme. Der Glaube bildet demnach

eine ontische Modifikation des ontologisch analog konstituierten Unglaubens.
Die fides ist schliesslich als stetige Uberwindung des Unglaubens verstanden,

ohne allerdings diese Charakterisierung zu einer <Figur des Dritten) zwischen

(oder jenseits von) Glaube und Unglaube auszubauen. Das mag damit

zusammenhängen, dass Bultmann Glaube und Unglaube mit dem existentialen Dual
der Eigentlichkeit und Uneigentlichheit aus der Fundamentalontologie in Sein

und Zeit parallelisiert, wobei sich Fleidegger kaum für die faktischen Mittelwerte

diesseits vollkommener Authentizität und gänzlicher <Verfallenheit>

interessiert.46 Und das hat, so scheint es, den Fokus Bultmanns auf die konträren

Extrempunkte zusätzlich bestärkt.47

Die Erben Luthers, Fleideggers und Bultmanns setzen dies fort, wie sich

besonders deutlich an Gerhard Ebeling zeigen lässt. In der Existenz coratn Deo

gebe es keine Neutralität gegenüber Gott, sondern allein die Entscheidung,
mit ihm im Glauben zu leben oder in sündiger Ignoranz für diese Wirklichkeit
<da> zu sein.48 Zwar sieht auch Ebeling, dass es Glaube nur in Nachbarschaft

zum Unglauben gibt,49 doch belässt er es dann doch bei der besagten Dualität,
die er auf unterschiedliche Ebenen verteilen kann: Dabei wird das Entweder
des Glaubens und das Oder des Unglaubens als Ausdruck eines bestimmten
Selbstverständnisses beschrieben (hermeneutisch), als Frage der Bestimmung des

Gewissens verhandelt {subjektivistisch) oder in die Zweiheit verschieden geregelter

Kontexte, Öffentlichkeiten bzw. Gerechtigkeiten eingezeichnet (forensisch).5U

45 Vgl. ebd., 308f.
46 Siehe M. Heidegger: Sein und Zeit, Tübingen ls2001, § 54 und S. 316f.
47 Siehe P. Sloterdijk: Nicht gerettet. Versuche nach Heidegger, Frankfurt a.M. 2001, 42.222.

— Umgekehrt darf nicht vergessen werden, dass die Architektur von Sein und Zeit, gerade
mit Blick auf die Sorge, als deren konstitutives Moment die Verfallenheit eingeführt wird,
bereits theologisch konnotiert ist.

48 Vgl. G. Ebeling: Theologische Erwägungen über das Gewissen, in: ders.: Wort und Glaube

I (Anm. 22), 429-446 (430).
49 Vgl. G. Ebeling: Glaube und Unglaube im Streit um die Wirklichkeit, in: ders.: Wort und

Glaube I (Anm. 22), 393-406 (400).
50 Belege zu diesen drei Varianten: G. Ebeling: Theologie und Verkündigung. Ein Gespräch

mit Rudolf Bultmann (HUTh 1), Tübingen (1962) 4 963, 36; ders.: Lutherstudien III:
Begriffsuntersuchungen - Textinterpretationen - Wirkungsgeschichtliches, Tübingen 1985,

120.



40 Hartmut von Sass

Ebeling bedient sich zur Explikation dieser Muster zumeist klassisch-dogmatischer

Duale und liest sie mit der lutherischen Brille. Die Bivalenz von Glaube

und Unglaube nimmt dadurch die Dimension einer Zwei-Reiche-Lehre an.51

Nun behandelt Ebeling jenes Dual als strittige Wirklichkeitsaussage, sodass

Glaube und Unglaube als sich gegenseitig demontierende Wahrheiten auftreten.

Erst der Glaube sage, wie es um Mensch und Welt in Wahrheit wahrhaft
bestellt sei. Nicht der Glaube, sondern der Unglaube sei es, der sich als

wirklichkeitsfremd erweise, während die fides jene neu qualifizierte Wirklichkeit
schon auf ihrer Seite habe. Dem vergehenden Unglauben attestiert Ebeling

sogar einen «Haß gegen die Wirklichkeit», weil er sie nicht als Ganze annehmen

könne und daher denjenigen, dem sie sich verdanke, zu leugnen habe.52

Sorge, Angst, Langeweile, Ungeduld, Unzufriedenheit, Gier und Vermessenheit

seien, so Ebeling abschliessend, Grundbefindlichkeiten unseres Lebens

und als solche «Gestalten des Unglaubens als der Ursünde»53.

Nun habe es der Glaube nicht mit einem Sonderbereich des Wirklichen
zu tun, sondern mit der Wirklichkeit als ganzer. Das Problem aber dränge
sich dann noch unmittelbarer auf, ob das, wovon der Glaube lebe und die

Theologie rede, verifizierbar sei. Ebeling verneint dies, um den Vorgang der

Bewahrheitung umzukehren, sodass der Gegenstand der Theologie seinerseits

die Wirklichkeit wahr mache — nicht umgekehrt: Gott sei eine Hypothese,

die sich selbst bewahrheite, indem sie die durch sie neu qualifizierte
Wirklichkeit verifiziere.34 Es gilt demnach, dass der Glaube sich nicht aus

einem Mangel an Begründbarkeit einer Verifikation (oder Falsifikation) entzie-

51 Das wird bes. deutlich in G. Ebeling: Die Notwendigkeit der Lehre von den zwei Reichen,
in: ders.: Wort und Glaube I (Anm. 22), 407-428 (416.422£); ferner ders.: Lutherstudien I,
Tübingen 1971, 217; siehe aber G. Ebeling: Theologie und Wirklichkeit [1956], in: ders.:

Wort und Glaube I (Anm. 22), 192-202 (202), wo er sich gegen die Unterscheidung von
Immanenz und Transzendenz als theologisch zureichendes Dual ausspricht.

52 Ebeling: Glaube und Unglaube (Anm. 49), 393-406 (406); vgl. auch ebd., 397.401.
53 Ebeling: Von der Wahrheit des Glaubens (Anm. 34), 82-94 (91). — Diese befremdliche

Zuordnung ist unter Ebelings eigenen Prämissen unzulässig; denn Sorge, Angst usw. sind
keine «Gestalten des Unglaubens», sondern sie kommen jeweils im Unglauben und im
Glauben vor, werden aber in beiden Perspektiven ganz unterschiedlich verstanden, bewertet

und gegebenenfalls überwunden.
54 So E. Jüngel: Extra Christum nulla salus — als Grundsatz natürlicher Theologie? Evan¬

gelische Erwägungen zur <Anonymität> des Christenmenschen, in: ders.: Entsprechungen
(Anm. 37), 178-192 (185).



Zur Genese des theologischen Dualismus 41

he, sondern allein dadurch, dass er der Wirklichkeit — vielleicht gegen diese

selbst — mehr zuschreibe, als sie von sich aus sehen lasse;5'' Ebeling summiert:

«Gott mutet dem Glauben zu, dem Urteil der Welt zu widersprechen und die Welt
anders einzuschätzen, als sie sich gibt, sie mit Christusaugen anzusehen, nicht nach
dem Urteil der ratio.»56

Folglich wird auch hier die theologische Optik in den Dienst eines Dualismus

gestellt, der Glaube und Unglaube «im Streit um die Wirklichkeit»57 zu
erkennen meint. Ganz auf der Linie des mehrfach eingespielten Modaldenkens

wird hier eingeschärft, dass es nicht um die Addition von Seiendem

zum übrigen Sein des Seienden gehen könne, sondern um das «Entweder-

Oder eines Wirklichkeitsverhältnisses im Glauben oder im Unglauben»58.

Noch einmal Ebeling:

«Glauben ist ja nicht ein separater Akt, irgendein spekulativer Aufschwung ins
Jenseits. Sondern Glauben ist das Bestimmtsein der Existenz als Existenz im Diesseits,
und darum nicht etwas neben all dem, was ich tue und leide, hoffe und erfahre,
sondern etwas, was konkret nur ist in all diesem, also die Bestimmtheit meines Tuns,
Leidens, Hoffens und Erfahrens.»5''

Das Verb <glauben> wird hier von anderen Verbformen dadurch kategori-
al unterschieden, dass es keine additive Tätigkeit neben anderen

Beschäftigungen meint, sondern auf einen Modus verweist, der all unser Tun in
spezifischer Weise begleitet. Das Verb <glauben> fungiert de facto als Adverb:
Demnach tun wir nicht dieses und glauben (an) jenes, sondern glaubend bzw.

im Glauben tun wir etwas dadurch Bestimmtes.60 Analoges muss nun auch

für die Negation des Glaubens gelten; auch sie ist modal als Bestimmtheit

sonstiger Tätigkeiten und nicht als deren Ergänzung zu betrachten. Entspre-

55 Dazu bes. Ebeling: Theologie und Wirklichkeit (Anm. 51), 192-202 (197f.).
56 Ebeling: Lutherstudien II (Anm. 34), 390.
57 So im Titel eines Aufsatzes aus Ebeling: Wort und Glaube I (Anm. 22): «Glaube und Un¬

glaube im Streit um die Wirklichkeit» (393-406); vgl. E. Jüngel: Die Welt als Möglichkeit
und Wirklichkeit. Zum ontologischen Ansatz der Rechtfertigungslehre, in: Unterwegs zur
Sache (Anm. 36), 206-233 (207£).

58 Ebeling: Theologie und Wirklichkeit (Anm. 51), 192-202 (202).
59 G. Ebeling: Das Wesen des christlichen Glaubens, Tübingen 1959, 208.
60 So auch Dalferth: Radikale Theologie (Anm. 38), 72.210.



42 Hartmut von Sass

chend wird die eine Wirklichkeit unter zwei Aspekten verhandelt: coram Deo

oder coram mundolA

Beide Elemente — die Modalisierung des Glaubens und der theologische
Dualismus — werden in der jüngeren Hermeneutischen Theologie präzisiert.
So hält wiederum Ingolf Dalferth fest, dass der Glaube nicht ein Phänomen

neben anderen ist, sondern die Neuqualifizierung aller Phänomene; doch
auch diese neue Qualifizierung wird in den einlinigen Kontrast zur alten

Bestimmung gebracht, sodass sich Glaube und Unglaube dualistisch zueinander

verhalten. Eben darin sei, so Dalferth, die Theologie radikal, dass sie sich vom
konträren Dual zwischen Glaube und Unglaube her entwerfe, dass sie den

Glauben als ein Aus-dem-Unglauben-Kommen verstehe, dass dieser Wechsel

vom Unglauben zum Glauben nicht graduell, sondern diskontinuierlich
bestimmt sei, dass dieser Bruch als Gottes Handeln am Menschen begriffen
werde, dass daher die Differenz zwischen Glaube und Unglaube nur aus dem

Glauben heraus gezogen werden könne und dass dieser Übergang endlich

einen Bruch in der Identität dessen, der im Glauben stehe, mit sich führe.62

Es sind vor allem zwei folgenreiche Neuerungen, die Dalferth im
Vergleich zu Ebeling einbringt. Zum einen integriert Dalferth die Glaubenslehre

in einen Möglichkeitsdiskurs, der den Glauben nicht mehr als die wahre

Beschreibung der Wirklichkeit, sondern als das allein Gott verdankte Zuspiel
einer neuen Möglichkeit des Selbstverständnisses charakterisiert. Der Glaube

konkurriert nicht mehr unmittelbar mit anderen deskriptiven Zugängen,
sondern die eine Wirklichkeit setzt mehr als eine wahre Beschreibung frei; den

Phänomenen der Welt komme daher, wie Dalferth formuliert, eine «ontolo-

gische Plastizität» zu, sodass nicht mehr die realitas, sondern die Möglichkeit
im Sinne der possibilitas den Primat einer am Glauben orientierten Seinslehre

innehabe.63

Zum anderen — und das erste Moment verschärfend — fungiert das Dual

Glaube/Unglaube nicht mehr deskriptiv, sondern orientierend. <Glaube> und <Un-

61 Ebeling: Lutherstudien I (Anm. 51), 218f.
62 Vgl. Dalferth: Radikale Theologie (Anm. 38), u.a. 60-62.
63 Ebd., 244; ähnlich D. Korsch: «Höherer Realismus». Schleiermachers Erkenntnistheorie

der Religion in der Zweiten Rede, in: 200 Jahre «Reden über die Religion». Akten des 1.

Internationalen Kongresses der Schleiermacher-Gesellschaft. Halle 14.-17. März 1999, hg.v.

U. Barth und C.-D. Osthövener, Berlin/New York 2000, 609-628 (617).



Zur Genese des theologischen Dualismus 43

glaube) kommen nicht mehr auf der Ebene der konkreten Phänomene vor,
sondern ordnen die Gesamtheit der Phänomene in bestimmter Weise.64 Sie

sind nicht ausweisbar als «dies oder das>, sondern stehen für eine anders und

neu orientierende Perspektive auf alles. Es werden keine quantitativen
Unterschiede zwischen den Phänomenen eingezogen, sondern der radikale
Unterschied liegt darin, dass die phänomenale Totalität qualitativ ganz anders

gesehen und orientierend strukturiert wird: mit den «Augen des Glaubens».

Analog zu lebensweltlichen Begriffen der Orientierung wie <links>, <oben> oder
<hier> stellen auch <Glaube> und (Unglaube) standortabhängige — technischer

ausgedrückt: indexikalische — Muster einer im Glauben angenommenen
Ordnung dar, die sich nicht in der Welt vorfindet, sondern die die weltliche
Wirklichkeit strukturiert.65 Die fides ist empirisch nicht mehr unmittelbar greifbar,
weil sie keinen abgrenzbaren Bestand an Seiendem, sondern eine Perspektive
innerhalb des Seins bezeichnet. Entsprechend entwickelt die Theologie keine

Beschreibungsbegriffe, sondern hat es mit einem «System theologischer
Orientierungsbegriffe»66 zu tun.

Der theologische Dualismus der Hermeneutischen Theologie wird somit

orientierungsphilosophisch umgewidmet.67 Die vorrangige Aufgabe der Theologie

besteht nicht mehr darin, die Wirklichkeit (adäquater) zu spiegeln,
sondern die im Glauben an Gott mitgesetzten Muster begrifflicher (und bildlicher)
Orientierung dogmatisch zu explizieren. Dies führt zu einem vermeintlichen
clear cut zwischen Glaube und Unglaube als den einzigen «Totalperspektiven»,
die vom Glauben aus betrachtet zulässig sind; und es führt endlich dazu, alle

anderen Einstellungen — Zweifel, Anfechtung, Agnostizismus, Rebellion gegen
Gott und alle Formen des Andersglaubens — diesen beiden Totalitäten
subordinieren zu müssen.

Bei aller möglichen Reserve gegenüber diesem (dualen System) sollte man
sich auch die darin erreichte Entlastung durch eine neu ausgerichtete Theologie

der Orientierung verdeutlichen: Die radikale Theologie verliert sich nicht

länger in der Unüberschaubarkeit faktisch gelebter Religiosität, sondern ge-

64 Dazu Dalterth: Radikale Theologie (Anm. 38), 221.254.
65 Vgl. R. Stalnaker: Indexical Belief, Synthese 49 (1981) 129-151.
66 Dalferth: Radikale Theologie (Anm. 38), 253.
67 Vgl. I. Kant: Was heisst: Sich im Denken orientieren?, in: Werke in sechs Bänden, hg.v. W.

Weischedel, Bd. III, Darmstadt 72011, 265-283 (269£).



44 Hartmut von Sass

winnt deskriptiv die Normativität ihrer Aussagen, indem die in jener Praxis

eingebetteten Muster verbindlicher Orientierung umsichtig entfaltet werden.

Erst wenn dieser argumentative Vorteil gewürdigt ist, hat eine Kritik am

orientierungsphilosophischen Dualismus ihren berechtigten Sinn.

4. Etsi tertium non daretur. Jenseits des theologischen Dualismus

Die hier vorgelegte Problemgeschichte führte uns zu drei aufeinander aufbauenden

«Akten»: Sie setzte beim genuin theologisch motivierten A-Theismus

ein, der als Einspruch gegen die konfuse Verobjektivierung Gottes zu
verstehen ist; sie vertiefte dann jenes Entgegenständlichungsprogramm, indem
die Metaphorik des Optischen nachgezeichnet wurde, welche die Umstellung
von Substanz- auf Vollzugsbegriffe expliziert; und sie legte dar, wie exemplarisch

in der Elermeneutischen Theologie diese Weisen der Betrachtung lediglich

zweifach kodiert sind, sodass der eigentliche Pluralismus des Denkens in

Möglichkeiten auf das magere Dual von Glaube und Unglaube reduziert wird.
Wie aber gelangt man aus der dualistischen Logik heraus? Das wird klarer,

wenn der Punkt lokalisiert ist, an dem die konkrete Glaubenspraxis einerseits

und die fides als Inbegriff idealer Orientierung andererseits konvergieren.
Die Vermutung lautet, dass diese Begegnung im sich glaubend orientierenden

Menschen stattfindet. Die interne Dynamik des theologischen Dualismus
führt dazu, beide Ebenen — die der faktischen Gegebenheiten religiöser Praxis

und die der orientierungstheologischen Normierung von Glaube und Unglaube

— voneinander zu separieren. Der Mensch als interface dieses Duals erinnert

hingegen daran, dass es eine zum Dualismus gegenläufige Dynamik gibt: Sie

wird insbesondere bei Fällen greifbar, in denen der vom Dualismus vorausgesetzte

clear cut von Glaube und Unglaube mit der nicht-dualen Praxis gelebten
Glaubens kollidiert. Diese aufschlussreichen Kollisionen zwischen Praxis und

Orientierung sollen anhand von zwei Beispielen erläutert werden.

Die Anfechtung kommt nach traditionellem Verständnis nur auf Seiten

des Glaubens vor, während der Unglaube den Zweifel kennen mag, nicht aber

das Angefochtensein. Dieses wird als Widerfahrnis erlebt, indem die Gewissheit

des Glaubens erodiert — entweder als schleichender Prozess, der durch
den Glaubenden nicht aufgehalten werden kann, oder als herbeigeführte
Versuchung, deren Subjekt der misstrauisch-prüfende Gott (tentatio prohatio-



Zur Genese des theologischen Dualismus 45

nis) oder der boshaft-probende Teufel (tentatio deceptionis) bilde.68 Dabei steht

gerade nicht die Existenz Gottes zur Disposition, sondern unter dieser

Voraussetzung ist vielmehr der Glaube an die Verlässlichkeit, Treue und Gerechtigkeit

Gottes bedroht. Ein innerer Kampf des Glaubens mit dem Glauben im
Glauben ist die Folge, bei dem offen ist, wer der wahre Verantwordiche jenes

Konflikts ist: der sündige Mensch selbst, der dem göttlichen Anspruch nicht

zu entsprechen vermag, oder Gott, der nicht länger zu seinen Verheissungen
steht. In beiden Fällen erscheint dem Glaubenden der Unglaube als eine <le-

bendige Option).
Dieses Szenario lässt sich steigern, zumal die lutherische Tradition von der

Vorstellung durchzogen wird, dass die Anfechtung keineswegs die für den

Glauben bedrohliche Ausnahme, sondern die ihn geradezu konstituierende

Regel darstellt. Glaube sei stets angefochtener Glaube, wie Carl Fleinz
Ratschow feststellt, um fortzufahren:

«Wir müssen vielmehr sehen, daß dieser Weg der Angefochtenheit dem Christen

notwendig ist. Luther kann, wie wir sahen, sagen, daß ohne diesen Weg niemand selig
werden könne.»69

Ob Regel oder die Regel bestätigende, aber überwindbare Ausnahme — der

angefochtene Glaube führt in beiden Fällen zum Konflikt der Ebenen zwischen

der Glaubenspraxis und ihrer Orientierung im Glauben. Während der

theologische Dualismus erfordert, den Glauben als umfassende Totalperspektive
von allen Ambivalenzen freizuhalten und jegliche Näherbestimmungen
jenseits von Glaube und Unglaube ihnen zu- und unterzuordnen, sträubt sich der

angefochtene Glaube gegen seine aseptische Reduktion. Zwar wird gesehen,
dass die Differenz zwischen Glaube und Unglaube auf beiden Seiten des Duals

noch einmal vorkommt; hingegen erfolgt eine theologische Verarbeitung
dieses re-entry auf Seiten des Glaubens nicht. Dann aber kommen die für den

Glauben charakteristischen Ambivalenzen systembedingt nirgends mehr zum
Zug, sodass der Umstand, dass der aus dem Unglauben kommende Glaube
seiner bleibenden Bedrohung, in den Unglauben zurückzufallen, entnommen
wird. Dabei könnte es eine aus dem Glauben selbst formulierte Notwendig-

68 Dazu R. Schwarz: Art. «Anfechtung II», in: TRE II, 691-695 (691), Berlin/New York 1978.
69 C.H. Ratschow: Der angefochtene Glaube. Anfangs- und Grundprobleme der Dogmadk,

Gütersloh 1957, 261; vgl. auch ebd., 233.241.



46 Hartmut von Sass

keit sein, sich stets im Glauben von den Negationen des Glaubens umfangen

zu verstehen.70

Deutlich ist, dass es Situationen für den gelebten Glauben gibt, die

kompatibel sind mit einem clear cut zwischen Glauben und Unglauben; deutlich ist

hingegen ebenso, dass es andere Formen gelebten Glaubens gibt, die diese

Vereinbarkeit suspendieren. Die Anfechtung könnte für eine derartige
Aufhebung stehen, die ihrerseits weitreichende Probleme berührt: Kann sich eine

Orientierungstheologie derart drastisch (wie im Fall der Anfechtung) von der

orientierungsbedürftigen Praxis entfernen? Kann es sich der theologische
Dualismus leisten, von allen ambivalenten Erscheinungen des Glaubens für
seine eigene Konzeption des Glaubens und dessen Orientierungsleistung
abzusehen, selbst wenn diese mit der bivalenten Leitdifferenz kollidieren? Ist es

theologisch sachgemäss, die pragmatische Revision von Orientierungsbegriffen

angesichts der Gegebenheiten der Praxis apodiktisch zu unterbinden? Mit
Blick auf den Menschen, in dem die Orientierung der Praxis und die Praxis

der Orientierung zusammenfinden, wird man diese Fragen verneinen müssen.

Zu einem etwas anders gelagerten Konflikt führt uns das zweite Beispiel,
der Andersglaube. Stand im einen Fall die undifferenzierte Behandlung des

Glaubens im Vordergrund, insofern dessen charakteristische Ambivalenzen

durch die Bivalenz von Glaube und Unglaube stillgestellt wurden, so rückt nun
die konträre Seite des Unglaubens in den Fokus. Wir sahen bereits, dass der

theologische Dualismus in eine egalisierende Behandlung der Negationen des

Glaubens mündet. Der Unglaube fungiert dann als ein Sammelbecken für so

divergente Haltungen, Einstellungen und Positionen wie Zweifel, Aberglaube,

Andersglaube, einen expliziten Agnostizismus oder eine implizite Ignoranz.
Doch auch hier tun sich Alternativen der Betrachtung auf, die der theologische
Dualismus marginalisiert oder ignoriert.

Übergehen möchte ich auch hier naheliegende Fragen, etwa diejenige, ob es

angebracht bzw. überhaupt akzeptabel ist, die aufgezählten Haltungen, Einstellungen

und Positionen tatsächlich ohne weiteres als <Unglaube> zu bezeichnen

bzw. umgekehrt den <Unglauben> als Inbegriff für jenes überaus heterogene

70 So meint Karl Barth, dass der Konflikt zwischen Glaube und Unglaube nur von Belang sei,

wenn er als Konflikt des Glaubens mit sich selbst aufgefasst werde; vgl. Barth: KD 1/1,30;
siehe schon J. Calvin: Institutio Christianae Religionis. Nach der letzten Ausgabe bearbeitet

von O. Weber, Neukirchen 1957, 344.



Zur Genese des theologischen Dualismus 47

Spektrum zu verwenden. Hingegen soll es nun um einen Fall gehen, der die

Devise des tertium non datur jenseits von Glauben und Unglauben direkt
herausfordert. Dazu wird die Prämisse akzeptiert, wonach <Glaube> und <Unglaube>

«Totalperspektiven» auf die eine Wirklichkeit bilden. Das bedeutet, dass auch

die gesuchte dritte Grösse diese Bedingung erfüllen müsste.

Der Andersglaube hingegen erfüllt diese Bedingung. Er kann als distinkt
orientierende «Totalperspektive» auf die Wirklichkeit betrachtet werden, ohne

im Dual von Glauben und Unglauben aufzugehen. Dass aus der Sicht des

Unglaubens eine Differenz zwischen Glaube und einem anderen Glauben

gezogen werden kann, sei hier vorausgesetzt. Problematischer ist die Perspektive

des Glaubens, die den Dualisten behaupten lässt, für die fides bestehe kein

theologisch relevanter Unterschied zwischen Unglaube und einem anderen

Glauben, der eigentlich auch nur eine Version des sündigen Unglaubens sei.

Zunächst ist auffällig, dass hier unter der Hand die Ebenen der Betrachtung
gewechselt werden: Hinter der «Perspektive des Glaubens» steht tatsächlich eine

dogmatische Partikularsicht, die sich als Anwalt derjenigen Praxis betrachtet,
die im Konflikt mit ihrem theologischen Vormund steht.

Dies sei anhand eines Beispiels illustriert, das - um argumentativ wirken

zu können — aus der Perspektive des Glaubens formuliert sein muss. Stellen

wir uns einen Zeitgenossen vor — sein Name sei Hans —, der zum christlichen
Glauben gefunden hat, obgleich er aus einem religionslosen, ja -feindlichen
Elternhaus stammt. Dieser Hans also verliebt sich in Rahel, ein jüdisches
Mädchen, das sich seiner religiösen Herkunft nicht nur bewusst ist, sondern an

dieser treu festhält. Setzen wir einmal voraus, dass das Miteinander von Hans,
dessen Eltern und Rahel trotz dieser sehr unterschiedlichen «Totalperspektiven»

harmonisch verläuft, so harmonisch, dass Hans Rahel zur Freude seiner

ungläubigen Eltern heiratet. Wie wird nun der angefochten glaubende Hans

aus seinem eigenen Glauben heraus die Orientierung seiner Eltern und seiner

Frau beschreiben? Für den Dualisten scheint es hier nur eine Antwort zu
geben: Alle ausser Hans wandelten im Unglauben; der Nichtglaube der Eltern
und der Andersglaube Raheis dürften primär nicht unterschieden werden; erst
sekundär innerhalb des Unglaubens sei zu differenzieren — und der Glaube, in
dem Hans lebe, zwinge ihn zu jenem Urteil.

Die Reaktion des theologischen Dualismus auf diese kleine Szene ist leicht

vorherzusagen: Hier werde der Fehler begangen, <Glaube>, <Unglaube> und <An-

dersglaube> wiederum als deskriptive Terme aufzufassen, während es gerade



48 Hartmut von Sass

die Pointe der eigenen Position sei, sie als lozierende Existenzbestimmungen
zu verstehen. Es gehe vielmehr darum, dass der Glaube überall dort wirke, wo
Menschen sich faktisch zu Gott bekennen und ihr Leben an seiner Gegenwart
ausrichten. Dies müsse nicht explizit als christliches Bekenntnis geschehen —

oder mit Heidegger (in etwas verändertem Sinn) gesprochen: «das gott-lose
Denken [könnte] dem göttlichen Gott vielleicht näher» sein.71 Ob es sich in

re (und nicht nur in mente) so verhalte, obliege nicht dem Menschen, sondern

allein Gottes Urteil.
Diese Replik verdoppelt jedoch nur das Problem. Zum einen kommt auch

das Dual von Glaube und Unglaube nicht ohne Kriterien aus, um überhaupt
als Dual etabliert werden zu können. Nun besagt die These von der Nichtaus-
weisbarkeit von Glaube und Unglaube im Blick auf die Wirklichkeit, dass beide

prinzipiell mit allen möglichen Handlungen und Einstellungen von Menschen

vereinbar sein müssen. Dazu ist der theologische Dualismus gezwungen, will
er nicht doch und gegen die eigenen Vorgaben die Ausweisbarkeit von Glaube

und Unglaube in der Wirklichkeit zulassen. Die sich im Leben manifestierenden

Unterschiede zwischen den sich teilweise überlappenden «Totalperspektiven»

von Hans, Rahel und den Eltern müssen folglich alle zumindest potentiell
als Glaube oder Unglaube ansprechbar sein .Je konkreter sich aber die Kriterien %ur

kategorialen Differenz zwischen Glaube und Unglaube gestalten, desto schwieriger wird es,

Glaube und Unglaube als Orientierungsindex vom Glauben und Unglauben als weltliche

Vorkommnisse abzukoppeln.

Zum anderen aber kommen jene Kriterien genau aus der Praxis, auf die sie

angewendet werden. Sie sind kontingente Destillationsprodukte eines komplexen

Ubergangs von konkreten Erfahrungen in der religiösen Lebenswelt zur

Normierung bestimmter Extrakte, die diesen Erfahrungen entnommen sind.

Das sich einer ganz bestimmten dogmengeschichtlichen Dynamik verdankende

Dual von Glaube und Unglaube fungiert daher als norma normans und
erweist sich somit als pragmatisch reversible Verbindlichkeit. Erfahrungen der

Art, wie sie Hans macht, könnten Anlass sein, derartige Revisionen als existentiell

erforderlich zu betrachten, weil die überkommene Ordnung angesichts der

eigenen Lebensform zu versagen droht. Es mag dann der Fall eintreten, dass

Hans sich dagegen wehrte, den Andersglauben aus der Sicht des Glaubens mit

71 Heidegger: Die onto-theo-logische Verfassung der Metaphysik (Anm. 24), 51-79 (77).



Zur Genese des theologischen Dualismus 49

dem Unglauben gleichzusetzen — tertium datur. Die orientierungsphilosophischen

Ressourcen, die gar keine absolut feststehenden Indizes kennen können,

zwingen dazu, diese potenziellen Revisionen zuzulassen. Der theologische
Dualismus will aber beides: die Dividende aus der Pragmatik des Orientierens und

die gänzlich antipragmatistische Setzung eines nur scheinbar unumstösslichen

Duals. Beides zugleich haben zu wollen, geht jedoch nicht. Es gilt hier tatsächlich

einmal das <Entweder-oder>.

Der theologische Dualismus ist folglich nicht allein darin problematisch,
dass er sich der exklusiven Doppelkodierung von Glaube und Unglaube
bedient (begriffliches Dual), die gegen ihre kontingente Genese ohne Grund zur

dogmatischen Notwendigkeit promoviert wird. Der theologische Dualismus

ist auch darin fragwürdig, dass er jene Bivalenz von Glaube und Unglaube auf
die Wirklichkeit bezieht — vollkommen gleich, wie sich diese Wirklichkeit
phänomenal präsentiert (ontologisches Dual). Die kontingente Wechselwirkung
zwischen Wirklichkeit und Sprache, in der das Wirkliche das Sprachliche bedingt
und das Sprachliche das Wirkliche erschliesst, wird im theologischen Dualismus

absolutistisch arretiert: <Glaube> und <Unglaube> bilden dann syn- und dia-

chron invariante Designatoren für eine Wirklichkeit, deren Veränderung und

Widerständigkeit auf unsere sprachlichen Ressourcen der Orientierung keinen

Einfluss mehr haben dürfen. Dies aber ist nicht nur eine unplausible Position,
sondern in ihrer «Situationsvergessenheit» schlechte Metaphysik.72

5. Gegen Ende: Und nun?

Es mag deutlich geworden sein, dass beide Seiten des ontologischen Duals

zwischen dem Orientierungsmuster und der Wirklichkeit, auf die dieses Muster

übertragen wird, Veränderungen unterliegen können. Die Veränderlichkeit

der orientierenden Muster ist vor allem in der Pragmatik und Situationsgebundenheit

des Orientierens begründet, sodass sich diese Muster relativ zu
den verschiedenen Hinsichten der Orientierung und den spezifischen
Orientierungsbedürfnissen verhalten. Beide Ebenen, die im sich orientierenden Men-

72 Die «Situationsvergessenheit» (analog zur damit entfernt verwandten «Seinsvergessenheit»
bei Heidegger) ist nach Gerhard Ebeling das Merkmal der Metaphysik; so u.a. G. Ebeling:
Existenz zwischen Gott und Gott. Ein Beitrag zur Frage nach der Existenz Gottes [1965],
in: ders.: Wort und Glaube II. Beiträge zur Fundamentaltheologie und zur Lehre von Gott,
Tübingen 1969, 257-286 (277).



50 Hartmut von Sass

sehen zusammentreffen, sind folglich historisch gewachsene Grössen, sodass

es zwischen ihnen zu Reibungen kommen wird und jene Muster nicht mehr zur
Wirklichkeit passen, zu deren Ordnung sie ursprünglich verhelfen sollten. Mit
der Anfechtung und dem Andersglauben haben wir zwei exemplarische
Kandidaten dieser Kollision betrachtet, die jedoch auf individueller Ebene verortet
sind. Hier nun interessiert die Frage, ob das klassische, wenngleich
ideengeschichtlich durchaus prominente Dual von Glaube und Unglaube auch heute,

unter zu Teilen drastisch veränderten Bedingungen, ungebrochene Relevanz

beanspruchen kann. Der theologische Dualismus legt sich leider diese Frage
nicht vor, für deren Verneinung allerdings einiges spricht.

Die veränderten Bedingungen unserer Lebenswelt im Kontrast zu jenen

geschichtlichen Konstellationen, denen sich die Leitdifferenz von Glaube

und Unglaube verdankt, können hier nur in Stichworten aufgerufen werden:

Modernisierung, Säkularisierung, eine gesellschaftliche Polyphonie sowie ein

zunehmender religiöser Pluralismus.73 Das Problem, das aus diesen Verschiebungen

für die Relation zwischen einer dualen Orientierung und der weit
komplexeren Wirklichkeit, die in dieses magere Dual hineingedrängt wird, entsteht,
sei in Frageform zumindest angedeutet: Können wir umweglos davon ausgehen,

dass die durch den Theologen der Anfechtung Luther (erneut) prominent
gewordene Trennung von Glaube und Unglaube nicht nur im 16. Jahrhundert
verbindliche Relevanz beanspruche, sondern gleichermassen auf die religiösen,

innerkirchlichen, ethnischen und sozialen Varianzen unserer Gegenwart

problemlos übertragbar ist? Können wir in der Erwartung leben, jenes überaus

schlichte Dual komme angesichts der eingespielten Heterogenität diesseits und

jenseits der fides und ihrer verzweigten Negationen der Orientierungsbedürftigkeit

von Menschen — und Gottes? — im hier und jetzt auch nur annähernd

nach? Müsste im Konflikt zwischen Orientierungstheologie und Lebenswelt

die «neue Unübersichtlichkeit» unseres In-der-Welt-Seins nicht auf die

Kodierung einer gegenwartssensiblen Orientierungstheologie zurückwirken? Ist
nicht eine Theologie, die schon diese Möglichkeit ignoriert, in der Gefahr, die

gelebte Praxis zu übergehen und in der Stillstellung ihres orientierenden Fundus

sich bestenfalls als realitätsfremd zu erweisen? Wollen wir — im Glauben

und Unglauben — uns selbst, die gemeinsam geteilte Welt, den Anderen und

73 Dazu H. Joas: Glaube als Option. Zukunftsmöglichkeiten des Christentums, Freiburg i.Br.

2012, bes. Kap. 4 und 7.



Zur Genese des theologischen Dualismus 51

den <ganz Anderen) auf diese Weise verstehen? Können wir das überhaupt wollen?

Der theologische Dualismus ist folglich nicht darum problematisch, weil er
eine an sich falsche Doktrin vertritt, sondern erst dadurch, dass er sie verabsolutiert.

Wird das Dual von Glaube und Unglaube tatsächlich orientierungstheologisch

verstanden, ist die darin angelegte Pragmatik des Orientierens unbedingt
ernst zu nehmen. Die Orientierungsbedürftigkeit des im Glauben stehenden

Menschen stellt sich stets in einer ganz konkreten Situation, welche darüber

entscheidet, ob jenes Dual die sich aufdrängende Wirklichkeit ordnen kann

oder ob andere, meist reichhaltigere Muster lebensweltlicher Orientierungen
im Glauben und Unglauben vorzuziehen sind. Es ist gerade der Glauben, der

angesichts der Vielfalt seiner Bestreitung zu dieser situationssensiblen

Wahrnehmung der Welt als Schöpfung aufruft, indem er dazu befähigt. Erst so aber

lassen sich die «traurigen Tropen» dualistischer metaphysica entwässern, weil die

Möglichkeit, sich in Glaube und Unglaube zu orientieren, nicht länger als

angebliche Notwendigkeit missverstanden wird. Für eine Theologie der

Orientierung ist dieses kritische Wohlwollen zwar kein Evangelium, immerhin aber

eine sehr gute Nachricht.

Abstract
Das theologische Dual von <Glaube> und (Unglaube) ist so prominent wie umstritten.
Doch wie ist es überhaupt zu jener Frontstellung gekommen? Ein Antwortversuch
wird in einer dreiteiligen Problemgeschichte geboten: Aus einem spezifischen Strang
neuzeitlicher Theologie wird eine Kritik an der Vergegenständlichung von Gottes
Wirklichkeit gewonnen, um Gott als Zuspiel neuer Möglichkeiten des Verstehens zu
verstehen. Dieser Einspruch mündet in eine theologische Optik, die jenen Sinn für's
Wirkliche als neu qualifiziertes Sehen dieser Möglichkeiten metaphorisiert. Doch jene
visuelle Metaphorik steht schon im Dienst dualistischer Prämissen; denn die escha-

tologische Kodierung von Alt und Neu reduziert die Öffnung für Möglichkeiten auf

genau zwei Potenzen: Glaube und Unglaube. Dieser <Dreisatz> - vom a-theistischen
Modaldenken über die optische Metaphorik bis hin zu einem theologisch legitimierten
Dualismus — ist genauer nachzuzeichnen, um den «Nutzen und Nachteil» jener Denkfigur

für die gegenwärtige Theologie absehen zu können.

Hartmut von Sass, Kiel/Zürich


	Zur Genese des theologischen Dualismus : ein problemgeschichtliches Exposé in drei Akten

