
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 4

Artikel: "Sehet, wir gehen hinauf nach Jerusalem" : zur Bach-Kantate 159 ;
Verinnerlichung, aber keine Spiritualisierung im Passionsgedenken

Autor: Peter, Niklaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877692

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877692
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Sehet, wir gehen hinauf nach Jerusalem»
— Zur Bach-Kantate 159

Verinnerlichung, aber keine Spiritualisierung
im Passionsgedenken1

«Hinauf.» — so lautet das erste Stichwort, die Bewegungsrichtung, die von Bachs

Musiksprache auf eine grossartige Weise interpretiert2 wird, nämlich Schritt für
Schritt3 nach oben, verbunden aber mit Figuren des Zögerns... — Und da die

Kantate «Sehet, wir gehen hinauf nach Jerusalem» ein Dialog ist und wir als

Hörer miteinbezogen sind — «komm schaue doch, mein Sinn, wo geht dein Jesus hint»

— so wollen auch wir zuerst zögern: Weshalb, wohin und wozu hinauf?

Ein erstes Zögern also, ein vernünftiges Zögern. Denn ist ein undifferenziertes

«Hinauf!» nicht das schal gewordene Motto unserer Kultur seit mehr als 150

Jahren? Fortschritt, Wachstumskurven - alles soll und will nach oben, hoch

hinaus, toppen, hoch zum Mond, danach zum Mars. Ein kultureller Beleg, ja

ein véritables Leitfossil dafür ist ein populäres Gedicht des amerikanischen

Poeten Henry Wadsworth Longfellow aus dem Jahr 1841. Es handelt von einem

in den Schweizer Alpen bergwärts schreitenden Jüngling mit einem Banner in
der Hand, auf dem «Excelsior!» steht: «Höher!»:

«The shades of night werefallingfast,
As through an Alpine village passed

Ayouth, who bore, 'mid snow and ice,

A banner with the strange device,

Excelsior!»4

1 Die hier gedruckte Reflexion zur Bach-Kantate 159 wurde am Freitag, 18. Februar 2012, in
Trogen im Rahmen der Konzertreihe der Bachstiftung vorgetragen und erstmals publiziert
in der Reihe «Reflexionen» unter dem Titel «Sehet, wir gehen hinauf gen Jerusalem», hg.v.

M. Wirth J.S. Bach-Stiftung, St. Gallen 2012. Ich möchte der Bach-Stiftung danken für die

Erlaubnis zum Wiederabdruck dieses Beitrags.
2 Vgl. auch die Reflexion zur Kantate von U. Knellwolf: «Gaudium crucis», Die Musik als

Signal der Auferstehung. Zur Kantate BWV 159, in: M. Wirth (Hg.): Bach-Anthologie
(NZZLibro), Zürich 2007, 99-104; ich habe eigene Akzente zu setzen versucht.

3 Albert Schweitzer sprach von «Schrittmotiven» in seinem grossen Buch: Johann Sebastian

Bach, Leipzig 1908 (Nachdruck Wiesbaden 1979), 477.
4 Das ganze Gedicht von Longfellow (1807-1882) ist am leichtesten zugänglich in Wikipedia

(englische Ausgabe); abgedruckt und mit einer schönen Fülle von Belegen zur Wirkungs-

ThZ 4/69 (2013) S. 689-694



690 Nikiaus Peter

Hinauf also, an Dörflern, Mädchen und Bauern vorbei, höher hinauf durch Fels

und Schnee und Eis steigt dieser Jüngling, immer höher: «Excelsior!» - ein neunmal

beschwörend wiederholter Refrain. Bis man ihn in der zweitletzten Strophe
oben im Eis erfroren findet, worauf in der letzten - wer's nicht glaubt mag's
nachlesen5 - doch tatsächlich noch eine Stimme aus dem Himmel quäkt: «Excelsior.!»

Longfellow scheint damit einen kulturellen Nerv getroffen zu haben mit
dieser Pathosformel, die danach zum programmatischen Namen wurde für
unzählige Hotels, für einen schweizerischen und belgischen Autohersteller, für eine

deutsche Motorradfirma. Auch Friedrich Nietzsche liess sich von diesem Gedicht

zu einem Aphorismus in der «Fröhlichen Wissenschaft» inspirieren. Dieser mündet

nach dem symbolschwangeren Bild von einem Bergsee, der sich abzufliessen

weigert, in den Satz: «Vielleicht wird der Mensch von da an immer höher steigen,

wo er nicht mehr in einen Gott ausfliesst.»6 Prosit Bergsee! — es grüsst der

Ubermensch...

Nun spricht das Bibelwort, welches Johann Sebastian Bach und seinem Lib-

rettisten Picander den Bewegungsimpuls für die Kantate 159 gab, nicht von einem

sinnlos-absoluten Komparativ — nicht von einem irgendwie-und-einfach-Hinauf. Das

Hinauf dieser Passionskantate ist ein historisch konkretes, dramatisches «hinauf
nach Jerusalem»:7 Jesus hat sich entschieden, mit seinen Jüngern in die hochgelegene

Tempelstadt, ins religiöse Zentrum zu gehen. Er will dem Konflikt, auch der

Passion nicht ausweichen.

Aber stellt sich hier nicht ein erneutes, ein %weites Zögern ein? Wer sich auch nur
ein wenig mit der Religions- und Politikgeschichte Jerusalems befasst hat — wird
sich fragen: Wollen wir da mitgehen, nochmals hinauf nach Jerusalem, in diese seit

Jahrhunderten religiös umkämpfte Stadt? Sollte man als Christ den Kantaten¬

geschichte versehen findet man es bei K. Pestalozzi: Die Entstehung des lyrischen Ich.
Studien zum Motiv der Erhebung in der Lyrik, Berlin 1970, 102-116.

5 There in the twilight cold and gray,
Lifeless, but beautiful, he lay,

And from the sky, serene and far,

A voice fell, like a falling star,
Excelsior!

6 F. Nietzsche: Die fröhliche Wissenschaft, Viertes Buch, Nr. 285 (KSA 3), München/Berlin
1999, 527f.

7 Mt 20,18: «Siehe, wir ziehen hinauf nach Jerusalem, und der Menschensohn wird den

Hohepriestern und Schriftgelehrten überantwortet werden; und sie werden ihn zum Tode

verurteilen.»



«Sehet, wir gehen hinauf nach Jerusalem» 691

vers vom «ungeheuren Berg, den meine Sünden geigen», nicht mit anderen, realistisch

geschärfteren Ohren hören, wenn man an die Kreuzzüge in diese «heilige Stadt»

denkt? Was soll dieser Drang hoch in die Zionsstadt?

Unter dem Titel «Überdosis Gott» hat Erich Follath, diplomatischer
Korrespondent im Auslandressort der Zeitschrift «Der Spiegel», die Religionsgemengelage

Jerusalems folgendermassen charakterisiert: «Die drei monotheistischen

Religionen verehren den Bereich um den Tempelberg in der Altstadt mit der

Inbrunst ihres Glaubens: Klagemauer, Felsendom, Grabeskirche reihen sich

aneinander, und ihre Mauern, von Blut und Tränen getränkt, verschränken sich sogar.
Alles ist nur einen Steinwurf voneinander entfernt - was einige fromme Fanatiker

manchmal sehr wörtlich nehmen»,8 eine — muss man sagen — zurückhaltende

Formulierung.
Wäre es demnach nicht besser, statt nach Jerusalem nach Athen9 hinauf zu

gehen? Hinauf dann natürlich nicht in die Akropolis, sondern auf die Agora, auf

jenen Marktplatz, auf dem religiöse Uberzeugungen, Erzählungen von Passionen

und von der versöhnenden Kraft der Leidensbereitschaft radikal vergleichgültigt
und auch ironisiert werden — so ist es jedenfalls dem Paulus der Apostelgeschichte

in Athen10 ergangen... Das wäre nun allerdings geistig und religionspolitisch
eine radikal andere Bewegungsrichtung, statt nach Jerusalem hinauf nach Athen

Der israelische Schriftsteller Elazar Benyoëtz hat die Differenz von Athen
und Jerusalem etwas plakativ, aber bedenkenswert auf die Formel gebracht: «Ich

auf griechisch heisst: <anstelle der Götter), auf hebräisch heisst es immer noch <im

Angesicht Gottes»).11 Kann man sich Bachsche Musik mit dem Motto «anstelle

Gottes» vorstellen? Stand denn nicht «soli Deo gloria» unter vielen seiner

Kompositionen?

8 E. Follath: Eine Überdosis Gott. In der Altstadt prallen Religionen und Nationen hart
aufeinander, in: A. Grossbongardt u. D. Pieper (Hg.): Jerusalem. Die Geschichte einer

heiligen Stadt, München, Hamburg 2009, 226.
' Die plakative Entgegensetzung Athen und Jerusalem geht auf Tertullian zurück: «Quid

ergo Athenis et Hierosolymis?», De praescriptione haereticorum, ch. 7, 9, vgl. dazu: L.
Schestow: Athen und Jerusalem. Versuch einer religiösen Philosophie, Neuaufl. mit Nachwort,

einem Essay v. R. Panikkar, München 1994.
10 Apg 17,16-32: «Als sie von der Auferstehung der Toten hörten, begannen die einen zu

spotten, die anderen aber sagten, darüber wollen wir einandermal mehr von dir hören.»
11 E. Benyoëtz: Die Eselin Bileams und Kohelets Hund, München 2007, 17.



692 Nikiaus Peter

«Im Angesicht Gottes» — das ist eine gute Beschreibung für den grossen zweiten

Teil der Kantate, für die verbleibenden vier Stücke, in denen nur noch das

fromme Ich spricht, in denen die Seele in radikaler Verinnerlichung die

Passionsgeschichte meditiert — coram Deo. Nachfolge ist hier kein Gang mehr hinauf
nach Jerusalem, sondern eine meditatio, nämlich die Betrachtung des Gesichts,

welches Gott nach christlichem Glauben offenbart: das Antlitz des gegeissel-

ten, gekreuzigten und auferweckten Menschen, des erneuerten Ebenbildes.

Deshalb vermutlich haben Bach und Picander zwischen das persönliche
«Ich folge dir nach» der Seele intermittierend die 6. Strophe des Paul Gerhardt-
Liedes «O Haupt voll Blut und Wunden»12 geschoben, ein verinnerlichtes

Passionsgedenken eines Frommen, in dessen Herzen der Gekreuzigte auferstehen

soll.

Das ist eine bewegende Idee, weil hier hinaufgeblickt wird zum menschlichen

Antlitz dessen, der die Kraft, den Mut, die Leidensbereitschaft hatte, den

Konflikten nicht auszuweichen. Mit friedlichen Mitteln ist Jesus eingestanden

für die Botschaft von Gottes Versöhnung, für den Sieg der Liebe über den Tod.

Es ist dieses Gesicht, diese Gestalt des leidenden Menschen, von dem Pilatus

unbeteiligt und zynisch — und Christen mit innerer Beteiligung sagen: «Ecce

Homo»,13 sieh diesen (menschlichen) Menschen.

Ein drittes Zögern — man mag mir die Rhetorik der Nachdenklichkeit bei

einer Passionskantate nicht verdenken - betrifft die barocke Verinnerlichung
und damit den Kantatentext selbst. Nämlich die Überdosis dessen, was man

Winkelspiritualisierung nennen könnte: «Nun will ich mich in meinem Winkel

grämen (...)», singt diese Seele. Wozu diese christliche Griesgrämigkeit? — Und

wenn sie weiter singt: «(...) die Welt mag immerhin, das Gift der Wollust gu sich

nehmen, ich Iahe mich an meinen Tränen» — dann will die Verinnerlichung heute nicht
mehr so richüg gelingen, dann murmelt man im Stillen: give me a break!

Das theologische Problem steckt im unbiblischen Seelen-Individualismus

und -Egoismus, im religiös ausgebremsten Leben, in einem für unsere Ohren

peinlichen Moralismus, denn all das zusammen blendet den sozial-poli-

12 Das Paul Gerhardt-Lied 445 (im Evangelisch-reformierten Gesangbuch der Schweiz) geht
auf den lateinischen Hymnus Salve caput cruentatum (Text: Arnulf von Löwen 1200—1250)

zurück, konzentriert sich aber im Gegensatz zur Vorlage fast ausschliesslich auf die

Betrachtung des Hauptes, des Gesichtes, das der gefolterte Christus dem Gläubigen zeigt.
13 Joh 19,5.



«Sehet, wir gehen hinauf nach Jerusalem» 693

tischen Kontext und damit die dramatische Tiefe der Passionsgeschichte aus.

Hatte man Jesus nicht zuvor als Fresser und Säufer und falschen Propheten
beschimpft, weil er das Leben und die Menschen mehr liebte als rigide Moral
und unsinnige Ritualgesetze? Hatte man ihn nicht ausgegrenzt, weil er Huren
und Steuergauner (Zöllner) seinerseits nicht ausgrenzen wollte, weil er sie auf
ihre Ebenbildlichkeit, auf ihre Menschenwürde und Sehnsucht nach Gerechtigkeit

ansprach, und sie so in die menschliche Gemeinschaft zurückzuholen
versuchte?

Das göttliche Antlitz im menschlichen Gesicht Jesu wird dort sichtbar, wo
er Glück und Seligkeit jenen zuspricht, welche die Hoffnung auf Frieden nicht

aufgeben, welche den Konflikten dabei nicht ausweichen, ja sogar bereit sind,

dafür mit ihrem Leben einzustehen: «Selig, die hungern und dürsten nach der Gerechtigkeit

— sie werden gesättigt werden. / Selig, die Frieden stiften — sie werden Söhne und

Töchter Gottesgenannt werden. / Selig, die verfolgt sind um der Gerechtigkeit willen — ihnen

gehört das Gottesreich.F4 Sichtbar werden hier Gesichtszüge von Gottes Menschlichkeit.

Das ist etwas anderes als barocke Seelen in religiösen Filzpantoffeln.
Hinauf nach Jerusalem! — wenn in der Spiritualisierung alle Leidenschaft

für das Gottesreich, für die Heilung und Verwandlung unseres ganzen Lebens

durch Gott verschwindet, dann steht die Passionserzählung und auch die

Osterbotschaft in der Gefahr, zu einem kleinbürgerlichen Seelentheater zu werden.

Der verstorbene deutsche Bundespräsident Johannes Rau pflegte mitunter

daran zu erinnern, in der Bibel heisse es nicht: «Seidgetrost, es bleibt alles beim

Alten», sondern «Siehe ich mache alles neu!»15

Gewiss, aneignende Verinnerlichung hilft uns, die fatale Faszination des

heiligen Bodens, der heiligen Steine, des Draufsitzenwollens und die damit
verbundenen Religionskonflikte zu überwinden — eine religionskulturelle
Errungenschaft.

Aber wir sollten der historischen Forschung und der kritischen Theologie
dankbar sein, dass sie auch das lebendige Äusserliche, den Staub, den Schweiss,

die Nöte dieses Weges hinauf nach Jerusalem sichtbar gemacht hat, die

sozialpolitisch-religiösen Konflikte und das menschliche Gesicht unter dem versiegelten

Bild des Gottessohnes wieder in Erinnerung gerufen hat. Wir sollten

dankbar sein für das Aufbrechen, für die Infragestellung, ja für die Krise des

14 Mt 5,6.9f.
15 M. Zabel (Hg.): LebensBilder. Mit Texten von Johannes Rau, Gütersloh 1992, 216.



694 Nikiaus Peter

dogmatischen Panzers, welcher sich seit Jahrhunderten über den lebendigen

Körper der vielschichtigen Evangelientexte gelegt hatte. Dies, weil erst dann

der dramatische Horizont und die welthistorische Tiefe der Leidensgeschichte
als einer Gottesgeschichte wieder sichtbar werden.16

Die grossarüge Dichte, die Leidenschaft und Wahrheit der Bachschen Musik

laden uns ein zur Verinnerlichung, aber sie zwingen uns auch zu solchen

Rückübersetzungen des barocken Textes. Erst dann kann und mag — jedenfalls
mein Geist und meine Seel — «auf Kosen» gehn.

Abstract
Die vorliegende kleine Meditation zur Bach-Kantate 159 nimmt ihren Ausgang von
einer Pathosformel, welche im 19. Jahrhundert faszinierte: Excelsior! - Höher hinauf!
— um dagegen die konkrete Bewegung des biblischen «Hinauf nach Jerusalem!» zu

setzen, die von Bach musikalisch so grossartig umgesetzt worden ist. Der Kantatentext

spricht von einem Leidensweg, der verinnerlicht, angeeignet, aber nicht spiritualisiert
werden darf, weil darin Gottesgeschichte mit realer Geschichte sich vermittelt.

Nikiaus Peter; Zürich

16 Vgl. dazu ausführlicher: N. Peter: Geben und leben. Was wäre unsere Gesellschaft ohne die

Bereitschaft, etwas zu geben? Zu Karfreitag und Ostern, Neue Zürcher Zeitung, 23./24.

April 2011, 1.3.


	"Sehet, wir gehen hinauf nach Jerusalem" : zur Bach-Kantate 159 ; Verinnerlichung, aber keine Spiritualisierung im Passionsgedenken

