Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 4

Artikel: "Sehet, wir gehen hinauf nach Jerusalem” : zur Bach-Kantate 159 ;
Verinnerlichung, aber keine Spiritualisierung im Passionsgedenken

Autor: Peter, Niklaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877692

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877692
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Sehet, wir gehen hinauf nach Jerusalem»
— Zur Bach-Kantate 159

Verinnetlichung, aber keine Spiritualisierung
im Passionsgedenken!

«Hinaufl» — so lautet das erste Stichwort, die Bewegungsrichtung, die von Bachs
Musiksprache auf eine grossartige Weise interpretiert’ wird, namlich Schritt fiir
Schritt® nach oben, verbunden aber mit Figuren des Zogerns... — Und da die
Kantate «Sehet, wir gehen hinauf nach Jerusalem» ein Dialog ist und wir als
Hoérer miteinbezogen sind — «komm schane doch, mein Sinn, wo geht dein Jesus hin2y
— so wollen auch wir zuerst z6gern: Weshalb, wohin und wozu hinauf?

Ein erstes Zigern also, ein verniinftiges Zogern. Denn ist ein undifferenzier-
tes «Hinaufly nicht das schal gewordene Motto unserer Kultur seit mehr als 150
Jahren? Fortschritt, Wachstumskurven — alles soll und will nach oben, hoch
hinaus, toppen, hoch zum Mond, danach zum Mars. Ein kultureller Beleg, ja
ein veritables Leitfossil dafiir ist ein populdres Gedicht des amerikanischen Po-
eten Henry Wadsworth Longfellow aus dem Jahr 1841, Es handelt von einem
in den Schweizer Alpen bergwirts schreitenden Jiingling mit einem Banner in
der Hand, auf dem «Excelsiot!» steht: «HSher!»:

«The shades of night were falling fast,
As through an Alpine village passed
A youth, who bore, ‘mid snow and ice,
A banner with the strange device,
Exccelsior)*

! Die hier gedruckte Reflexion zur Bach-Kantate 159 wurde am 'reitag, 18. Februar 2012, in
Trogen im Rahmen der Konzertreihe der Bachstiftung vorgetragen und erstmals publiziert
in der Reihe «Reflexionen» unter dem Titel «Sehet, wir gehen hinauf gen Jerusalem», hg.v.
M. Wirth ].S. Bach-Stiftung, St. Gallen 2012. Ich méchte der Bach-Stiftung danken fiir die
Erlaubnis zum Wiederabdruck dieses Beitrags.

2 Vgl. auch die Reflexion zur Kantate von U. Knellwolf: «Gaudium crucis», Die Musik als
Signal der Auferstehung. Zur Kantate BWV 159, in: M. Wirth (Hg.): Bach-Anthologie
(NZZLibro), Zurich 2007, 99-104; ich habe eigene Akzente zu setzen versucht.

. Albert Schweitzer sprach von «Schrittmotiven» in seinem grossen Buch: Johann Sebastian
Bach, Leipzig 1908 (Nachdruck Wiesbaden 1979), 477.

4 Das ganze Gedicht von Longfellow (1807-1882) ist am leichtesten zuginglich in Wikipedia
(englische Ausgabe); abgedruckt und mit einer schénen Fiille von Belegen zur Wirkungs-

ThZ 4/69 (2013) S. 689-694



690 Niklaus Peter

Hinauf also, an Dorflern, Madchen und Bauern vorbei, hoher hinauf durch Fels
und Schnee und Eis steigt dieser Jungling, immer hoher: «Excelsior’» — ein neun-
mal beschworend wiederholter Refrain. Bis man ihn in der zweitletzten Strophe
oben im Eis etfroren findet, worauf in der letzten — wet’s nicht glaubt mag’s nach-
lesen® — doch tatsichlich noch eine Stimme aus dem Himmel quikt: «Exvelsiorly

Longfellow scheint damit einen kulturellen Nerv getroffen zu haben mit
dieser Pathosformel, die danach zum programmatischen Namen wurde fiir un-
zahlige Hotels, fiir einen schweizerischen und belgischen Autohersteller, fiir eine
deutsche Motorradfirma. Auch Friedrich Nietzsche liess sich von diesem Gedicht
zu einem Aphorismus in der «Fréhlichen Wissenschafts inspirieren. Dieser miin-
det nach dem symbolschwangeren Bild von einem Bergsee, der sich abzufliessen
weigert, in den Satz: «Vielleicht wird der Mensch von da an immer héher steigen,
wo er nicht mehr in einen Gott ausfliesst»® Prosit Bergsee! — es griisst der Ubet-
mensch...

Nun spricht das Bibelwort, welches Johann Sebastian Bach und seinem Lib-
rettisten Picander den Bewegungsimpuls fiir die Kantate 159 gab, #ichf von einem
sinnlos-absoluten Komparativ — #icht von einem zrgendwie-und-einfach-Hinauf. Das
Hinauf dieser Passionskantate ist ein historisch konkretes, dramatisches «hinanf
nach Jerusalem»:” Jesus hat sich entschieden, mit seinen Jingern in die hochgelege-
ne Tempelstadt, ins religiése Zentrum zu gehen. Er will dem Konflikt, auch der
Passion nicht ausweichen.

Aber stellt sich hier nicht ein erneutes, ein gweites Zogern ein? Wer sich auch nur
ein wenig mit der Religions- und Politikgeschichte Jerusalems befasst hat — wird
sich fragen: Wollen »7r da mitgehen, nochmals hinauf nach Jerusalens, in diese seit
Jahrhunderten religiés umkimpfte Stadt? Sollte man als Christ den Kantaten-

geschichte versehen findet man es bei K. Pestalozzi: Die Entstehung des lyrischen Ich.

Studien zum Motiv der Erhebung in der Lyrik, Berlin 1970, 102-116.
2 There in the twilight cold and gray,

Lifeless, but beautiful, he lay,

And from the sky, serene and far,

A voice fell, like a falling star,

Excelsiot!
& E Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, Viertes Buch, Nr. 285 (KSA 3), Minchen/Berlin
1999, 527f.
Mt 20,18: «Siehe, wir ziehen hinauf nach Jerusalem, und der Menschensohn wird den
Hohepriestern und Schriftgelehrten iiberantwortet werden; und sie werden ihn zum Tode
verurteilen.»



«Sehet, wir gehen hinauf nach Jerusalem» 691

vers vom «ungebenren Berg, den meine Siinden eigen», nicht mit anderen, realistisch
geschirfteren Ohren horen, wenn man an die Kreuzziige in diese «heilige Stadt»
denkt? Was soll dieser Drang hoch in die Zionsstadt?

Unter dem Titel «Uberdosis Gott hat Erich Follath, diplomatischer Korre-
spondent im Auslandressort der Zeitschrift «Der Spiegel», die Religionsgemen-
gelage Jerusalems folgendermassen charakterisiert: «Die drei monotheistischen
Religionen verehren den Bereich um den Tempelberg in der Altstadt mit der
Inbrunst ihres Glaubens: Klagemauer, Felsendom, Grabeskirche rethen sich anei-
nander, und ihre Mauern, von Blut und Trinen getrinkt, verschrinken sich sogar.
Alles ist nur einen Steinwurf voneinander entfernt — was einige fromme Fanatiker
(...) manchmal sehr wortlich nehmen».® eine — muss man sagen — zurtickhaltende
Formulierung,

Wire es demnach nicht besser, statt nach Jerusalem nach Athen’ hinauf zu
gehen? Hinauf dann natiirlich nicht in die Akropolis, sondern auf die Agora, auf
jenen Marktplatz, auf dem religiése Uberzeugungen, Erzihlungen von Passionen
und von der versdhnenden Kraft der Leidensbereitschaft radikal vergleichgtltigt
und auch ironisiert werden — so ist es jedenfalls dem Paulus der Apostelgeschich-
te in Athen'” ergangen... Das wire nun allerdings geistig und religionspolitisch
eine radikal andere Bewegungsrichtung, statt nach Jerusalem hinauf nach Athen

Der israelische Schriftsteller Elazar Benyoétz hat die Differenz von Athen
und Jerusalem etwas plakativ, aber bedenkenswert auf die Formel gebracht: «Ich
auf griechisch heisst: <anstelle der Gotten, auf hebriisch heisst es immer noch dm
Angesicht Gottes." Kann man sich Bachsche Musik mit dem Motto «anstelle
Gottes» vorstellen? Stand denn nicht «soli Deo gloria» unter vielen seiner Kom-

positionen?

£ E. Follath: Eine Uberdosis Gott. In der Altstadt prallen Religionen und Nationen hart
aufeinander, in: A. Grossbongardt u. D. Pieper (Hg): Jerusalem. Die Geschichte einer
heiligen Stadt, Miinchen, Hamburg 2009, 226.

Die plakative Entgegensetzung Athen und Jerusalem geht auf Tertullian zuriick: «Quid
ergo Athenis et Hierosolymis?», De praescriptione haereticorum, ch. 7, 9, vgl. dazu: L.
Schestow: Athen und Jerusalem. Versuch einer religiésen Philosophie, Neuaufl. mit Nach-
wort, einem Essay v. R. Panikkar, Miinchen 1994.

Apg 17,16-32: «Als sie von der Auferstehung der Toten hérten, begannen die einen zu
spotten, die anderen aber sagten, dariiber wollen wir einandermal mehr von dir héren.»

" E. Benyoétz: Die Eselin Bileams und Kohelets Hund, Miinchen 2007, 17.



692 Niklaus Petet

«Im Angesicht Gottes» — das 1st eine gute Beschreibung fir den grossen zwei-
ten Teil der Kantate, fur die verbleibenden vier Sticke, in denen nur noch das
fromme Ich spricht, in denen die Seele in radikaler Verinnetlichung die Passi-
onsgeschichte meditiert — coram Deo. Nachfolge ist hier kein Gang mehr hinauf
nach Jerusalem, sondern eine meditatio, namlich die Betrachtung des Gesichts,
welches Gott nach christlichem Glauben offenbart: das Antlitz des gegeissel-
ten, gekreuzigten und auferweckten Menschen, des erneuerten Ebenbildes.

Deshalb vermutlich haben Bach und Picander zwischen das personliche
«lch folge dir nach» der Seele intermittierend die 6. Strophe des Paul Gerhardt-
Liedes «O Haupt voll Blut und Wunden»'? geschoben, ein verinnerlichtes Pas-
sionsgedenken eines Frommen, in dessen Herzen der Gekreuzigte auferstehen
soll.

Das ist eine bewegende Idee, weil hier hinaufgeblickt wird zum menschli-
chen Antlitz dessen, der die Kraft, den Mut, die Leidensbereitschaft hatte, den
Konflikten nicht auszuweichen. Mit friedlichen Mitteln ist Jesus eingestanden
tiir die Botschaft von Gottes Versohnung, fiir den Sieg der Liebe tiber den Tod.
Es ist dieses Gesicht, diese Gestalt des leidenden Menschen, von dem Pilatus
unbeteiligt und zynisch — und Christen mit innerer Beteiligung sagen: «Ecce
Homon," sieh diesen (menschlichen) Menschen.

Ein drittes Zogern — man mag mir die Rhetorik der Nachdenklichkeit bei
einer Passionskantate nicht verdenken — betrifft die barocke Verinnerlichung
und damit den Kantatentext selbst. Nimlich die Uberdosis dessen, was man
Winkelspiritualisierung nennen konnte: «Nun will ich mich (...) in meinem Winkel
gramen (... )», singt diese Seele. Wozu diese christliche Griesgrimigkeit? — Und
wenn sie weiter singt: «(...) die Welt mag tmmerbin, das Gift der Wollust 3u sich neb-
men, ich labe mich an meinen Tranen» — dann will die Verinnerlichung heute nicht
mehr so richtig gelingen, dann murmelt man im Stillen: give ne a break!

Das theologische Problem steckt im unbiblischen Seelen-Individualismus
und -Egoismus, im religios ausgebremsten Leben, in einem fiir unsere Oh-
ren peinlichen Moralismus, denn all das zusammen blendet den sozial-poli-

2 Das Paul Gerhardt-Lied 445 (im Evangelisch-reformierten Gesangbuch der Schweiz) geht
auf den lateinischen Hymnus Salve caput cruentatum (Text: Arnulf von Léwen 1200-1250)
zuriick, konzentriert sich aber im Gegensatz zur Vorlage fast ausschliesslich auf die Be-
trachtung des Hauptes, des Gesichtes, das der gefolterte Christus dem Glaubigen zeigt.

®  Joh 19,5.



«Sehet, wir gehen hinauf nach Jerusalem» 693

tischen Kontext und damit die dramatische Tiefe der Passionsgeschichte aus.
Hatte man Jesus nicht zuvor als Fresser und Siufer und falschen Propheten
beschimpft, weil er das Leben und die Menschen mehr liebte als rigide Moral
und unsinnige Ritualgesetze? Hatte man ihn nicht ausgegrenzt, weil er Huren
und Steuergauner (Zollner) seinerseits nicht ausgrenzen wollte, weil er sie auf
ihre Ebenbildlichkeit, auf ihre Menschenwirde und Sehnsucht nach Gerech-
tigkeit ansprach, und sie so in die menschliche Gemeinschaft zuriickzuholen
versuchte?

Das gottliche Antlitz im menschlichen Gesicht Jesu wird dozt sichtbar, wo
er Glick und Seligkeit jenen zuspricht, welche die Hoffnung auf Frieden nicht
aufgeben, welche den Konflikten dabei nicht ausweichen, ja sogar beteit sind,
dafiir mit ihrem Leben einzustehen: «Selg, die hungern und dirsten nach der Gerech-
tigkeit — sie werden gesattigt werden. | Selig, die Frieden stiften — sie werden Sobne und
Tachter Gottes genannt werden. [ Selig, die verfolgt sind um der Gerechtigkeit willen — ihnen
gehirt das Gottesreich.»'* Sichtbar werden hier Gesichtszige von Gottes Mensch-
lichkeit. Das ist etwas anderes als barocke Seelen in religiosen Filzpantoffeln.

Hinauf nach Jerusalem! — wenn in der Spiritualisierung alle Leidenschaft
fir das Gottesreich, fiir die Heilung und Verwandlung unseres ganzen Lebens
durch Gott verschwindet, dann steht die Passionserzihlung und auch die Os-
terbotschaft in der Gefahr, zu einem kleinbiirgerlichen Seelentheater zu wer-
den. Der verstorbene deutsche Bundesprasident Johannes Rau pflegte mitun-
ter daran zu erinnern, in der Bibel heisse es nicht: «Seid getrost, es bleibt alles beim
Alten», sondern «Siehe ich mache alles neuln®

Gewiss, aneignende Verinnerlichung hilft uns, die fatale Faszination des
heiligen Bodens, der heiligen Steine, des Draufsitzenwollens und die damit
verbundenen Religionskonflikte zu iiberwinden — eine religionskulturelle Ex-
rungenschaft.

Aber wir sollten der historischen Forschung und der kritischen Theologie
dankbar sein, dass sie auch das lebendige Ausserliche, den Staub, den Schweiss,
die Note dieses Weges hinauf nach Jerusalem sichtbar gemacht hat, die sozial-
politisch-religiésen Konflikte und das menschliche Gesicht unter dem versie-
gelten Bild des Gottessohnes wieder in Erinnerung gerufen hat. Wir sollten
dankbar sein fiir das Aufbrechen, fiir die Infragestellung, ja fir die Krise des

4 Mt 5,6.9f
* M. Zabel (Hg.): LebensBilder. Mit Texten von Johannes Rau, Gutersloh 1992, 216.



694 Niklaus Peter

dogmatischen Panzers, welcher sich seit Jahrhunderten tiber den lebendigen
Korper der vielschichtigen Evangelientexte gelegt hatte. Dies, weil erst dann
der dramatische Horizont und die welthistorische Tiefe der Leidensgeschichte
als einer Gottesgeschichte wieder sichtbar werden.'

Die grossartige Dichte, die Leidenschaft und Wahrheit der Bachschen Mu-
sik laden uns ein zur Verinnerlichung, aber sie zwingen uns auch zu solchen
Riickiibersetzungen des barocken Textes. Erst dann kann und mag — jedenfalls
mein Geist und meine Seel — «au#f Rosen» gehn.

Abstract
Die vorliegende kleine Meditation zur Bach-Kantate 159 nimmt ihren Ausgang von
einer Pathosformel, welche im 19. Jahrhundert faszinierte: Excelsior! — Hoher hinauf!
— um dagegen die konkrete Bewegung des biblischen «Hinauf nach Jerusalem!» zu
setzen, die von Bach musikalisch so grossartig umgesetzt worden ist. Der Kantatentext
spricht von einem Leidensweg, der verinnerlicht, angeeignet, aber nicht spiritualisiert
werden darf, weil darin Gottesgeschichte mit realer Geschichte sich vermittelt.

Niklaus Peter, Zirich

16 Vgl. dazu ausfiihrlicher: N. Peter: Geben und leben. Was wire unsere Gesellschaft ohne die
Bereitschaft, etwas zu geben? Zu Karfreitag und Ostern, Neue Ziircher Zeitung, 23./24.
April 2011, 1.3.



	"Sehet, wir gehen hinauf nach Jerusalem" : zur Bach-Kantate 159 ; Verinnerlichung, aber keine Spiritualisierung im Passionsgedenken

