Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 4

Artikel: Die theologische Zeitschrift "Kirche und Israel" : Ziele bei ihrer
Grindung und deren Realisierung

Autor: Brocke, Edna

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877690

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die theologische Zeitschrift «Kirche und Israel»

Ziele bei threr Grindung und deren Realisierung

Die Griindung einer neuen theologischen Zeitschrift in Deutschland im Jahr
1986, die sich innerhalb des breiten theologischen Spektrums einem im allge-
meinen eher als Randphinomen angesehenen Segment widmet, wirft u.a. die
Frage auf, in welche gesellschaftliche, politische und theologische Wirklichkeit
hinein dieser Schritt gewagt wurde. Ekkehard W. Stegemann gehorte zu den
Griindern dieser Zeitschrift und ist bis heute federfithrend im Herausgeber-
team aktiv. So bietet sich aus Anlass seiner Emeritierung auch eine Riickschau
an, verbunden mit der Frage nach ihrem heutigen «Sitz im Leben» in der theo-
logischen und politischen Realitit der Bundesrepublik Deutschland. Waren
die beiden ersten Dekaden der Bundesrepublik politisch stitker von einem
(theinischen) Katholizismus geprigt, folgte auf die bewegten Jahre 1967/68
ein Wandel hin zu stirker evangelisch geprigten politischen Positionen. In
beiden christlichen Kirchen begann eine Auflésung der sie tragenden Milieus,
was sie auf eine intensive Suche nach ihrem eigenen Ort verwies.” Dies spie-
gelt sich nur am Rande in den Themen, die weiterhin in «Kirche und Israel»
von Bedeutung sind. Hierfir scheinen virtuelle Adressen® den Bedatf besser
zu decken.

I
Das Thema «Kirche und Israel» — also die Beziehungen der christlichen Kir-
chen zum jidischen Volk — gehorte (und gehort bis heute) zu den komplexes-
ten und schwierigsten, ist es doch durch eine zweitausend jihrige asymmetri-

: Siehe den Beitrag von M. Noack: 25 Jahre «Kirche und Israel». Kleine Rickschau und kur-
zer Ausblick, Kul 26 (2011) 99-107.

: Ein Beispiel fiir die Desorientierung ldsst sich im Buch von B. von Weizsicker, Mitglied im
Prisidium des Evangelischen Kirchentages, beobachten, das den Titel trigt «Ist da jemand?
Gott und meine Zweifel» (Miinchen 2012). Sie schrieb dieses Buch nach dem Tod ihres 51
jahrigen Bruders Andreas, auf ihrer Suche nach dem «wahren Geheimnis des Lebens und
des Todes», wie sie in einem Interview (SZ, Nr. 240, 17.10.2012) erlauterte.

Siehe hierzu das Angebot unter www.forgivenet.com. Dort kann man «Ask for forgiveness,
Send a letter to God, Post a Confession».

ThZ 4/69 (2013) S. 648—-660



Die theologische Zeitschrift «Kirche und Israel» 649

sche, meist ungute Geschichte gepragt. Deshalb fanden die Fragen nach dieser
Beziehung keinen Eingang in den breit geftihrten theologischen Diskurs.

Den Anfang bei diesem Unternehmen (nach dem Zweiten Weltkrieg) mach-
ten Christen, die schon bald erkannten, dass der Versuch, die europiischen
Juden zu eliminieren, kein Kriegsziel, sondern ein tiefer und grundsitzlicher
Einschnitt in die europiische Kultur war. Thr Erschrecken tiber diese Einsicht
fuhrte viele Menschen dazu, zunichst die Ursachen des Phinomens verstehen
zu wollen, um — wenn denn méglich — daraus Lehren fir zukiinftiges Handeln
zu ziechen. Zudem waren unter thnen zahlreiche politisch wachsame Christen,
die erkannten, dass die unterschiedlichen Spielarten christlichen Selbstvet-
stindnisses und die Auslegungstraditionen von Grund auf wissenschaftlich
gepriift und vor allem korrigiert werden miissten.

Mit dieser Entwicklung «von unten» ging jedoch kein fachlich-theologisches
Interesse im akademischen Bereich einher. Dies galt sowohl fiir die katholi-
schen als auch fiir die evangelischen Fakultiten. Auch die Entscheidungs- und
Amtstriger in den kirchlichen Institutionen der beiden grossen Kirchen waren
nur sehr begrenzt an einer Uberpriifung der eigenen theologischen wie religic-
sen Lehren oder kirchlichen Praktiken interessiert.

Folgerichtig waren es die jeweiligen «laienorganisationen» (der Evange-
lische Kirchentag 1961 sowie das Zentralkomitee der deutschen Katholiken
1971), die eine Prifung der eigenen theologischen Positionen in Kirchenlehre
und -praxis forderten und Arbeitsgemeinschaften oder Gesprachskreise griin-
deten, welche die Kernfrage nach dem Verhiltnis des Christentums zum jidi-
schen Volk in ihren Aufgabenkatalog aufnahmen und diesen Debatten in den
Grossveranstaltungen der Laienorganisationen den ihnen geblihrenden Platz
eingeriumt.

Eine Initialziindung in Richtung eines Neuanfangs gab die katholische Welt-
kirche, die selbstverstandlich auch Einfluss auf die Entwicklungen in Deutsch-
land hatte: das von Papst Johannes XXIII. initiierte Zweite Vatikanische Konzil.
Im votliegenden Kontext ist das am 28. Oktober 1965 beschlossene (und dann
von Papst Paul VI. 6ffentlich verkiindete) Nostra Aetate bahnbrechend gewesen.
Dieses Dokument riumt ein, dass alle nichtchristlichen Religionen «Wahrheitse-
lemente» in sich tragen und lisst — im Besonderen — das Judentum als von Gott
gestiftete Religion gelten, in der das Christentum wurzelt. Dies war der erste
Meilenstein auf dem Weg der Umkehr vom bis dahin geltenden exklusiven und
antijidisch definierten Absolutheitsanspruch der katholischen Kirche.



650 Edna Brocke

Ein vergleichbares Dokument kann es auf Grund ihrer Kirchenstruktur
auf evangelischer Seite nicht geben. In der Bundesrepublik Deutschland kam
die Initialztindung von der Evangelischen Kirche im Rheinland, die 1976 einen
Ausschuss ins Leben rief, in dem christliche und judische Mitglieder mit Sitz
und Stimme vertreten waren. Er bereitete eine Vorlage fir die Synode «zur Er-
neuerung des Verhiltnisses von Christen und Juden» vor. Am 11.1.1980 wurde
die Vorlage — nach intensiven Debatten und verschiedenen Anderungen — mit
grosser Mehrheit angenommen.

Bemerkenswert ist, dass zu den entschiedenen Kritikern dieses Beschlusses
13 Professoren der evangelisch-theologischen Fakultit der Universitit Bonn
gehorten. Thnen schlossen sich auch weitere Universititsprofessoren an, die
Auschwitz nicht als Ausdruck der theologischen Krise des Christentums zu
sehen vermochten und die nicht akzeptierten, dass es in dieser Zeit seine histo-
rische Chance verspielt hatte, glaubwiirdig Zeugenschaft abzulegen.

Trotz dieser grossen Widerstinde folgte auf den Beschluss der Rheinischen
Kirche ein intensiver Diskurs; er kreiste sowohl um die Einsicht in die theolo-
gische Krise des Christentums im 20. Jahrhundert als auch um die damit eng
verbundene Frage nach der christlichen Identitit —und dies auch im Lichte der
Erkenntnis der elementaren Asymmetrie zwischen Christentum und Juden-
tum.* Diese Asymmetrie zu akzeptieren, verlangt — iiber theologische Einsich-
ten hinaus — auch die Bereitschaft, lieb gewonnene Positionen einer zuweilen
schmerzhaften Prifung zu unterziehen.

Auf diesen Beschluss folgten Beschliisse verschiedener weiterer evangeli-
scher Landeskirchen, die spiter (zum Teil) auch Anderungen in ihrer Grund-
ordnung vornahmen — dies, weil erkannt wurde, dass Judenfeindschaft im
Christentum grundgelegt ist, ja konstitutiv fir es ist, wie u.a., aber nicht allein
Ulrich Wilckens behauptet.”

& Nur exemplarisch sollen hier Exponenten dieses Diskurses genannt werden: R.
Rendtorff/E. Stegemann (Hg): Auschwitz, Krise der christlichen Theologie. Eine Vor-
tragsreihe, Miinchen 1980; ].B. Metz: Gotteskrise. Versuch zur «geistigen Situation der
Zeiv, in: Diagnosen zur Zeit, Dusseldorf 1994, 76-92.

3 U. Wilckens: Das Neue Testament und die Juden, EvTh 34 (1974) 602-611.



Die theologische Zeitschrift «Kirche und Israel» 651

II
In dieser Phase hat Rolf Rendtorff, damals Alttestamentler an der evangelisch-
theologischen Fakultit in Heidelberg, die Griindung einer Zeitschrift angeregt,
deren Aufgaben er 1983 wie folgt formulierte:

«Wir brauchen eine theologische Zeitschrift, in der das Thema «Christen und Juden»
nicht nur als geduldetes — oder oft genug nicht geduldetes Randthema erscheint, son-
dern als das zentrale theologische Thema, das uns heute aufgegeben ist und von dem
aus alle anderen Themen neu in Blick genommen werden missen.»®

Rendtorff hielt ein solches Organ fiir umso notiger, als seit dem Beschluss der
Rheinischen Synode im Januar 1980 sich die Diskussion qualitativ verindert
habe. Bis dahin wurde das Thema «Juden und Christen» weithin als Angele-
genheit einiger weniger Aussenseiter betrachtet, die man gewahren liess und
deren Veroffentlichungen — von gelegentlichen polemischen Ausfillen gegen
sie abgesehen — meist ignoriert wurden.

Er fahrt in seiner Argumentation wie folgt fort:

«Die Atbeit am Thema uden und Christen» hat fir uns m.E. drei Hauptaspekte, die
man untetscheiden muf}, ohne sie voneinander zu trennen: das christlich-judische
Gesprach, das Kennenlernen des Judentums; das Aufarbeiten der Fehlentwicklun-
gen und Defizite in der christlichen Theologie ... Es geht darum, an einer christli-
chen Theologie im Gesprich mit dem Judentum zu arbeiten bzw. weiterzuarbeiten.
Dies sollte allerdings keinesfalls eine Vernachlissigung der beiden anderen Aspekte
bedeuten.»’

«Insbesondere erscheint es mir wichtig, dal} wir die Tiren unserer ... deutschen
Theologie 6ffnen und Beitrige aus anderen Bereichen mit aufnehmen. Wer z.B. in
jungster Zeit in den USA war, der weil3, da3 dort Vieles geschrieben und diskutiert
wird, was bei uns zu Unrecht weiterhin unbekannt bleibt. Dies gilt fiir christliche wie
fur judische Stimmen.»®

So passte der Impuls, die Zeitschrift zu griinden, in eine Zeit, in der Themen
im Kontext eines theologischen Dialogs von Christen mit Juden regelmassig zu

Zitat aus den Notizen «Uberlegungen zur Griindung einer Zeitschrift fiir Kirche und
Judentumm, einem «begrenzten Empfingerkreis» zugeschickt.

¥ Ebd.

8 Ebd.



652 Edna Brocke

Kirchen- und Katholikentagen gehérten und Schritt fiir Schritt auch kirchliche
Instanzen erreichten. Allerdings geschah dies nur bis in die 1990er Jahre.

Detr Zusammenbruch der Sowjetunion, die Einigung der beiden deutschen
Staaten und nicht zuletzt der Zweite Golfktieg 1990/91 liessen eine weitere
Wende deutlich erkennbar werden. Auch wenn es sich hierbei um politische
Ereignisse handelt, hatten sie m.E. weitreichende gesellschaftliche und folglich
auch kulturelle Folgen. Der Beitritt der DDR mit rund 17 Millionen Biirgern
zum Geltungsbereich des Grundgesetzes fithrte dazu, dass das Interesse an
theologischen Themen in dem geeinten Deutschland insgesamt stetig nachliess
und folglich auch Fragen nach dem Verhiltnis der christlichen Theologie zum
judischen Volk. Dies im Besonderen dadurch, dass die SED (samt ihrer Nach-
folgeorganisationen PDS oder Die Linke) zu keiner Zeit eine Aufarbeitung
beider Diktaturen zuliess, sondern ideologisch vorgab, die DDR sei in ihrem
«antifaschistischen Kampt» der bessere deutsche Staat gewesen. Damit ging die
Leugnung der judenfeindlichen Tendenzen einher, die es in ihr gegeben hatte.
Dies prigte die Atmosphire im geeinten Deutschland in eine Richtung, die
diesen Dialog eher behinderte.

Zum anderen riickten Fragen nach der Beziehung zwischen Christentum
und Islam stirker ins Zentrum. Viele der uralten, fir iberwunden gehalte-
nen christlichen Vorstellungen vom Judentum, bis hin zu klassischen Vor-
urteilen, kamen tber den massiven Antisemitismus in den islamischen und
arabischen Welten wieder nach Europa und somit auch nach Deutschland
zuriick.

Hinzu kommt die Enttiuschung vieler Christen, die zuvor an einem
Dialog mit Juden teilnahmen und auf eine Verséhnung — nach christlicher
Vorstellung — hofften. Als diese ausblieb, waren zahlreiche engagierte Inter-
essenten der ersten Stunde enttduscht und vielleicht auch ein wenig verings-
tigt. Ob eine kollektive Vers6hnung grundsitzlich Ziel eines theologischen
Dialogs sein kann, wurde jedoch nicht in Frage gestellt. Somit war jedoch



Die theologische Zeitschrift «Kirche und Israel» 653

eine Enttduschung von Anbeginn bei jenen christlichen Teilnehmern vor-
programmiert’, und sie haben sich — zuweilen auch ostentativ — abgewendet.

Eine weitere Folge des Entfremdungsprozesses — man kann auch sagen:
die «Wende der Wende» — war die zunehmende Hinwendung vieler Europier
zum sog. Palistinenserproblem. Bezeichnend hierbei war die unselige Wort-
prigung «Opfer der Opfer,'® womit in Deutschland eine zweifache Denkblo-
ckade eingeleitet wurde: Juden wurden fast nur als Ermordete, also als Opfer
wahrgenommen, was zu einem ausschliesslich riickwirts gewandten Diskurs
fuhrte. Die lebenden Juden in Deutschland, vor allem 1thre Funktionire, nimmt
man hingegen hiufig als «Stérenfriede» wahr, die sich zu oft und meist in als
unpassend empfundener Weise einmischen. So dient das unselige Diktum von
den so genannten «Opfern der Opfer als Ventil dafiir, die sich verteidigenden
Juden in Israel zu kritisieren und zu verurteilen.

Diesen Vorgang hat Henryk M. Broder wiederholt beschrieben, so auch in
einem Beitrag in der Welt vom 27.11.2012, in dem er festhielt:

«dstael ist der Jude unter den Staatem, hat schon vor Jahrzehnten der franzosische
Histotiker Leon Poliakov geschrieben. Er ist es heute mehr denn je, das einzige Land
der Welt, tiber dessen Existenzberechtigung debattiert wird, wobei auch diejenigen,
die Israels Existenzrecht bejahen, nicht merken, in was fur eine dialektische Falle sie
dabei tappen»''

Kirche und Israel stieg schon sehr friih, 1986, in diesen Diskurs ein und nahm
einen Beitrag von Krister Stendahl auf, der Aspekte der Theo-Politik (ein Aus-
druck, mit dem Martin Buber das Judentum charakterisierte) aufgriff und sich
klar zur Bedeutung des Staates Israel dusserte. Zwar hat er ihn nicht — wie im
Synodalbeschluss von 1980 — als «Zeichen der Treue Gottes» bezeichnet, aber
in seiner Bedeutung theopolitisch gewtirdigt.

Diese Reaktion traf in der Geschichte wiedetholt zu, So war Luther zunichst von der
judischen Bibel und von Juden sehr angetan; als diese jedoch Juden blieben und sich nicht
taufen liessen, schlug seine Sympathie in Hass um. Ahnliches lisst sich auch bei Moham-
med feststellen und bei verschiedenen anderen Nichtjuden. Wenn deren Erwartung an eine
grundlegende Verinderung bei den Juden nicht in Erfiillung ging, schlug die Enttiuschung
in tiefe Abneigung oder gar Hass um.

1 Siehe hierzu beispielsweise einen Beitrag von H.M. Broder: «Die Opfer der Opfer» vom

14.7.1989 in der zEIT www.zeit.de.1989/29/die-opfet-det-opfer.
1 http:/ /www.welt.de/ 111546855 vom 27.11.2012.



654 Edna Brocke

«Der Staat Israel ist auf eine véllig neue Weise Teil der Welt. Im BewuB3tsein der neuen
Generation ist dies eine schlichte Tatsache, und man mulf3 die schreckliche Ironie be-
denken, daB3 von allen Befreiungsbewegungen der Welt in dieser historischen Epoche
nur die eine, Zionismus genannt, von den meisten Menschen in groBen Teilen der
Welt nicht als eine solche behandelt wird. Israel wird nicht die Anerkennung als Natio-
nale Befreiungsbewegung zuteil; vielmehr wird der Zionismus zum Rassismus erklirt.
Eine Ironie der Ironien, Sonderbehandlung) von einer schrecklichen Sorte. Warum
wird diese eine Befreiungsbewegung anders behandelt? Sie haben doch alle ihre Pro-
bleme ... Und es gibt noch eine andere Ironie: Niemals gab es in der Geschichte des
Christentums eine Theologie, die sich so bewufit am Exodus und der Befreiung aus
der Sklaverei orientierte; gleichwohl entwickelte sie aber nur sehr wenig Finsicht und
Geduld gegeniiber Israels Befreiungskampf»'

Mit dem Denkmuster — in Wahrheit ein Féb/muster — der «Opfer der Opfer»
wurde zweierlei erreicht. Zum einen wurde eine vom Kern der Sachfragen des
Konfliktes ablenkende Konkurrenz um das Opfer-Sein ausgel6st. Befordert
von der Neigung, sich mit dem scheinbar Schwicheren zu identifizieren, ge-
langten auch viele alte, jedoch noch gut bekannte Vorurteile gegen Juden de
facto in die «Mitte der Gesellschaft», verdeckt durch den Mantel einer Pseudo-
Solidaritit mit den Palistinensern. Mit der Zeit entwickelte sich eine Dyna-
mik, die mittlerweile bis in weite Kreise von Politik und Gesellschaft reicht.
Zahlreiche kirchliche Kreise sind zu Orten hoch emotionaler Schein-Diskurse
und Aktvititen geworden, die sich nur selten auf politische Einsichten oder
Analysen statzen. Zudem grinden sie auch nicht auf einer prifenden In-
trospektion der eigenen — haufig emotionalen — Griinde fiir ihr einseitiges
Engagement.

Zum anderen bot dieses Schema eine emotionale und bequeme Entlastung
fiir viele Deutsche (und andere Europier) aus einer Bedriickung tber die Zeit
des Nationalsozialismus, die allerdings nicht aufzulésen ist. Die Solidarisie-
rung mit den «Opfern der Opfer» geht theologisch so weit, dass Uber christliche
Palastinenser den europiischen Christen der Entlastungsprozess gleichsam auf-
gedringt wird. Hier kann nur auf einige Beispiele jiingster Veroffentlichungen
hingewiesen werden, die den «klassischen Antisemitismus» der christlichen
Theologie in «die Moderne» transportieren.

2 K. Stendal: Die nichste Generation in den jidisch-christlichen Beziehungen, Kul 1 (1986)
13.



Die theologische Zeitschrift «Kirche und Israel» 655

«Das Kairos-Palidstina-Dokument wurde am 11. Dezember 2009 in Bethlehem von
einem Gremium an die Offentlichkeit gebracht, das ihm auch seinen Namen gab.
Den Vorsitz dieses Gremiums hatte der ehemalige lateinische Patriarch von Jerusalem
inne. Auf einer speziellen Website wurde das Dokument in Arabisch und in mehreren
europiischen Sprachen rasch zuginglich gemacht. Ebenso rasch verbreitete es das
Sekretariat des Weltkirchenrats (ORK) weltweit, insbesondere in den protestantischen
Kirchen. Das war kein Zufall, denn das Ork-Sekretariat war an der Erstellung dieses

Dokuments stark beteiligt. Es ist Bestandteil des umfassenden Programms des ORK,

politische Ziele der Palistinenser zu férderny

Ebenso aggressiv wie zielbewusst ist der evangelische Pfarrer Mitri Raheb in
Bethlehem, det wiederholt christliche judenfeindliche Positionen veroffentlicht.
Er scheut sich auch nicht, mit genetischen «Argumenten» zu behaupten, dass die
Palistinenser per DNA-Priifung als die wahren Juden nachzuweisen seien.'* In
der Ausgabe 1/2013 von Kirche und Israel thematisiert Stefan Meifiner diese
Problematik unter dem Titel «Palistinensische Befreiungstheologie auf Kosten
Israelso»

Die Argumentation von Mitri Raheb steht in der theologischen Tradition des
Eisenacher «Entjudungsinstituts», das 1939 gegrundet und von 13 evangelischen
Landeskirchen getragen wurde. Aufgabe des Instituts war es, Jesus zu «entjuden»,
ihn also zum Arier zu «machen».” Sein damaliger wissenschaftlicher Leiter, Wal-
ter Grundmann, war zugleich Inhaber des Lehrstuhls fiir Neues Testament an
der Universitit Jena. 1954 Gibernahm er in der DDR das Eisenacher katechetische
Seminar, wurde spiter zum Kirchenrat ernannt und arbeitete parallel dazu fur die
Staatssicherheit. Europaische Christen, zumal in Deutschland, die im 21. Jahr-
hundert den palistinensischen Pfarrer Raheb in diesem Zusammenhang nicht
rigen, ihn 2012 gar mit dem Medienpreis auszeichnen, scheinen die fritheren
«Unfille» in der christlichen Tradition wohl vollstindig ausblenden zu wollen.

I
In die universitire Welt der Theologie hingegen hat das Thema der Beziehun-
gen des Christentums zum jiidischen Volk keinen Einzug erhalten. Es wurde

Siehe den Beitrag von M.E. Lowe: Das palistinensische «Kairos»-Dokument: eine Hinter-
grundanalyse, Kul 25 (2010) 184-190.

" St. MeiBner: Sind die Paldstinenser die wahren Juden?, Religionen in Israel 18 (2012) 73-80.
Mitri Raheb versucht Jesus ebenfalls zu «entjuden», ihn also zum Paldstnenser zu «ma-
chen».



656 Edna Brocke

nicht zum Bestandteil verpflichtender Bereiche in der Ausbildung theologi-
schen Nachwuchses, sondern blieb das individuelle Interesse einzelner Fach-
gelehrter. Judische Auslegungstraditionen (etwa zu Texten der jidischen Bibel)
gehoren bis heute nicht zum festen Bestandteil der Studienpline katholischer
und evangelischer Theologie. Ebenso wenig wurden Reflexionen und Korrek-
turen des Absolutheitsanspruchs beider Kirchen in den Studiengingen ihrer
Fakultiten ernsthaft berticksichtigt. Die Tatsache, dass die jidischen Ausle-
gungen tber die Jahrhunderte auf Hebriisch verfasst wurden, stellt eine Hiirde
dar. Allerdings gehoren auch hier Form und Inhalt zusammen, so dass gerade
das Studium der hebriischen Auslegungen — die zudem meistens ganz eng
am hebriischen Original der judischen Bibel orientiert sind — auch metho-
disch und nicht nur inhaltlich, eine entscheidende Vorstufe bilden konnte, in
ein Gespriach von Christen mit Juden einzutreten. Da die fiir Christen kons-
titutive Schrift aus zwei Teilen besteht, der dltere aut Hebriisch, der jiingere
auf Griechisch, scheint die Erwartung, dass beide Sprachen die Grundlage fur
Studierende der Theologie sein sollten, m.E. elementar und begriindet zu sein.

Vor diesem Hintergrund erklirt sich auch die Tatsache, dass es lange dau-
erte, bis an den Universititen «Auschwitz» nicht allein als Krise von Politik
und Gesellschaft erkannt wurde, sondern primar als Krise des Christentums.
Allerdings blieb diese Einsicht vielfach das «Spielfeld» einiger Aussenseiter, die
fiir ihr Engagement nicht selten diffamiert wurden.

Die Schnittstelle, an der einige Theologen die Frage nach der Beziehung
zum Judentum aufwarfen, war die nach der Theodizee. Der Anstoss hierfir
kam von dem 1958 erschienenen Buch «Nacht des Schriftstellers Elie Wie-
sel', der zunichst einen theologischen Diskurs unter Juden erdffnete!” mit
Blick auf die Frage: Wo war «Gott» in den Vernichtungslagern? Sehr viel spa-
ter entwickelte sich auch bei Christen eine neue Dimension im theologischen
Diskurs. Vor dem historisch gespannten Bogen von Inquisition, Kreuzziigen
und Schoah formulierte der judische Philosoph Emmanuel Levinas'® die theo-

16 Geboren 1928 in Rumanien, lebt in den USA.

7 Siehe z.B. R.L. Rubenstein: After Auschwitz. Radical Theology and Contemporary Juda-
ism, New York 1966; M. Wyschogrod: Gott — ein Gott der Erlésung, in: M. Brocke/H.
Jochum (Hg.): Wolkensdule und Feuerschein, Minchen 1982, 178-194; ]. Webber: Jewish
Identities in The New Europe, London 1994; G.-A. Goldschmidt: In Gegenwart des ab-
wesenden Gottes, Zirich 2003.

¥ Judischer Philosoph, geboren 1905/6 in Kaunas, gestorben 1995 in Paris.



Die theologische Zeitschrift «Kirche und Israel» 657

logische Herausforderung zugespitzt wie folgt: «Das christliche Europa hat es
nicht vermocht, die Welt zu verindern. Nicht durch das, was die Christen als
Christen gemacht haben. Vor allem hat das Christentum sie als Menschen nicht
von dem zurtckgehalten, was sie taten.»"

Diese Themen wurden jedoch bei Juden und bei Christen — in Folge der
grundlegenden Asymmetrie zwischen ithnen — sehr unterschiedlich aufge-
griffen und diskutiert; es geschah jedoch nicht allein auf Grund der faktisch
gegensatzlichen Erfahrungen in der Zeit des Zweiten Weltkrieges und der
Schoah, sondern weil das Judentum eine Existenzform sui generis ist, die mehr
ist als nur eine Religionsgemeinschaft.

Bis in die 1990er Jahre wirkten Fragen wie die nach «Auschwitz, Krise der
christlichen Theologie»® oder «Theologie nach Auschwitz?».*' Ebenso scheint
die bereits in den sechziger Jahren konstatierte (Unfihigkeit zu trauerny® nach
wie vor aktuell zu sein.

Einen weiteren inhaltlichen Schwerpunkt in der Zeitschrift bildet die hiu-
fig vorgenommenen Unterscheidung zwischen einem religidsen «Antijudais-
mus» und einem — angeblich spiteren — rassistischen «Antisemitismus». Diese
Unterscheidung diente m.E. derselben Suche nach entlastenden Faktoren, um
die christlichen Aspekte, die nach Auschwitz fithrten, milder erscheinen zu
lassen. Ich halte diese kiinstliche Unterscheidung fiir falsch.?

Was die Identitit des Judentums — seit seiner Entstehung — prigt, ist ihr
binomischer Charakter: Es besteht aus einer gleichzeitigen Mitgliedschaft in
der ontischen Grosse «am Jissra’el» und in der theologischen Grésse «judische
Religion». Das ist das Kernstiick judischen Seins. Nur beide Aspekte zusam-
men bilden jidische Identitit — ungeachtet der Optionen, die jedem einzelnen
Juden seit der Aufklirung offen stehen, hier seine eigenen Schwerpunkte zu
setzen.

' E. Lévinas: Judentum und Christentum, in: G. Fuchs/H. H. Henrix (Hg): Zeitgewinn.
Messianisches Denken nach Franz Rosenzweig, Frankfurt a.M. 1987, 164£.

% Siehe B. von Weizsicker: «Ist da jemand? (Anm. 2).

2 B. Petersen: Theologie nach Auschwitz?: judische und christliche Versuche einer Antwort,
Berlin 1996, 55-58.

2 A. u. M. Mitscherlich: Die Unfahigkeit zu trauern. Grundlagen kollektiven Verhaltens,

Minchen 1967,

Hier sei erneut verwiesen auf den Beitrag von Wilckens: Das Neue Testament und die

Juden (Anm. 5).

23,



658 Edna Brocke

Keine andere ethnische Gruppe und keine andere Glaubensgemeinschaft hat
diese binomische Existenzweise fiir sich gewihlt. Gewiss, es ist eine schwer zu
lebende fiir die Juden — und eine schwer nachzuvollzichende fur die Nichtjuden.

«Das Judentum stellt keine Variante der Religion unter anderen Religionen dar, nicht
einmal die am hochsten entwickelte Variante, sondern ein Genus flir sich.»?

Die Einsicht in diese Besonderheit der jidischen Existenz zu fordern, ist eine
der Aufgaben der Zeitschrift, die auch das Verstindnis aus christlicher Sicht er-
weitern soll. Dies ist angesichts christlicher Hoffnung, wie sie etwa in Gal 3,18
formuliert ist, n6tig: «Da ist nicht Jude noch Grieche, da ist nicht Sklave noch
Freier, da ist nicht Mann und Frau; denn ihr alle seid einer in Christus Jesusy.

Wird diese eschatologische Hoffnung vergegenwirtigt — was viele Christen
taten und tun —, wird das legitime Recht auf «Anders-Sein» im judischen Sinn
bestritten.

Aber auch praktisch-religise Themen, die den Dialog von Christen und Ju-
den belasten, fanden und finden ihren Niederschlag in der Zeitschrift. Beispiel-
haft sei hier auf die Seligsprechung (1.5.1987) und spitere Heiligsprechung
(11.10.1998) Edith Steins durch Papst Johannes Paul II. hingewiesen. Edith
Stein wurde ermordet, weil sie zu «am Jissra’el» gehorte und nicht als christliche
Mirtyrerin. Wie sehr Juden diese christliche Inanspruchnahme als Ubergriff
etlebten, war christlichen Gesprichspartnern schwer zu vermitteln.”

Ahnlich problematisch sind verschiedene Verinderungen, die in den letz-
ten Jahren im Katholizismus stattgefunden haben; sie erwecken den Eindruck,
Entscheidungen des Zweiten Vatikanischen Konzils rickgingig machen zu
wollen. Da ist zum Beispiel die Wiederaufnahme der Pius-Brider in die Kir-
che zu nennen; aber nicht weniger problematisch ist die Wiedereinfithrung der
Tridentinischen Messe.

Ein Diskurs, den die Zeitschrift erst aufzunehmen beginnt, gilt Menschen,
die sich keiner Kirche verbunden wissen, wiewohl sie durch Erziehung und
Umfeld in der christlichen Kultur verwurzelt sind. Aus diesen Kreisen wird
wiederholt ein zuweilen uberheblicher Ruf laut, hertkémmliche — vor allem re-
ligiose — Traditionen abzuschaffen.

Die Debatte um den jidischen (und muslimischen) Brauch der Beschnei-

*  A. Funkenstein: Judische Geschichte und ihre Deutungen, Frankfurt 1995, 163.
»  Siehe hierzu beispielhaft einen Briefwechsel in «Kirche und Istael», Kul 14 (1999), 54-67.



Die theologische Zeitschrift «Kirche und Israel» 659

dung im Sommer 2012* wurde extrem emotional und dem Gegenstand nicht
angemessen gefiihrt. Als aggressivste Vertreter haben sich «aizistische Sozis»
— wie sie sich selbst bezeichnen — mit ithren im August 2012 verdffentlichten
neun Thesen hervorgetan. Mit Verweis auf die «Unmenschlichkeit» vormoder-
ner und antiaufklirerischer religiéser Rituale scheinen sie und andere Gegner
der Beschneidung eher versucht zu haben, ihre eigenen christlichen Wurzeln
zu bearbeiten, als die neugeborenen jidischen (und muslimischen) Knaben zu
schiitzen.”” Dartiber hinaus sind in dieser Kontroverse nicht wenige antisemiti-
sche Vorurteile und Klischees offen ausgesprochen worden —und dies alles im
Namen des Kindeswohls und der Humanitit.

Bei dieser aufgeregten Debatte wurde die oben erwihnte Auflésung der Mi-
lieus und das abnehmende Interesse an christlich-theologischen Themen in der
Gesamtgesellschaft, gepaart mit der allgemeinen Atomisierung der Gesellschaft
in der westlichen Welt, erschreckend sichtbar.

Zum 25. Entstehen der Zeitschrift im Jahr 2011 ist sie «online» gegangen.
Auf der Homepage stellt sie sich wie folgt dar:

Kirche und Israel ist eine internationale Dialogzeitschrift. Die Neukirchener

Theologische Zeitschrift

— gibt Einblicke in die weltweiten Diskurse zwischen Juden und Christen

— informiert tiber die Vielfalt judischer Lebenswelten

— beleuchtet Aspekte jiidischer Kultur und Literatur

— verhandelt das Verhiltnis von Kirche und Israel als eine Hauptspur der
theologisch-politischen Diskurse.

In dieser Richtung plant das Redaktionsteam das Erscheinen der Zeitschrift
auch weiterhin zu fihren. So wunscht es sich auch weiterhin Ekkehard Ste-
gemann als aktiven und anregenden Mitherausgeber, guten Freund und dem
Staat Israel zugewandten Kimpfer.

Jischar ko-ach!

% Auch wenn de facto der Brauch dhnlich ist, sind sowohl sein Vollzug als auch seine Be-
grindungen verschieden. Er hat lediglich biblisch-historische Riickbeziige gemeinsam, da
er in beiden Traditionen auf Abraham zuriickgeht.

http:/ /wwwlaizistische-sozis.eu/inhalte-menu/meinung/111-neun-thesen-zur-beschnei-
dungsdebatte-aus-laizistisch-humanistischer-sicht.

27



660 Edna Brocke

Abstract

«Kirche und Israel — Neukirchener Theologische Zeitschrift» wurde 1986 — in einer
Aufbruchsphase in der Reflexion der Beziehungen der christlichen Kirchen zum ji-
dischen Volk — gegriindet. Im vorliegenden Beitrag wird zunachst der Hintergrund
beleuchtet, der diese Griindung méglich machte. Es folgt ein Blick auf die Uberschnei-
dung der theologischen mit den politischen Aspekten in diesem Diskurs, und schliesst
mit der These, dass sich eine «Wende der Wende» im Kontext christlichen Intetesses
an einem Dialog mit dem Judentum anzudeuten scheint.

Edna Brocke, Krefeld



	Die theologische Zeitschrift "Kirche und Israel" : Ziele bei ihrer Gründung und deren Realisierung

