
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 4

Artikel: Die theologische Zeitschrift "Kirche und Israel" : Ziele bei ihrer
Gründung und deren Realisierung

Autor: Brocke, Edna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877690

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die theologische Zeitschrift «Kirche und Israel»

Ziele bei ihrer Gründung und deren Realisierung

Die Gründung einer neuen theologischen Zeitschrift in Deutschland im Jahr
19861, die sich innerhalb des breiten theologischen Spektrums einem im
allgemeinen eher als Randphänomen angesehenen Segment widmet, wirft u.a. die

Frage auf, in welche gesellschaftliche, politische und theologische Wirklichkeit
hinein dieser Schritt gewagt wurde. Ekkehard W Stegemann gehörte zu den

Gründern dieser Zeitschrift und ist bis heute federführend im Herausgeberteam

aktiv. So bietet sich aus Anlass seiner Emeritierung auch eine Rückschau

an, verbunden mit der Frage nach ihrem heutigen «Sitz im Leben» in der

theologischen und politischen Realität der Bundesrepublik Deutschland. Waren

die beiden ersten Dekaden der Bundesrepublik politisch stärker von einem

(rheinischen) Katholizismus geprägt, folgte auf die bewegten Jahre 1967/68
ein Wandel hin zu stärker evangelisch geprägten politischen Positionen. In
beiden christlichen Kirchen begann eine Auflösung der sie tragenden Milieus,

was sie auf eine intensive Suche nach ihrem eigenen Ort verwies.2 Dies spiegelt

sich nur am Rande in den Themen, die weiterhin in «Kirche und Israel»

von Bedeutung sind. Hierfür scheinen virtuelle Adressen3 den Bedarf besser

zu decken.

/
Das Thema «Kirche und Israel» — also die Beziehungen der christlichen
Kirchen zum jüdischen Volk — gehörte (und gehört bis heute) zu den komplexesten

und schwierigsten, ist es doch durch eine zweitausend jährige asymmetri-

1 Siehe den Beitrag von M. Noack: 25 Jahre «Kirche und Israel». Kleine Rückschau und kur¬

zer Ausblick, Kul 26 (2011) 99-107.
2 Ein Beispiel für die Desorientierung lässt sich im Buch von B. von Weizsäcker, Mitglied im

Präsidium des Evangelischen Kirchentages, beobachten, das den Titel trägt «Ist da jemand?
Gott und meine Zweifel» (München 2012). Sie schrieb dieses Buch nach dem Tod ihres 51

jährigen Bruders Andreas, auf ihrer Suche nach dem «wahren Geheimnis des Lebens und
des Todes», wie sie in einem Interview (SZ, Nr. 240, 17.10.2012) erläuterte.

3 Siehe hierzu das Angebot unter www.forgivenet.com. Dort kann man «Ask for forgiveness,
Send a letter to God, Post a Confession».

ThZ 4/69 (2013) S. 648-660



Die theologische Zeitschrift «Kirche und Israel» 649

sehe, meist ungute Geschichte geprägt. Deshalb fanden die Fragen nach dieser

Beziehung keinen Eingang in den breit geführten theologischen Diskurs.

Den Anfang bei diesem Unternehmen (nach dem Zweiten Weltkrieg) machten

Christen, die schon bald erkannten, dass der Versuch, die europäischen

Juden zu eliminieren, kein Kriegsziel, sondern ein defer und grundsätzlicher
Einschnitt in die europäische Kultur war. Ihr Erschrecken über diese Einsicht
führte viele Menschen dazu, zunächst die Ursachen des Phänomens verstehen

zu wollen, um — wenn denn möglich — daraus Lehren für zukünftiges Handeln

zu ziehen. Zudem waren unter ihnen zahlreiche politisch wachsame Christen,
die erkannten, dass die unterschiedlichen Spielarten christlichen
Selbstverständnisses und die Auslegungstraditionen von Grund auf wissenschaftlich

geprüft und vor allem korrigiert werden müssten.

Mit dieser Entwicklung «von unten» ging jedoch kein fachlich-theologisches
Interesse im akademischen Bereich einher. Dies galt sowohl für die katholischen

als auch für die evangelischen Fakultäten. Auch die Entscheidungs- und

Amtsträger in den kirchlichen Institutionen der beiden grossen Kirchen waren

nur sehr begrenzt an einer Überprüfung der eigenen theologischen wie religiösen

Lehren oder kirchlichen Praktiken interessiert.

Folgerichtig waren es die jeweiligen «Laienorganisationen» (der Evangelische

Kirchentag 1961 sowie das Zentralkomitee der deutschen Katholiken

1971), die eine Prüfung der eigenen theologischen Positionen in Kirchenlehre
und -praxis forderten und Arbeitsgemeinschaften oder Gesprächskreise
gründeten, welche die Kernfrage nach dem Verhältnis des Christentums zum
jüdischen Volk in ihren Aufgabenkatalog aufnahmen und diesen Debatten in den

Grossveranstaltungen der Laienorganisationen den ihnen gebührenden Platz

eingeräumt.
Eine Initialzündung in Richtung eines Neuanfangs gab die katholische

Weltkirche, die selbstverständlich auch Einfluss auf die Entwicklungen in Deutschland

hatte: das von Papst Johannes XXIII. initiierte Zweite Vatikanische Konzil.
Im vorliegenden Kontext ist das am 28. Oktober 1965 beschlossene (und dann

von Papst Paul VI. öffentlich verkündete) Nostra Aetate bahnbrechend gewesen.
Dieses Dokument räumt ein, dass alle nichtchristlichen Religionen «Wahrheitselemente»

in sich tragen und lässt — im Besonderen — das Judentum als von Gott
gestiftete Religion gelten, in der das Christentum wurzelt. Dies war der erste

Meilenstein auf dem Weg der Umkehr vom bis dahin geltenden exklusiven und

antijüdisch definierten Absolutheitsanspruch der katholischen Kirche.



650 Edna Brocke

Ein vergleichbares Dokument kann es auf Grund ihrer Kirchenstruktur
auf evangelischer Seite nicht geben. In der Bundesrepublik Deutschland kam

die Initialzündung von der Evangelischen Kirche im Rheinland, die 1976 einen

Ausschuss ins Leben rief, in dem christliche und jüdische Mitglieder mit Sitz

und Stimme vertreten waren. Er bereitete eine Vorlage für die Synode «zur

Erneuerung des Verhältnisses von Christen und Juden» vor. Am 11.1.1980 wurde
die Vorlage - nach intensiven Debatten und verschiedenen Änderungen — mit

grosser Mehrheit angenommen.
Bemerkenswert ist, dass zu den entschiedenen Kritikern dieses Beschlusses

13 Professoren der evangelisch-theologischen Fakultät der Universität Bonn

gehörten. Ihnen schlössen sich auch weitere Universitätsprofessoren an, die

Auschwitz nicht als Ausdruck der theologischen Krise des Christentums zu
sehen vermochten und die nicht akzeptierten, dass es in dieser Zeit seine

historische Chance verspielt hatte, glaubwürdig Zeugenschaft abzulegen.

Trotz dieser grossen Widerstände folgte auf den Beschluss der Rheinischen

Kirche ein intensiver Diskurs; er kreiste sowohl um die Einsicht in die theologische

Krise des Christentums im 20. Jahrhundert als auch um die damit eng
verbundene Frage nach der christlichen Identität - und dies auch im Lichte der

Erkenntnis der elementaren Asymmetrie zwischen Christentum und Judentum.4

Diese Asymmetrie zu akzeptieren, verlangt — über theologische Einsichten

hinaus — auch die Bereitschaft, lieb gewonnene Positionen einer zuweilen

schmerzhaften Prüfung zu unterziehen.

Auf diesen Beschluss folgten Beschlüsse verschiedener weiterer evangelischer

Landeskirchen, die später (zum Teil) auch Änderungen in ihrer
Grundordnung vornahmen — dies, weil erkannt wurde, dass Judenfeindschaft im
Christentum grundgelegt ist, ja konstitutiv für es ist, wie u.a., aber nicht allein

Ulrich Wilckens behauptet.5

Nur exemplarisch sollen hier Exponenten dieses Diskurses genannt werden: R.

Rendtorff/E. Stegemann (Hg.): Auschwitz, Krise der christlichen Theologie. Eine
Vortragsreihe, München 1980; J.B. Metz: Gotteskrise. Versuch zur <geistigen Situation der

Zeit), in: Diagnosen zur Zeit, Düsseldorf 1994, 76-92.

U. Wilckens: Das Neue Testament und die Juden, EvTh 34 (1974) 602-611.



Die theologische Zeitschrift «Kirche und Israel» 651

II
In dieser Phase hat Rolf Rendtorff, damals Alttestamender an der

evangelischtheologischen Fakultät in Heidelberg, die Gründung einer Zeitschrift angeregt,
deren Aufgaben er 1983 wie folgt formulierte:

«Wir brauchen eine theologische Zeitschrift, in der das Thema <Christen und Juden>

nicht nur als geduldetes — oder oft genug nicht geduldetes Randthema erscheint,
sondern als das zentrale theologische Thema, das uns heute aufgegeben ist und von dem

aus alle anderen Themen neu in Bück genommen werden müssen.»6

Rendtorff hielt ein solches Organ für umso nötiger, als seit dem Beschluss der

Rheinischen Synode im Januar 1980 sich die Diskussion qualitativ verändert
habe. Bis dahin wurde das Thema «Juden und Christen» weithin als Angelegenheit

einiger weniger Aussenseiter betrachtet, die man gewähren liess und
deren Veröffentlichungen — von gelegentlichen polemischen Ausfällen gegen
sie abgesehen — meist ignoriert wurden.

Er fahrt in seiner Argumentation wie folgt fort:

«Die Arbeit am Thema Juden und Christen) hat für uns m.E. drei Hauptaspekte, die

man unterscheiden muß, ohne sie voneinander zu trennen: das christlich-jüdische
Gespräch, das Kennenlernen des Judentums; das Aufarbeiten der Fehlentwicklungen

und Defizite in der christlichen Theologie Es geht darum, an einer christlichen

Theologie im Gespräch mit dem Judentum zu arbeiten bzw. weiterzuarbeiten.
Dies sollte allerdings keinesfalls eine Vernachlässigung der beiden anderen Aspekte
bedeuten.»7

«Insbesondere erscheint es mir wichtig, daß wir die Türen unserer deutschen

Theologie öffnen und Beiträge aus anderen Bereichen mit aufnehmen. Wer z.B. in

jüngster Zeit in den USA war, der weiß, daß dort Vieles geschrieben und diskutiert
wird, was bei uns zu Unrecht weiterhin unbekannt bleibt. Dies gilt für christliche wie
für jüdische Stimmen.»8

So passte der Impuls, die Zeitschrift zu gründen, in eine Zeit, in der Themen

im Kontext eines theologischen Dialogs von Christen mit Juden regelmässig zu

Zitat aus den Notizen «Überlegungen zur Gründung einer (Zeitschrift für Kirche und

Judentum»), einem «begrenzten Empfängerkreis» zugeschickt.
Ebd.
Ebd.



652 Edna Brocke

Kirchen- und Katholikentagen gehörten und Schritt für Schritt auch kirchliche

Instanzen erreichten. Allerdings geschah dies nur bis in die 1990er Jahre.

Der Zusammenbruch der Sowjetunion, die Einigung der beiden deutschen

Staaten und nicht zuletzt der Zweite Golfkrieg 1990/91 Hessen eine weitere

Wende deuthch erkennbar werden. Auch wenn es sich hierbei um poHtische

Ereignisse handelt, hatten sie m.E. weitreichende geseHschafdiche und folgüch
auch kulturelle Folgen. Der Beitritt der DDR mit rund 17 MilHonen Bürgern
zum Geltungsbereich des Grundgesetzes führte dazu, dass das Interesse an

theologischen Themen in dem geeinten Deutschland insgesamt stetig nachHess

und folgHch auch Fragen nach dem Verhältnis der christiichen Theologie zum

jüdischen Volk. Dies im Besonderen dadurch, dass die SED (samt ihrer
Nachfolgeorganisationen PDS oder Die Pinkè) zu keiner Zeit eine Aufarbeitung
beider Diktaturen zuHess, sondern ideologisch vorgab, die DDR sei in ihrem
«antifaschistischen Kampf» der bessere deutsche Staat gewesen. Damit ging die

Leugnung der judenfeindHchen Tendenzen einher, die es in ihr gegeben hatte.

Dies prägte die Atmosphäre im geeinten Deutschland in eine Richtung, die

diesen Dialog eher behinderte.

Zum anderen rückten Fragen nach der Beziehung zwischen Christentum
und Islam stärker ins Zentrum. Viele der uralten, für überwunden gehaltenen

christiichen Vorstellungen vom Judentum, bis hin zu klassischen

Vorurteilen, kamen über den massiven Antisemitismus in den islamischen und
arabischen Welten wieder nach Europa und somit auch nach Deutschland
zurück.

Hinzu kommt die Enttäuschung vieler Christen, die zuvor an einem

Dialog mit Juden teilnahmen und auf eine Versöhnung — nach christhcher

Vorstellung — hofften. Als diese ausbheb, waren zahlreiche engagierte
Interessenten der ersten Stunde enttäuscht und vieHeicht auch ein wenig verängstigt.

Ob eine koUektive Versöhnung grundsätzHch Ziel eines theologischen

Dialogs sein kann, wurde jedoch nicht in Frage gesteht. Somit war jedoch



Die theologische Zeitschrift «Kirche und Israel» 653

eine Enttäuschung von Anbeginn bei jenen christlichen Teilnehmern

vorprogrammiert9, und sie haben sich — zuweilen auch ostentativ — abgewendet.
Eine weitere Folge des Entfremdungsprozesses — man kann auch sagen:

die «Wende der Wende» — war die zunehmende Hinwendung vieler Europäer

zum sog. Palästinenserproblem. Bezeichnend hierbei war die unselige

Wortprägung «Opfer der Opfer»,10 womit in Deutschland eine zweifache Denkblockade

eingeleitet wurde: Juden wurden fast nur als Ermordete, also als Opfer
wahrgenommen, was zu einem ausschliesslich rückwärts gewandten Diskurs

führte. Die lebenden Juden in Deutschland, vor allem ihre Funktionäre, nimmt

man hingegen häufig als «Störenfriede» wahr, die sich zu oft und meist in als

unpassend empfundener Weise einmischen. So dient das unselige Diktum von
den so genannten «Opfern der Opfer» als Ventil dafür, die sich verteidigenden

Juden in Israel zu kritisieren und zu verurteilen.

Diesen Vorgang hat Henryk M. Broder wiederholt beschrieben, so auch in

einem Beitrag in der Welt vom 27.11.2012, in dem er festhielt:

«(Israel ist der Jude unter den Staaten), hat schon vor Jahrzehnten der französische

Historiker Leon Poüakov geschrieben. Er ist es heute mehr denn je, das einzige Land
der Welt, über dessen Existenzberechtigung debattiert wird, wobei auch diejenigen,
die Israels Existenzrecht bejahen, nicht merken, in was für eine dialektische Falle sie

dabei tappen.»11

Kirche und Israel stieg schon sehr früh, 1986, in diesen Diskurs ein und nahm

einen Beitrag von Krister Stendahl auf, der Aspekte der Theo-Politik (ein

Ausdruck, mit dem Martin Buber das Judentum charakterisierte) aufgriff und sich

klar zur Bedeutung des Staates Israel äusserte. Zwar hat er ihn nicht — wie im

Synodalbeschluss von 1980 — als «Zeichen der Treue Gottes» bezeichnet, aber

in seiner Bedeutung theopolitisch gewürdigt.

9 Diese Reaktion traf in der Geschichte wiederholt zu. So war Luther zunächst von der

jüdischen Bibel und von Juden sehr angetan; als diese jedoch Juden blieben und sich nicht
taufen Hessen, schlug seine Sympathie in Hass um. AhnHches lässt sich auch bei Mohammed

feststellen und bei verschiedenen anderen Nichtjuden. Wenn deren Erwartung an eine

grundlegende Veränderung bei den Juden nicht in Erfüllung ging, schlug die Enttäuschung
in tiefe Abneigung oder gar Hass um.

10 Siehe hierzu beispielsweise einen Beitrag von H.M. Broder: «Die Opfer der Opfen> vom
14.7.1989 in der zeit www.zeit.de.1989/29/die-opfer-der-opfer.

11 http://www.welt.de/111546855 vom 27.11.2012.



654 Edna Brocke

«Der Staat Israel ist auf eine völlig neue Weise Teil der Welt. Im Bewußtsein der neuen
Generation ist dies eine schlichte Tatsache, und man muß die schreckliche Ironie
bedenken, daß von allen Befreiungsbewegungen der Welt in dieser historischen Epoche
nur die eine, Zionismus genannt, von den meisten Menschen in großen Teilen der
Welt nicht als eine solche behandelt wird. Israel wird nicht die Anerkennung als Nationale

Befreiungsbewegung zuteil; vielmehr wird der Zionismus zum Rassismus erklärt.
Eine Ironie der Ironien, <Sonderbehandlung> von einer schrecklichen Sorte. Warum
wird diese eine Befreiungsbewegung anders behandelt? Sie haben doch alle ihre
Probleme Und es gibt noch eine andere Ironie: Niemals gab es in der Geschichte des

Christentums eine Theologie, die sich so bewußt am Exodus und der Befreiung aus

der Sklaverei orientierte; gleichwohl entwickelte sie aber nur sehr wenig Einsicht und
Geduld gegenüber Israels Befreiungskampf.»12

Mit dem Denkmuster — in Wahrheit ein Fühknuster — der «Opfer der Opfer»
wurde zweierlei erreicht. Zum einen wurde eine vom Kern der Sachfragen des

Konfliktes ablenkende Konkurrenz um das Opfer-Sein ausgelöst. Befördert

von der Neigung, sich mit dem scheinbar Schwächeren zu identifizieren,
gelangten auch viele alte, jedoch noch gut bekannte Vorurteile gegen Juden de

facto in die «Mitte der Gesellschaft», verdeckt durch den Mantel einer
PseudoSolidarität mit den Palästinensern. Mit der Zeit entwickelte sich eine Dynamik,

die mittlerweile bis in weite Kreise von Politik und Gesellschaft reicht.

Zahlreiche kirchliche Kreise sind zu Orten hoch emotionaler Schein-Diskurse

und Aktivitäten geworden, die sich nur selten auf politische Einsichten oder

Analysen stützen. Zudem gründen sie auch nicht auf einer prüfenden
Introspektion der eigenen — häufig emotionalen — Gründe für ihr einseitiges

Engagement.
Zum anderen bot dieses Schema eine emotionale und bequeme Entlastung

für viele Deutsche (und andere Europäer) aus einer Bedrückung über die Zeit
des Nationalsozialismus, die allerdings nicht aufzulösen ist. Die Solidarisierung

mit den «Opfern der Opfer» geht theologisch so weit, dass über christliche

Palästinenser den europäischen Christen der Entlastungsprozess gleichsam
aufgedrängt wird. Hier kann nur auf einige Beispiele jüngster Veröffentlichungen
hingewiesen werden, die den «klassischen Antisemitismus» der christlichen

Theologie in «die Moderne» transportieren.

K. Stendal: Die nächste Generation in den jüdisch-christlichen Beziehungen, Kul 1 (1986)
13.



Die theologische Zeitschrift «Kirche und Israel» 655

«Das <Kairos-Palästina-Dokumeno wurde am 11. Dezember 2009 in Bethlehem von
einem Gremium an die Öffentlichkeit gebracht, das ihm auch seinen Namen gab.

Den Vorsitz dieses Gremiums hatte der ehemalige lateinische Patriarch von Jerusalem
inne. Auf einer speziellen Website wurde das Dokument in Arabisch und in mehreren

europäischen Sprachen rasch zugänglich gemacht. Ebenso rasch verbreitete es das

Sekretariat des Weltkirchenrats (örk) weltweit, insbesondere in den protestantischen
Kirchen. Das war kein Zufall, denn das ÖRK-Sekretariat war an der Erstellung dieses

Dokuments stark beteiligt. Es ist Bestandteil des umfassenden Programms des örk,
politische Ziele der Palästinenser zu fördern.» 13

Ebenso aggressiv wie zielbewusst ist der evangelische Pfarrer Mitri Raheb in

Bethlehem, der wiederholt christliche judenfeindliche Positionen veröffentlicht.

Er scheut sich auch nicht, mit genetischen «Argumenten» zu behaupten, dass die

Palästinenser per DNA-Prüfung als die wahren Juden nachzuweisen seien.14 In
der Ausgabe 1/2013 von Kirche und Israel thematisiert Stefan Meißner diese

Problematik unter dem Titel «Palästinensische Befreiungstheologie auf Kosten

Israels?»

Die Argumentation von Mitri Raheb steht in der theologischen Tradition des

Eisenacher «Entjudungsinstituts», das 1939 gegründet und von 13 evangelischen

Landeskirchen getragen wurde. Aufgabe des Instituts war es, Jesus zu «entjuden»,

ihn also zum Arier zu «machen».15 Sein damaliger wissenschaftlicher Leiter, Walter

Grundmann, war zugleich Inhaber des Lehrstuhls für Neues Testament an

der Universität Jena. 1954 übernahm er in der DDR das Eisenacher katechetische

Seminar, wurde später zum Kirchenrat ernannt und arbeitete parallel dazu für die

Staatssicherheit. Europäische Christen, zumal in Deutschland, die im 21.

Jahrhundert den palästinensischen Pfarrer Raheb in diesem Zusammenhang nicht

rügen, ihn 2012 gar mit dem Medienpreis auszeichnen, scheinen die früheren

«Unfälle» in der christlichen Tradition wohl vollständig ausblenden zu wollen.

III
In die universitäre Welt der Theologie hingegen hat das Thema der Beziehungen

des Christentums zum jüdischen Volk keinen Einzug erhalten. Es wurde

13 Siehe den Beitrag von M.F. Lowe: Das palästinensische «Kairos»-Dokument: eine Hinter¬

grundanalyse, Kul 25 (2010) 184-190.
14 St. Meißner: Sind die Palästinenser die wahren Juden?, Religionen in Israel 18 (2012) 73-80.
15 Mitri Raheb versucht Jesus ebenfalls zu «entjuden», ihn also zum Palästinenser zu «ma¬

chen».



656 Edna Brocke

nicht zum Bestandteil verpflichtender Bereiche in der Ausbildung theologischen

Nachwuchses, sondern blieb das individuelle Interesse einzelner

Fachgelehrter. Jüdische Auslegungstraditionen (etwa zu Texten der jüdischen Bibel)

gehören bis heute nicht zum festen Bestandteil der Studienpläne katholischer

und evangelischer Theologie. Ebenso wenig wurden Reflexionen und Korrekturen

des Absolutheitsanspruchs beider Kirchen in den Studiengängen ihrer
Fakultäten ernsthaft berücksichtigt. Die Tatsache, dass die jüdischen

Auslegungen über die Jahrhunderte auf Hebräisch verfasst wurden, stellt eine Hürde
dar. Allerdings gehören auch hier Form und Inhalt zusammen, so dass gerade
das Studium der hebräischen Auslegungen — die zudem meistens ganz eng
am hebräischen Original der jüdischen Bibel orientiert sind — auch methodisch

und nicht nur inhaltlich, eine entscheidende Vorstufe bilden könnte, in
ein Gespräch von Christen mit Juden einzutreten. Da die für Christen
konstitutive Schrift aus zwei Teilen besteht, der ältere auf Hebräisch, der jüngere
auf Griechisch, scheint die Erwartung, dass beide Sprachen die Grundlage für
Studierende der Theologie sein sollten, m.E. elementar und begründet zu sein.

Vor diesem Hintergrund erklärt sich auch die Tatsache, dass es lange

dauerte, bis an den Universitäten «Auschwitz» nicht allein als Krise von Politik
und Gesellschaft erkannt wurde, sondern primär als Krise des Christentums.

Allerdings blieb diese Einsicht vielfach das «Spielfeld» einiger Aussenseiter, die

für ihr Engagement nicht selten diffamiert wurden.

Die Schnittstelle, an der einige Theologen die Frage nach der Beziehung

zum Judentum aufwarfen, war die nach der Theodizee. Der Anstoss hierfür
kam von dem 1958 erschienenen Buch «Nacht» des Schriftstellers Elie Wiesel16,

der zunächst einen theologischen Diskurs unter Juden eröffnete17 mit
Blick auf die Frage: Wo war «Gott» in den Vernichtungslagern? Sehr viel später

entwickelte sich auch bei Christen eine neue Dimension im theologischen
Diskurs. Vor dem historisch gespannten Bogen von Inquisition, Kreuzzügen
und Schoah formulierte der jüdische Philosoph Emmanuel Levinas18 die theo-

16 Geboren 1928 in Rumänien, lebt in den USA.
17 Siehe z.B. R.L. Rubenstein: After Auschwitz. Radical Theology and Contemporary Juda¬

ism, New York 1966; M. Wyschogrod: Gott - ein Gott der Erlösung, in: M. Brocke/H.
Jochum (Hg.): Wolkensäule und Feuerschein, München 1982, 178-194; J. Webber: Jewish
Identities in The New Europe, London 1994; G.-A. Goldschmidt: In Gegenwart des

abwesenden Gottes, Zürich 2003.
18 Jüdischer Philosoph, geboren 1905/6 in Kaunas, gestorben 1995 in Paris.



Die theologische Zeitschrift «Kirche und Israel) 657

logische Herausforderung zugespitzt wie folgt: «Das christliche Europa hat es

nicht vermocht, die Welt zu verändern. Nicht durch das, was die Christen als

Christen gemacht haben. Vor allem hat das Christentum sie als Menschen nicht

von dem zurückgehalten, was sie taten.»19

Diese Themen wurden jedoch bei Juden und bei Christen — in Folge der

grundlegenden Asymmetrie zwischen ihnen — sehr unterschiedlich

aufgegriffen und diskutiert; es geschah jedoch nicht allein auf Grund der faktisch

gegensätzlichen Erfahrungen in der Zeit des Zweiten Weltkrieges und der

Schoah, sondern weil das Judentum eine Existenzform suigeneris ist, die mehr

ist als nur eine Religionsgemeinschaft.
Bis in die 1990er Jahre wirkten Fragen wie die nach «Auschwitz, Krise der

christlichen Theologie»20 oder «Theologie nach Auschwitz?».21 Ebenso scheint

die bereits in den sechziger Jahren konstatierte (Unfähigkeit zu trauern)22 nach

wie vor aktuell zu sein.

Einen weiteren inhaltlichen Schwerpunkt in der Zeitschrift bildet die häufig

vorgenommenen Unterscheidung zwischen einem religiösen «Antijudais-
mus» und einem — angeblich späteren — rassistischen «Antisemitismus». Diese

Unterscheidung diente m.E. derselben Suche nach entlastenden Faktoren, um
die christlichen Aspekte, die nach Auschwitz führten, milder erscheinen zu
lassen. Ich halte diese künstliche Unterscheidung für falsch.23

Was die Identität des Judentums — seit seiner Entstehung — prägt, ist ihr
binomischer Charakter: Es besteht aus einer gleichzeitigen Mitgliedschaft in
der ontischen Grösse «am Jissra'el» und in der theologischen Grösse «jüdische

Religion». Das ist das Kernstück jüdischen Seins. Nur beide Aspekte zusammen

bilden jüdische Identität — ungeachtet der Optionen, die jedem einzelnen

Juden seit der Aufklärung offen stehen, hier seine eigenen Schwerpunkte zu
setzen.

19 E. Lévinas: Judentum und Christentum, in: G. Fuchs/H. H. Henrix (Hg.): Zeitgewinn.
Messianisches Denken nach Franz Rosenzweig, Frankfurt a.M. 1987, 164f.

2U Siehe B. von Weizsäcker: «Ist da jemand?» (Anm. 2).
21 B. Petersen: Theologie nach Auschwitz?: jüdische und christliche Versuche einer Antwort,

Berlin 1996, 55-58.
22 A. u. M. Mitscherlich: Die Unfähigkeit zu trauern. Grundlagen kollektiven Verhaltens,

München 1967.
21 Hier sei erneut verwiesen auf den Beitrag von Wilckens: Das Neue Testament und die

Juden (Anm. 5).



658 Edna Brocke

Keine andere ethnische Gruppe und keine andere Glaubensgemeinschaft hat

diese binomische Existenzweise für sich gewählt. Gewiss, es ist eine schwer zu
lebende für die Juden — und eine schwer nachzuvollziehende für die Nichtjuden.

«Das Judentum stellt keine Variante der Religion unter anderen Religionen dar, nicht
einmal die am höchsten entwickelte Variante, sondern ein Genus für sich.»24

Die Einsicht in diese Besonderheit der jüdischen Existenz zu fördern, ist eine

der Aufgaben der Zeitschrift, die auch das Verständnis aus christlicher Sicht

erweitern soll. Dies ist angesichts christlicher Hoffnung, wie sie etwa in Gal 3,18

formuliert ist, nötig: «Da ist nicht Jude noch Grieche, da ist nicht Sklave noch

Freier, da ist nicht Mann und Frau; denn ihr alle seid einer in Christus Jesus».

Wird diese eschatologische Hoffnung vergegenwärügt — was viele Christen

taten und tun —, wird das legitime Recht auf «Anders-Sein» im jüdischen Sinn

bestritten.

Aber auch praktisch-religiöse Themen, die den Dialog von Christen und
Juden belasten, fanden und finden ihren Niederschlag in der Zeitschrift. Beispielhaft

sei hier auf die Seligsprechung (1.5.1987) und spätere Heiligsprechung
(11.10.1998) Edith Steins durch Papst Johannes Paul II. hingewiesen. Edith
Stein wurde ermordet, weil sie zu «am Jissra'el» gehörte und nicht als christliche

Märtyrerin. Wie sehr Juden diese christüche Inanspruchnahme als Übergriff
erlebten, war christlichen Gesprächspartnern schwer zu vermitteln.25

Ähnlich problematisch sind verschiedene Veränderungen, die in den letzten

Jahren im Katholizismus stattgefunden haben; sie erwecken den Eindruck,
Entscheidungen des Zweiten Vatikanischen Konzils rückgängig machen zu

wollen. Da ist zum Beispiel die Wiederaufnahme der Pius-Brüder in die Kirche

zu nennen; aber nicht weniger problematisch ist die Wiedereinführung der

Tridentinischen Messe.

Ein Diskurs, den die Zeitschrift erst aufzunehmen beginnt, gilt Menschen,
die sich keiner Kirche verbunden wissen, wiewohl sie durch Erziehung und

Umfeld in der christlichen Kultur verwurzelt sind. Aus diesen Kreisen wird
wiederholt ein zuweilen überheblicher Ruf laut, herkömmliche — vor allem

religiöse — Traditionen abzuschaffen.

Die Debatte um den jüdischen (und muslimischen) Brauch der Beschnei-

24 A. Funkenstein: Jüdische Geschichte und ihre Deutungen, Frankfurt 1995, 163.
25 Siehe hierzu beispielhaft einen Briefwechsel in «Kirche und Israel», Kul 14 (1999), 54-67.



Die theologische Zeitschrift «Kirche und Israel» 659

dung im Sommer 201226 wurde extrem emotional und dem Gegenstand nicht

angemessen geführt. Als aggressivste Vertreter haben sich «laizistische Sozis»

— wie sie sich selbst bezeichnen — mit ihren im August 2012 veröffentlichten

neun Thesen hervorgetan. Mit Verweis auf die «Unmenschlichkeit» vormoderner

und antiaufklärerischer religiöser Rituale scheinen sie und andere Gegner
der Beschneidung eher versucht zu haben, ihre eigenen christlichen Wurzeln

zu bearbeiten, als die neugeborenen jüdischen (und muslimischen) Knaben zu
schützen.27 Darüber hinaus sind in dieser Kontroverse nicht wenige antisemitische

Vorurteile und Klischees offen ausgesprochen worden — und dies alles im
Namen des Kindeswohls und der Humanität.

Bei dieser aufgeregten Debatte wurde die oben erwähnte Auflösung der
Milieus und das abnehmende Interesse an christlich-theologischen Themen in der

Gesamtgesellschaft, gepaart mit der allgemeinen Atomisierung der Gesellschaft

in der westlichen Welt, erschreckend sichtbar.

Zum 25. Entstehen der Zeitschrift im Jahr 2011 ist sie «online» gegangen.
Auf der Homepage stellt sie sich wie folgt dar:

Kirche und Israel ist eine internationale Dialogzeitschrift. Die Neukirchener

Theologische Zeitschrift
— gibt Einblicke in die weltweiten Diskurse zwischen Juden und Christen

— informiert über die Vielfalt jüdischer Lebenswelten

— beleuchtet Aspekte jüdischer Kultur und Literatur
— verhandelt das Verhältnis von Kirche und Israel als eine Hauptspur der

theologisch-politischen Diskurse.

In dieser Richtung plant das Redaktionsteam das Erscheinen der Zeitschrift
auch weiterhin zu führen. So wünscht es sich auch weiterhin Ekkehard

Stegemann als aktiven und anregenden Mitherausgeber, guten Freund und dem

Staat Israel zugewandten Kämpfer.
Jischar ko-ach!

26 Auch wenn de facto der Brauch ähnlich ist, sind sowohl sein Vollzug als auch seine Be¬

gründungen verschieden. Er hat lediglich biblisch-historische Rückbezüge gemeinsam, da

er in beiden Traditionen auf Abraham zurückgeht.
27 http://www.laizistische-sozis.eu/inhalte-menu/meinung/111 -neun-thesen-zur-beschnei-

dungsdebatte-aus-laizistisch-humanistischer-sicht.



660 Edna Brocke

Abstract
«Kirche und Israel - Neukirchener Theologische Zeitschrift» wurde 1986 - in einer

Aufbruchsphase in der Reflexion der Beziehungen der christlichen Kirchen zum
jüdischen Volk — gegründet. Im vorliegenden Beitrag wird zunächst der Hintergrund
beleuchtet, der diese Gründung möglich machte. Es folgt ein Blick auf die Überschneidung

der theologischen mit den politischen Aspekten in diesem Diskurs, und schliesst

mit der These, dass sich eine «Wende der Wende» im Kontext christlichen Interesses

an einem Dialog mit dem Judentum anzudeuten scheint.

Edna Brocke, Krefeld


	Die theologische Zeitschrift "Kirche und Israel" : Ziele bei ihrer Gründung und deren Realisierung

