
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 4

Artikel: Jerusalem als Perspektive eines biblisch begründeten Miteinanders
vom Juden und Christen

Autor: Wengst, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877688

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877688
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jerusalem als Perspektive eines biblisch begründeten
Miteinanders von Juden und Christen

1. Der Schluss derjüdischen Bibel und der Schluss des Neuen Testaments als Mitte

Nachdem mir die überragende Bedeutung der jüdischen Bibel, des Alten
Testaments für das Neue Testament und damit doch auch für Christentum und

Kirche aufgegangen war, ärgerten mich isolierte Druckausgaben des Neuen

Testaments und ihr weit verbreiteter Gebrauch. Wird damit doch so getan, als

wäre das Neue Testament das «eigentlich christliche» Buch und das Alte
demgegenüber weniger wichtig. Auch in meiner wissenschaftlichen Arbeit wollte
ich daher kein für sich stehendes griechisches Neues Testament mehr benutzen.

So Hess ich mir den «Nesde/Aland» mit einer hebräischen Bibel
zusammenbinden. Als hebräische Bibel wählte ich nicht eine christliche Ausgabe mit
textkritischem Apparat, die Biblia Hebraica, sondern eine in Jerusalem gekaufte

jüdische Bibel. So habe ich bei meiner Arbeit stets vor Augen und werde

daran erinnert, dass der erste Teil der christlichen Bibel zuvor und zugleich

heilige Schrift des Judentums war und ist. Ausser dem praktischen Umstand,
dass ich so immer die ganze heilige Schrift - jedenfalls die der reformatorischen

Konfessionsfamilie — in einem einzigen Band in den Originalsprachen

zur Hand habe, enthält dieses zusammengebundene Buch bedeutsame

symbolische Aspekte. Die Formate stimmen nicht überein. Der «Nestle/Aland»
ist etwas grösser als das verwendete Exemplar der jüdischen Bibel. Ich habe

das Neue Testament nicht beschneiden lassen, um eine glatte Einheit zu
erreichen — ein Hinweis auf bleibende Unterschiede, die wahrzunehmen und zu

respektieren sind. Sodann: Dieses zusammengebundene Buch hat kein Vorn
und kein Hinten. Da Hebräisch von rechts nach links geschrieben und gelesen

wird, fängt ein hebräisches Buch auch da an, wo bei uns hinten wäre. Beide

Buchdeckel meiner Bibel sind also jeweils vorn, und die jeweiligen Schlüsse

bilden die Mitte des ganzen Buches; sie ist da, wo die jüdische Bibel und das

Neue Testament mit ihrem jeweiligen Ende zusammenstossen. «Was stösst in
deiner Bibel zusammen?» war die spontane Frage Edna Brockes, als ich in

einem unserer zahlreichen gemeinsamen Seminare zum ersten Mal mit meiner

zusammengebundenen Bibel neben ihr sass. An den üblichen christlichen

Bibelausgaben nimmt sie Anstoss an dem als steigernde Erfüllung interpretierten
Übergang vom Alten zum Neuen Testament. Das christliche Alte Testament

endet mit dem Buch Maleachi, an dessen Schluss die Erwartung des kommen-

ThZ 4/69 (2013) S. 622-635



Jerusalem als Perspektive eines biblisch begründeten Miteinanders 623

den Elija ausgesprochen wird. Darauf folgt als Beginn des Neuen Testaments

das Matthäusevangelium, in dem Elija in Gestalt Johannes des Täufers alsbald

kommt. In der Mitte meiner Bibel stösst mit dem Schluss der jüdischen Bibel

und dem Schluss des Neuen Testaments anderes zusammen. Den Abschluss

der jüdischen Bibel bilden die Chronikbücher. An deren Ende, in II Chr 36,23,

steht das Edikt des Perserkönigs Kyros, gerichtet an die nach Babylon exilierten

Juden:

So spricht Kyros, der König von Persien: Alle Königreiche der Erde hat mir der

Ewige, der Gott des Himmels, gegeben. Und er hat mir auferlegt, ihm ein Haus in
Jerusalem, das in Judäa liegt, zu bauen. Wer immer unter euch zu seinem Volk gehört,
mit dem ist der Ewige, sein Gott, und so möge er hinaufsteigen.

Als letztes Wort steht wjä'al: und er wird/kann/darf/möge/soll hinaufsteigen —

nach Jerusalem als Vorort und Repräsentanz des Landes Israel. Nach Jerusalem

steigt man immer hinauf. Aus diesem Verb ist das Nomen Alija gebildet,
das bis heute die Einwanderung, die Rückkehr von Jüdinnen und Juden ins

Land Israel bezeichnet. Am Schluss der jüdischen Bibel kommt also Jerusalem

in den Blick als Ort der Heimkehr aus dem Exil, als Ort, an dem wieder
ein selbstbestimmtes jüdisches Leben beginnen kann im Dienst gegenüber
Israels Gott und in der Verantwortung vor ihm.

Das letzte Buch im Neuen Testament ist die Apokalypse des Johannes.

Sieht man von ihren abschliessenden Mahnungen und dem brieflichen

Schlussgruss ab (22,6-21), so bildet die Vision vom neuen Jerusalem, das vom
Himmel herabsteigt, ihren letzten grossen Teil (21,9-22,5). Cum grano salis

stossen also in meiner Bibel irdisches und himmlisches Jerusalem zusammen.
Das gefiel Edna Brocke. Dass dieses Gefallen gute Gründe hat, will ich nun
etwas weiter ausführen und dabei auch fragen, ob sich aus dieser Konstellation

nicht auch eine gute Perspektive für das jüdisch-christliche Verhältnis

ergeben könnte.

2. Die Dirdung des himmlischen Jerusalem

Die Tatsache, dass die Vision vom neuen Jerusalem am Schluss des Neuen
Testaments zusammen mit dem Blick auf das irdische Jerusalem am Schluss

der jüdischen Bibel die gemeinsame Mitte meiner Bibel bilden, ist ein starker

Hinweis darauf, dass diese Vision nicht vom tatsächlichen Jerusalem gelöst
werden darf, dass sie nur im Bezug auf es verstanden werden kann. Die Vi-



624 Klaus Wengst

sion des vom Himmel herabsteigenden neuen Jerusalem ist geerdet. Diese

Erdung zeigt sich auch in der Vision selbst.

Dem «Hinaufsteigen» nach Jerusalem im Edikt des Kyros entspricht gegenläufig

ein «Hinabsteigen» des neuen Jerusalem in der Vision des Johannes. Der
Seher wird zwar in der Kraft des Geistes auf einen sehr hohen Berg gebracht, aber dort
sieht er die heilige StadtJerusalem vom Himmel herabsteigen — auf die Erde natürlich.
Zum anderen und vor allem ist die Vision vom neuen Jerusalem als ganze ein

Gegenbild zur Vision vom Gericht über die «Hure Babylon». Das zeigen die

genauen Entsprechungen der Visionseinleitungen in Apk 17,1-3a und 21,9f.

Das Doppelbild in 17,3b-6 von der auf dem ersten Tier aus Kap. 13 sitzenden

«Hure Babylon» symbolisiert Rom in seiner unwiderstehlich scheinenden

politisch-militärischen Macht und in seiner wirtschaftlichen Prosperität. Das

neue Jerusalem ist Gegenbild zum imperialen Rom. Die Vision vom neuen
Jerusalem ist doppelt gegenläufig auf Wirklichkeit zurzeit des Johannes bezogen
und so «geerdet». Sie ist aufgrund ihm gegenwärtiger Erfahrung konzipiert und

intendiert einen bestimmten Umgang mit dieser Erfahrung. Will er von
Jerusalem sprechen und nicht nur klagen, muss er die Wirklichkeit überschreiten

und ein neues Jerusalem imaginieren. Als er schreibt, gibt es Jerusalem faktisch

nicht, jedenfalls kein Leben in ihm. Es ist ein einziger Trümmerhaufen, nach

dem Ende des jüdisch-römischen Krieges von den Legionen des Titus dem

Erdboden gleichgemacht.

Dagegen steht Rom in der Gegenwart des Johannes da als glänzende Metropole

des Imperiums, voll von pulsierendem Leben. In seinen Visionen jedoch
ist es völlig zerstört, ein Trümmerhaufen, aus dem nur noch Rauch aufsteigt

(vgl. vor allem 18,9-19). Johannes vollzieht hier also eine visionäre Umkehrung
der Wirklichkeit. Die ist jedoch nicht Ausdruck einer weltflüchtigen Phantastik.

Die Visionen des Johannes in Kap. 13 und 17f. zeugen von scharfer Beobachtung

der Wirklichkeit aus bestimmter Perspektive, nämlich von unten und vom
Rande her. Er entlarvt die so glanzvoll erscheinende imperiale Macht als nackte

Gewalt, grausam und ausbeuterisch (13,1-4), und deckt in der prosperierenden
Wirtschaft «die Dynamik des Luxus» auf (18,3), die die Warenströme in die

Metropole lenkt (18,11-14).

Entsprechend entwirft er mit dem neuen Jerusalem kein Wolkenkuckucksheim.

Seine Beschreibung enthält Elemente, die auf eine andere Praxis drängen

als die des selbstverständlichen Mitmachens und Mitlaufens in dem vom
imperialen Kult bestimmten Alltag. Im neuen Jerusalem herrschen in parado-



Jerusalem als Perspektive eines biblisch begründeten Miteinanders 625

xer Weise alle (22,5). Das aber heisst, dass ihre Herrschaft gegenstandslos ist;
sie hat keine Objekte. Es gibt nicht mehr die Herrschaft von Menschen über

Menschen. Auch das neue Jerusalem ist glanzvoll, mehr noch als «Babylon»

(21,18-21). Aber der Luxus in ihm ist zugänglich für alle; er ist sozialisiert. Egalität

und Teilhabe aller sind entscheidende Konstruktionsperspektiven.
Wie die Apokalypse im Ganzen, so sind auch die Visionen des Gerichts

über «Babylon» und die Vision des neuen Jerusalem mit einer Fülle von Material

aus der jüdischen Bibel beschrieben. Damit bringt Johannes Gott ins Spiel,
den diese Bibel als jemanden bezeugt, der mit seinem Volk ist, der mitgeht und

sich einmischt. Sie erzählt von Erfahrungen mit Gott, die das Vertrauen und

die Hoffnung begründen, dass es nicht immer so weiter gehen muss, wie es in
der Welt nun mal läuft, sondern dass es anders werden und anders sein kann.

Das neue Jerusalem, das Johannes erblickt, ist kein Plan, der nun in einen Bau

umgesetzt werden soll. Das neue Jerusalem ist schon gebaut; aus Bausteinen

der Bibel zusammengesetzt, steht es literarisch da — und soll seinerseits die

Lesenden und Hörenden erbauen zu einer widerständigen Praxis.

3. Die über die blosse Eaktizjtät hinausweisende Dimension des irdischen Jerusalem

Das Jerusalem der jüdischen Bibel ist keine Stadt wie jede andere, auch keine

Hauptstadt wie jede andere. Jerusalem ist «die heilige Stadt».1 So heisst es etwa

Jes 52,1 : Auf, auf! Zion, %ieh an deine Kraft! Zieh an deine Frachtgewänder, Jerusalem, du

heilige A/W/ZJerusalem ist heilig, der Zion ist Gottes «heiliger Berg» (Ps 2,6), weil

er diesen Ort als seine Wohnung erwählt hat: Ja, ich, der Ewige, euer Gott, wohne

in Zion, meinem heiligen Berg, sodass Jerusalem heilig ist (Jo 4,17). Gottes Heiligkeit,
die den Ort seines Einwohnens heiligt, verlangt eine ihr entsprechende Praxis

an diesem Ort. Deren Signatur ist «Recht und Gerechtigkeit»: Erhaben ist der

Ewige;ja, er wohnt hoch, füllt Zion mitBecht und Gerechtigkeit (Jes 33,5). Gott erfüllt
Zion «nicht nur mit seiner Gegenwart [...], sondern ebenso mit demjenigen

[...], was Zions Wesenseigenschaft sein soll: (Recht und Gerechtigkeit)».2 Ganz

entsprechend gibt Jeremia, bezogen auf Jerusalem, als Forderung Gottes die

«Verwirklichung von Recht im sozialen Tun»3 aus: Praktiziert Becht und Gerechtig-

1

Vgl. Jes 48,2; Neh 11,1.18.
2 W.A.M. Beuken: Jesaja 28—39 (Herders Theologischer Kommentar zum Alten Testament),

Freiburg u.a. 2010, 276.
3 G. Fischer: Jeremia 1-25 (Herders Theologischer Kommentar zum Alten Testament), Frei-



626 Klaus Wengst

keitl Entreisst Geschundene aus der Hand ihrerAusbeuter! Fremde, Waisen und Witwen

bedrückt nicht und unterdrückt sie nicht! Vergiesst kein unschuldiges Flut an diesem Ort!

(Jer 22,3) Gott zu kennen bedeutet, für das Recht des Elenden und des Armen

zu sorgen 0er 22,16).

Da das tatsächliche Jerusalem diesem Ideal immer wieder nicht entspricht,
gibt es schon in der jüdischen Bibel die Erwartung eines neuen Himmels und
einer neuen Erde, von Gott geschaffen, die als ein verändertes Jerusalem
beschrieben werden.4 In ihm gibt es keinen unzeitigen Tod. Diejenigen, die Häuser

bauen, wohnen auch darin, und die Weinberge pflanzen, ernten von ihnen.

Es wird ein umfassendes und auskömmliches Miteinander geben (Jes 65,17-

25).

Schon seit langer Zeit und bis in die Gegenwart wird in jedem
Synagogengottesdienst am Schabbat beim Ausheben der Tora gesungen: Ja, von Zion geht

Weisung aus und das Wort des Ewigen von Jerusalem. Das ist Zitat aus Jes 2,3 und

Mi 4,2. Vom Zusammenhang dieser beiden Stellen her ist es offen, wer diese

Aussage macht. Es ist möglich, dass hier wieder der Prophet das Wort ergreift.
Es ist aber auch möglich, dass noch die Völker sprechen, von denen es vorher
hiess, dass sie «in künftigen Tagen» zum Zion strömen, wozu sie sich mit
bestimmten Erwartungen selbst aufforderten: Kommt, lasst uns gum Berg des Ewigen

hinaufsteigen, gum Haus von Jakobs Gott, dass er uns in seinen Wegen unterweise und wir

auf seinen Pfaden gehen. «Bewegung, Dynamik charakterisieren das Verhalten der

Völker, die nicht dort stehenbleiben wollen, wo die Herkunft sie hingestellt hat.

Wer Gott und seine torâ sucht, muss sich auf den Weg machen.»5 Auf alle Fälle

wird die Erwartung der Völker mit der Feststellung am Schluss des Verses

begründet: Ja, von Zion geht Weisung aus und das Wort des Ewigen von Jerusalem. Jerusa-

burg u.a. 2005, 652.

Vgl. in diesem Zusammenhang die Aussage von Schalom Ben Chorin, die er machte, als

er schon Jahrzehnte in Jerusalem lebte: «Auch wenn man im irdischen, oft allzu irdischen

Jerusalem heimisch geworden ist, darf man den Blick auf das himmlische Jerusalem nicht
verlieren. Es ist eine Realität, die allerdings nur für Minuten der Weltgeschichte aufleuchtet.
Aber diese Minuten dürfen nicht verpasst werden» (Sch. Ben Chorin: Ich lebe in Jerusalem,
München 1972, 207). Davor hatte er im Blick auf das christlich-jüdische Gespräch von
einem «gemeinsamen Marsch auf das gemeinsame Ziel hin» gesprochen: «das ewige
Jerusalem, die Stadt Gottes» (136).
R. Gradwohl: Bibelauslegungen aus jüdischen Quellen 1. Die alttestamentlichen Predigttexte

des 3. und 4. Jahrgangs, Stuttgart 21995, 145.



Jerusalem als Perspektive eines biblisch begründeten Miteinanders 627

lern «ist dazu bestimmt, Ausgangspunkt für JHWHs Tora zu sein.»6 Allerdings
dürfte torâh hier die Bedeutung «Weisung» haben und nicht daran gedacht sein,

dass die Völker die ganze Israel gegebene Tora übernehmen. «Gemeint sind die

Gebote, die nicht spezifisch nur für Israel gelten».7

Wie also Beschreibungen Jerusalems in der jüdischen Bibel und Erwartungen

an es über das faktisch vorhandene Jerusalem hinausgehen und ein der

Heiligkeit Gottes angemessenes Leben in dieser Stadt intendieren — wobei an

einigen Stellen auch die Völker in eine positive Beziehung zu Jerusalem gestellt
werden —, so zielt die Vision des neuen, gegenüber dem faktischen so anderen

Jerusalem in der Apokalypse des Johannes in genau dieser Perspektive auf
konkrete Verwirklichungen. Das zeigt sich auch daran, dass das neue Jerusalem

zugleich als «die Braut, die Frau des Lammes» gekennzeichnet wird, ein Bild
der auf Jesus bezogenen Gemeinschaft.

Bevor jedoch darauf eingegangen wird, sei noch ein Blick auf Aspekte
Jerusalems in der rabbinischen Literatur geworfen. Da Jerusalem biblisch der

Ort ist, den Gott für sein Einwohnen erwählt hat, ist selbstverständlich auch

für die Rabbinen Jerusalem «die heilige Stadt».8 Unter den von unterschiedlichen

Rabbinen angeführten Grössen, um derentwillen Gott den Israeliten das

Meer auseinandergerissen hat, damit sie vor den Ägyptern fliehen und entrinnen

können, und die nicht in einem «Verdienst» oder einer «Leistung» ihrerseits

gründen, sondern in einem Handeln Gottes, wird von Rabbi Jischmael

Jerusalem genannt.9 Aus Jerusalem kommt alles Gute: «Rabbi Levi sagte: <Alles

Gute, alle Segnungen und Tröstungen, die der Heilige, gesegnet sei er, künftig
Israel geben wird, gehen nur von Zion aus.»> Das wird breit mit Bibelstellen
entfaltet.10

Unterschieden wird auch ein «Jerusalem dieser Welt» von einem «Jerusalem

der kommenden Welt»: «Nicht wie das Jerusalem dieser Welt ist das Jerusalem
der kommenden Welt. Zum Jerusalem dieser Welt steigt jeder hinauf, der

hinaufsteigen will. Zu dem der kommenden Welt steigen nur die Eingeladenen

6 Beuken: Jesaja (Anm. 2), 92.
7 Gradwohl: Bibelauslegungen (Anm. 5), 146, zitiert hier Samuel David Luzzato (1800-

1865).
8 Vgl. bSota 47a bSan 107b); bBQ 97b.
5 MekhJ Beschallach (Wajehi) 3 (Horovitz/Rabin, 97).
10 WaR 24,4 (Wilna 34c.d); ähnlich PesR 41 (Friedmann, 173b).



628 Klaus Wengst

hinauf.» Zum Jerusalem dieser Welt sind eben auch diejenigen hinaufgestiegen,
die es zerstört haben; in der kommenden Welt werden es nur die von Gott
Eingeladenen bewohnen — und sich dann auch entsprechend verhalten. So ist es

in der Fortsetzung dieses Textes neben den Frommen und dem Messias auch

Jerusalem, das den Namen Gottes erhält, was mit Ez 48,35 begründet wird:

«Ringsum 18.000; und der Name der Stadt von heute an: der Ewige (ist) schmb, lies nicht
schâmah dort), sondern schemäh ihr Name).»11

Wie in der Apokalypse des Johannes die Vision des vom Himmel kommenden

Jerusalem ihren Anlass in der Zerstörung des irdischen Jerusalem hat und
dabei die Funktion besitzt, dieser Zerstörung die Letztgültigkeit abzusprechen,
ist das auch bei der rabbinischen Unterscheidung zwischen dem oberen
Jerusalem und dem unteren der Fall. Sie wird hier daraufhin zugespitzt, dass das

obere Jerusalem geradezu als eine trotzige Gründung bezeichnet wird, damit
beharrlich an der Hoffnung auf den Wiederaufbau des unteren und die Rückkehr

dahin festgehalten werden kann. In einem Gespräch fragt Rav Nachman
den Rav Jizchak: «Was bedeutet das, was geschrieben steht: In deiner Mitte als

Heiliger, aber ich komme nicht in die Stadt (Hos 11,9)? Weil ich in deiner Mitte der

Heilige bin, komme ich nicht in die Stadt?» Rav Jizchak antwortet unter
Berufung auf Rabbi Jochanan: «Der Heilige, gesegnet sei er, sagte: <Ich komme

nicht in das obere Jerusalem, bis ich in das untere gekommen bin.»> Das obere

Jerusalem bedeutet für Gott nicht, dass er das untere aufgegeben habe. Im

Gegenteil, das obere kann erst dann als Wohnung Gottes dienen, wenn er sich

des unteren wieder angenommen hat. Das obere wird so zum Garanten des

Wiederaufbaus des unteren. Dass es ein oberes gibt, wird mit Ps 122,3 begründet:

Jerusalem, du aufgebaute, wie eine Stadt, die miteinander verbunden ist, gleichsam
als Paar zusammengebunden.12 An anderer Stelle findet sich diese Tradition
breiter ausgeführt. Dort wird aus dem Zusammenspiel von Ex 38,21 (Das sind

die Aufwendungenfür die Wohnung.), Jen 17,12 [der Thron der Herrlichkeit, erhaben von

Anbeginn: der Ort unseres Heiligtums) und Ex 15,17 (die Wohnstätte, die Du, Ewiger,

Dir C(um Wohnsits^gemacht hast, das Heiligtum, Ewiger, das Deine Händegemacht haben)

geschlossen, «dass ein Jerusalem oben gegründet ist wie ein Jerusalem unten.
Aus grosser Liebe zum unteren Jerusalem machte er ein oberes.» In diesem

Zusammenhang wird auch hier Ps 122,3 angeführt und dazu die deutende Wie-

11 bBB 75b.
12 bTaan 5a.



Jerusalem als Perspektive eines biblisch begründeten Miteinander 629

dergabe des Targum: «Jerusalem, das an der Himmelsfeste als Stadt gebaut ist,

um sich mit dem (Jerusalem) auf der Erde zu verbinden.» Hier schwört Gott,
«dass sein Einwohnen nicht in das obere eintritt, bis es in das untere eingetreten

ist», was mit der Liebe zu den Israeliten begründet wird. In Verbindung von
Hos 11,9 undjes 52,5 fragt sich Gott, was er in der Stadt Jerusalem soll, wenn
sein Volk aus ihr hinweggenommen ist; er käme vergeblich. Und so endet diese

Tradition mit der Bitte an Gott: «Es sei sein Wille, dass er sie (die Stadt Jerusalem)

schnell und in unseren Tagen baue!»13

4. «Die Braut, die Frau des Dammes»

Bevor Johannes auf den sehr hohen Berg geführt wird, auf dem er dann das

neue Jerusalem vom Himmel herabsteigen sieht, erhält er die Ankündigung, es

werde ihm «die Braut, die Frau des Lammes» gezeigt (Apk 21,9). Entsprechend
hiess es schon in 21,2 von der vom Himmel herabsteigenden «heiligen Stadt,

dem Neuen Jerusalem»: bereit gemacht wie eine für ihren Mann geschmückte Braut.

«Die Braut» ist hier Metapher für die auf Jesus als den gekreuzigten Messias

— «das geschlachtete Lamm» (Apk 5,5f.) — bezogene Gemeinde. Wenn diese

Gemeinde als neues Jerusalem dargestellt wird, heisst das einmal: Johannes

konzipiert Gemeinde als antiimperialen Entwurf; sie ist ein Gegenbild zum
Imperium. Was dieses Gegenbild an Anleitungen zu einem anderen Handeln

und Verhalten enthält, soll daher jetzt schon in der Gemeinde praktiziert werden.

Zum anderen ist aber sogleich ein mögliches Missverständnis abzuwehren.

Die auf den gekreuzigten Messias bezogene Gemeinde ist nicht in
einem Kurzschluss als «die christliche Gemeinde» zu verstehen. Das wäre ein

Anachronismus. Johannes hat nicht das Selbstverständnis eines Christen im

Gegenüber und Unterschied zum Judentum, sondern das eines Juden, der an

Jesus als Messias glaubt. Das zeigt sich an seiner Beschreibung des neuen
Jerusalem, die ja zugleich Beschreibung der Gemeinde ist. Er löst Jerusalem nicht

vom faktischen Israel. Nach ihm ist die Gemeinde ganz und gar von Israel

bestimmt. In bestimmter Weise beschreibt er sie als Israel.

Zu einer antiken Stadt gehört konstitutiv eine Mauer. Die Mauer «definiert»

die Stadt. Mit seiner Beschreibung der Mauer definiert Johannes Gemeinde

13 Tan Pekudej 1 (171b)



630 Klaus Wengst

von Israel her: Sie hat %wölf Tore und auf den Toren sgvölf Engel; Namen sind

eingeschrieben — das sind die Namen der pivölf Stämme Israels (Apk 21,12; vgl. Ez 48,SO-

SS). Die Namen der Stämme auf den Toren bedeuten, dass es sich um die

den Stämmen zugewiesenen Tore handelt, durch die sie jeweils nach Jerusalem
kommen. Wenn Johannes in Aufnahme von Ez 43 auf den Toren des neuen

Jerusalem die Namen der zwölf Stämme Israels geschrieben sein lässt, heisst

das: Das neue Jerusalem wird als wiederhergestelltes Zwölfstämmevolk Israel

definiert. Zugang zum neuen Jerusalem, Zugang zur Gemeinde gibt es nur als

Zugang zu Israel. Auch «die Namen der zwölf Apostel des Lammes» auf den

zwölf Grundsteinen der Mauer (Apk 21,14) weisen auf den Zusammenhang
mit dem Zwölfstämmevolk Israel. So ist zunächst festzuhalten: Das neue
Jerusalem ist als restituiertes Zwölfstämmevolk Israel entworfen. Diese Bestimmung

wird verstärkt durch die Massangaben, die sich beim Vermessen des

neuen Jerusalem durch einen Engel ergeben: Da vermass der Tingel die Stadt mit
dem Messrohr und kam auf 12000 Tangen eines Stadions. Ihre Tange und Breite und

Höhe sindgleich. Da vermass er ihre Mauer: 144 Ellen hoch — nach Menschenmass, das

ist auch das von Engeln (21,16b. 17). Es hat keinen Sinn, die hier angegebenen
Zahlen in uns geläufige Masse umzurechnen. Ein Stadion wäre etwa 192 Meter
und eine Elle etwa 50 Zentimeter. Die Mauer hätte dann mit 72 Metern zwar
eine ansehnliche Höhe, wäre aber in Relation zu den 2304 Kilometern der
kubisch vorgestellten Stadt doch sehr klein. Johannes will hier keine anschauliche

Vorstellung hervorrufen. Seine Massangaben sprechen gerade als die konkret
benannten Zahlen. Die 144 ist das Quadrat der Zwölf und die 12000 ist ebenfalls

die Zwölf, multipliziert mit der Tausend als der Zahl der unübersehbar

grossen Menge. Es wird also noch einmal auf schon Erwähntes hingewiesen,
nämlich die Definition der Gemeinde von Israel her.

Nun setzt aber auch Johannes schon als selbstverständlich voraus, dass

durch die auf Jesus bezogene Verkündigung auch Menschen aus der Völkerwelt

gewonnen worden sind. Im neuen Jerusalem gehen «die Völker», zuvor
eine massa perditionis (14,8; 18,3; 19,15), nun geheilt von den Blättern des

Lebensbaumes (22,2), im Lichtglanz Gottes einher, und sogar «die Könige der

Erde», vorher Parteigänger des «Tieres», der politisch-militärischen Allgewalt
des Imperiums, und in der Entscheidungsschlacht längst getötet (19,19-21),



Jerusalem als Perspektive eines biblisch begründeten Miteinanders 631

bringen ihren Glanz ein (21,24).14 Wie stellt sich Johannes die Verbindung der

durch die messianische Verkündigung gewonnenen Menschen aus der Völkerwelt

mit der als Israel definierten Gemeinde vor?

Das zeigt sich in Kap. 7. An dessen Anfang ist von einer Versiegelung durch
einen Engel die Rede. Mit dem Siegel ist wahrscheinlich die Taufe gemeint. Das

Verständnis der Taufe als Versiegelung soll dabei helfen, sich der unverlierbaren

Zugehörigkeit zu Gott zu vergewissern, was auch immer an bedrängenden

Erfahrungen gemacht werden mag. Als Zahl der Versiegelten hört Johannes:
144000. Auch diese Zahl ist symbolisch zu verstehen; sie ist aufzulösen in das

Quadrat der Zwölf und Tausend: 12 x 12 x 1000. Das mit Tausend multiplizierte

Quadrat der Zwölf ist daher Ausdruck für das vollkommen wiederhergestellte

Volk Israel. Es sind «Versiegelte aus jedem Stamm Israels»; und so

werden dann auch je 12000 aus den einzeln genannten zwölf Stämmen angeführt

(V. 4b-8). Sind also die Versiegelten nur Angehörige des Volkes Israel?

Aber Johannes verbindet mit dieser Vision ab V. 9 eine weitere. In ihr findet
sich ebenfalls eine Mengenangabe: Danach sah ich — und siehe: eine grosse Menge,

die niemand fahlen konnte, ausjedem Volk, aus Stämmen, Nationen und Sprachen. Die

standen vor dem Thron und dem Ta?nm, bekleidet mit weissen Gewändern und Talmpwei-

gen in ihren Händen. Wie verhalten sich diese beiden Angaben zueinander, die

144000 einerseits und diese unzählbare Menge andererseits? Die beiden

Visionen unterscheiden sich zwar in Ort und Zeit, aber nicht in den angeführten
Personen. Denn die 144000 wurden für «die grosse Bedrängnis» versiegelt; und
«die grosse Menge, die niemand zählen konnte», sind diejenigen, «die aus der

grossen Bedrängnis kommen» (Apk 7,14) — und die doch deshalb aus ihr
herauskommen, weil sie zuvor versiegelt worden sind. Den Zusammenhang hat

Jochum-Bortfeld pointiert so beschrieben: Für Johannes «ist das Volk von der

genealogischen Verbindung eines jeden mit dem Stammvater Jakob geprägt.
Diese Struktur ist und bleibt für das Gottesvolk der Endzeit maßgeblich. Die
Menschen aus den Völkern, die durch das Blut Christi erlöst sind, werden in
die Genealogie Israels eingegliedert (vgl. 14,3). Sie treten nicht an die Stelle

Israels. Sie lösen Israel nicht als Gottesvolk ab. Diesen Gedanken kann man
in der Apokalypse nicht finden.»15 Gemeinde wäre demnach verstanden als

14

15

Johannes schreibt keine Dogmatik, sondern setzt in seinen Visionen unterschiedliche

Akzente, die je an ihrer Stelle betont werden müssen.

C. Jochum-Bortfeld: Die zwölf Stämme in der Offenbarung des Johannes. Zum Verhältnis



632 Klaus Wengst

Integration der Völker in das Gottesvolk Israel. So hat es sich Johannes damals

gedacht. Wie gehen wir heute unter sehr veränderten Bedingungen damit um?

5. «Jerusalem» als Bezugspunkt einer solidarischen Partnerschaft von Christen mitJuden

Die Vorstellung von Jerusalem, wie Johannes sie gegen Ende des 1. Jahrhunderts

gehabt hat, lässt sich nicht schlicht aufnehmen und umsetzen. Bei

ihrer Rezeption sind Fakten der weiteren Entwicklung wahrzunehmen und zu

bedenken, die seiner Erwartung nicht entsprechen. Zum einen ist zu respektieren,

dass die übergrosse Mehrheit des Judentums die auf Jesus bezogene
messianische Verkündigung nicht akzeptieren konnte. Dabei ist von Paulus zu

lernen, dass dieses den Messias Jesus ignorierende Judentum bleibend im Bund
mit Gott steht und von Gott geliebt ist (Rom 9-11; besonders 9,4£; 11,28£).
Zum anderen muss gesehen werden, dass die auf Jesus bezogene Gemeinde

sich vom frühen 2. Jahrhundert an zu einer Kirche nur aus den Völkern
entwickelt hat. Gemessen am neutestamentüchen Anspruch einer Gemeinde aus

Juden und aus den Völkern ist sie eine Kirche im Defekt, die im Verhältnis zum
Judentum zu einer Kirche im Exzess geworden ist.16 Sie ist das vor allem
deshalb geworden, weil sie die biblisch vorgegebene Rede von Israel, von Gottes

Geschichte mit seinem Volk Israel, für sich usurpierte, sich an die Stelle Israels

setzte und behauptete, das «wahre Israel» zu sein. Das hatte für das tatsächliche

Israel, für Jüdinnen und Juden, schlimme Konsequenzen, oft genug mörderische.

Eine eigene Untersuchung wäre es wert, dem Vorkommen und Gebrauch

von «Israel», «Jerusalem» und «Zion» in Gesangbüchern nachzugehen. Ich

gebe hier nur einige Hinweise zum gegenwärtig benutzten «Evangelischen
Gesangbuch» in den deutschen Landeskirchen; zitiert wird nach der Ausgabe für
die Evangelische Kirche im Rheinland, die Evangelische Kirche von Westfalen,
die Lippische Landeskirche, Gütersloh u.a. 1996. Die Usurpation der drei

Namen zeigt sich, wenn Luther vom «Israel rechter Art» spricht (EG 299,4) oder

wenn die «Christenheit» als «Israel» angeredet wird (EG 502,1+5; Matthäus

von EkHesiologie und Ethik (Münchner theologische Beiträge), München 2000, 173f.
16 In dieser Weise nehme ich eine in anderem Zusammenhang gebrachte Redeweise des spä¬

ten Karl Barth auf: Das christliche Leben. Die Kirchliche Dogmatik IV,4. Fragmente aus

dem Nachlass. Vorlesungen 1959-1961, hg.v. H.-A. Drewes u. E. Jüngel, Zürich 1976,
224-235.



Jerusalem als Perspektive eines biblisch begründeten Miteinanders 633

Apelles von Löwenstern, 1644), wenn «Jesu Name, Jesu Wort bei uns in Zion
schallen» sollen (EG 62,2; Benjamin Schmolck, 1726) oder wenn die Anrede

an die «Stadt Jerusalem» zum Aufruf an «uns» wird, und wenn dem, was «Zion

hört», «wir folgen» (EG 147,1+2; Philipp Nicolai, 1599). Ein anderer Aspekt
dieses Missbrauchs besteht darin, dass Zion und Jerusalem als der jenseitige
Heilsort verstanden werden: «Hier ist der Ort der Freuden, Jerusalem, der Ort,
wo die Erlösten weiden» (EG 151,7; Lorenz Lorenzen, 1700; vgl. weiter 63,3;

135,6; 150,1; 282,4; 393,2). In EG 314, 1968 geschrieben, wird in den ersten

fünf Strophen der Einzug Jesu in Jerusalem auf schlichte Weise nacherzählt,

jeweils eingeleitet mit: «Jesus zieht in Jerusalem ein, Hosianna!» In der sechsten

Strophe wird jedoch nach dieser Einleitung fortgefahren: «Kommt und laßt

uns bitten, statt das <Kreuzige> zu schrein: Komm, Herr Jesus, [...] auch zu

uns.» Dass eine poetische biblische Nacherzählung ohne solch einen

unterschwellig negativen Ton und ohne Usurpation des Israelbegriffs möglich ist,

zeigt die Nachdichtung von Ps 105 in EG 290, die den Text beim Wort nimmt.
Da lautet z.B. Strophe 3: «O Israel, Gott herrscht auf Erden. / Er will von
dir verherrlicht werden; / er denket ewig seines Bunds / und der Verheißung
seines Munds, / die er den Vätern kundgetan: / Ich laß euch erben Kanaan»

(Johannes Stapfer, 1775). Man kann auch einen Gesangbuchvers beim Wort
nehmen, unter Umständen gegen seinen Autor. Das schlage ich für die Zeile

aus EG 137,5 (Philipp Spitta, 1833) vor: «Gib uns Davids Mut, zu streiten mit
den Feinden Israels».

Wir haben inzwischen gelernt, dass Israel nicht substituiert werden darf,
dass die Selbstbindung Gottes an das ausserhalb der Kirche existierende

Judentum als Israel eine bleibende ist. Deshalb bleibt auch jede gegenüber der

Bibel verantwortete Rede von Jerusalem an den konkreten geographischen Ort
gebunden. Luther sah sich von dieser Konkretion entbunden, weil er aus dem

Umstand, dass die Legionen des Titus Jerusalem und den Tempel zerstörten
und dieser seitdem nicht wiederaufgebaut wurde und die Juden aus Jerusalem
vertrieben wurden, auf die Verwerfung Israels als des Volkes Gottes schloss.17

Noch Karl Ludwig Schmidt meinte im Zwiegespräch mit Martin Buber im

Jüdischen Lehrhaus in Stuttgart am 14. Januar 1933: «Jesus als der von seinem

Volk abgelehnte Messias hat die Zerstörung Jerusalems geweissagt. Jerusalem

17 Vgl. die bei K. Wengst: Jesus zwischen Juden und Christen. Re-Visionen im Verhältnis der
Kirche zu Israel, Stuttgart 22004, 144f. angeführten Texte.



634 Klaus Wengst

ist zerstört worden, um niemals mehr jüdischer Besitz zu werden.»18 Die Un-

tauglichkeit einer solchen Argumentation liegt inzwischen allzu deutlich auf
der Hand.

Solange der Tempel stand, gab es jährlich drei Wallfahrten nach Jerusalem

als dem vornehmlichen Ort des Einwohnens Gottes. In vielen Teilen des

Christentums sind Wallfahrten üblich geworden. Sie haben Orte zum Ziel, die

mit besonderen Gotteserfahrungen verbunden sind. Wenn es dabei nicht um
einen Bezug auf irgendeinen Naturgott oder eine sonstige Gottheit gehen soll,
sondern um den biblisch bezeugten Gott, der Israels Gott ist und bleibt, müss-

te bei jeder Wallfahrt der Bezug auf Israel und damit auf Jerusalem als dessen

Vorort deutlich werden. Wenn Christinnen und Christen nach Israel und

Jerusalem wallfahren und dort «christliche Stätten» aufsuchen, die mit Jesus

verbunden sind, sollten sie sich klarmachen: Jesus darf nicht isoliert für sich

gesehen werden. Alle Bedeutung, die er hat, kommt ihm allein deshalb zu, weil
das Neue Testament bezeugt, dass in ihm Gott, der biblisch bezeugte Gott
Israels, zu Wort und Wirkung kommt.

Wer Gott als Israels Gott weiterhin und bleibend ist, kann nicht von aussen

definiert, sondern nur von Jüdinnen und Juden bezeugt werden. Da
Christinnen und Christen aufgrund ihrer kanonischen Grundlage an diesen Gott
gebunden sind, werden sie damit zugleich auf ein Ausserhalb ihrer selbst, auf

Israel/Judentum, als einen wesentlichen Teil ihrer Identität verwiesen. Das

stellt sie in solidarischer Partnerschaft an die Seite Israels, an die Seite jüdischer
Gemeinden, an die Seite von Jüdinnen und Juden. Das hält sie dazu an, von
Jüdinnen und Juden und mit ihnen zu lernen. Denn von Zion geht Weisung aus und

das Wort des Ewigen von Jerusalem. Das stellt sie mit Jüdinnen und Juden in eine

Praxis, die dem zu entsprechen sucht, was die biblischen Darstellungen vom
Leben in Jerusalem erwarten.

Auf diese solidarische Partnerschaft hat Ekkehard Stegemann als Kritiker,
Mahner und Ermunterer der Kirche immer wieder hingewiesen und tut es

weiterhin, mehr noch, er hat sie selbst gelebt und lebt sie weiterhin. Ihm seien

daher diese Zeilen dankbar zugeeignet.

Kirche, Staat, Volk, Judentum. Zwiegespräch im Jüdischen Lehrhaus in Stuttgart am 14.

Januar 1933, in: K.L. Schmidt: Neues Testament, Judentum, Kirche. Kleine Schriften, hg.v.

G. Sauter, München 1981, 149-165 (153).



Jerusalem als Perspektive eines biblisch begründeten Miteinanders 635

Abstract
Bei einer in den beiden Ursprachen zusammengebundenen christlichen Bibel stossen
in ihrer Mitte als Schluss der hebräischen Bibel und als Schluss des griechischen Neuen
Testaments das irdische und das himmlische Jerusalem aufeinander. Dass und wie
das eine gute Perspektive für das christlich-jüdische Verhältnis abgeben könnte, wird
entfaltet im Bedenken von Aussagen über Jerusalem in der Apokalypse des Johannes
sowie in der jüdischen Bibel und der rabbinischen Tradition.

Klaus Wengst, Bochum


	Jerusalem als Perspektive eines biblisch begründeten Miteinanders vom Juden und Christen

