Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 4

Artikel: Jerusalem als Perspektive eines biblisch begriindeten Miteinanders
vom Juden und Christen

Autor: Wengst, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877688

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877688
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jerusalem als Perspektive eines biblisch begriindeten
Miteinanders von Juden und Christen

1. Der Schluss der jiidischen Bibel und der Schluss des Neuen Testaments als Mitte
Nachdem mir die tiberragende Bedeutung der judischen Bibel, des Alten Tes-
taments fiir das Neue Testament und damit doch auch fir Christentum und
Kirche aufgegangen war, drgerten mich isolierte Druckausgaben des Neuen
Testaments und ihr weit verbreiteter Gebrauch. Wird damit doch so getan, als
wire das Neue Testament das «eigentlich christliche» Buch und das Alte dem-
gegeniber weniger wichtig, Auch in meiner wissenschaftlichen Arbeit wollte
ich daher kein fiir sich stehendes griechisches Neues Testament mehr benut-
zen. So liess ich mir den «Nestle/Aland» mit einer hebriischen Bibel zusam-
menbinden. Als hebriische Bibel wihlte ich nicht eine christliche Ausgabe mit
textkritischem Apparat, die Biblia Hebraica, sondern eine in Jerusalem gekauf-
te judische Bibel. So habe ich bei meiner Arbeit stets vor Augen und werde
daran erinnert, dass der erste Teil der christlichen Bibel zuvor und zugleich
heilige Schrift des Judentums war und ist. Ausser dem praktischen Umstand,
dass ich so immer die ganze heilige Schrift — jedenfalls die der reformatori-
schen Konfessionsfamilie — in einem einzigen Band in den Originalsprachen
zur Hand habe, enthilt dieses zusammengebundene Buch bedeutsame sym-
bolische Aspekte. Die Formate stimmen nicht tberein. Der «Nestle/Aland»
ist etwas grosser als das verwendete Exemplar der judischen Bibel. Ich habe
das Neue Testament nicht beschneiden lassen, um eine glatte Einheit zu er-
reichen — ein Hinweis auf bleibende Unterschiede, die wahrzunehmen und zu
respektieren sind. Sodann: Dieses zusammengebundene Buch hat kein Vorn
und kein Hinten. Da Hebriisch von rechts nach links geschrieben und gelesen
wird, fingt ein hebriisches Buch auch da an, wo bei uns hinten wire. Beide
Buchdeckel meiner Bibel sind also jeweils vorn, und die jeweiligen Schliisse
bilden die Mitte des ganzen Buches; sie ist da, wo die jiidische Bibel und das
Neue Testament mit ihrem jeweiligen Ende zusammenstossen. «Was stosst in
deiner Bibel zusammen?» war die spontane Frage Edna Brockes, als ich in ei-
nem unserer zahlreichen gemeinsamen Seminare zum ersten Mal mit meiner
zusammengebundenen Bibel neben ihr sass. An den tblichen christlichen Bi-
belausgaben nimmt sie Anstoss an dem als steigernde Erfullung interpretierten
Ubergang vom Alten zum Neuen Testament. Das christliche Alte Testament
endet mit dem Buch Maleachi, an dessen Schluss die Erwartung des kommen-

ThZ 4/69 (2013) S. 622—-635



Jerusalem als Perspektive eines biblisch begrundeten Miteinanders 623

den Elija ausgesprochen wird. Darauf folgt als Beginn des Neuen Testaments
das Matthdusevangelium, in dem Elija in Gestalt Johannes des Taufers alsbald
kommt. In der Mitte meiner Bibel stésst mit dem Schluss der jidischen Bibel
und dem Schluss des Neuen Testaments anderes zusammen. Den Abschluss
der judischen Bibel bilden die Chronikbticher. An deren Ende, in II Chr 36,23,
steht das Edikt des Perserkonigs Kyros, gerichtet an die nach Babylon exilier-

ten Juden:

So spricht Kyros, der Konig von Persien: Alle Konigreiche der Erde hat mir der
Ewige, der Gott des Himmels, gegeben. Und er hat mir auferlegt, ihm ein Haus in
Jerusalem, das in Judda liegt, zu bauen. Wer immer unter euch zu seinem Volk gehort,
mit dem ist der Ewige, sein Gott, und so moge er hinaufsteigen.

Als letztes Wort steht weja‘al: wnd er wird/ kann/ darf] mige/ soll hinanfsteigen —
nach Jerusalem als Vorort und Repriasentanz des Landes Israel. Nach Jerusa-
lem steigt man immer hinauf. Aus diesem Verb ist das Nomen .44 gebildet,
das bis heute die Einwanderung, die Riickkehr von Judinnen und Juden ins
Land Israel bezeichnet. Am Schluss der jidischen Bibel kommt also Jerusa-
lem in den Blick als Ort der Heimkehr aus dem Exil, als Ort, an dem wieder
ein selbstbestimmtes jliidisches Leben beginnen kann im Dienst gegeniiber
Israels Gott und in der Verantwortung vor ithm.

Das letzte Buch im Neuen Testament ist die Apokalypse des Johan-
nes. Sieht man von ihren abschliessenden Mahnungen und dem brieflichen
Schlussgruss ab (22,6-21), so bildet die Vision vom neuen Jerusalem, das vom
Himmel herabsteigt, ithren letzten grossen Teil (21,9-22,5). Cum grano salis
stossen also in meiner Bibel irdisches und himmlisches Jerusalem zusammen.
Das gefiel Edna Brocke. Dass dieses Gefallen gute Griinde hat, will ich nun
etwas weiter ausfiihren und dabei auch fragen, ob sich aus dieser Konstella-
tion nicht auch eine gute Perspektive flr das judisch-christliche Verhiltnis
ergeben konnte.

2. Die Erdung des himmlischen Jerusalem:
Die Tatsache, dass die Vision vom neuen Jerusalem am Schluss des Neuen
Testaments zusammen mit dem Blick auf das irdische Jerusalem am Schluss
der jidischen Bibel die gemeinsame Mitte meiner Bibel bilden, ist ein starker
Hinweis darauf, dass diese Vision nicht vom tatsidchlichen Jerusalem geldst
werden darf, dass sie nur im Bezug auf es verstanden werden kann. Die Vi-



624 Klaus Wengst

sion des vom Himmel herabsteigenden neuen Jerusalem ist geerdet. Diese
Erdung zeigt sich auch in der Vision selbst.

Dem «Hinaufsteigen» nach Jerusalem im Edikt des Kyros entspricht gegen-
liufig ein «Hinabsteigen» des neuen Jerusalem in der Vision des Johannes. Der
Seher wird zwar i der Kraft des Geistes auf einen sebr hohen Berg gebracht, aber dort
sieht er die hetlige Stadt Jerusalem vom Himmel berabsteigen — aut die Erde natiirlich.
Zum anderen und vor allem ist die Vision vom neuen Jerusalem als ganze ein
Gegenbild zur Vision vom Gericht tber die «Hure Babylon». Das zeigen die
genauen Entsprechungen der Visionseinleitungen in Apk 17,1-3a und 21,9f.
Das Doppelbild in 17,3b-6 von der auf dem ersten Tier aus Kap. 13 sitzen-
den «Hure Babylon» symbolisiert Rom in seiner unwiderstehlich scheinenden
politisch-militirischen Macht und in seiner wirtschaftlichen Prosperitit. Das
neue Jerusalem ist Gegenbild zum imperialen Rom. Die Vision vom neuen Je-
rusalem ist doppelt gegenldufig auf Wirklichkeit zurzeit des Johannes bezogen
und so «geerdet». Sie ist aufgrund ihm gegenwirtiger Erfahrung konzipiert und
intendiert einen bestimmten Umgang mit dieser Erfahrung. Will er von Jeru-
salem sprechen und nicht nur klagen, muss er die Wirklichkeit tiberschreiten
und ein neues Jerusalem imaginieren. Als er schreibt, gibt es Jerusalem faktisch
nicht, jedenfalls kein Leben in ihm. Es ist ein einziger Triimmerhaufen, nach
dem Ende des jidisch-romischen Krieges von den Legionen des Titus dem
Erdboden gleichgemacht.

Dagegen steht Rom in der Gegenwart des Johannes da als glinzende Metro-
pole des Imperiums, voll von pulsierendem Leben. In seinen Visionen jedoch
ist es vollig zerstort, ein Triimmerhaufen, aus dem nur noch Rauch aufsteigt
(vgl. vor allem 18,9-19). Johannes vollzieht hier also eine visionire Umkehrung
der Wirklichkeit. Die ist jedoch nicht Ausdruck einer weltflichtigen Phantastik.
Die Visionen des Johannes in Kap. 13 und 17f. zeugen von scharfer Beobach-
tung der Wirklichkeit aus bestimmter Perspektive, nimlich von unten und vom
Rande her. Er entlarvt die so glanzvoll erscheinende imperiale Macht als nackte
Gewalt, grausam und ausbeuterisch (13,1-4), und deckt in der prosperierenden
Wirtschaft «die Dynamik des Luxus» auf (18,3), die die Warenstréme in die
Metropole lenkt (18,11-14).

Entsprechend entwirft er mit dem neuen Jerusalem kein Wolkenkuckucks-
heim. Seine Beschreibung enthilt Elemente, die auf eine andere Praxis drin-
gen als die des selbstverstindlichen Mitmachens und Mitlaufens in dem vom
imperialen Kult bestimmten Alltag, Im neuen Jerusalem herrschen in parado-



Jerusalem als Perspektive eines biblisch begriindeten Miteinanders 625

xer Weise alle (22,5). Das aber heisst, dass ihre Herrschaft gegenstandslos ist;
sie hat keine Objekte. Es gibt nicht mehr die Herrschaft von Menschen iiber
Menschen. Auch das neue Jerusalem ist glanzvoll, mehr noch als «Babylon»
(21,18-21). Aber der Luxus in ihm ist zuginglich fiir alle; er ist sozialisiert. Ega-
litdt und Teilhabe aller sind entscheidende Konstruktionsperspektiven.

Wie die Apokalypse im Ganzen, so sind auch die Visionen des Gerichts
Uber «Babylon» und die Vision des neuen Jerusalem mit einer Fille von Mate-
rial aus der judischen Bibel beschrieben. Damit bringt Johannes Gott ins Spiel,
den diese Bibel als jemanden bezeugt, der mit seinem Volk ist, der mitgeht und
sich einmischt. Sie erzihlt von Erfahrungen mit Gott, die das Vertrauen und
die Hoffnung begriinden, dass es nicht immer so weiter gehen muss, wie es in
der Welt nun mal lduft, sondern dass es anders werden und anders sein kann.
Das neue Jerusalem, das Johannes erblickt, ist kein Plan, der nun in einen Bau
umgesetzt werden soll. Das neue Jerusalem ist schon gebaut; aus Bausteinen
der Bibel zusammengesetzt, steht es literarisch da — und soll seinerseits die
Lesenden und Horenden erbauen zu einer widerstindigen Praxis.

3. Die iiber die blosse Faktizitat hinansweisende Dimension des irdischen Jerusalem
Das Jerusalem der jidischen Bibel ist keine Stadt wie jede andere, auch keine
Hauptstadt wie jede andere. Jerusalem ist «die heilige Stadt».! So heisst es etwa
Jes 52,1: Auf, auf! Zion, zieh an deine Kraft! Zieh an deine Prachtgewdnder, Jerusalem, du
betlige Stadt! Jerusalem ist heilig, der Zion ist Gottes «heiliger Bergy (Ps 2,6), weil
er diesen Ort als seine Wohnung erwihlt hat: Ja, ch, der Ewige, ener Gott, wobne
tn Zion, meinem beiligen Berg, sodass Jerusalem heilig ist (Jo 4,17). Gottes Heiligkeit,
die den Ort seines Einwohnens heiligt, verlangt eine ihr entsprechende Praxis
an diesem Ort. Deren Signatur ist «Recht und Gerechtigkeitr: Erbaben ist der
Ewige; ja, er wohnt hoch, fiillt Zion mit Recht und Gerechtigkeit (Jes 33,5). Gott erfiillt
Zion «nicht nur mit seiner Gegenwart [...|, sondern ebenso mit demjenigen
[...], was Zions Wesenseigenschaft sein soll: (Recht und Gerechtigkeio».” Ganz
entsprechend gibt Jeremia, bezogen auf Jerusalem, als Forderung Gottes die
«Verwitklichung von Recht im sozialen Tun»’ aus: Prak#iziert Recht und Gerechtig-

: Vgl. Jes 48,2; Neh 11,1.18.

z W.AM. Beuken: Jesaja 28-39 (Herders Theologischer Kommentar zum Alten Testament),
Freiburg u.a. 2010, 276.

G. Fischer: Jeremia 1-25 (Herders Theologischer Kommentar zum Alten Testament), Frei-



626 Klaus Wengst

keit! Entreisst Geschundene aus der Hand threr Ausbeuter! Fremde, Waisen und Witwen
bedriickt nicht und unterdrijckt sie nicht! 1Vergiesst kein unschuldiges Blut an diesems Ort!
(Jer 22,3) Gott zu kennen bedeutet, fiir das Recht des Elenden und des Armen
zu sorgen (Jer 22,16).

Da das tatsichliche Jerusalem diesem Ideal immer wieder nicht entspricht,
gibt es schon in der jidischen Bibel die Erwartung eines neuen Himmels und
einer neuen Erde, von Gott geschaffen, die als ein verindertes Jerusalem be-
schrieben werden.* In ihm gibt es keinen unzeitigen Tod. Diejenigen, die Hau-
ser bauen, wohnen auch darin, und die Weinberge pflanzen, ernten von ihnen.
Es wird ein umfassendes und auskémmliches Miteinander geben (Jes 65,17-
25).

Schon seit langer Zeit und bis in die Gegenwart wird in jedem Synagogen-
gottesdienst am Schabbat beim Ausheben der Tora gesungen: Ja, von Zion geht
Weisung aus und das Wort des Ewigen von Jerusalem. Das ist Zitat aus Jes 2,3 und
Mi 4,2. Vom Zusammenhang dieser beiden Stellen her ist es offen, wer diese
Aussage macht. Es ist moglich, dass hier wieder der Prophet das Wort ergreitt.
Es ist aber auch moglich, dass noch die Volker sprechen, von denen es vorher
hiess, dass sie «in kiinftigen Tagen» zum Zion strémen, wozu sie sich mit be-
stimmten Erwartungen selbst aufforderten: Kommt, lasst uns 3um Berg des Ewigen
hinanfsteigen, zum Haus von Jakobs Gott, dass er uns in seinen Wegen unterweise und wir
auf setnen Pfaden gehen. «(Bewegung, Dynamik charakterisieren das Verhalten der
Volker, die nicht dort stehenbleiben wollen, wo die Herkunft sie hingestellt hat.
Wer Gott und seine ford sucht, muss sich auf den Weg machen.»’ Auf alle Fille
wird die Erwartung der Vélker mit der Feststellung am Schluss des Verses be-
griindet: Ja, von Zion geht Weisung ans und das Wort des Ewigen von Jerusalem. Jerusa-

burg u.a. 2005, 652.

Vgl. in diesem Zusammenhang die Aussage von Schalom Ben Chorin, die er machte, als
er schon Jahrzehnte in Jerusalem lebte: «Auch wenn man im irdischen, oft allzu irdischen
Jerusalem heimisch geworden ist, darf man den Blick auf das himmlische Jerusalem nicht
verlieren. Es ist eine Realitit, die allerdings nur fiir Minuten der Weltgeschichte aufleuchtet.
Aber diese Minuten dirfen nicht verpasst werden» (Sch. Ben Chorin: Ich lebe in Jerusalem,
Miunchen 1972, 207). Davor hatte er im Blick auf das christlich-judische Gesprich von
einem «gemeinsamen Marsch auf das gemeinsame Ziel hin» gesprochen: «das ewige Jeru-
salem, die Stadt Gottes» (1306).

’ R. Gradwohl: Bibelauslegungen aus jiidischen Quellen 1. Die alttestamentlichen Predigt-

texte des 3. und 4. Jahrgangs, Stuttgart 21995, 145.



Jerusalem als Perspektive eines biblisch begriindeten Miteinanders 627

lem «ist dazu bestimmt, Ausgangspunkt fiir JHWHs Tora zu sein»® Allerdings
dirfte fordh hier die Bedeutung «Weisung» haben und nicht daran gedacht sein,
dass die Volker die ganze Israel gegebene Tora tibernehmen. «Gemeint sind die
Gebote, die nicht spezifisch nur fir Israel gelten».’

Wie also Beschreibungen Jerusalems in der jiidischen Bibel und Erwartun-
gen an es Uber das faktisch vorhandene Jerusalem hinausgehen und ein der
Heiligkeit Gottes angemessenes Leben in dieser Stadt intendieren — wobei an
einigen Stellen auch die Volker in eine positive Beziehung zu Jerusalem gestellt
werden —, so zielt die Vision des neuen, gegeniiber dem faktischen so ande-
ren Jerusalem in der Apokalypse des Johannes in genau dieser Perspektive auf
konkrete Verwirklichungen. Das zeigt sich auch daran, dass das neue Jerusalem
zugleich als «die Braut, die Frau des Lammes» gekennzeichnet wird, ein Bild
der auf Jesus bezogenen Gemeinschatft.

Bevor jedoch darauf eingegangen wird, sei noch ein Blick aut Aspekte Je-
rusalems in der rabbinischen Literatur geworfen. Da Jerusalem biblisch der
Ort ist, den Gott flir sein Einwohnen erwahlt hat, ist selbstverstindlich auch
fur die Rabbinen Jerusalem «die heilige Stade.® Unter den von unterschiedli-
chen Rabbinen angefiihrten Gréssen, um derentwillen Gott den Israeliten das
Meer auseinandergerissen hat, damit sie vor den Agyptern flichen und entrin-
nen konnen, und die nicht in einem «Verdienst» oder einer «Leistung» ihrer-
seits grinden, sondern in einem Handeln Gottes, wird von Rabbi Jischmael
Jerusalem genannt.” Aus Jerusalem kommt alles Gute: «Rabbi Levi sagte: Alles
Gute, alle Segnungen und Trostungen, die der Heilige, gesegnet sei er, kiinftig
Israel geben wird, gehen nur von Zion auso» Das wird breit mit Bibelstellen
entfaltet.””

Unterschieden wird auch ein «Jerusalem dieser Welt» von einem «Jerusalem
der kommenden Welt»: «Nicht wie das Jerusalem dieser Welt ist das Jerusalem
der kommenden Welt. Zum Jerusalem dieser Welt steigt jeder hinauf, der hi-
naufsteigen will. Zu dem der kommenden Welt steigen nur die Eingeladenen

6 Beuken: Jesaja (Anm. 2), 92.

r Gradwohl: Bibelauslegungen (Anm. 5), 1406, zitiert hier Samuel David Luzzato (1800—
1865).

8 Vgl. bSota 47a (= bSan 107b); bBQ 97b.

? Mekh] Beschallach (Wajehi) 3 (Horovitz/Rabin, 97).

10 WaR 24,4 (Wilna 34c.d); dhnlich PesR 41 (Friedmann, 173b).



628 Klaus Wengst

hinauf.» Zum Jerusalem dieser Welt sind eben auch diejenigen hinaufgestiegen,
die es zerstort haben; in der kommenden Welt werden es nur die von Gott Ein-
geladenen bewohnen — und sich dann auch entsprechend verhalten. So ist es
in der Fortsetzung dieses Textes neben den Frommen und dem Messias auch
Jerusalem, das den Namen Gottes erhilt, was mit Ez 48,35 begriindet wird:
«Ringsum 18.000; und der Name der Stadt von heute an: der Ewige (ist) schmb; lies nicht
sehamah (= dort), sondern schemdh (= ihr Name).»'!

Wie in der Apokalypse des Johannes die Vision des vom Himmel kommen-
den Jerusalem thren Anlass in der Zerstorung des irdischen Jerusalem hat und
dabei die Funktion besitzt, dieser Zerstorung die Letztgtiltigkeit abzusprechen,
ist das auch bei der rabbinischen Unterscheidung zwischen dem oberen Jeru-
salem und dem unteren der Fall. Sie wird hier daraufhin zugespitzt, dass das
obere Jerusalem geradezu als eine trotzige Griindung bezeichnet wird, damit
beharrlich an der Hoffnung auf den Wiederaufbau des unteren und die Riick-
kehr dahin festgehalten werden kann. In einem Gesprich fragt Rav Nachman
den Rav Jizchak: «Was bedeutet das, was geschrieben steht: In deiner Mitte als
Heiliger, aber ich komme nicht in die Stadt (Hos 11,9)? Weil ich in deiner Mitte der
Heilige bin, komme ich nicht in die Stadt?» Rav Jizchak antwortet unter Be-
rufung auf Rabbi Jochanan: «Der Heilige, gesegnet sei er, sagte: dch komme
nicht in das obere Jerusalem, bis ich in das untere gekommen bin.» Das obere
Jerusalem bedeutet fur Gott nicht, dass er das untere aufgegeben habe. Im
Gegenteil, das obere kann erst dann als Wohnung Gottes dienen, wenn et sich
des unteren wieder angenommen hat. Das obere wird so zum Garanten des
Wiederaufbaus des unteren. Dass es ein oberes gibt, wird mit Ps 1223 begriin-
det: Jerusalem, du anfgebante, wie eine Stads, die mitetnander verbunden ist, gleichsam
als Paar zusammengebunden.'” An anderer Stelle findet sich diese Tradition
breiter ausgefiithrt. Dort wird aus dem Zusammenspiel von Ex 38,21 (Das sind
die Aufwendungen fiir die Wobnung.), Jer 17,12 (der Thron der Herrlichkeit, erbaben von
Anbeginn: der Ort unseres Hetligtums) und Ex 15,17 (die Wohnstdtte, die Du, Ewiger,
Dir zum Wobnsits gemacht hast, das Hetligtum, Ewiger, das Deine Hénde gemacht haben)
geschlossen, «dass ein Jerusalem oben gegriindet ist wie ein Jerusalem unten.
Aus grosser Liebe zum unteren Jerusalem machte er ein oberes» In diesem
Zusammenhang wird auch hier Ps 122,3 angefithrt und dazu die deutende Wie-

H bBB 75b.
12 bTaan 5a.



Jerusalem als Perspektive eines biblisch begriindeten Miteinanders 629

dergabe des Targum: «Jerusalem, das an der Himmelsfeste als Stadt gebaut ist,
um sich mit dem (Jerusalem) auf der Erde zu verbinden.» Hier schwort Gortt,
«dass sein Einwohnen nicht in das obere eintritt, bis es in das untere eingetre-
ten ist», was mit der Liebe zu den Israeliten begriindet wird. In Verbindung von
Hos 11,9 und Jes 52,5 fragt sich Gott, was er in der Stadt Jerusalem soll, wenn
sein Volk aus ihr hinweggenommen ist; er kime vergeblich. Und so endet diese
Tradition mit der Bitte an Gott: «Es sei sein Wille, dass er sie (die Stadt Jerusa-
lem) schnell und in unseren Tagen bauel»"

4. «Die Braunt, die Fran des Lammes»

Bevor Johannes auf den sehr hohen Berg gefiihrt wird, auf dem er dann das
neue Jerusalem vom Himmel herabsteigen sieht, erhilt er die Ankiindigung, es
werde ihm «die Braut, die Frau des Lammes» gezeigt (Apk 21,9). Entsprechend
hiess es schon in 21,2 von der vom Himmel herabsteigenden «heiligen Stadt,
dem Neuen Jerusalemw: bereit gemacht wie eine fiir thren Mann geschmiickte Braut.
«Die Braut» ist hier Metapher fiir die auf Jesus als den gekreuzigten Messias
— «das geschlachtete Lamm» (Apk 5,5f.) — bezogene Gemeinde. Wenn diese
Gemeinde als neues Jerusalem dargestellt wird, heisst das einmal: Johannes
konzipiert Gemeinde als antiimperialen Entwurf; sie ist ein Gegenbild zum
Imperium. Was dieses Gegenbild an Anleitungen zu einem anderen Handeln
und Verhalten enthilt, soll daher jetzt schon in der Gemeinde praktiziert wer-
den.

Zum anderen ist aber sogleich ein maogliches Missverstindnis abzuweh-
ren. Die auf den gekreuzigten Messias bezogene Gemeinde ist nicht in ei-
nem Kurzschluss als «die christliche Gemeinde» zu verstehen. Das wiire ein
Anachronismus. Johannes hat nicht das Selbstverstindnis eines Christen im
Gegentiber und Unterschied zum Judentum, sondern das eines Juden, der an
Jesus als Messias glaubt. Das zeigt sich an seiner Beschreibung des neuen Jeru-
salem, die ja zugleich Beschreibung der Gemeinde ist. Er 16st Jerusalem nicht
vom faktischen Israel. Nach ihm ist die Gemeinde ganz und gar von Israel
bestimmt. In bestimmter Weise beschreibt er sie als Israel.

Zu einer antiken Stadt gehort konstitutiv eine Mauer. Die Mauer «definiert»
die Stadt. Mit seiner Beschreibung der Mauer definiert Johannes Gemeinde

» Tan Pekudej 1 (171b).



630 Klaus Wengst

von Israel her: Sie hat swalf Tore und auf den Toren ;wilf Engel; Namen sind einge-
schrieben — das sind die Namen der zwolf Stamme Israels (Apk 21,12; vgl. Ez 48,30-
35). Die Namen der Stimme auf den Toren bedeuten, dass es sich um die
den Stimmen zugewiesenen Tore handelt, durch die sie jeweils nach Jerusalem
kommen. Wenn Johannes in Aufnahme von Ez 43 auf den Toren des neuen
Jerusalem die Namen der zwolf Stimme Israels geschrieben sein ldsst, heisst
das: Das neue Jerusalem wird als wiederhergestelltes Zwolfstimmevolk Istael
definiert. Zugang zum neuen Jerusalem, Zugang zur Gemeinde gibt es nur als
Zugang zu Israel. Auch «die Namen der zw6lf Apostel des Lammes» auf den
zwolf Grundsteinen der Mauer (Apk 21,14) weisen auf den Zusammenhang
mit dem Zwolfstimmevolk Israel. So ist zunichst festzuhalten: Das neue Je-
rusalem ist als restituiertes Zwolfstimmevolk Israel entworfen. Diese Bestim-
mung wird verstirkt durch die Massangaben, die sich beim Vermessen des
neuen Jerusalem durch einen Engel ergeben: Da vermass der Engel die Stadt mit
demr Messrobr und kam anf 12000 Ldngen eines Stadions. Ihre Lange und Breite und
Hohe sind gleich. Da vermass er ibre Maner: 144 Ellen hoch — nach Menschenmass, das
15t auch das von Engeln (21,16b.17). Es hat keinen Sinn, die hier angegebenen
Zahlen in uns gelaufige Masse umzurechnen. Ein Stadion wire etwa 192 Meter
und eine Elle etwa 50 Zentimeter. Die Mauer hitte dann mit 72 Metern zwar
eine ansehnliche Hohe, wire aber in Relation zu den 2304 Kilometern der ku-
bisch vorgestellten Stadt doch sehr klein. Johannes will hier keine anschauliche
Vorstellung hervorrufen. Seine Massangaben sprechen gerade als die konkret
benannten Zahlen. Die 144 ist das Quadrat der Zwolf und die 12000 ist eben-
falls die Zwolf, multipliziert mit der Tausend als der Zahl der untbersehbar
grossen Menge. Es wird also noch einmal auf schon Erwihntes hingewiesen,
nidmlich die Definition der Gemeinde von Israel her.

Nun setzt aber auch Johannes schon als selbstverstindlich voraus, dass
durch die auf Jesus bezogene Verkiindigung auch Menschen aus der Vélker-
welt gewonnen worden sind. Im neuen Jerusalem gehen «die Volker», zuvor
eine massa perditionis (14,8; 18,3; 19,15), nun geheilt von den Blattern des Le-
bensbaumes (22,2), im Lichtglanz Gottes einher, und sogar «die Konige der
Erde», vorher Parteiginger des «Tieres», der politisch-militirischen Allgewalt
des Imperiums, und in der Entscheidungsschlacht lingst getotet (19,19-21),



Jerusalem als Perspektive eines biblisch begrindeten Miteinanders 631

bringen ihren Glanz ein (21,24)." Wie stellt sich Johannes die Verbindung der
durch die messianische Verkiindigung gewonnenen Menschen aus der Vélker-
welt mit der als Israel definierten Gemeinde vor?

Das zeigt sich in Kap. 7. An dessen Anfang ist von einer Versiegelung durch
einen Engel die Rede. Mit dem Siegel ist wahrscheinlich die Taufe gemeint. Das
Verstindnis der Taufe als Versiegelung soll dabei helfen, sich der unvetlierba-
ren Zugehorigkeit zu Gott zu vergewissern, was auch immer an bedringenden
Erfahrungen gemacht werden mag, Als Zahl der Versiegelten hort Johannes:
144000. Auch diese Zahl ist symbolisch zu verstehen; sie ist aufzuldsen in das
Quadrat der Zwolf und Tausend: 12 x 12 x 1000. Das mit Tausend multipli-
zierte Quadrat der Zwolf ist daher Ausdruck fiir das vollkommen wiederher-
gestellte Volk Israel. Es sind «Versiegelte aus jedem Stamm Israels»; und so
werden dann auch je 12000 aus den einzeln genannten zwolf Stimmen ange-
fihrt (V. 4b-8). Sind also die Versiegelten nur Angehorige des Volkes Israel?
Aber Johannes verbindet mit dieser Vision ab V. 9 eine weitere. In ihr findet
sich ebenfalls eine Mengenangabe: Danach sab ich — und siehe: eine grosse Menge,
die niemand ahlen konnte, aus jedem 1'olk, ans Stammen, Nationen und Sprachen. Die
standen vor dem Thron und dem Lamm, bekleidet mit weissen Gewdandern und Palmzmwei-
gen in thren Hénden. Wie verhalten sich diese beiden Angaben zueinander, die
144000 einerseits und diese unzihlbare Menge andererseits? Die beiden Visi-
onen unterscheiden sich zwar in Ort und Zeit, aber nicht in den angefithrten
Personen. Denn die 144000 wurden fiir «die grosse Bedringnis» versiegelt; und
«die grosse Menge, die niemand zihlen konnte», sind diejenigen, «die aus der
grossen Bedringnis kommen» (Apk 7,14) — und die doch deshalb aus ihr her-
auskommen, weil sie zuvor versiegelt worden sind. Den Zusammenhang hat
Jochum-Bortfeld pointiert so beschrieben: Fiir Johannes «ist das Volk von der
genealogischen Verbindung eines jeden mit dem Stammvater Jakob geptigt.
Diese Struktur ist und bleibt fir das Gottesvolk der Endzeit mafigeblich. Die
Menschen aus den Volkern, die durch das Blut Christi erlost sind, werden in
die Genealogie Israels eingegliedert (vgl. 14,3). Sie treten nicht an die Stelle
Israels. Sie 16sen Israel nicht als Gottesvolk ab. Diesen Gedanken kann man
in der Apokalypse nicht finden.»"> Gemeinde wire demnach verstanden als

" Johannes schreibt keine Dogmatik, sondern setzt in seinen Visionen unterschiedliche Ak-

zente, die je an ihrer Stelle betont werden mussen.

©®  C.Jochum-Bortfeld: Die zwo6lf Stimme in der Offenbarung des Johannes. Zum Verhiltnis



632 Klaus Wengst

Integration der Volker in das Gottesvolk Israel. So hat es sich Johannes damals
gedacht. Wie gehen wir heute unter sehr verinderten Bedingungen damit um?

5. «ferusalem» als Begugspunkt einer solidarischen Partnerschaft von Christen mit Juden
Die Vorstellung von Jerusalem, wie Johannes sie gegen Ende des 1. Jahrhun-
derts gehabt hat, lisst sich nicht schlicht aufnehmen und umsetzen. Bei ih-
rer Rezeption sind Fakten der weiteren Entwicklung wahrzunehmen und zu
bedenken, die seiner Erwartung nicht entsprechen. Zum einen ist zu respek-
tieren, dass die iibergrosse Mehrheit des Judentums die auf Jesus bezogene
messianische Verkiindigung nicht akzeptieren konnte. Dabei ist von Paulus zu
lernen, dass dieses den Messias Jesus ignorierende Judentum bleibend im Bund
mit Gott steht und von Gott geliebt ist (R6m 9-11; besonders 9,4f.; 11,28f.).
Zum anderen muss gesehen werden, dass die auf Jesus bezogene Gemeinde
sich vom frithen 2. Jahrhundert an zu einer Kirche nur aus den Vélkern ent-
wickelt hat. Gemessen am neutestamentlichen Anspruch einer Gemeinde aus
Juden und aus den Vélkern ist sie eine Kirche im Defekt, die im Verhiltnis zum
Judentum zu einer Kirche im Exzess geworden ist.' Sie ist das vor allem des-
halb geworden, weil sie die biblisch vorgegebene Rede von Israel, von Gottes
Geschichte mit seinem Volk Israel, fiir sich usurpierte, sich an die Stelle Israels
setzte und behauptete, das «wahre Israel» zu sein. Das hatte fir das tatsachliche
Israel, fiir Judinnen und Juden, schlimme Konsequenzen, oft genug mérderi-
sche.

Eine eigene Untersuchung wire es wert, dem Vorkommen und Gebrauch
von «Israely, «Jerusalem» und «Zion» in Gesangbichern nachzugehen. Ich
gebe hier nur einige Hinweise zum gegenwirtig benutzten «Evangelischen Ge-
sangbuchy» in den deutschen Landeskirchen; zitiert wird nach der Ausgabe fur
die Evangelische Kirche im Rheinland, die Evangelische Kirche von Westfalen,
die Lippische Landeskirche, Giitersloh u.a. 1996. Die Usurpation der drei Na-
men zeigt sich, wenn Luther vom «Israel rechter Art» spricht (EG 299,4) oder
wenn die «Christenheit» als «Israel» angeredet wird (EG 502,1+5; Matthius

von Ekklesiologie und Ethik (Munchner theologische Beitrage), Miinchen 2000, 173f.

In dieser Weise nehme ich eine in anderem Zusammenhang gebrachte Redeweise des spa-
ten Karl Barth auf: Das christliche Leben. Die Kirchliche Dogmatik IV,4. Fragmente aus
dem Nachlass. Vorlesungen 1959-1961, hg.v. H.-A. Drewes u. E. Jungel, Zarich 1976,
224-235.



Jerusalem als Perspektive eines biblisch begriindeten Miteinanders 633

Apelles von Lowenstern, 1644), wenn «Jesu Name, Jesu Wort bei uns in Zion
schallen» sollen (EG 62,2; Benjamin Schmolck, 1726) oder wenn die Anrede
an die «Stadt Jerusalem» zum Aufruf an «uns» wird, und wenn dem, was «Zion
héros, «wir folgen» (EG 147,1+2; Philipp Nicolai, 1599). Ein anderer Aspekt
dieses Missbrauchs besteht darin, dass Zion und Jerusalem als der jenseitige
Heilsort verstanden werden: «Hier ist der Ort der Freuden, Jerusalem, der Ort,
wo die Erlosten weiden» (EG 151,7; Lorenz Lorenzen, 1700; vgl. weiter 63,3;
135,6; 150,1; 282,4; 393,2). In EG 314, 1968 geschrieben, witd in den ersten
finf Strophen der Einzug Jesu in Jerusalem auf schlichte Weise nacherzihlt,
jeweils eingeleitet mit: «Jesus zieht in Jerusalem ein, Hosiannal» In der sechsten
Strophe wird jedoch nach dieser Einleitung fortgefahren: «liKommt und laB3t
uns bitten, statt das dKreuziges zu schrein: Komm, Herr Jesus, [...] auch zu
uns.» Dass eine poetische biblische Nacherzihlung ohne solch einen unter-
schwellig negativen Ton und ohne Usurpation des Israelbegriffs moglich ist,
zeigt die Nachdichtung von Ps 105 in EG 290, die den Text beim Wort nimmt.
Da lautet z.B. Strophe 3: «O Israel, Gott herrscht auf Erden. / Er will von
dir verhertlicht werden; / er denket ewig seines Bunds / und der VerheiBBung
seines Munds, / die er den Vitern kundgetan: / Ich laf3 euch erben Kanaan»
(Johannes Stapfer, 1775). Man kann auch einen Gesangbuchvers beim Wort
nehmen, unter Umstinden gegen seinen Autor. Das schlage ich fiir die Zeile
aus EG 137,5 (Philipp Spitta, 1833) vor: «Gib uns Davids Mut, zu streiten mit
den Feinden Israels».

Wir haben inzwischen gelernt, dass Israel nicht substituiert werden darf,
dass die Selbstbindung Gottes an das ausserhalb der Kirche existierende Ju-
dentum als Israel eine bleibende ist. Deshalb bleibt auch jede gegentiber der
Bibel verantwortete Rede von Jerusalem an den konkreten geographischen Ort
gebunden. Luther sah sich von dieser Konkretion entbunden, weil er aus dem
Umstand, dass die Legionen des Titus Jerusalem und den Tempel zerstorten
und dieser seitdem nicht wiederaufgebaut wurde und die Juden aus Jerusalem
vertrieben wurden, auf die Verwerfung Israels als des Volkes Gorttes schloss.!”
Noch Karl Ludwig Schmidt meinte im Zwiegesprich mit Martin Buber im
Judischen Lehrhaus in Stuttgart am 14. Januar 1933: «Jesus als der von seinem
Volk abgelehnte Messias hat die Zerstérung Jerusalems geweissagt. Jerusalem

17 Vgl. die bei K. Wengst: Jesus zwischen Juden und Christen. Re-Visionen im Verhiltnis der
Kitche zu Israel, Stuttgart 2004, 144f. angefiuhrten Texte.



634 Klaus Wengst

ist zerstort worden, um niemals meht judischer Besitz zu werden.»'™ Die Un-
tauglichkeit einer solchen Argumentation liegt inzwischen allzu deutlich auf
der Hand.

Solange der Tempel stand, gab es jihrlich drei Wallfahrten nach Jerusa-
lem als dem vornehmlichen Ort des Einwohnens Gottes. In vielen Teilen des
Christentums sind Wallfahrten tiblich geworden. Sie haben Orte zum Ziel, die
mit besonderen Gotteserfahrungen verbunden sind. Wenn es dabei nicht um
einen Bezug auf irgendeinen Naturgott oder eine sonstige Gottheit gehen soll,
sondern um den biblisch bezeugten Gott, der Israels Gott ist und bleibt, miiss-
te bei jeder Wallfahrt der Bezug auf Israel und damit auf Jerusalem als des-
sen Vorort deutlich werden. Wenn Christinnen und Christen nach Israel und
Jerusalem wallfahren und dort «christliche Stitten» aufsuchen, die mit Jesus
verbunden sind, sollten sie sich klarmachen: Jesus darf nicht isoliert fiir sich
geschen werden. Alle Bedeutung, die er hat, kommt ithm allein deshalb zu, weil
das Neue Testament bezeugt, dass in ihm Gott, der biblisch bezeugte Gott
Israels, zu Wort und Wirkung kommt.

Wer Gott als Israels Gott weiterhin und bleibend ist, kann nicht von aussen
definiert, sondern nur von Juidinnen und Juden bezeugt werden. Da Chris-
tinnen und Christen aufgrund ihrer kanonischen Grundlage an diesen Gott
gebunden sind, werden sie damit zugleich auf ein Ausserhalb ihrer selbst, auf
Israel/Judentum, als einen wesentlichen Teil ihrer Identitit verwiesen. Das
stellt sie in solidarischer Partnerschaft an die Seite Israels, an die Seite judischer
Gemeinden, an die Seite von Judinnen und Juden. Das hilt sie dazu an, von
Judinnen und Juden und mit thnen zu lernen. Denn von Zion geht Weisung ans und
das Wort des Ewigen von Jerusalem. Das stellt sie mit Jadinnen und Juden in eine
Praxis, die dem zu entsprechen sucht, was die biblischen Darstellungen vom
Leben in Jerusalem erwarten.

Auf diese solidarische Partnerschaft hat Ekkehard Stegemann als Kritiker,
Mahner und Ermunterer der Kirche immer wieder hingewiesen und tut es wei-
terhin, mehr noch, er hat sie selbst gelebt und lebt sie weiterhin. Thm seien
daher diese Zeilen dankbar zugeeignet.

" Kirche, Staat, Volk, Judentum. Zwiegesprich im Jiidischen Lehrhaus in Stuttgart am 14.
Januar 1933, in: K.L. Schmidt: Neues Testament, Judentum, Kirche. Kleine Schriften, hg.v.
G. Sauter, Munchen 1981, 149-165 (153).



Jerusalem als Perspektive eines biblisch begrindeten Miteinanders 635

Abstract
Bei einer in den beiden Ursprachen zusammengebundenen christlichen Bibel stossen
in ithrer Mitte als Schluss der hebriischen Bibel und als Schluss des griechischen Neuen
Testaments das irdische und das himmlische Jerusalem aufeinander. Dass und wie
das eine gute Perspektive fur das christlich-jidische Verhiltnis abgeben konnte, wird
entfaltet im Bedenken von Aussagen tiber Jerusalem in der Apokalypse des Johannes
sowie in der jidischen Bibel und der rabbinischen Tradition.

Klans Wengst, Bochum



	Jerusalem als Perspektive eines biblisch begründeten Miteinanders vom Juden und Christen

