Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 4

Artikel: Der Basler jiddische Druck Sod ha-neshome (1609)
Autor: Starck-Adler, Astrid

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877685

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877685
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Basler jiddische Druck Sod ha-neshome (1609)'

Konrad Waldkirch, der von 1599 bis 1612 jiddische Manuskripte in Basel
druckte,” veroffendichte im Jahre 1609 eine ethisch-mystische Schrift mit dem
Titel Sod ha-neshome («Mysterium der Seele»). Sie war der einzige kabbalistische
Druck und erschien sieben Jahre nach dem Maissebuch (1602),* der ersten um-
fangreichen jiddischen Geschichtensammlung, die ein messianisch-mystisches
Ziel verfolgte; in ihr wurden zum ersten Mal die Sagen und Legenden um die
frommen Rabbis aus dem Rheinland, die Hassidei-aschkenaz, verschrittet. In ih-
nen treten sie als Nachfolger der altertiimlichen jiidischen Mystiker auf, wie Si-
mon ben Jochai, dem man die Niederschrift des Sobar zuschrieb. Als Vertreter
der mittelalterlichen Mystik befassten sich die Hassidez-aschkenaz mit den kabba-
listischen Schriften, die anhand der Schopfungsgeschichte versuchten, Gottes
Welt und Geheimnisse zu ergriunden. Der Sefer Jezira, das Buch der Schipfung’,
wurde von Jehudah ben Samuel ha- Hamd (ca 1150- 1217) und seinem Schiiler

Eleazar ben Jehudah von Worms (< 1 Verfasser des berihm-

ten Sefer Hassidim (1538),° kommermc:rt. Sod Im—nesbome steht mit diesem Werk

: Cf. ]. Prijs: Die Basler Hebriischen Drucke (1492-1866). Erginzt und hgv. B. Prijs, Ol-
ten/Freiburg i.Br., 1964, 306f.: S6d han-nesimah [Das Mysterium der Seele]: Uber die
Unsterblichkeit. Judisch-deutsch. Herausgegeben im Auftrag von Abba ben Salomo aus
Bumslau von Josef ben Jakob Brunschwig [Braunschweig]. Basel, Konrad Waldkirch 369
[1609]. UNICUM.

2 Der erste Druck war Maisse beis Dovid bime Paras (Geschichte des Hauses Davids zur Zeit
der Perser), eine Ubersetzung aus dem Hebriischen, und der letzte Sefer Shmuel, cine Bibel-
paraphrase.

? Un beau livte d’histoires. Eyn shén mayse bukh. Fac-similé de leditio princeps de

Bale (1602). Traduction du yiddish, introduction et notes par A. Starck (Schriften der
Universititsbibliothek Biande 6/1 & 6/2, hg.v. U. Dill et M. Steinmann), Basel 2004; Frau
und religiose Identitdt im jiddischen Mayse bukh (1602), in: Kontexte der Schrift. Bd. I:
Text, Ethik, Judentum und Christentum, Gesellschaft. Elkkehard W. Stegemann zum 60.
Geburtstag, hg.v. G. Gelardini, Stuttgart 2005, 255-266.

* Es ist ein eschatologisches Buch mit Abrahams Lehre Gber seine Entdeckungen beziiglich
der Schopfung. Das Buch befasst sich mit den zehn Sefirot, den zehn Richtungen des
gottlichen Raums, und den zweiundzwanzig Buchstaben. Zusammen bilden sie die zwei-
unddreissig Wege der Weisheit. Sefer Jezira wurde von Johannes Pistorius auf lateinisch
ubersetzt und erschien in Ars Cabalistica in Basel 1587, 869-872.

2 Er verfasste zudem den Sefer ha-Hayyim (Buch des Lebens), der von der Einheit Gottes, der
Seele und ihrer Attribute, und von den drei Stufen im Leben des Menschen spricht, und
Hilkhot ha-Kavod (Lehrsitze von der Herrlichkeit Gottes).

ThZ 4/69 (2013) S. 580-597



Der Basler jiddische Druck Sod ba-neshome (1609) 581

in einem verpflichtenden Zusammenhang und kann als Symbiose zwischen
der deutschen Mystik und der spanischen Kabbala angesehen werden; es weist
einen Hang zur lurianischen praktischen Kabala auf. Wihrend das Maissebuch
vom Diesseits ausgehend auf das Jenseits blickt, ein Jenseits, das man sich
durch Torastudium, Einhalten der Gebote und Austben guter Taten etlangt,
geht Sod ha-neshome vom Jenseits aus und blickt auf das verbindliche asketische
Diesseits. Fromme und gottesfurchtige Gerechte, Minner und Frauen — Zad-
dikim und Zaddekes — deren Seele im Diesseits so geblieben ist, wie sie ihnen
von Gott gegeben wurde, nimlich rein, verkérpern die Idealfiguren um den im
Lichte strahlenden Thron Gottes; sie haben Anteil an der kommenden Welt
und an Gottes Herrlichkeit. Durch seinen irdischen, zeitbedingten Kérper und
seine thm von Gott eingehauchte ewige Seele nimmt der Mensch teil an zwei
grundverschiedenen und sich einander gegentberstehenden Welten. In dieser
kabbalistischen Schrift geht es darum, die Ureinheit und Urharmonie wieder
herzustellen, d.h. die vom Neuplatonismus beeinflusste Dichotomie zwischen
Leib und Seele aufzuheben und die beiden Bestandteile Gottes, die minnliche
und die weibliche — die Schechina, die Anwesenheit Gottes auf Erden und das
Symbol des Exils —, zu vereinen. Dann wird es zur Auferstehung der Toten und
zum letzten Gericht kommen. Sod ha-neshome erscheint erst am Anfang des 17.
Jahrhunderts, ein Jahr nach dem hebriischen Druck des Sefer ha-mishgal («Buch
der Waage») von Moses de Leon, dem Verfasser des Sobar und dem Vater der
judischen Kabbala. Die Veroffentlichung des ersten jiddischen Basler Drucks,
des Sefer Daniel (1557)° bei Jakob Kiindig hingt mit dem Erscheinen der in den
Basler Offizinen gedruckten grundlegenden Schriften der christlichen Kabbala
zusammen: als Anhang zum Werk des Pico della Mirandola wird bei Henric Pe-
tri Johann Reuchlins De arte cabalistica (1517) gedruckt. Spater wird diese Schrift
zusammen mit De verbo mirifico von Petrus Galatinus (1561), dann von Johan-
nes Pistorius (1587) neu aufgelegt. Reuchlin gilt als der Vater der christlichen
Kabbala, von der das 16. Jahrhundert gepragt wurde.” Sie ist ohne die judischen
kabbalistischen Schriften, in welche christliche Hebraisten von judischen Ge-
lehrten eingefithrt wurden,® undenkbar. Sod ha-neshome erschien, noch bevor im

. Cf. Prijs: Die Basler Hebriischen Drucke (Anm. 1), 139 ff.

7 W. Schmide-Biggemann: Geschichte der christlichen Kabbala. Bd. 1 15. und 16. Jahrhun-
dert, Stuttgart-Bad Cannstadt 2012.

8 G. Veltri: Gegenwart der Tradition. Studien zur jiidischen Literatur und Kulturgeschichte,



582 Astrid Starck-Adler

17. Jahrhundert die neuen Erkenntnisse von Kopernikus das Wissen um die
Geographie von Himmel und Hélle revolutionierten.

Sod ha-neshome weist eine eschatologische Dimension auf: Der Text berichtet
«von letzten Dingen», dem Tod und der Auferstehung.” Es ist ein Buch tiber die
Herkunft und das Schicksal der Seele vor und nach der Geburt; es beschreibt
thren Aufstieg ins Paradies oder ihren «Abstieg» in die Hélle, ihre Befreiung
aus den Grabesfoltern oder ihre Reinkarnation und endlose Wanderung; es
legt den Akzent auf Belohnung und Strafe. Es befasst sich mit der verborge-
nen gottlichen Welt, deren Ebenbild die Seele ist. Es weist auf das Urteil hin,
dem die Seele unterworfen ist — all dies in einer Epoche, in der zwischen dem
Alltagsleben im Diesseits und dem angestrebten gottlichen Jenseits ein Kon-
tinuum besteht. Beide Welten sind unzertrennlich, und die eine widerspiegelt
sich in der anderen. Beide bedingen einander und beruhen auf gegensitzlichen
Begritfen, die auf alte kosmogonische und kosmologische Auffassungen zu-
rickgehen: Licht und Finsternis, Leben und Tod, Ewigkeit und Bedingtheit,
Gut und Bése, Freude und Leid. Die Ambivalenz des Feuers, das als Symbol
und Allegorie fungiert, ist am pragnantesten: Es reinigt oder qualt, wischt die
Stinden ab oder versengt sie zu Asche, bedeutet ewiges Leben oder Zerstorung,
Das Feuer der Holle kommt vom Himmel. Es gibt fiinferlei Feuer; jedes hat
seine Farbe. Es gibt das Feuer, das brannte, als Moses die Gesetztafeln bekam,
es gibt das Feuer des Altars, es gibt das Feuer des Dornbusches, das brennt,
ohne zu verbrennen. Dasselbe Feuer, das Israel gesehen hat, als Moses die Tora
bekam, gibt den mannlichen und weiblichen Gerechten, die in Einheit mit der
Tora stehen und die Gebote einhalten, das Leben. Das Feuer ist Bestandteil der
Seele, aus Feuer besteht das Kleid des Todesengels. In Sod ha-neshome liegt der

Leiden 2002, 277: «Im Humanismus und in der Renaissance wird das Judentum, priziser
die Kabbala, rege rezipiert und an christliche Kategorien angepasst. Dieses kulturelle Pha-
nomen ist auch insofern erklirbar, als der Neuplatonismus eines Cusanus, Ficinus oder
Pico della Mirandola die Bahn dafiir gecbnet hatte. Die awrea antiquitas, das goldene Zeital-
ter der Wahrheit war in der Antike zu suchen, wo sich nur bestimmte Volker als Offenba-
rungstriger hatten profilieren kénnen. Sicher war das Ziel der christlichen Beschiftigung
immer noch ein polemisches — von einigen wenigen Ausnahmen wie Reuchlin abgesehen
— und vor allem missionarisches. Immerhin hatten sich einige Gelehrte das Hebriische
angeeignet, um sich aus erster Hand sichere Kenntnisse zu verschatfen.»

Cf. «Die Motivkonstellation der Auferstehungy, in: St. Beyerle: Die Gottesvorstellungen
in der antik-jidischen Apokalyptik (Journal for the study of Judaism. Suplements 103),
Leiden 2005, 189 ff.



Der Basler jiddische Druck Sod ha-neshome (1609) 583

Akzent auf dem «feurigen» Licht und dem Leben, der Lobpreisung und dem
Jubel. In diesem Text herrscht der Glaube an eine gottgelenkte Harmonie, an
eine gottgesteuerte Raum- und Zeitwahrnehmung, die ohne Anfang und ohne
Ende ist. Auch hier gilt es anhand der Schépfungsgeschichte Gottes Geheim-
nisse zu erforschen. Dies geht aus dem Titel hervor: Sod, Geheimnis, ist die
héchste und letzte Stufe der Interpretation und verweist auf einen esoterischen
Inhalt. Zusammen mit den drei vorangehenden Stufen, dem Pshat oder der
literalen Bedeutung, dem Remez oder der allusiven Bedeutung, und dem Drash
oder der interpretativen Bedeutung entsteht das Akronym PaRDeS, was soviel
wie Garten oder Paradies bedeutet.

Wie bei den meisten jiddischen Drucken aus jener Zeit wird das Titelblatt,
das in einer fast dhnlichen Ausfithrung schon zwei fritheren Drucken dien-
te — Sefer orach chagjim (1602)"° und Ein schoen frauen buechlein (1602)" —, von
einem umrahmenden Holzschnitt im Renaissance-Stil verziert. Das Titelblatt
gibt Auskunft uber die angesprochene Leserschaft: Manner und Frauen, zu
denen sich hier Midchen gesellen. Dass sich die jiddische Literatur auch an
Midchen wendet, ist zeitbedingt; man wollte sie religios erziehen und bilden.
Das Erstaunliche liegt aber am Thema, das zur Erziehung und Bildung ange-
boten wird: Es ist die Kabbala, mit der sich normalerweise die Minner, und
zwar erst ab dem vierzigsten Altersjahr, beschiftigen. War die Ver6ffentlichung
des Maissebuchs an sich ein aufrihrerischer Akt, da er der Frau zum ersten Mal
Zugang zum Talmud, wenn auch nur zum erzdhlenden Teil, verschaffte, so
geht Sod ha-neshome einen Schritt weiter und eréffnet ihr und den Midchen das
geheime Universum Gottes. Wie tiblich werden auch hier die sogenannten wei-
bertettschen Typen, eine Art Kursivschrift, fiir die Umgangssprache verwendet,
wihrend die Bibel- und andere hebriisch-aramiische Zitate in Quadratschrift
stehen. Das Verbinden beider Sprachen und das Verflechten beider Schriftty-
pen im selben Text ist ein Merkmal der damaligen jiddischen Literatur, die sich
sowohl an Minner als auch an Frauen richtet. Die «Androgynitidt» der Leser-
schaft, welche sich aus der Aufhebung der strengen Trennung zwischen Mann
und Frau ergibt, sowie das androgyne Schriftbild sind eine «mise en abyme»
der urspriinglichen Androgynitiat Gottes, die in der Kabbala einen zentralen
Platz einnimmt. Unterstrichen wird sie im Text durch das Vorhandensein nicht

10 Cf. Prijs: Die Basler Hebriischen Drucke (Anm. 1), 285.
H A.a.0. 286.



584 Astrid Starck-Adler

nur gerechter Minner — Zaddikim —, sondern auch gerechter Frauen — Zad-
dekes. «Das Mysterium der Seele» stiitzt sich auf die Schriften der visioniren
Propheten Ezechiel und Jesaja und die im Mittelalter und der Frithen Neuzeit
wiederentdeckten apokryphen Schriften wie das Athiopische Henochbuch und die
Merkava-Mystik oder Hechalorh-Literatur.'”” Im Prolog wird grafisch ein Wort
ins Blickfeld gertickt: das Wort Ta/mid, Gelehrter, das in der Raschischrift, der
Schrift der Gebildeten par excellence, steht.

e phoma

ovaAT Mo

L3 b B ram o v o 1 Q08
§ VARY  PITa0 AR PR N AN BT 51y o -~
e K T8 -2 AT PORRTRRRP S P L f T
B0 STTIRCEN N RLT SRTRal I ¥ L5 TP TN ,au-:la'i T k' T g
k) PSR e v A T 2L B T LD
|;- v |-y|-~15<-: LR T RS A e R S N TR}
B epar ey {hp\f'[v BT e T ;1‘u [EXRNS
ol [0 R PR RN ELL RO RS e

By e g

AT aphe a1mant panaxeAe T oK Ik
N3 qEY 7T LKl Ak nbasn
N NTET0. S app

VPR e s maa mepsn
To¥ voe Fopa

2. C. Mopsik: Chemins de la cabale. Vingt-cing études sur la mystique juive, Paris 2004, 174 {f.



Der Basler jiddische Druck Sod ha-neshome (1609) 585

Das buechlein heisst!?
Sod ha-neshome

den es bescheit den grund fun der seelen und ferborgene sachen, dass ir wert eich
ferwundren. Es hot ein talmid tun klauben aus andre bichren auf teitsch' tun schrei-
ben. Drum liben manen un’ weiber un” meiden, kumt ein her un’ kauft es. Das is aso
gut un eben wi der mensch kumt in ebig leben in gan eden zu sitzen grosse freiden.
Un’ hab das buechlein tun teilen auf siben teilen der warten dass itlecher kan gefinden
sein begeren.

Es sein fil chiduschem dinen. Der da sucht

wert es gefinen.

Ausgangen durch ha-rov reb Abba ben ha-chaver rebbe Schlomo schel-Lite mi-
Bumsloh un’ ver volgt durch Josef bar Jankew s”1 Brunschwig

In Raschischrift nimlich wurde das Vorbild gedruckt, das zum Teil fir das
jiddische «buechlein» diente: die 1608 in Basel gedruckte hebriische Schrift
«Buch der Waage» — Sefer ha-mishgal™ — von Moses de Leon, dem Verfasser des
Sohar. Dieses Traktat tiber die Seele und deren Schicksal, das aus dem goldenen
Zeitalter der spanischen Kabbala stammt (1290), wurde damals zum ersten Mal
gedruckt. Beide Drucke, der allem Anschein nach fehlerhafte hebriische,'® und

Reproduktion des Titelblatts mit freundlicher Genehmigung der Universititsbibliothek
Basel.

" =]Jiddisch.

5 Prijs: Die Basler Hebrdischen Drucke (Anm. 1), 194.305f.: Moses de Leon ben Schemtob
aus Guadalaxara, Han-néfes ha-hikimah [=Die weise Seele] auch Séfer ham-misqal [Buch
der Waage] genannt. Ueber die menschliche Seele und ihre Unsterblichkeit. Anschliessend
allegorische und mystische Erklirungen verschiedener religitser Vorschriften, Gebete,
agadischer Sentenzen, der Pesah-IHaggada etc z. T. von anderen Verfassern, darunter ein
Fragment einer mystischen Erklirung der Pesah-Haggada von Josef Gikatilia (fol K 3 a).
Herausgegeben im Auftrag von Abba ben Salomo in Bumslau. Konrad Waldkirch, 368
[1608]. Editio Unica. Prijs weist darauf hin, dass die Kapitel 3-6 des hebriischen Drucks
«zum Teil inhaltlich wiedergegeben [sind] in dem judisch-deutschen, Kap. 4-7]...] In bei-
den Ausgaben fehlt der in der Sammelschrift Avqith Rokel [transct.] von Maschir abge-
druckte SchluB8abschnitt Gber die nichtjidischen Vélker zur messianischen Zeit (Ausgabe
Venedig 1566, fol. 36 [transcr.])» (306).

Er wurde revidiert und ihm wurden andere Texte aus verschiedenen Handschriften hinzu-
gefiigt, in: Sefer ha-Mishqal. Text and Study., ed. by JH.A. Wijnhofen, Brandeis University
1964 Typoscript. Online: http://www.archive.org/stream/MosheDel.eonSeferHamishqal



586 Astrid Starck-Adler

der bis heute wenig beachtete jiddische,'” wurden im Auftrag von Abba ben
Salomo Bumslau veroffentlicht. Uber den Herausgeber des jiddischen, Josef
ben Jakob Brunschwig [Braunschweig], schreibt Prijs: «Der als Herausgeber
genannte Jos. Brunschwig diirfte wohl als der Kompilator, teilweise auch als
Ubersetzer der Schrift anzusehen sein»'® Wie dem Titelblatt zu entnehmen
ist, kommt im Vorwort zwei Zahlen eine besondere Bedeutung zu: drei und
sieben. Sie sind fiir den Text- und Inhaltsaufbau wesentlich. Am Anfang steht
die Triade, welche die angesprochene Leserschaft Mann-Frau-Tocher darstellt:
Sie ist eine Vorwegnahme der Triade Vater-Mutter-Gott, die bei der Zeugung
anwesend ist und als Einheit eingeflihrt wird, eine Einheit, die sich im Men-
schen widerspiegelt:

«Es sind drei Stufen am Menschen; da sind die drei: der Vater und die Mutter und
Gott, gepriesen sei Er. Vom Vater kommt das Weisse; davon kommen Knochen und
Adern und Nigel und Gehirn. Und von der Mutter kommt das Rote; davon kommen
Haut und Fleisch und Haar und das Schwatze im Auge."” Und von Gott, gepriesen sei
Er, kommt die Seele und das Reden und das Gesicht vom Angesicht (Panim) und das
Gehen und der Verstand und die Klugheit.» (F°2r).

Dieser Passus ist ein Auszug aus dem talmudischen Traktat Niddah (312),” der
hier, wie im Maissebuch, den Anfang des Textes prigt. Beide Triaden sind ein
Abbild der als Fundament geltenden Triade Leben, Hauch, Seele, auf die im

Text immer wieder hingewiesen wird:

«Die Seele hat drei Namen. Sie heisst: nefesch, ruech, neshome; sie heisst Leben, dasselbe
ist das Blut des Menschen... Und der Hauch ist der Atem...Und die Seele [kommt]
von einem heiligen und késtlichen Ort.» (F°3r)

/hamishqal_djvu.txt.

Die einzige kurze Abhandlung dariiber (mit der Ubersetzung des 4. Kapitels) stammt von

Jean Baumgarten: «Il Segredo dell’anima (1609). Appunti sulla tradizione mistica ebraica

nella letterature yiddish. Appendice», in: Sul discorso mistico/Du discours mystique (As-

modée/ Asmodeo 1), Firenze 1989, 133-144,

% Prijs: Die Basler Hebriischen Drucke (Anm. 1), 306.

Im Originaltext heisst es «das Weisse vom Auge», und es stammt vom Vater. Solche Abwei-

chungen kénnen von Bedeutung sein.

20 Niddah enthilt die Reinheitsgesetze und regelt den sexuellen Verkehr des Ehepaares, der
wihrend der Menstruation verboten ist.



Der Basler jiddische Druck Sod ha-neshome (1609) 587

Der Druck besteht aus sieben Kapiteln, von denen jedes sich mit einem spezi-
fischen Thema befasst: erstens mit dem Abstieg der Seele, zweitens mit deren
Aufstieg, drittens mit den Wehen im Grab, viertens mit der Holle, fiinftens mit
Israel, das Anteil an der kommenden Welt hat, sechstens mit der Auferstehung
der Toten und siebtens mit der Auferstehung der Urviter und Urmiitter in
Hebron, die als letzte eintritt.

Die biblische Zahl sieben wird bewusst zur Gliederung des Textes ein-
gesetzt; es werden dessen enge Bezichung zu dem Buch Genesis und der
Schépfung unterstrichen, die beide als Ausgangspunkt fiir die kabbalistischen
Kommentare fungieren. Auch sieben sind die Himmel und Himmelspaliste, in
denen sich die Engel und die Seelen in einem Zustand der Wonne befinden;
sieben sind weiter die Paldste der Unreinheit, die sieben Kammern der Holle,
die von Teufeln bewohnt werden und wo die Siinder zwolf Monate lang auf
qualvolle Weise ihre Stinden abbiissen missen. Die Kapitel sind unterschied-
lich lang und umfassen zwischen drei bis zehn Seiten. Sie enthalten zahlreiche
Wiederholungen, was in der damaligen jiddischen Erzihlliteratur den norma-
len Ubergang von der Miindlichkeit zur Schriftlichkeit bedeutet, aber auch da-
von herriithrt, dass die angefithrten Bibelzitate zweimal zitiert werden: einmal
in der heiligen Sprache, einmal in der jiddischen («teitschen», meistens «tiit-
schen») Ubersetzung, Sie stammen zum grossten Teil aus der Genesis und den
Propheten. Darauf folgen die Kommentare. Die Schrift, die mit der Erlosung
der Nationen durch Israel hitte enden sollen, klingt mit dem Verschwinden
des Essens und Trinkens aus, das die Menschen zu Engeln macht. Denn vom
vielen Essen und Trinken kommt nichts Gutes, ganz im Gegenteil. In einem
Gleichnis wird erzihlt, wie ein Mann vor einem Armen Ubermissig isst und
sich dazu noch einen zweiten Bauch wiinscht, um noch mehr verschlingen zu
kénnen. Erst dann gibt er dem Armen, was iibrig bleibt. Auch die Hélle wird
nach Essen und Trinken eingeteilt. Dieser Essgier, die den Menschen an das
Diesseits fesselt, wird das Fasten gegeniibergestellt, das im Diesseits einen Vor-
geschmack des Jenseits verleiht:

«Und sie werden nicht essen. Und sie werden nicht trinken. Wie Henoch und Elias.

Und wie unser Lehrer Moses, seligen Angedenkens, der vierzig Tage ohne Essen und
Trinken war.” Denn wozu essen und trinken? Das stiftet nur Boses im Leib. Vom

2 Ex 34,28; Dt 9,9¢.



588 Astrid Starck-Adler

vielen Essen und Trinken kommen die Befriedigungen und Freuden und viele bose
Taten.» (F°22r)

In der Mystik spielen die Askese und das Fasten eine vordergrindige Rolle,
weil sie es erlauben, sich von dem Materiellen zu losen. Auch in den damali-
gen medizinischen Schriften auf Jiddisch wird das missige Essen und Trinken
empfohlen, was heute noch zu empfehlen wire! Zur Erbauungsliteratur geho-
rend, befolgt der Text ein religios-didaktisches Ziel: Der Verfasser, Kompilator
oder Ubersetzer greift immer wieder ein, um die Leserschaft direkt anzuspre-
chen, sie aufzufordern und sie zu belehren. Hier ein paar Beispiele:

«Wisse, dass wir glauben, dass die Seelen alle in sechs Tagen geschaffen wurden» (F°
2r); «Wisst, dass die Seele alles weiss und sich an alles erinnert, wenn sie von dem
Leib scheideo (F°7v); «Wisst, dass es eine Holle unten und oben gibt, wie es auch ein
Paradies unten und oben gibt» (F°13v).

Neben den Bibelzitaten werden Gleichnisse aus der erzihlenden Literatur, der
Haggada, angefiihrt, die sich alle auf die Seele und deren Reinheit beziehen,
so z.B. das beliebte Gleichnis der weissen Kleider (F°6r), die von den Weisen
sauber gehalten, von den Narren aber beschmutzt werden. Als sie vor dem Ko6-
nig erscheinen, der sie gerufen hat, werden die Weisen belohnt und die Narren
bestraft. Die weissen Kleider versinnbildlichen nicht nur die Reinheit, sondern
auch die Feietlichkeit, die Erhabenheit. Dreht sich alles um die Seele, so bildet
der schmerzvolle Tod die erforderliche Hiirde, die man tiberspringen muss,
damit ein neues Leben entsteht. Das Tor zum ewigen Leben steht dann offen,
und man kann nun in alle Ewigkeit Gott dienen, ihn loben und preisen, bis
zum letzten Gericht. Der Text ist kurz, er umfasst zweiundzwanzig Folien, also
kaum funfzig Seiten.”” Den jeweiligen Kapiteln geht eine lingere oder kiirzere
Inhaltsangabe voraus.”? Beim letzten, kurzen Kapitel fillt sie aus. Die zwei er-
sten Kapitel sind die lingsten und machen die Halfte der Schrift aus. Das Ende
scheint hastig verfasst worden und keineswegs ein Abschluss zu sein.

= Das in quarto «Buchlein», das 22 Folien umfasst, befindet sich nicht mehr in Basel, wie die

Mehrheit der anderen Drucke, sondern in der Bodleian Library in Oxford. Signatur: Bodl.
Opp. 4° 893.

% Kap.1(f°2r-f°5v)8S,Kap. 2 (f°5v—>10v) 10S, Kap. 3 (f° 11 r—° 12 v) 4 S., Kap.
4 (P13 1—°16v) 8S., Kap. 5 (f° 17 r—° 19 1) 6 S., Kap. 6 (f° 19 t—f° 21 r) 4 S., Kap. 7 (f°
21 r—f°221) 3 8.



Der Basler jiddische Druck Sod ha-neshome (1609) 589

Der inszenierte Raum wird von der Vertikalitit geprigt, weil der Auf- und
Abstieg — oben und unten — die massgebende und immer wieder betonte Be-
wegung ist. Auch die Topographie des Paradieses und der Holle, mit einem
unteren und oberen Teil, geht in diese Richtung, Oben aber erweitert sich der
Horizont zu einem endlosen Gebilde strémenden Lichtes, wihrend die Hoélle,
die sich unten befindet, in strenge und enge Strukturen, in Folterkammern,
die besonderen Siinden und Strafen gewidmet sind, eingeteilt ist. Da weilen
die tausenden und abertausenden von grausamen strafenden Engeln, die auf
ihre Schuldigen warten. Das Feuer aber, das verheerende, das aus dem Paradies
kommt, dehnt sich unten aus und erstreckt sich in alle vier Himmelsrichtungen,
um die Bésen zu strafen. Niemand kann der Strafe entgehen. Interessant ist
das gemeinsame Element, das Himmel und Holle durchdringt, nimlich das
Feuer. So wie die mannlichen und weiblichen Gerechten die Hauptfiguren der
Schrift sind, so ist das Feuer in seiner Vielseitigkeit und Vielschichtigkeit deren
wichtigstes Element, weil es einerseits Ausdruck der Anwesenheit Gottes ist
und es andrerseits der Seele durch seine Reinigungsmacht ermoglicht, zum Ur-
zustand zuriickzukehren. Der textliche Raum, der dem Paradies entspricht, ist
viel umfangreicher als derjenige, der die Holle betrifft, obwohl immer wieder
auf die Strafen aufmerksam gemacht wird, welche die Stinder erwarten, wenn
sie sich nicht von ihrem siindhaften Leben abwenden und Busse tun. Das Ne-
beneinander von Paradies und Holle geht einher mit dem Ineinanderfliessen
von Diesseits und Jenseits. Der Text ist ganz der heiligen Seele, «die vor dieser
Welt geschaffen wurde und nicht von dieser Welt istv» (F° 2r), gewidmet. Sie
verweilt an einem verborgenen Ort, auf dem michtigen Lebensbaum mitten
im Paradies. Umwunden mit dem Hauch, hat sie Gott dem ersten Menschen,
Adam, den er nach seinem Bild geschaffen hat, eingehaucht. Dies kann nur
bedeuten, dass mit Adam nicht der Korper, der nur die irdische Bekleidung
ist, sondern die gottliche Seele gemeint ist. Der Text schildert den leuchtenden
Glanz, die erhabene Majestit und die Hertlichkeit des Heiligen Konigs,™ der
von seinen Engeln, Seelen und Zaddikin und Zaddekes, mannlichen und weib-
lichen Gerechten, den Vermittlern zwischen dem Diesseits und dem Jenseits,

#*  In der Hechalot-Literatur ist Gott vor allem der Heilige Konig, und er bleibt eine Alteritit

fur die Mystiker. Es kommt nicht zu einer wwio mystica, sondern zu einer Kontemplati-
on. Cf. Gershom Sholem: La mystique juive. http:/ /www.systerofnight.net/religion/html/
mystique_juive.html.



590 Astrid Starck-Adler

in Freuden, mit Jubel und Lobgesingen umgeben wird. Der Vorteil der mann-
lichen und weiblichen Gerechten den Engeln gegeniiber besteht darin, dass
sie eine reine Seele in beiden Welten haben (F°18v). Als Trigerin des heiligen
Lichts, die im Paradies ihre Stitte hat, als Vermittlerin zwischen dem Jenseits
und dem Diesseits, als Wissende von Himmel und Holle, hat sie die Pflicht, in
«einen stinkenden Tropfen, in einen unreinen und schmutzigen Korper» zu ge-
hen (F°3v). In Reshit-Chochma (Anfang der Weisheit, F° 2r)* steht geschrieben
(Kap. 12), dass Gott die Seele davor warnt, wenn sie hinuntersteigt, jegliche
Stinde zu begehen, damit der Mensch gottesfiirchtig sei und thm diene. Kérper
und Seele bedingen einander, denn das Fleisch braucht den Geist und umge-
kehrt: Ohne Koérper konnte die Seele die Tora nicht studieren und die Gebote
nicht einhalten, ohne die Seele ware der Korper nicht imstande, dies zu tun. Sie
wird von Gott hinuntergeschickt, damit sie, wenn sie von der Welt scheidet, die
Einheit aller Welten in sich vereine, was dem Inbegriff der Kabbala entspricht.
Beim Zaddik und bei der Zaddeke weilt unauthorlich die Schechina, die weibli-
che Priasenz Gottes; und wenn sie sterben missen und die Tora studiert und
die Gebote eingehalten haben, vermag der Todesengel nichts gegen sie. Nicht
er wird sie holen, sondern die Schechina, die sie selbst in Freuden und Ehren
an ihren heiligen Ort fithren wird. Die reine unbefleckte Seele* verldsst dann
den Korper schmerzlos und mit Kussen, wie es bei Moses und Aaron der Fall
war. Scheidet die reine Seele von den weiblichen und mannlichen Gerechten,
so kommen die Engel und die zahlreichen Heerscharen zusammen mit den
Zaddikim und Zaddekes, die vor ihr emporgestiegen sind und eine Krone auf
dem Haupt tragen — eine Anspielung auf die zehnte Se¢fira, das Konigreich —,
um sie zu empfangen und mit Jauchzen ehrenvoll zu ihrer himmlischen Stitte
zu geleiten. Da werden ihr Vater und Mutter und alle Freunde, die sich schon
im Paradies befinden, vorgefiihrt. Die Seele kehrt zu Gott zurtick, so wie sie
gegeben wurde. Im Paradies herrscht eine strenge Ordnung. Die Kabbala sagt,
dass die Seele an den Ort zurtck steigt, wo sie frither war, das heisst ins obere
Paradies, wihrend der Hauch im unteren Paradies bleibt. Und an Sabbat und
an Feiertagen steigt der Hauch in das obere Paradies. Zuerst aber kommen die

% Ethische Schrift, die von Elie Da Vidas, einem Schiiler des Moses Cordovero, stammt. Sie

war sehr wichtig fiir die Verbreitung der Kabbala.
Reinheit und Unbeflecktheit der Seele erinnern stark an die Auffassung der Seele im Chris-
tentum, der damit verbundene Glauben an Strafe und Holle auch.

26



Der Basler jiddische Druck Sod ha-neshome (1609) 591

reinen Seelen in das untere Paradies, welches der Ort der Heiligkeit ist, weil sie
von der Finsternis ins Licht kommen. Daran missen sie sich dann gewohnen.
Die minnlichen und weiblichen Gerechten aber kommen sofort in das obere
Paradies, welches der Berg Gottes ist, vorausgesetzt, sie haben einen Sohn, der
sie dorthin geleitet. Wenn ein Gerechter im Lande Israel stirbt, steigt er sofort
zu Gott empor, ohne Miith’ und Leid, weil er nur einen Gott hat. Finer hinge-
gen, der ausserhalb des Landes Israel lebt, «hat sozusagen keinen Gott», son-
dern Konige und Fiirsten, so dass die Seele nicht sofort emporsteigen kann.
Auch hilft es nicht, die Toten ins Land Israel zu bringen, wenn sie ausserhalb
des Landes Sunder waren; sie verunreinigen nur das Land.

Die Aufforderung zum Studium der Tora und zum Einhalten der Gebote
zieht sich wie ein Leitmotiv durch den ganzen Text hindurch und verleiht ihm
seinen besonderen Rhythmus: Damit wird beabsichtigt, die Leserschaft wach-
zuhalten oder sie zu wecken:

«Vergesst nicht, ihr lieben Leute, euer Herz zu wecken und es Gott zu 6ffnen, und
vergesst nicht, zu erwachen und eure Siinden zu bekennen und vergesst auch nicht,
eure heilige Seele, die Gott eurem Leib von einer so heiligen Stitte gegeben hat, zu
wecken...Und tut Busse bevor die Tageshitze einbricht und der Schatten, mit anderen
Worten die Seele, verschwindet.» (F° 71)

Unaufhoérlich wird gemahnt, die Tora zu studieren und die Gebote einzuhalten.
Anders als im Maissebuch tont die Aufforderung sehr asketisch, insofern im
Diesseits keine Belohnung zu erwarten ist — ganz im Gegenteil. Eine solche
wiirde den Lohn in der kommenden Welt verringern oder sogar ausschliessen.
Das wird anhand der Geschichte mit dem Propheten Elias gezeigt, der dem
armen Rabbi Abuha ein Netz voll Gold schenkte, damit er die Tora studieren
konne; da kam aber eine Stimme vom Himmel, die sagte, er habe seinen Anteil
an der kommenden Welt schon erhalten (F° 10v)?’; oder anhand der Geschich-
te mit Rabbi Simon ben Halfata, der so arm war, dass er auf den Sabbat nichts
zu essen hatte, trotzdem aber seine Gebete immer wieder verrichtete und dafiir
eine Perle bekam. Darauf fragte ihn seine Frau, woher er sie habe. Sie ist vom
Himmel gefallen, sagte er. Als sie das horte, zwang sie thn, die Petle zuriickzu-
geben, damit sie thm in der kommenden Welt nicht abgezogen werde (F°10v).

4 Was einem an dieser Geschichte auffillt, ist, dass die iibliche Helferrolle des Propheten
Elias hier in Frage gestellt wird.



592 Astrid Starck-Adler

Zieht man im Diesseits keinen Nutzen aus dem Torastudium, dem Einhal-
ten der Gebote und dem Ausfiihren guter Taten, so ist eine um so grossere
Belohnung im Jenseits zu erwarten. Im Paradies bekommen die miénnlichen
und weiblichen Gerechten dreizehn Flissse mit wohlriechendem Kakiol;*® darin
konnen sie sich entspannen; dann gehen die mannlichen Gerechten — und nur
sie — zur himmlischen Jeschiwa und horen den grossen Geheimnissen der Tora
zu. Zaddikim und Zaddekes nehmen alle Stunden ein Reinigungsbad aus Kakidl,
dann ein Milchbad, dann ein Honigbad und essen vom Baum des Lebens. Sie
tragen eine Krone, sie haben dreizehn goldene Sitze mit Edelsteinen und sind
ewig gliicklich. So etwas kann man sich auf Erden ubethaupt nicht vorstellen.”

Ein wesentlicher Teil der Schrift befasst sich mit den Stindern und mit den
grausamen korpetlichen Strafen, die sie erwarten®. Sie werden gefoltert, ge-
schlagen, zerstlickelt, verbrannt. Ein Auszug aus dem Sefer ha-yashar («Buch
des Gerechten», F°4v), das dem «volkstiimlichen» Rabbenu Tam zugeschrie-
ben wurde,” berichtet sehr ausfiihrlich tber die Stinden im Diesseits und die
Strafen im Jenseits. Nur durch Busse und inbriinstiges Gebet kann man das
bose Schicksal von sich abwenden. Die Sonderstellung, die Busse und Ge-
bet einnechmen, ist auf die Hassidei-aschkenag zuriickzufihren. Derjenige, der
Busse tut, kann sich in einer Stunde die Gluckseligkeit sichern (F°35v). Busse
erkauft den Himmel. Busse tut man mit dem Mund, der die Stinden bekennen,
und mit dem Herz, das Reue empfinden muss. Dank der Busse hat man das
Leben in dieser Welt und das Gute in jener Welt. Das Gebet, das von Herzen
kommt, stellt eine direkte Verbindung zu Gott her, und wie die Seele steigt es
unmittelbar zu ihm empor. Das Gebet schiitzt die Seele vor diebischen En-
geln, die stindig auf sie lauern: Das sind die Vernichtungsengel, welche die

2z Dreizehn, um an die dreizehn verschiedenen Materialien, die fiir die Bundeslade verwendet

wurden, zu erinnern. Die erwihnte Pflanze wuchs in Ein Gedi am Toten Meer und wurde
zur Herstellung eines berithmten Parfiims benutzt. Der Gattungsname Diospyros bedeu-
tet «gdttliches Feuer». Hat dies zu tun mit Eleazar Rokeach («Eleazar der Parfumeur») und
dem Titel seiner Schrift Se¢fer ha rokeach (Buch des Parfumeurs), einem halachischen Fihrer
fiir den gemeinen Leser, der zum ersten Mal 1505 in Fano gedruckt wurde?

Biblische Motive vermischen sich hier mit Mirchenmotiven.

Im 16. Jahrhundert beginnt man damit, sich «raffiniertere» Foltermethoden auszudenken,
die auch in diesem Text ihten literarischen Niederschlag finden.

Es ist ein anonymes Wetk, wahrscheinlich aus dem 13. Jahrhundert, eine der populirsten
ethischen Schriften aus dem Mittelalter. Es wurde zum ersten Mal 1544 in Venedig ge-
druckt.

29
30

31



Der Basler jiddische Druck Sod ha-nesbone (1609) 593

Seele rauben wollen. So steht im Schaare Ora (Pforten des Lichtes, F°4v),*” man
solle Psalmen und Lobgesinge vor dem Gebet rezitieren und singen, um die
Ankliger zu «zerschneiden», denn das Wort mzzmor (Gesang) bedeute auf Jid-
disch zerschneiden (F°4v). An Manasses Beispiel wird gezeigt, welche Wirkung
dem Gebet zuzusprechen ist. Die Ankliger Manasses verhinderten, dass sein
inbrinstiges Gebet nach oben stieg. Da machte Gott ein Loch unter seinem
Thron, denn da waren die Anklager machtlos, und das Gebet konnte aufstei-
gen und wurde erhort (II Chr 33,13). Auch in schweren Zeiten und Angele-
genheiten ist das Gebet ein Trost. Es erméglicht dem #efesch, dem Leben, zum
Hauch, dem Hauch zur Seele und zusammen zu Gott zu steigen, um thn zu
bitten, sie zu erhéren. Bittgebete kdnnen auch an die Toten gerichtet werden,
die sich als Furbitter an Gott wenden®. Am Neujahr beten alle Seelen fiir die
Menschen, die nun zum Leben oder Tod verurteilt werden und deten Schicksal
wihrend den schrecklichen Tagen zwischen Neujahr und dem Versohnungstag
besiegelt wird. Wenn sie erfahren, dass ein Gerechter stirbt, so freuen sich die
Seelen. Wenn es ein Bésewicht ist, dann beklagen sie sich.

Vom Diesseits zum Jenseits hiniiber fiihrt der Tod — ein Tod, der nicht fiir
alle Menschen derselbe ist, obwohl niemand dem Tod entrinnen und keine
Seele dem Sheo/ entgehen kann. Dreissig Tage bevor der Mensch stirbt, ver-
lasst ithn die Seele, und sobald sie ihn verlisst, wird sein Name im Himmel
ausgerufen. Jeden Abend fliegt die Seele in den Himmel, um ihren Ort an-
zuschauen, aber der Mensch merkt nichts. Stirbt ein Mensch, so kommt der
Todesengel zu thm. Er ist riesig und voller Augen. Er reicht von der Erde bis
zum Himmel. Er trigt ein Schwert, an dem drei Tropfen Galle hingen; die
lasst er in den Mund des Menschen fallen. Vom ersten stinkt er, vom zweiten
erbleicht er und vom dritten stitbt er. Bevor der Mensch stirbt, sieht er Gott.
Er bekennt sofort seine Taten. Gott besiegelt sein Gestindnis (F°11r). Ist es
ein Gerechter, so willigt er ein und stirbt. Ist es ein Bésewicht, so klammert er

2 Buch des spanischen Kabbalisten Joseph ben Abraham Gikatilla (1248-1305), das von den
zehn Sefirot und den mit ithnen verbundenen Gottesnamen handelt. Es wurde von Rici-
us auf lateinisch ubersetzt. Cf. Schmidt-Biggemann: Geschichte der christlichen Kabbala
(Anm. 7), 235ff.; «Ricius machte mit Scha'are Ora der lateinisch-sprechenden Leserschaft
eine kabbalistische Quelle zuginglich, die aus dem Umbkreis der Entstehung des Sobar
stammt. Die Lehre kommt in einen christlichen Kontext und in eine Interpretation, die
seit Pico della Mirandola und Reuchlin die christliche Kabbala prigos.

3 Dies scheint eher ein christlicher Brauch zu sein.



594 Astrid Starck-Adler

sich an den bosen Trieb, um nicht zu sterben. Wenn der Mensch stirbt, steigt
eine Feuerflamme im Norden auf, und sie brennt im grossen Feuerfluss, der
Himmel und Hoélle durchquert. Die Feuerflamme fliesst in alle vier Weltenden
und versengt alle bosen Seelen. Sie steigt dann zur Erde hinunter und gelangt
in die Federn eines schwarzen Hahnes, der dreimal kriht. Die Frage lautet:
Wieso ein schwarzer Hahn? Die Antwort ist: Gottes Weisheit ist unergriind-
lich. Jedoch hingt die schwarze Farbe mit der Gerechtigkeit zusammen. Er
singt da wo ein Urteil gefillt wird, und nur der Betroffene hort es. Wihrend
zwOlf Monaten ist der Tote den sogenannten Grabeswehen ausgesetzt, einer
Art Fegefeuer®, das ihn reinigt, bevor er seinen Aufstieg antreten darf. Da
wird er gefoltert und muss schwer leiden. Wihrend der sieben ersten Tage irrt
die Seele umher. Es gibt dreierlei Urteile: das Urteil im Grab, das Urteil in der
Hélle und das Urteil im Himmel, das Gott allein gehort.

Die Topographie der Hélle, in welche die Bésewichte kommen, wird aus-
fihrlicher beschrieben als das Paradies. Drei Tore fihren in die Holle: Das
eine befindet sich im Meer, das zweite in der Wiste, das dritte in bewohnten
Gebieten. In der Holle brennen Berge von Kohlen, die so gross sind wie das
Tote Meer. Die Verbindung zwischen Wasser und Feuer ist bemerkenswert: In
der Genesis wird vom Fluss gesprochen, der das Paradies bewissert, sich dann
in vier Flisse teilt und vom Paradies aus zu allen vier Weltenden fliesst. Das-
selbe tut der oben erwihnte Feuerfluss. Die Holle besteht aus sieben Kam-
mern, in denen sich Tausende Hiuser mit Fenstern und Kruge voll Galle fir
die Schreiber befinden, die ihr Urteil schriftlich festhalten. Die schwersten
Stinden sind die Arroganz, die Verachtung der Armen und der in der Halacha
Unbewanderten, die man schindlich behandelt, anstatt ihnen zu helfen, die
Verfiihrung zum Bésen, der Unglaube und die Hiresie, die Ubertretung der
Reinheitsgesetze und die Onanie. Drei Siinden fithren zur ewigen Verdam-
mung: Ehebruch, falscher Eid und Demiitigung. Wihrend ganz Israel Anteil
hat an der kommenden Welt, weil alle in Israel Gerechte sind®, heisst es von
den Nationen:

*  «In der Schule Elijahus wurde gelehrt: Das Fegefeuer befindet sich tiber der Himmelswol-

bung, manche sagen, hinter den finsteren Bergen» (BT, Tamid folio 32b), Ubersetzung
Lazarus Goldschmidt Bd. IV, S. 311.

35 Die Diskussion, die sich daran ankniipfte, konnen wir hier nicht wiedergeben.



Der Basler jiddische Druck Sod ha-neshome (1609) 595

«Die Nationen werden in allen sieben Kammern der Holle gerichtet: in jeder werden
sie wihrend zwolf Monaten gerichtet, und der Feuerfluss kommt aus dem Thron
und fliesst Gber sie und geht von einem Ende der Welt zum anderen» (F° 15v.)

Wie im Maissebuch, in dem steht, dass der Messias kommen wird, wenn alle
Menschen fromm und gottesfiirchtig sind und alle nach den Vorschriften der
Tora leben, so witd in Sod ha-neshome die Endzeit eintreten, wenn das Diesseits
und das Jenseits aus lauter mannlichen und weiblichen Gerechten bestehen
wird, wenn die Seelen einmal den bosen Trieb bekimpft haben. Dann wird
der Kérper vom Schmutz befreit, dann kénnen Kérper und Seele als Einheit
Gott dienen. Nun kann Gott den bosen Trieb endgiiltig aus der Welt schaf-
tfen sowie die Unreinheit, und dies in alle Ewigkeit. Das eschatologische Ende
kann sich vollziehen. Die Toten werden auferstehen. Die Tora, die Propheten
— Ezechiel und Jesaja* — und die Schriften anfithrend, wendet sich der Ver-
fasser an die Leser und Leserinnen, um die Endzeit zu schildern. Alle Seelen
werden in ihren friheren Koérper zuriickkehren. Gott wird den Todesengel
vernichten, wenn er die Toten auferwecken wird. Gott wird den Toten das
Leben und die Seele, so wie sie war, zurtickgeben. Diejenigen, die nicht daran
glauben, gehen in die Holle. Aber ganz Israel glaubt daran (F°18r). Das Kapi-
tel, das die Auferstehung schildert, beruht auf zahlreichen Wiederholungen der
Bibelverse, was dem Text einen hypnotisierenden Charakter verleiht und den
Leser in einen ekstatischen Zustand versetzt. Es wird erzihlt, wie Adern und
Fleisch und Haut das Knochengeriist umwinden werden, wie dann Israel aus
dem Exil und aus der Verdorbenheit kommen wird. Dann wird Gott wieder
einen Menschen aus Erde schaffen, und es wird derselbe Mensch sein. Auch
wenn nur ein Knéchlein von ithm tibrig bleibt, wird man es weder zetbrechen
noch verbrennen kénnen. Doch derjenige, der voller Neid und Eifersucht ist,
bei dem wird der Knochen faulen. Ein Gleichnis illustriert den Vorgang. Es
ist die Geschichte vom Weingarten, in dem sich ein Haufen befindet, den man
wegschaffen will. Beim Abbauen steht plétzlich mitten im Haufen ein Mensch
auf, der sagt, et glaube, die Endzeit sei schon da. Weil er Tora studiert habe,
sei er nicht verfault. Dies ist auch, was Konig Salomo sagt. Diejenigen, die in
Israel beerdigt sind, werden zuallererst auferstehen. Nach allen anderen aber
werden die Urviter und Urmiitter in Hebron auferstehen, weil man erwartet,

3% «Die Toten werden leben» (Jes 26,19); «Ich 6ffne eure Griber (Ez 37,12).



596 Astrid Starck-Adler

dass ihre ganze Nachkommenschaft aus lauter frommen Minnern — Chassi-
dim — und frommen Frauen bestehen wird, so dass man sich freuen kann.
Sie werden auferstehen, wenn die ganze Welt aus minnlichen und weiblichen
Gerechten bestehen wird. Nur die Bosewichte werden nicht auferstehen, und
diejenigen, die, obwohl sie in Israel sind, das Land verunreinigt haben, und,
ohne Busse getan zu haben, gestorben sind: Gott wird sie vertreiben. Dieje-
nigen, die Busse tun wollten, aber es nicht getan haben, bekommen eine Seele
und miissen in Schande auf Erden leben, bis sie wirklich Busse getan haben.
Gott wird die Bosewichte verbrennen und sie unter die Fisse der Gerechten
zerstreuen (F°21v). Die Auferstehung kommt nicht von der Kraft des Kérpets,
sondern ist ein gottliches Wunder. Am Ende der Zeit wird Gott den Tod und
den Todesengel auf ewig vernichten.”” Man wird ewig leben. Minnliche und
weibliche Gerechte werden mit Kronen dasitzen, der Anblick der Schechina wird
sie besinftigen, und in einer Stunde werden sie mehr Freude empfinden als ihr
Leben lang auf der Welt. Fromme Minner und Frauen — Chassidim vechassi-
des — sowie Martyrer werden Gott loben und preisen. Sie werden weder essen
noch trinken und werden Engeln gleich sein — wie Henoch.

Sod ha-neshome ist eine interessante Schrift, die sich auf dem Gebiet der Mys-
tik bewegt, vieles beinhaltet, was nur erwihnt wird, und zwei Weltanschau-
ungen miteinander verbindet, diejenige der spanischen Kabbala und diejenige
der deutschen rheinlindischen Mystik. Es ist eine ethisch-didaktische Schrift,
welche ungebildete oder weniger gebildete Schichten belehren und erziehen
will. Indem sie die Absicht verfolgt, einem grosseren Publikum zuginglich zu
sein, stiitzt sie sich auf die zu dieser Zeit Ublichen, von der Antike ibernom-
menen literarischen Mittel, wie die Ubersetzung von Bibelversen auf Jiddisch
(frither auf Aramiisch), zahlreiche Wiederholungen, die vom Ubergang von
der Schriftlichkeit zur Miindlichkeit herriithren, die Benutzung von Gleichnis-
sen aus dem erzihlenden Teil des Talmud, die Aufforderung an die Leserschaft
(in der «du» oder «thm-Form) und die Dramatisierung des Geschehens. Zur
umgangssprachlichen Literatur gehorend, die sich sowohl an Minner als auch
an Frauen richtet, eréffnet Sod ha-neshome dem Volk und den Frauen — hier auch
den Midchen — eine esoterische Welt, die von den Rabbinen und Gelehrten, die
sich streng mit Talmud und Halacha befassen, bekimpft wurde. Auch kommen

37

Dies wird im Pessachlied Chad Gadpa gesungen. Es handelt sich um ein Volkslied, das in
verschiedenen Versionen vorhanden ist und das immer mit dem Tod des Todes endet.



Der Basler jiddische Druck Sod ha-neshome (1609) )7

darin christliche Elemente vor, die es griindlich zu untersuchen gilt. So wie der
Neuplatonismus einen betrichtlichen Einfluss auf Sod ba-neshome ausibte, so
steht dieses kabbalistische Werk auch unter dem Einfluss gewisser Merkmale
der damaligen Gesellschaft, die versuchte, sich das judische Gedankengut zu
missionarischen Zwecken anzueignen. Gegen diese Tendenz versucht Sod ha-
neshome ein jidisches Werk anzubieten.

Abstract

Im Jahre 1609 erschien bei Konrad Waldkirch in Basel ein ethisch-kabbalistischer
Druck, Das Mysterium der Seele, dessen hebriisches Vorbild, Das Buch der Waage von
Moses de Leon, ein Jahr zuvor als editio princeps bei ihm gedruckt wurde. Es geht darin
um die Herkunft und das Schicksal der géttlichen Seele, die als Vermittlerin zwischen
dem Jenseits und dem Diesseits den Gerechten, Midnnern und Frauen — Abbild der
Androgynitit Gottes — die Geheimnisse des Thrones Gottes und dessen Hertlich-
keit enthillt. Das Werk beruft sich auf die Genesis, die Propheten, die apokryphen
Schriften wie das dthiopische Henochbuch und die Hekhaloth-Literatur, sowie auf die
deutsch-jidische Mystik der Hassidei-aschkenas; es eroffnet eine verborgene Welt, in
welcher der irdisch-bedingte Begriff von Raum und Zeit aufgehoben und durch die
Schilderung eines unendlich-ewigen Himmels, in dem Paradies und Hélle vom reini-
genden oder verheerenden Feuer durchstrémt werden, ersetzt wird. Die auf Ethik und
Didaktik beruhende Schrift legt den Akzent auf Belohnung und Strafe im Jenseits, je
nachdem ob man die Gebote einhilt und das Torastudium hochhilt oder nicht. Das
Werk endet mit der eschatologischen Vision der Auferstehung der Toten.

Astrid Starck-Adler, Mulhouse



	Der Basler jiddische Druck Sod ha-neshome (1609)

