
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 4

Artikel: Der Basler jiddische Druck Sod ha-neshome (1609)

Autor: Starck-Adler, Astrid

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877685

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877685
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Basler jiddische Druck Sod ha-neshome (1609)1

Konrad Waldkirch, der von 1599 bis 1612 jiddische Manuskripte in Basel

druckte,2 veröffentlichte im Jahre 1609 eine ethisch-mystische Schrift mit dem

Titel Sod ha-neshome («Mysterium der Seele»). Sie war der einzige kabbalistische

Druck und erschien sieben Jahre nach dem Maissebuch (1602),3 der ersten

umfangreichen jiddischen Geschichtensammlung, die ein messianisch-mystisches

Ziel verfolgte; in ihr wurden zum ersten Mal die Sagen und Legenden um die

frommen Rabbis aus dem Rheinland, die Hassidei-aschkenatp verschriftet. In
ihnen treten sie als Nachfolger der altertümlichen jüdischen Mystiker auf, wie

Simon ben Jochai, dem man die Niederschrift des Sohar zuschrieb. Als Vertreter
der mittelalterlichen Mystik befassten sich die Hassidei-aschkena^ mit den

kabbalistischen Schriften, die anhand der Schöpfungsgeschichte versuchten, Gottes

Welt und Geheimnisse zu ergründen. Der Sefer Jefira, das Buch der Schöpfung,

wurde von Jehudah ben Samuel ha-Hasid (ca. 1150-1217) und seinem Schüler

Eleazar ben Jehudah von Worms (ca. 1176-1238), dem Verfasser des berühmten

Sefer Hassidim (1538),5 kommentiert. Sod ha-neshome steht mit diesem Werk

1 Cf. J. Prijs: Die Basler Hebräischen Drucke (1492-1866). Ergänzt und hg.v. B. Prijs, Ol-
ten/Freiburg i.Br., 1964, 306£: Söd han-nesämäh [Das Mysterium der Seele]: Über die

Unsterblichkeit. Jüdisch-deutsch. Herausgegeben im Auftrag von Abba ben Salomo aus

Bumslau von Josef ben Jakob Brunschwig [Braunschweig]. Basel, Konrad Waldkirch 369

[1609], UNICUM.
2 Der erste Druck war Maisse beis Dovid bime Paras (Geschichte des Hauses Davids zur Zeit

der Perser), eine Übersetzung aus dem Hebräischen, und der letzte SeferShmuel, eine

Bibelparaphrase.
3 Un beau livre d'histoires. Eyn shön mayse bukh. Fac-similé de l'editio princeps de

Bâle (1602). Traduction du yiddish, introduction et notes par A. Starck (Schriften der

Universitätsbibliothek Bände 6/1 & 6/2, hg.v. U. Dill et M. Steinmann), Basel 2004; Frau

und religiöse Identität im jiddischen Mayse bukh (1602), in: Kontexte der Schrift. Bd. I:

Text, Ethik, Judentum und Christentum, Gesellschaft. Ekkehard W. Stegemann zum 60.

Geburtstag, hg.v. G. Gelardini, Stuttgart 2005, 255-266.
4 Es ist ein eschatologisches Buch mit Abrahams Lehre über seine Entdeckungen bezüglich

der Schöpfung. Das Buch befasst sich mit den zehn Sefirot, den zehn Richtungen des

göttlichen Raums, und den zweiundzwanzig Buchstaben. Zusammen bilden sie die zwei-

unddreissig Wege der Weisheit. Sefer Jezira wurde von Johannes Pistorius auf lateinisch
übersetzt und erschien in Ars Cabalistica in Basel 1587, 869-872.

5 Er verfasste zudem den Sefer ha-Hayyim (Buch des Lebens), der von der Einheit Gottes, der
Seele und ihrer Attribute, und von den drei Stufen im Leben des Menschen spricht, und
Hilkhot ha-Kavod (Lehrsätze von der Herrlichkeit Gottes).

ThZ 4/69 (2013) S. 580-597



Der Basler jiddische Druck Sod ha-neshome (1609) 581

in einem verpflichtenden Zusammenhang und kann als Symbiose zwischen

der deutschen Mysük und der spanischen Kabbala angesehen werden; es weist

einen Hang zur lurianischen praktischen Kabala auf. Während das Maissebuch

vom Diesseits ausgehend auf das Jenseits blickt, ein Jenseits, das man sich

durch Torastudium, Einhalten der Gebote und Ausüben guter Taten erlangt,

geht Sod ha-neshome vom Jenseits aus und blickt auf das verbindliche asketische

Diesseits. Fromme und gottesfürchtige Gerechte, Männer und Frauen — Zad-

dikim und Zaddekes — deren Seele im Diesseits so geblieben ist, wie sie ihnen

von Gott gegeben wurde, nämlich rein, verkörpern die Idealfiguren um den im
Lichte strahlenden Thron Gottes; sie haben Anteil an der kommenden Welt

und an Gottes Herrlichkeit. Durch seinen irdischen, zeitbedingten Körper und
seine ihm von Gott eingehauchte ewige Seele nimmt der Mensch teil an zwei

grundverschiedenen und sich einander gegenüberstehenden Welten. In dieser

kabbalistischen Schrift geht es darum, die Ureinheit und Urharmonie wieder

herzustellen, d.h. die vom Neuplatonismus beeinflusste Dichotomie zwischen

Leib und Seele aufzuheben und die beiden Bestandteile Gottes, die männliche

und die weibliche — die Schechina, die Anwesenheit Gottes auf Erden und das

Symbol des Exils —, zu vereinen. Dann wird es zur Auferstehung der Toten und

zum letzten Gericht kommen. Sod ha-neshome erscheint erst am Anfang des 17.

Jahrhunderts, ein Jahr nach dem hebräischen Druck des Sefer ha-mishqal («Buch
der Waage») von Moses de Leon, dem Verfasser des Sohar und dem Vater der

jüdischen Kabbala. Die Veröffentlichung des ersten jiddischen Basler Drucks,
des Sefer Daniel {1557)6 bei Jakob Kündig hängt mit dem Erscheinen der in den

Basler Offizinen gedruckten grundlegenden Schriften der christlichen Kabbala

zusammen: als Anhang zum Werk des Pico della Mirandola wird bei Henric Petri

Johann Reuchlins De arte cabalistica (1517) gedruckt. Später wird diese Schrift

zusammen mit De verbo mirifico von Petrus Galatinus (1561), dann von Johannes

Pistorius (1587) neu aufgelegt. Reuchlin gilt als der Vater der christlichen

Kabbala, von der das 16. Jahrhundert geprägt wurde.7 Sie ist ohne die jüdischen
kabbalistischen Schriften, in welche christliche Hebraisten von jüdischen
Gelehrten eingeführt wurden,8 undenkbar. Sod ha-neshome erschien, noch bevor im

6 Cf. Prijs: Die Basler Hebräischen Drucke (Anm. 1), 139 ff.
7 W Schmidt-Biggemann: Geschichte der christlichen Kabbala. Bd. 1 15. und 16. Jahrhun¬

dert, Stuttgart-Bad Cannstadt 2012.
8 G. Veltri: Gegenwart der Tradition. Studien zur jüdischen Literatur und Kulturgeschichte,



582 Astrid Starck-Adler

17. Jahrhundert die neuen Erkenntnisse von Kopernikus das Wissen um die

Geographie von Himmel und Hölle revolutionierten.
Sod ha-neshotne weist eine eschatologische Dimension auf: Der Text berichtet

«von letzten Dingen», dem Tod und der Auferstehung.9 Es ist ein Buch über die

Herkunft und das Schicksal der Seele vor und nach der Geburt; es beschreibt

ihren Aufstieg ins Paradies oder ihren «Abstieg) in die Hölle, ihre Befreiung
aus den Grabesfoltern oder ihre Reinkarnation und endlose Wanderung; es

legt den Akzent auf Belohnung und Strafe. Es befasst sich mit der verborgenen

göttlichen Welt, deren Ebenbild die Seele ist. Es weist auf das Urteil hin,
dem die Seele unterworfen ist — all dies in einer Epoche, in der zwischen dem

Alltagsleben im Diesseits und dem angestrebten göttlichen Jenseits ein Kon-
tinuum besteht. Beide Welten sind unzertrennlich, und die eine widerspiegelt
sich in der anderen. Beide bedingen einander und beruhen auf gegensätzlichen

Begriffen, die auf alte kosmogonische und kosmologische Auffassungen
zurückgehen: Licht und Finsternis, Leben und Tod, Ewigkeit und Bedingtheit,
Gut und Böse, Freude und Leid. Die Ambivalenz des Feuers, das als Symbol
und Allegorie fungiert, ist am prägnantesten: Es reinigt oder quält, wäscht die

Sünden ab oder versengt sie zu Asche, bedeutet ewiges Leben oder Zerstörung.
Das Feuer der Hölle kommt vom Himmel. Es gibt fünferlei Feuer; jedes hat

seine Farbe. Es gibt das Feuer, das brannte, als Moses die Gesetztafeln bekam,

es gibt das Feuer des Altars, es gibt das Feuer des Dornbusches, das brennt,
ohne zu verbrennen. Dasselbe Feuer, das Israel gesehen hat, als Moses die Tora

bekam, gibt den männlichen und weiblichen Gerechten, die in Einheit mit der

Tora stehen und die Gebote einhalten, das Leben. Das Feuer ist Bestandteil der

Seele, aus Feuer besteht das Kleid des Todesengels. In Sod ha-neshome liegt der

Leiden 2002, 277: «Im Humanismus und in der Renaissance wird das Judentum, präziser
die Kabbala, rege rezipiert und an christliche Kategorien angepasst. Dieses kulturelle
Phänomen ist auch insofern erklärbar, als der Neuplatonismus eines Cusanus, Ficinus oder
Pico della Mirandola die Bahn dafür geebnet hatte. Die aurea antiquilas, das goldene Zeitalter

der Wahrheit war in der Antike zu suchen, wo sich nur bestimmte Völker als

Offenbarungsträger hatten profilieren können. Sicher war das Ziel der christlichen Beschäftigung
immer noch ein polemisches — von einigen wenigen Ausnahmen wie Reuchlin abgesehen
— und vor allem missionarisches. Immerhin hatten sich einige Gelehrte das Hebräische

angeeignet, um sich aus erster Hand sichere Kenntnisse zu verschaffen.»
9 Cf. «Die Motivkonstellation der Auferstehung», in: St. Beyerle: Die Gottesvorstellungen

in der antik-jüdischen Apokalyptik (Journal for the study of Judaism. Suplements 103),
Leiden 2005, 189 ff.



Der Basler jiddische Druck Sod ba-neshome (1609) 583

Akzent auf dem «feurigen» Licht und dem Leben, der Lobpreisung und dem

Jubel. In diesem Text herrscht der Glaube an eine gottgelenkte Harmonie, an

eine gottgesteuerte Raum- und Zeitwahrnehmung, die ohne Anfang und ohne

Ende ist. Auch hier gilt es anhand der Schöpfungsgeschichte Gottes Geheimnisse

zu erforschen. Dies geht aus dem Titel hervor: Sod, Geheimnis, ist die

höchste und letzte Stufe der Interpretation und verweist auf einen esoterischen

Inhalt. Zusammen mit den drei vorangehenden Stufen, dem Pshat oder der

literalen Bedeutung, dem Remez oder der allusiven Bedeutung, und dem Drash

oder der interpretativen Bedeutung entsteht das Akronym PaRDeS, was soviel

wie Garten oder Paradies bedeutet.

Wie bei den meisten jiddischen Drucken aus jener Zeit wird das Titelblatt,
das in einer fast ähnlichen Ausführung schon zwei früheren Drucken diente

— Sefer orach chajjim (1602)10 und Ein schoen frauen buechlein (1602)11 —, von
einem umrahmenden Holzschnitt im Renaissance-Stil verziert. Das Titelblatt

gibt Auskunft über die angesprochene Leserschaft: Männer und Frauen, zu
denen sich hier Mädchen gesellen. Dass sich die jiddische Literatur auch an

Mädchen wendet, ist zeitbedingt; man wollte sie religiös erziehen und bilden.

Das Erstaunliche liegt aber am Thema, das zur Erziehung und Bildung
angeboten wird: Es ist die Kabbala, mit der sich normalerweise die Männer, und

zwar erst ab dem vierzigsten Altersjahr, beschäftigen. War die Veröffentlichung
des Maissebuchs an sich ein aufrührerischer Akt, da er der Frau zum ersten Mal

Zugang zum Talmud, wenn auch nur zum erzählenden Teil, verschaffte, so

geht Sod ha-neshome einen Schritt weiter und eröffnet ihr und den Mädchen das

geheime Universum Gottes. Wie übüch werden auch hier die sogenannten wei-

berteitschen Typen, eine Art Kursivschrift, für die Umgangssprache verwendet,
während die Bibel- und andere hebräisch-aramäische Zitate in Quadratschrift
stehen. Das Verbinden beider Sprachen und das Verflechten beider Schrifttypen

im selben Text ist ein Merkmal der damaligen jiddischen Literatur, die sich

sowohl an Männer als auch an Frauen richtet. Die «Androgynität» der

Leserschaft, welche sich aus der Aufhebung der strengen Trennung zwischen Mann
und Frau ergibt, sowie das androgyne Schriftbild sind eine «mise en abyme»

der ursprünglichen Androgynität Gottes, die in der Kabbala einen zentralen

Platz einnimmt. Unterstrichen wird sie im Text durch das Vorhandensein nicht

10 Cf. Prijs: Die Basler Hebräischen Drucke (Anm. 1), 285.
11 A.a.O. 286.



584 Astrid Starck-Adler

nur gerechter Männer — Zaddikim —, sondern auch gerechter Frauen — Zad-

dekes. «Das Mysterium der Seele» stützt sich auf die Schriften der visionären

Propheten Ezechiel und Jesaja und die im Mittelalter und der Frühen Neuzeit
wiederentdeckten apokryphen Schriften wie das Äthiopische Henochbuch und die

Merkava-Mystik oder Hecha/oth-Literatm.12 Im Prolog wird grafisch ein Wort
ins Blickfeld gerückt: das Wort Talmid, Gelehrter, das in der Raschischrift, der

Schrift der Gebildeten par excellence, steht.

C. Mopsik: Chemins de la cabale. Vingt-cinq études sur la mystique juive, Paris 2004,174 ff.



Der Basler jiddische Druck Sod ha-neshome (1609) 585

Das buechlein heisst13

Sod ha-neshome

den es bescheit den grund fun der Seelen und ferborgene Sachen, dass ir wert eich

ferwundren. Es hot ein talmid tun klauben aus andre bichren auf teitsch14 tun schreiben.

Drum üben manen un' weiber un' meiden, kumt ein her un' kauft es. Das is aso

gut un eben wi der mensch kumt in ebig leben in gan eden zu sitzen grosse freiden.
Un' hab das buechlein tun teilen auf siben teilen der warten dass idecher kan gefinden
sein begeren.
Es sein fil chiduschem dinen. Der da sucht

wert es gefinen.

Ausgangen durch ha-rov reb Abba ben ha-chaver rebbe Schlomo schel-Lite mi-
Bumsloh un' ver volgt durch Josef bar Jankew s"l Brunschwig

In Raschischrift nämlich wurde das Vorbild gedruckt, das zum Teil für das

jiddische «buechlein» diente: die 1608 in Basel gedruckte hebräische Schrift
«Buch der Waage» — Sefer ha-mishqall5 — von Moses de Leon, dem Verfasser des

Sohar. Dieses Traktat über die Seele und deren Schicksal, das aus dem goldenen
Zeitalter der spanischen Kabbala stammt (1290), wurde damals zum ersten Mal

gedruckt. Beide Drucke, der allem Anschein nach fehlerhafte hebräische,16 und

13 Reproduktion des Titelblatts mit freundlicher Genehmigung der Universitätsbibliothek
Basel.

14 Jiddisch.
15 Prijs: Die Basler Hebräischen Drucke (Anm. 1), 194.305f.: Moses de Leon ben Schemtob

aus Guadalaxara, Han-néfes ha-häkämäh [=Die weise Seele] auch Sefer ham-misqäl [Buch
der Waage] genannt. Ueber die menschliche Seele und ihre Unsterblichkeit. Anschliessend

allegorische und mystische Erklärungen verschiedener religiöser Vorschriften, Gebete,

agadischer Sentenzen, der Pesah-Haggada etc z. T. von anderen Verfassern, darunter ein

Fragment einer mystischen Erklärung der Pesah-Haggada von Josef Gikatilia (fol K 3 a).

Herausgegeben im Auftrag von Abba ben Salomo in Bumslau. Konrad Waldkirch, 368

[1608]. Editio Unica. Prijs weist darauf hin, dass die Kapitel 3-6 des hebräischen Drucks
«zum Teil inhaltlich wiedergegeben [sind] in dem jüdisch-deutschen, Kap. 4-7[...] In beiden

Ausgaben fehlt der in der Sammelschrift Ävqäth Rökel [transcr.] von Maschir
abgedruckte Schlußabschnitt über die nichtjüdischen Völker zur messianischen Zeit (Ausgabe

Venedig 1566, fol. 36 [transcr.])» (306).
16 Er wurde revidiert und ihm wurden andere Texte aus verschiedenen Handschriften hinzu¬

gefügt, in: Sefer ha-Mishqal. Text and Study., ed. by J.H.A. Wijnhofen, Brandeis University
1964.Typoscript. Online: http://www.archive.org/stream/MosheDeLeonSeferHamishqal



586 Astrid Starck-Adler

der bis heute wenig beachtete jiddische,17 wurden im Auftrag von Abba ben

Salomo Bumslau veröffentlicht. Uber den Herausgeber des jiddischen, Josef
ben Jakob Brunschwig [Braunschweig], schreibt Prijs: «Der als Herausgeber

genannte Jos. Brunschwig dürfte wohl als der Kompilator, teilweise auch als

Übersetzer der Schrift anzusehen sein.»18 Wie dem Titelblatt zu entnehmen

ist, kommt im Vorwort zwei Zahlen eine besondere Bedeutung zu: drei und

sieben. Sie sind für den Text- und Inhaltsaufbau wesentlich. Am Anfang steht

die Triade, welche die angesprochene Leserschaft Mann-Frau-Tocher darstellt:

Sie ist eine Vorwegnahme der Triade Vater-Mutter-Gott, die bei der Zeugung
anwesend ist und als Einheit eingeführt wird, eine Einheit, die sich im
Menschen widerspiegelt:

«Es sind drei Stufen am Menschen; da sind die drei: der Vater und die Mutter und

Gott, gepriesen sei Er. Vom Vater kommt das Weisse; davon kommen Knochen und

Adern und Nägel und Gehirn. Und von der Mutter kommt das Rote; davon kommen
Haut und Fleisch und Haar und das Schwarze im Auge.19 Und von Gott, gepriesen sei

Er, kommt die Seele und das Reden und das Gesicht vom Angesicht (Panim) und das

Gehen und der Verstand und die Klugheit.» (F°2r).

Dieser Passus ist ein Auszug aus dem talmudischen Traktat Niddah (31a),20 der

hier, wie im Maissebuch, den Anfang des Textes prägt. Beide Triaden sind ein

Abbild der als Fundament geltenden Triade Leben, Hauch, Seele, auf die im

Text immer wieder hingewiesen wird:

«Die Seele hat drei Namen. Sie heisst: nefesch, ruech, neshome\ sie heisst Leben, dasselbe

ist das Blut des Menschen... Und der Hauch ist der Atem...Und die Seele [kommt]
von einem heiligen und köstlichen Ort.» (F°3r)

/hamishqal_djvu.txt.
17 Die einzige kurze Abhandlung darüber (mit der Übersetzung des 4. Kapitels) stammt von

Jean Baumgarten: «II <Segredo dell'anima> (1609). Appunti sulla tradizione mistica ebraica

nella letterature yiddish. Appendice», in: Sul discorso mistico/Du discours mystique (As-
modée/Asmodeo 1), Firenze 1989, 133-144.

18 Prijs: Die Basler Hebräischen Drucke (Anm. 1), 306.
19 Im Originaltext heisst es «das Weisse vom Auge», und es stammt vom Vater. Solche Abwei¬

chungen können von Bedeutung sein.
20 Niddah enthält die Reinheitsgesetze und regelt den sexuellen Verkehr des Ehepaares, der

während der Menstruation verboten ist.



Der Basler jiddische Druck Sod ha-neshome (1609) 587

Der Druck besteht aus sieben Kapiteln, von denen jedes sich mit einem
spezifischen Thema befasst: erstens mit dem Abstieg der Seele, zweitens mit deren

Aufstieg, drittens mit den Wehen im Grab, viertens mit der Hölle, fünftens mit
Israel, das Anteil an der kommenden Welt hat, sechstens mit der Auferstehung
der Toten und siebtens mit der Auferstehung der Urväter und Urmütter in
Hebron, die als letzte eintritt.

Die biblische Zahl sieben wird bewusst zur Gliederung des Textes

eingesetzt; es werden dessen enge Beziehung zu dem Buch Genesis und der

Schöpfung unterstrichen, die beide als Ausgangspunkt für die kabbalistischen

Kommentare fungieren. Auch sieben sind die Himmel und Himmelspaläste, in
denen sich die Engel und die Seelen in einem Zustand der Wonne befinden;
sieben sind weiter die Paläste der Unreinheit, die sieben Kammern der Hölle,
die von Teufeln bewohnt werden und wo die Sünder zwölf Monate lang auf

qualvolle Weise ihre Sünden abbüssen müssen. Die Kapitel sind unterschiedlich

lang und umfassen zwischen drei bis zehn Seiten. Sie enthalten zahlreiche

Wiederholungen, was in der damaligen jiddischen Erzählliteratur den normalen

Übergang von der Mündlichkeit zur Schriftlichkeit bedeutet, aber auch

davon herrührt, dass die angeführten Bibelzitate zweimal zitiert werden: einmal

in der heiligen Sprache, einmal in der jiddischen («teitschen», meistens «tüt-

schen») Übersetzung. Sie stammen zum grössten Teil aus der Genesis und den

Propheten. Darauf folgen die Kommentare. Die Schrift, die mit der Erlösung
der Nationen durch Israel hätte enden sollen, klingt mit dem Verschwinden
des Essens und Trinkens aus, das die Menschen zu Engeln macht. Denn vom
vielen Essen und Trinken kommt nichts Gutes, ganz im Gegenteil. In einem

Gleichnis wird erzählt, wie ein Mann vor einem Armen übermässig isst und

sich dazu noch einen zweiten Bauch wünscht, um noch mehr verschlingen zu

können. Erst dann gibt er dem Armen, was übrig bleibt. Auch die Hölle wird
nach Essen und Trinken eingeteilt. Dieser Essgier, die den Menschen an das

Diesseits fesselt, wird das Fasten gegenübergestellt, das im Diesseits einen

Vorgeschmack des Jenseits verleiht:

«Und sie werden nicht essen. Und sie werden nicht trinken. Wie Henoch und Elias.

Und wie unser Lehrer Moses, seligen Angedenkens, der vierzig Tage ohne Essen und
Trinken war.21 Denn wozu essen und trinken? Das stiftet nur Böses im Leib. Vom

21 Ex 34,28; Dt 9,9f.



588 Astrid Starck-Adler

vielen Essen und Trinken kommen die Befriedigungen und Freuden und viele böse

Taten.» (F°22r)

In der Mystik spielen die Askese und das Fasten eine vordergründige Rolle,

weil sie es erlauben, sich von dem Materiellen zu lösen. Auch in den damaligen

medizinischen Schriften auf Jiddisch wird das massige Essen und Trinken

empfohlen, was heute noch zu empfehlen wäre! Zur Erbauungsliteratur gehörend,

befolgt der Text ein religiös-didaktisches Ziel: Der Verfasser, Kompilator
oder Ubersetzer greift immer wieder ein, um die Leserschaft direkt anzusprechen,

sie aufzufordern und sie zu belehren. Hier ein paar Beispiele:

«Wisse, dass wir glauben, dass die Seelen alle in sechs Tagen geschaffen wurden» (F°
2r); «Wisst, dass die Seele alles weiss und sich an alles erinnert, wenn sie von dem

Leib scheidet» (F°7v); «Wisst, dass es eine Hölle unten und oben gibt, wie es auch ein
Paradies unten und oben gibt» (F°13v).

Neben den Bibelzitaten werden Gleichnisse aus der erzählenden Literatur, der

Haggada, angeführt, die sich alle auf die Seele und deren Reinheit beziehen,

so z.B. das beliebte Gleichnis der weissen Kleider (F°6r), die von den Weisen

sauber gehalten, von den Narren aber beschmutzt werden. Als sie vor dem König

erscheinen, der sie gerufen hat, werden die Weisen belohnt und die Narren
bestraft. Die weissen Kleider versinnbildlichen nicht nur die Reinheit, sondern

auch die Feierlichkeit, die Erhabenheit. Dreht sich alles um die Seele, so bildet
der schmerzvolle Tod die erforderliche Hürde, die man überspringen muss,
damit ein neues Leben entsteht. Das Tor zum ewigen Leben steht dann offen,
und man kann nun in alle Ewigkeit Gott dienen, ihn loben und preisen, bis

zum letzten Gericht. Der Text ist kurz, er umfasst zweiundzwanzig Folien, also

kaum fünfzig Seiten.22 Den jeweiligen Kapiteln geht eine längere oder kürzere

Inhaltsangabe voraus.23 Beim letzten, kurzen Kapitel fällt sie aus. Die zwei

ersten Kapitel sind die längsten und machen die Hälfte der Schrift aus. Das Ende

scheint hastig verfasst worden und keineswegs ein Abschluss zu sein.

22 Das in quarto «Büchlein», das 22 Folien umfasst, befindet sich nicht mehr in Basel, wie die

Mehrheit der anderen Drucke, sondern in der Bodleian Library in Oxford. Signatur: Bodl.

Opp. 4° 893.
23 Kap. 1 (f° 2 r-P 5 v) 8 S, Kap. 2 (P 5 v-P 10 v) 10 S., Kap. 3 (P 11 r-P 12 v) 4 S., Kap.

4 (P 13 r-P 16 v) 8 S., Kap. 5 (P 17 r-P 19 r) 6 S„ Kap. 6 (P 19 r-P 21 r) 4 S., Kap. 7 (P
21 r-P 22 r) 3 S.



Der Basler jiddische Druck Sod ha-neshome (1609) 589

Der inszenierte Raum wird von der Vertikalität geprägt, weil der Auf- und

Abstieg — oben und unten - die massgebende und immer wieder betonte

Bewegung ist. Auch die Topographie des Paradieses und der Hölle, mit einem

unteren und oberen Teil, geht in diese Richtung. Oben aber erweitert sich der

Horizont zu einem endlosen Gebilde strömenden Lichtes, während die Hölle,
die sich unten befindet, in strenge und enge Strukturen, in Folterkammern,
die besonderen Sünden und Strafen gewidmet sind, eingeteilt ist. Da weilen

die tausenden und abertausenden von grausamen strafenden Engeln, die auf
ihre Schuldigen warten. Das Feuer aber, das verheerende, das aus dem Paradies

kommt, dehnt sich unten aus und erstreckt sich in alle vier Himmelsrichtungen,
um die Bösen zu strafen. Niemand kann der Strafe entgehen. Interessant ist
das gemeinsame Element, das Himmel und Hölle durchdringt, nämlich das

Feuer. So wie die männlichen und weiblichen Gerechten die Hauptfiguren der

Schrift sind, so ist das Feuer in seiner Vielseitigkeit und Vielschichügkeit deren

wichtigstes Element, weil es einerseits Ausdruck der Anwesenheit Gottes ist
und es andrerseits der Seele durch seine Reinigungsmacht ermöglicht, zum
Urzustand zurückzukehren. Der textliche Raum, der dem Paradies entspricht, ist

viel umfangreicher als derjenige, der die Hölle betrifft, obwohl immer wieder
auf die Strafen aufmerksam gemacht wird, welche die Sünder erwarten, wenn
sie sich nicht von ihrem sündhaften Leben abwenden und Busse tun. Das
Nebeneinander von Paradies und Hölle geht einher mit dem Ineinanderfliessen

von Diesseits und Jenseits. Der Text ist ganz der heiligen Seele, «die vor dieser

Welt geschaffen wurde und nicht von dieser Welt ist» (F° 2r), gewidmet. Sie

verweilt an einem verborgenen Ort, auf dem mächtigen Lebensbaum mitten
im Paradies. Umwunden mit dem Hauch, hat sie Gott dem ersten Menschen,

Adam, den er nach seinem Bild geschaffen hat, eingehaucht. Dies kann nur
bedeuten, dass mit Adam nicht der Körper, der nur die irdische Bekleidung
ist, sondern die göttliche Seele gemeint ist. Der Text schildert den leuchtenden

Glanz, die erhabene Majestät und die Herrlichkeit des Heiligen Königs,24 der

von seinen Engeln, Seelen und Zaddikim und Zaddekes, männlichen und
weiblichen Gerechten, den Vermittlern zwischen dem Diesseits und dem Jenseits,

24 In der Hechalot-I .iteratur ist Gott vor allem der Heilige König, und er bleibt eine Alterität
für die Mystiker. Es kommt nicht zu einer unio mystica, sondern zu einer Kontemplation.

Cf. Gershom Sholem: La mystique juive, http://www.systerofnight.net/religion/html/
mystique_juive.html.



590 Astrid Starck-Adler

in Freuden, mit Jubel und Lobgesängen umgeben wird. Der Vorteil der männlichen

und weiblichen Gerechten den Engeln gegenüber besteht darin, dass

sie eine reine Seele in beiden Welten haben (F°18v). Als Trägerin des heiligen

Lichts, die im Paradies ihre Stätte hat, als Vermittlerin zwischen dem Jenseits

und dem Diesseits, als Wissende von Himmel und Hölle, hat sie die Pflicht, in
«einen stinkenden Tropfen, in einen unreinen und schmutzigen Körper» zu
gehen (F°3v). In Reshit-Chochma (Anfang der Weisheit, F° 2r)25 steht geschrieben

(Kap. 12), dass Gott die Seele davor warnt, wenn sie hinuntersteigt, jegliche
Sünde zu begehen, damit der Mensch gottesfürchtig sei und ihm diene. Körper
und Seele bedingen einander, denn das Fleisch braucht den Geist und umgekehrt:

Ohne Körper könnte die Seele die Tora nicht studieren und die Gebote

nicht einhalten, ohne die Seele wäre der Körper nicht imstande, dies zu tun. Sie

wird von Gott hinuntergeschickt, damit sie, wenn sie von der Welt scheidet, die

Einheit aller Welten in sich vereine, was dem Inbegriff der Kabbala entspricht.
Beim Zaddik. und bei der Zaddeke weilt unaufhörlich die Schechina, die weibliche

Präsenz Gottes; und wenn sie sterben müssen und die Tora studiert und
die Gebote eingehalten haben, vermag der Todesengel nichts gegen sie. Nicht
er wird sie holen, sondern die Schechina, die sie selbst in Freuden und Ehren

an ihren heiligen Ort führen wird. Die reine unbefleckte Seele26 verlässt dann

den Körper schmerzlos und mit Küssen, wie es bei Moses und Aaron der Fall

war. Scheidet die reine Seele von den weiblichen und männlichen Gerechten,

so kommen die Engel und die zahlreichen Heerscharen zusammen mit den

Zaddikim und Zaddekes, die vor ihr emporgestiegen sind und eine Krone auf
dem Haupt tragen — eine Anspielung auf die zehnte Sefira, das Königreich —,

um sie zu empfangen und mit Jauchzen ehrenvoll zu ihrer himmlischen Stätte

zu geleiten. Da werden ihr Vater und Mutter und alle Freunde, die sich schon

im Paradies befinden, vorgeführt. Die Seele kehrt zu Gott zurück, so wie sie

gegeben wurde. Im Paradies herrscht eine strenge Ordnung. Die Kabbala sagt,
dass die Seele an den Ort zurück steigt, wo sie früher war, das heisst ins obere

Paradies, während der Hauch im unteren Paradies bleibt. Und an Sabbat und

an Feiertagen steigt der Hauch in das obere Paradies. Zuerst aber kommen die

25 Ethische Schrift, die von Elie Da Vidas, einem Schüler des Moses Cordovero, stammt. Sie

war sehr wichtig für die Verbreitung der Kabbala.
26 Reinheit und Unbeflecktheit der Seele erinnern stark an die Auffassung der Seele im Chris¬

tentum, der damit verbundene Glauben an Strafe und Hölle auch.



Der Basler jiddische Druck Sod ha-neshome (1609) 591

reinen Seelen in das untere Paradies, welches der Ort der Heiligkeit ist, weil sie

von der Finsternis ins Licht kommen. Daran müssen sie sich dann gewöhnen.
Die männlichen und weiblichen Gerechten aber kommen sofort in das obere

Paradies, welches der Berg Gottes ist, vorausgesetzt, sie haben einen Sohn, der

sie dorthin geleitet. Wenn ein Gerechter im Lande Israel stirbt, steigt er sofort

zu Gott empor, ohne Müh' und Leid, weil er nur einen Gott hat. Einer hingegen,

der ausserhalb des Landes Israel lebt, «hat sozusagen keinen Gott»,
sondern Könige und Fürsten, so dass die Seele nicht sofort emporsteigen kann.

Auch hilft es nicht, die Toten ins Land Israel zu bringen, wenn sie ausserhalb

des Landes Sünder waren; sie verunreinigen nur das Land.

Die Aufforderung zum Studium der Tora und zum Einhalten der Gebote

zieht sich wie ein Leitmotiv durch den ganzen Text hindurch und verleiht ihm
seinen besonderen Rhythmus: Damit wird beabsichtigt, die Leserschaft
wachzuhalten oder sie zu wecken:

«Vergesst nicht, ihr heben Leute, euer Herz zu wecken und es Gott zu öffnen, und

vergesst nicht, zu erwachen und eure Sünden zu bekennen und vergesst auch nicht,
eure heilige Seele, die Gott eurem Leib von einer so heiligen Stätte gegeben hat, zu
wecken.. .Und tut Busse bevor die Tageshitze einbricht und der Schatten, mit anderen

Worten die Seele, verschwindet.» (F° 7r)

Unaufhörlich wird gemahnt, die Tora zu studieren und die Gebote einzuhalten.

Anders als im Maissebuch tönt die Aufforderung sehr asketisch, insofern im
Diesseits keine Belohnung zu erwarten ist — ganz im Gegenteil. Eine solche

würde den Lohn in der kommenden Welt verringern oder sogar ausschliessen.

Das wird anhand der Geschichte mit dem Propheten Elias gezeigt, der dem

armen Rabbi Abuha ein Netz voll Gold schenkte, damit er die Tora studieren

könne; da kam aber eine Stimme vom Himmel, die sagte, er habe seinen Anteil
an der kommenden Welt schon erhalten (F° 10v)27; oder anhand der Geschichte

mit Rabbi Simon ben Halfata, der so arm war, dass er auf den Sabbat nichts

zu essen hatte, trotzdem aber seine Gebete immer wieder verrichtete und dafür
eine Perle bekam. Darauf fragte ihn seine Frau, woher er sie habe. Sie ist vom
Himmel gefallen, sagte er. Als sie das hörte, zwang sie ihn, die Perle zurückzugeben,

damit sie ihm in der kommenden Welt nicht abgezogen werde (F°10v).

27 Was einem an dieser Geschichte auffällt, ist, dass die übliche Helferrolle des Propheten
Elias hier in Frage gestellt wird.



592 Astrid Starck-Adler

Zieht man im Diesseits keinen Nutzen aus dem Torastudium, dem Einhalten

der Gebote und dem Ausführen guter Taten, so ist eine um so grössere

Belohnung im Jenseits zu erwarten. Im Paradies bekommen die männlichen

und weiblichen Gerechten dreizehn Flüsse mit wohlriechendem Kakiöl;28 darin

können sie sich entspannen; dann gehen die männlichen Gerechten — und nur
sie — zur himmlischen Jeschiwa und hören den grossen Geheimnissen der Tora

zu. Zaddikim und Zaddekes nehmen alle Stunden ein Reinigungsbad aus Kakiöl,
dann ein Milchbad, dann ein Honigbad und essen vom Baum des Lebens. Sie

tragen eine Krone, sie haben dreizehn goldene Sitze mit Edelsteinen und sind

ewig glücklich. So etwas kann man sich auf Erden überhaupt nicht vorstellen.29

Ein wesentlicher Teil der Schrift befasst sich mit den Sündern und mit den

grausamen körperlichen Strafen, die sie erwarten30. Sie werden gefoltert,
geschlagen, zerstückelt, verbrannt. Ein Auszug aus dem Sefer ha-yashar («Buch
des Gerechten», F°4v), das dem «volkstümlichen» Rabbenu Tarn zugeschrieben

wurde,31 berichtet sehr ausführlich über die Sünden im Diesseits und die

Strafen im Jenseits. Nur durch Busse und inbrünstiges Gebet kann man das

böse Schicksal von sich abwenden. Die Sonderstellung, die Busse und Gebet

einnehmen, ist auf die Hassidei-aschkena£ zurückzuführen. Derjenige, der

Busse tut, kann sich in einer Stunde die Glückseligkeit sichern (F°35v). Busse

erkauft den Himmel. Busse tut man mit dem Mund, der die Sünden bekennen,

und mit dem Herz, das Reue empfinden muss. Dank der Busse hat man das

Leben in dieser Welt und das Gute in jener Welt. Das Gebet, das von Herzen

kommt, stellt eine direkte Verbindung zu Gott her, und wie die Seele steigt es

unmittelbar zu ihm empor. Das Gebet schützt die Seele vor diebischen

Engeln, die ständig auf sie lauern: Das sind die Vernichtungsengel, welche die

28 Dreizehn, um an die dreizehn verschiedenen Materialien, die für die Bundeslade verwendet

wurden, zu erinnern. Die erwähnte Pflanze wuchs in Ein Gedi am Toten Meer und wurde

zur Herstellung eines berühmten Parfüms benutzt. Der Gattungsname Diospyros bedeutet

«göttliches Feuer». Hat dies zu tun mit Eleazar Rokeach («Eleazar der Parfumeur») und
dem Titel seiner Schrift Sefer ha rokeach (Buch des Parfumeurs), einem halachischen Führer
für den gemeinen Leser, der zum ersten Mal 1505 in Fano gedruckt wurde?

29 Biblische Motive vermischen sich hier mit Märchenmotiven.
30 Im 16. Jahrhundert beginnt man damit, sich «raffiniertere» Foltermethoden auszudenken,

die auch in diesem Text ihren literarischen Niederschlag finden.
31 Es ist ein anonymes Werk, wahrscheinlich aus dem 13. Jahrhundert, eine der populärsten

ethischen Schriften aus dem Mittelalter. Es wurde zum ersten Mal 1544 in Venedig
gedruckt.



Der Basler jiddische Druck Sod ha-neshome (1609) 593

Seele rauben wollen. So steht im Schaare Ora (Pforten des Lichtes, F°4v),32 man
solle Psalmen und Lobgesänge vor dem Gebet rezitieren und singen, um die

Ankläger zu «zerschneiden», denn das Wort mi^rnor (Gesang) bedeute auf
Jiddisch zerschneiden (F°4v). An Manasses Beispiel wird gezeigt, welche Wirkung
dem Gebet zuzusprechen ist. Die Ankläger Manasses verhinderten, dass sein

inbrünstiges Gebet nach oben stieg. Da machte Gott ein Loch unter seinem

Thron, denn da waren die Ankläger machtlos, und das Gebet konnte aufsteigen

und wurde erhört (II Chr 33,13). Auch in schweren Zeiten und

Angelegenheiten ist das Gebet ein Trost. Es ermöglicht dem nefesch, dem Leben, zum

Hauch, dem Hauch zur Seele und zusammen zu Gott zu steigen, um ihn zu

bitten, sie zu erhören. Bittgebete können auch an die Toten gerichtet werden,

die sich als Fürbitter an Gott wenden33. Am Neujahr beten alle Seelen für die

Menschen, die nun zum Leben oder Tod verurteilt werden und deren Schicksal

während den schrecklichen Tagen zwischen Neujahr und dem Versöhnungstag

besiegelt wird. Wenn sie erfahren, dass ein Gerechter stirbt, so freuen sich die

Seelen. Wenn es ein Bösewicht ist, dann beklagen sie sich.

Vom Diesseits zum Jenseits hinüber führt der Tod — ein Tod, der nicht für
alle Menschen derselbe ist, obwohl niemand dem Tod entrinnen und keine

Seele dem Sheol entgehen kann. Dreissig Tage bevor der Mensch stirbt, ver-
lässt ihn die Seele, und sobald sie ihn verlässt, wird sein Name im Himmel

ausgerufen. Jeden Abend fliegt die Seele in den Himmel, um ihren Ort
anzuschauen, aber der Mensch merkt nichts. Stirbt ein Mensch, so kommt der

Todesengel zu ihm. Er ist riesig und voller Augen. Er reicht von der Erde bis

zum Himmel. Er trägt ein Schwert, an dem drei Tropfen Galle hängen; die

lässt er in den Mund des Menschen fallen. Vom ersten stinkt er, vom zweiten

erbleicht er und vom dritten stirbt er. Bevor der Mensch stirbt, sieht er Gott.
Er bekennt sofort seine Taten. Gott besiegelt sein Geständnis (F°llr). Ist es

ein Gerechter, so willigt er ein und stirbt. Ist es ein Bösewicht, so klammert er

32 Buch des spanischen Kabbalisten Joseph ben Abraham Gikatilla (1248-1305), das von den

zehn Sefirot und den mit ihnen verbundenen Gottesnamen handelt. Es wurde von Rici-

us auf lateinisch übersetzt. Cf. Schmidt-Biggemann: Geschichte der christlichen Kabbala

(Anm. 7), 235f£: «Ricius machte mit Scha'are Ora der lateinisch-sprechenden Leserschaft

eine kabbalistische Quelle zugänglich, die aus dem Umkreis der Entstehung des Sohar

stammt. Die Lehre kommt in einen christlichen Kontext und in eine Interpretation, die

seit Pico della Mirandola und Reuchlin die christliche Kabbala prägt».
33 Dies scheint eher ein christlicher Brauch zu sein.



594 Astrid Starck-Adler

sich an den bösen Trieb, um nicht zu sterben. Wenn der Mensch stirbt, steigt
eine Feuerflamme im Norden auf, und sie brennt im grossen Feuerfluss, der

Himmel und Flölle durchquert. Die Feuerflamme fliesst in alle vier Weltenden

und versengt alle bösen Seelen. Sie steigt dann zur Erde hinunter und gelangt
in die Federn eines schwarzen Hahnes, der dreimal kräht. Die Frage lautet:

Wieso ein schwarzer Hahn? Die Antwort ist: Gottes Weisheit ist unergründlich.

Jedoch hängt die schwarze Farbe mit der Gerechtigkeit zusammen. Er

singt da wo ein Urteil gefällt wird, und nur der Betroffene hört es. Während

zwölf Monaten ist der Tote den sogenannten Grabeswehen ausgesetzt, einer

Art Fegefeuer34, das ihn reinigt, bevor er seinen Aufstieg antreten darf. Da
wird er gefoltert und muss schwer leiden. Während der sieben ersten Tage irrt
die Seele umher. Es gibt dreierlei Urteile: das Urteil im Grab, das Urteil in der

Hölle und das Urteil im Himmel, das Gott allein gehört.
Die Topographie der Hölle, in welche die Bösewichte kommen, wird

ausführlicher beschrieben als das Paradies. Drei Tore führen in die Hölle: Das

eine befindet sich im Meer, das zweite in der Wüste, das dritte in bewohnten

Gebieten. In der Hölle brennen Berge von Kohlen, die so gross sind wie das

Tote Meer. Die Verbindung zwischen Wasser und Feuer ist bemerkenswert: In
der Genesis wird vom Fluss gesprochen, der das Paradies bewässert, sich dann

in vier Flüsse teilt und vom Paradies aus zu allen vier Weltenden fliesst.
Dasselbe tut der oben erwähnte Feuerfluss. Die Hölle besteht aus sieben

Kammern, in denen sich Tausende Häuser mit Fenstern und Krüge voll Galle für
die Schreiber befinden, die ihr Urteil schriftlich festhalten. Die schwersten

Sünden sind die Arroganz, die Verachtung der Armen und der in der Halacha

Unbewanderten, die man schändlich behandelt, anstatt ihnen zu helfen, die

Verführung zum Bösen, der Unglaube und die Häresie, die Übertretung der

Reinheitsgesetze und die Onanie. Drei Sünden führen zur ewigen Verdammung:

Ehebruch, falscher Eid und Demütigung. Während ganz Israel Anteil
hat an der kommenden Welt, weil alle in Israel Gerechte sind35, heisst es von
den Nationen:

«In der Schule Elijahus wurde gelehrt: Das Fegefeuer befindet sich über der Himmelswölbung,

manche sagen, hinter den finsteren Bergen» (BT, Tamid folio 32b), Ubersetzung
Lazarus Goldschmidt Bd. IV, S. 311.

Die Diskussion, die sich daran anknüpfte, können wir hier nicht wiedergeben.



Der Basler jiddische Druck Sod ha-neshome (1609) 595

«Die Nationen werden in allen sieben Kammern der Hölle gerichtet: in jeder werden
sie während zwölf Monaten gerichtet, und der Feuerfluss kommt aus dem Thron
und fliesst über sie und geht von einem Ende der Welt zum anderen» (F° 15v.)

Wie im Maissebuch, in dem steht, dass der Messias kommen wird, wenn alle

Menschen fromm und gottesfürchtig sind und alle nach den Vorschriften der

Tora leben, so wird in Sod ha-neshome die Endzeit eintreten, wenn das Diesseits

und das Jenseits aus lauter männlichen und weiblichen Gerechten bestehen

wird, wenn die Seelen einmal den bösen Trieb bekämpft haben. Dann wird
der Körper vom Schmutz befreit, dann können Körper und Seele als Einheit
Gott dienen. Nun kann Gott den bösen Trieb endgültig aus der Welt schaffen

sowie die Unreinheit, und dies in alle Ewigkeit. Das eschatologische Ende

kann sich vollziehen. Die Toten werden auferstehen. Die Tora, die Propheten
— Ezechiel und Jesaja36 — und die Schriften anführend, wendet sich der
Verfasser an die Leser und Leserinnen, um die Endzeit zu schildern. Alle Seelen

werden in ihren früheren Körper zurückkehren. Gott wird den Todesengel

vernichten, wenn er die Toten auferwecken wird. Gott wird den Toten das

Leben und die Seele, so wie sie war, zurückgeben. Diejenigen, die nicht daran

glauben, gehen in die Hölle. Aber ganz Israel glaubt daran (F°18r). Das Kapitel,

das die Auferstehung schildert, beruht auf zahlreichen Wiederholungen der

Bibelverse, was dem Text einen hypnotisierenden Charakter verleiht und den

Leser in einen ekstatischen Zustand versetzt. Es wird erzählt, wie Adern und
Fleisch und Haut das Knochengerüst umwinden werden, wie dann Israel aus

dem Exil und aus der Verdorbenheit kommen wird. Dann wird Gott wieder
einen Menschen aus Erde schaffen, und es wird derselbe Mensch sein. Auch

wenn nur ein Knöchlein von ihm übrig bleibt, wird man es weder zerbrechen

noch verbrennen können. Doch derjenige, der voller Neid und Eifersucht ist,
bei dem wird der Knochen faulen. Ein Gleichnis illustriert den Vorgang. Es

ist die Geschichte vom Weingarten, in dem sich ein Haufen befindet, den man

wegschaffen will. Beim Abbauen steht plötzlich mitten im Haufen ein Mensch

auf, der sagt, er glaube, die Endzeit sei schon da. Weil er Tora studiert habe,
sei er nicht verfault. Dies ist auch, was König Salomo sagt. Diejenigen, die in
Israel beerdigt sind, werden zuallererst auferstehen. Nach allen anderen aber

werden die Urväter und Urmütter in Hebron auferstehen, weil man erwartet,

36 «Die Toten werden leben» fies 26,19); «Ich öffne eure Graben) (Ez 37,12).



596 Astrid Starck-Adler

dass ihre ganze Nachkommenschaft aus lauter frommen Männern — Chassi-

dim — und frommen Frauen bestehen wird, so dass man sich freuen kann.

Sie werden auferstehen, wenn die ganze Welt aus männlichen und weiblichen

Gerechten bestehen wird. Nur die Bösewichte werden nicht auferstehen, und

diejenigen, die, obwohl sie in Israel sind, das Land verunreinigt haben, und,
ohne Busse getan zu haben, gestorben sind: Gott wird sie vertreiben. Diejenigen,

die Busse tun wollten, aber es nicht getan haben, bekommen eine Seele

und müssen in Schande auf Erden leben, bis sie wirklich Busse getan haben.

Gott wird die Bösewichte verbrennen und sie unter die Füsse der Gerechten

zerstreuen (F°21 v). Die Auferstehung kommt nicht von der Kraft des Körpers,
sondern ist ein göttliches Wunder. Am Ende der Zeit wird Gott den Tod und
den Todesengel auf ewig vernichten.37 Man wird ewig leben. Männliche und
weibliche Gerechte werden mit Kronen dasitzen, der Anblick der Schechina wird
sie besänftigen, und in einer Stunde werden sie mehr Freude empfinden als ihr
Leben lang auf der Welt. Fromme Männer und Frauen — Chassidim vechassi-

des — sowie Märtyrer werden Gott loben und preisen. Sie werden weder essen

noch trinken und werden Engeln gleich sein — wie Henoch.
Sod ha-neshome ist eine interessante Schrift, die sich auf dem Gebiet der Mystik

bewegt, vieles beinhaltet, was nur erwähnt wird, und zwei Weltanschauungen

miteinander verbindet, diejenige der spanischen Kabbala und diejenige
der deutschen rheinländischen Mystik. Es ist eine ethisch-didaktische Schrift,
welche ungebildete oder weniger gebildete Schichten belehren und erziehen

will. Indem sie die Absicht verfolgt, einem grösseren Publikum zugänglich zu

sein, stützt sie sich auf die zu dieser Zeit üblichen, von der Antike übernommenen

literarischen Mittel, wie die Ubersetzung von Bibelversen auf Jiddisch

(früher auf Aramäisch), zahlreiche Wiederholungen, die vom Übergang von
der Schriftlichkeit zur Mündlichkeit herrühren, die Benutzung von Gleichnissen

aus dem erzählenden Teil des Talmud, die Aufforderung an die Leserschaft

(in der «du» oder «ihr»-Form) und die Dramatisierung des Geschehens. Zur
umgangssprachlichen Literatur gehörend, die sich sowohl an Männer als auch

an Frauen richtet, eröffnet Sod ha-neshome dem Volk und den Frauen — hier auch

den Mädchen — eine esoterische Welt, die von den Rabbinen und Gelehrten, die

sich streng mit Talmud und Halacha befassen, bekämpft wurde. Auch kommen

37 Dies wird im Pessachlied Chad Gadja gesungen. Es handelt sich um ein Volkslied, das in
verschiedenen Versionen vorhanden ist und das immer mit dem Tod des Todes endet.



Der Basler jiddische Druck Sod ha-neshome (1609) 597

darin christliche Elemente vor, die es gründlich zu untersuchen gilt. So wie der

Neuplatonismus einen beträchtlichen Einfluss auf Sod ha-neshome ausübte, so

steht dieses kabbalistische Werk auch unter dem Einfluss gewisser Merkmale

der damaligen Gesellschaft, die versuchte, sich das jüdische Gedankengut zu
missionarischen Zwecken anzueignen. Gegen diese Tendenz versucht Sod ha-

neshome ein jüdisches Werk anzubieten.

Abstract
Im Jahre 1609 erschien bei Konrad Waldkirch in Basel ein ethisch-kabbalistischer

Druck, Das Mysterium der Seele, dessen hebräisches Vorbild, Das Buch der Waage von
Moses de Leon, ein Jahr zuvor als editio princeps bei ihm gedruckt wurde. Es geht darin

um die Herkunft und das Schicksal der göttlichen Seele, die als Vermittlerin zwischen
dem Jenseits und dem Diesseits den Gerechten, Männern und Frauen - Abbüd der

Androgynität Gottes - die Geheimnisse des Thrones Gottes und dessen Herrlichkeit

enthüllt. Das Werk beruft sich auf die Genesis, die Propheten, die apokryphen
Schriften wie das äthiopische Henochbuch und die Hekhaloth-Literatur, sowie auf die

deutsch-jüdische Mystik der Hassidei-aschkenas; es eröffnet eine verborgene Welt, in
welcher der irdisch-bedingte Begriff von Raum und Zeit aufgehoben und durch die

Schilderung eines unendlich-ewigen Himmels, in dem Paradies und Hölle vom
reinigenden oder verheerenden Feuer durchströmt werden, ersetzt wird. Die auf Ethik und
Didakük beruhende Schrift legt den Akzent auf Belohnung und Strafe im Jenseits, je
nachdem ob man die Gebote einhält und das Torastudium hochhält oder nicht. Das

Werk endet mit der eschatologischen Vision der Auferstehung der Toten.

Astrid Starck-Adler, Mulhouse


	Der Basler jiddische Druck Sod ha-neshome (1609)

