Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 4

Artikel: Ohne Ende? : Der Kampf zwischen apokalyptischem und
symbiotischem Jerusalem

Autor: Muller, Achatz von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877683

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877683
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ohne Ende?

Der Kampf zwischen apokalyptischem und
symbiotischem Jerusalem

Die paulinische Warnung vor einer Vermischung, gar Verwechslung der Stadt
Jerusalem mit dem himmlischen Jerusalem verhallte in der konstantinischen
Wende. Eusebios und Hieronymus beeilten sich, auf die eschatologische Rolle
beider Stidte hinzuweisen, deren Heils- als Realprisenz durch die Spur Christi
in gleicher Weise gegeben und verbiirgt sei wie die eschatologische Allegorie
der Exlésungshoffnung in der Fassung der Apokalypse des Johannes.

Dass Wallfahrt und Heilsgewissheit des Frithmittelalters von dieser eschato-
logischen Koinzidenz zutiefst profitieren konnten und damit zugleich tber alle
reliquiale Gedichtnistibung hinaus Jerusalem wirkliches Zeichen und zeichen-
hafte Wirklichkeit wurde, himmlisches Jerusalem im Kérper der Stadt Jerusa-
lem scheinbar sicht- und erfahrbar war, zihlt zu den tragischen Komponenten
christlicher Unschirfe gegeniiber symbolischen Konstrukten der Eschatologie.

Es bedarf keiner grossen heuristischen Anstrengung, den Knotenpunkt
dieser Tragik auszumachen. Er findet sich in den Blut- und Leidenszeugnis-
sen der Kreuzzige. Gewiss hatten auch die islamischen Herren Jerusalems
nach dem Jahr 638 zuweilen Hirte und rigorose Ausschliessung gegentiber
den Christen durchgesetzt — insbesondere die Fatimiden 1008/09 sowie die
Seldschuken 1071 — ; doch sei unvergessen, dass die arabische Siedlungspolitik
nicht nur den Christen Raum und Kult liess, sondern die in byzantinischer Zeit
vertriebenen Juden wieder in Jerusalem mit einem Quartier an der Klagemauer
bedachte.

Von solcher Toleranz konnte bei den neuen christlichen Stadtherren nach
der ungemein blutigen Eroberung durch das Kreuzfahrerheer Gottfried von
Bouillons 1099 nicht die Rede sein. Moslems und Juden war fortan jede Form
der Ansiedlung untersagt. Erst unter Saladin mit dem Vertrag tiber freies Geleit
fir — allerdings «zahlungswillige» Christen im Juli 1187 — bot die Stadt wieder
Platz fir alle drei abrahamitischen Religionen.

Die «Nahwirkungy» des apokalyptischen Jerusalems in den Judenmorden der
theinischen Stidte als blutige Voriibung zu den Griueln der Eroberung Jeru-
salems bezeugt die barbarische Konnotationsgewalt des Namens der himmli-
schen Stadt. Ganz gewiss hatte der Kreuzzugsaufruf Urbans II., 1095, der in

ThZ 4/69 (2013) S. 564-568



Ohne Ende? 565

seinen unterschiedlichen Redaktionen denn doch auf dem einen Ziel beharrte:
«der Befreiung Jerusalems von der Bedriickung durch die Feinde Gottes»', eine
auch so von der Kurie nicht intendierte Wirkung hervorgerufen, indem sie die
«Christenheit» 1n einen eschatologischen Taumel versetzte. Die Feinde Gottes
lauerten in den psychischen Verwerfungen der apokalyptischen Jerusalem-Ex-
wartung férmlich an jeder Ecke. Und doch sollte sich bald zeigen, dass die reale
Stadt nach ihrer Einnahme und der mit dieser verbundenen Ausrufung des
«Konigreichs Jerusalemy ihre zivilisierende Wirkung der Kohabitation der Kul-
turen und Religionen — der Religionen und Kulturen — nicht verfehlte. Dazu
zdhlte nicht nur die bald zu realisierende informelle Prasenz der Juden — ohne
Rechte —, sondern vor allem die im «Abendland» viel geschmihte kulturel-
le und religise Akzeptanz arabisch-islamischer Lebens- und Religionspraxis
durch die christlichen Herren im eroberten Orient — von der Geschichtsschrei-
bung schonfirberisch «Kreuzfahrerstaaten» genannt.

Der tatsichlich zu verzeichnende koloniale Feudalismus erwies sich dabei
als gelenkig genug, um eine eigene Form des politischen, kulturellen und sogar
religiosen Synkretismus zu erzeugen. Durchbrochen wurden diese Moglich-
keiten der sozialen Symbiose im Namen des realen sozialen Ortes Jerusalem
durch die immer neu aus dem Okzident hereinspiilenden Wogen neuer Erobe-
rer und apokalyptischer Jerusalem-Pilger, die in threm Gepick Kreuzzugsaut-
rufe nach dem Muster des Bernhard von Clairvaux mit sich fihrten, in denen
es allein um «Taufe oder Tod» ging. So durchkreuzen sich im «Heiligen Land»
des 12. Jahrhunderts unablissig zwei Jerusalem-Diskurse: der apokalyptische
auf Christianisierung und Vertreibung setzende und der sozial-symbiotische,
der eine neue hybride Kultur zu schaffen schien und dennoch die religiésen
Identititen der differenten Gruppierungen bewahrte. Die besondere Proble-
matik dieser Diskurse bestand aber nicht nur in ihrer tiefen zivilisatorischen
Differenz, sondern nicht weniger in ihrer Informalitit. Ausschliessung war
rechtlich sanktioniert, die Sozial-Symbiose ganz und gar Produkt sozialer Prak-
tiken. Diese Asymmetrie macht sich besonders in der Quellenlage tber diese
Gesellschaften bemerkbar. Die seit den sechziger Jahren des vorigen Jahrhun-
derts stetig wachsende Forschung zu «Kulturkontakten» und «sozialer Praxis»
verdeutlicht dieses Defizit durch zunehmend ausgefeiltere Strategien indirekter

! Vgl. S.C. Riley-Smith: The First Crusade and the Idea of Crusading, London 1986; R.
Chazan: European Jewry and the First Crusade, Berkeley, Los Angeles und London 1987.



566 Achatz von Muller

Quellenbefragung, hypothetischer Methodik und subtilerer Analyse vermeint-
licher «Uberreste» wie Bildzeugnissen und archiologischen Funden.

Umso wertvoller erscheint vor diesem Hintergrund der einmalige Fall ei-
ner vertragsrechtlichen Uberlieferung und ihrer direkten politischen Prokla-
mierung aus der Hand der Vertragspartner. Die Rede ist von der gewaltlosen
Rickgewinnung der Stadt Jerusalem durch die denkwiirdige Diplomatie Kaiser
Friedrichs II. im Jahr 1229: Acht Jahre zuvor hatte ein von Papst Honorius I1I.
lancierter Kreuzzug — in der hier verbreiteten Zahlordnung der finfte — Da-
mietta, das soeben gewonnen worden war, wieder aufgeben miissen und damit
das vorlaufige Scheitern dem Okzident zur Kenntnis gegeben. Der Papst hatte
sofort den Hauptschuldigen ausgemacht: den vermeintlich siumigen staufi-
schen Kaiser. Als dieser den von thm geschworenen Zug gen Jerusalem wie-
der abbrach, vollzog der inzwischen Honorius III. nachgefolgte Papst Gregor
IX. die bereits von seinem Vorginger angedrohte Exkommunikation gegen
den Kaiser. Die nur etappenweise vorgebrachte Begriindung dieses Furopa
erschiitternden Bruchs zwischen den beiden Universalgewalten verrit, dass es
nicht nur um den Kreuzzug ging, sondern nicht weniger um ein Exempel ge-
geniber Person und Politik des Kaisers. Immerhin fiihlte sich Friedrich, der
auch selbst eine Losung im Orient suchte, nun zu einer Entscheidung gedringt.
Was immer {iber Riicksichten und Absichten der nun folgenden Aktion des
Kaisers geritselt wurde — von Traditionsbindung bis zu neucisarischer Selbst-
charismatisierung —, zeigen die folgenden Ereignisse doch eine ungewdhnliche,
alle apokalyptischen Bindungen des Kreuzzugprojektes negierende Moglich-
keit der Handlungen und Haltungen, kurz: Freiraume gegenseitiger Akzeptanz
der religiosen Lager, wie sie nur durch die bisherigen soziosymbiotischen Prak-
tiken und Praxen denkbar scheinen.

Dem Kaiser nimlich gelingt es zwischen dem 11. und 18. Februar 1229
mit dem dgyptischen Sultan Al-Kamil einen Vertrag abzuschliessen, der thm —
dem Kaiser — die vollige und ungeteilte Herrschaft tiber Jerusalem zusichert.
Wenn auch der Vertrag zunichst auf zehn Jahre begrenzt ist, so riumt er doch
— Uber eine derartige Grenze weit hinausweisend — der christlichen Herrschaft
das Recht ein, die Stadt vollig neu zu befestigen. Das Wunderbare und vor
allem die papstliche und radikal klerikale Partei zutiefst Verstorende war dabei
weniger der Bruch mit der Tradition des «Heiligen Krieges» — an militarische
Kompromisse hatte man sich inzwischen immerhin gewohnt; und die unsiche-
re Lage beider Seiten lud férmlich dazu ein — als vielmehr der nun erstmalig



Ohne Ende? 567

in Jerusalem formalisierte Kompromiss zwischen den Religionen. Der Vertrag
tiberliess den Moslems den Felsendom und die Al-Agsa-Moschee — beide Bau-
werke der Omayyaden des 7. und 8. Jahrhunderts — sowie den freien Zutritt
zur Geburtskirche in Bethlehem. Aber auch den Christen blieb der Zugang ins-
besondere zum Felsendom erlaubt, wie ohnehin der gesamte religiose Bereich
Jerusalems von christlichen Wachen kontrolliert werden sollte.”

Die wohl signifikanteste Folge dieses Ubereinkommens sollte die unbe-
dingte Ablehnung sein, das es durch die klerikale und pipstliche Seite erfuhr.
Sowohl der bis dahin nur nominelle Patriarch von Jerusalem, Tempelritter und
insbesondere Papst Gregor IX. selbst brandmarkten den kaisetlichen Erfolg
als Verrat und Unterwerfung unter den Glaubensfeind — bezeichnend fir den
Staufer und dessen bekannte Sympathie fiir den intellektuellen Islam. Friedrich
selbst nutzte die Gunst des Augenblicks, um sich in der Grabeskirche die Kro-
ne Jerusalems auf das Haupt zu setzen — als vermeintliche oder reale Selbstkro-
nung eines mittelalterlichen Herrschers, zudem eines exkommunizierten, eine
einmalige charismatische Geste. In seinem Kreuzzugsmanifest an den Papst
und den Ko6nig von England betont der Kaiser denn auch in aller Deutlichkeit,
dass er als «katholischer Kaiser» die Konigskrone nach dem Gebet am Grab
Christi getragen habe. Text und Krongeste haben zum bekannten Streit um
die Mythisierung des Bildes Friedrichs in der Geschichtsschreibung des 20.
Jahrhunderts die Grundlage geboten.” Dabei blieb fast ginzlich ausser Acht,
dass mit Friedrichs Vertragsfrieden das soziosymbiotische Jerusalem tber das
apokalyptische Jerusalem fiir einen kurzen, aber geschichtlich wegweisenden
Augenblick gesiegt hatte. Welche Tradition der Lebenswirklichkeit diesen Ver-
trag zwischen Orient und Okzident, Islam und Christentum ermdéglichte, mag
eine Wendung aus dem ihm gewidmeten Brief des wichtigsten Vermittlers zwi-
schen Papst und Kaiser, des Hochmeisters des Deutschen Ordens Hermann
von Salza vetdeutlichen: «Auch versichern uns alte Leute, dass schon friithet
Sarazenen in christlichen Stidten nach ihren Gesetzen leben konnten; wie auch

z Der korrupte Text des Vertrags findet sich bei J.L.A. Huillard-Breholles: Historia Diploma-
tica Friederici 11., Bd. 3, Paris 1854, 86f. Sehr gut informiert jedoch der unten angefiihrte
Brief Hermann von Salzas an den Papst vom Mirz 1229 (vgl. Anm. 4) sowie wenig spiter
an einen unbekannten Adressaten: Monumenta Getrmaniae, Constitutiones 11, Nt. 123,
167f.

B Vgl. E. Kantorowicz: Kaiser Friedrich der Zweite, Berlin 1927, 183ff.,; W. Stiirner: Fried-
rich I, Der Kaiser 1220-1250, verb. Ausgabe, Darmstadt 2003, 158ff,



568 Achatz von Miiller

die Christen in Damaskus und anderen sarazenischen Lindern ihre eigenen
Gesetze bewahren durften.»?

Abstract

Die Vermengung von himmlischem und irdischem Jerusalem hatte bereits in der Zeit
der Kirchenviter begonnen. Durch die Betonung der Apokalypse in der europiischen
Kreuzzugsbewegung des Hochmittelalters hatte die christliche Seite gegeniiber den
beiden anderen abrahamitischen Religionen ein Monopol formuliert, das alles «Heil»
der Stadt den religiosen Konkurrenten verschloss. Zugleich aber entwickelte die reale
Stadt Jerusalem sich zu einem sozialen Ort gegenseitiger Toleranz. Auf dieser Basis
gelang es dem staufischen Herrscher Friedrich II. zum ersten Mal einen Vertrag gegen-
seitiger Anerkennung zu schliessen, der die Stadt als symbiotischen Erfahrungsraum
wahrnahm. Doch es war dieser Vertrag, der das Anathem gegeniiber dem Kaiser nach-
traglich zu legitimieren schien.

Achatg von Miiller, Basel

4 Hermann von Salza an Papst Gregor IX:, Mirz 1229, in: Monumenta Germaniae, Consti-
tutiones 11, Nr. 121, 161f.



	Ohne Ende? : Der Kampf zwischen apokalyptischem und symbiotischem Jerusalem

