
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 4

Artikel: Ohne Ende? : Der Kampf zwischen apokalyptischem und
symbiotischem Jerusalem

Autor: Müller, Achatz von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877683

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877683
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ohne Ende?

Der Kampf zwischen apokalyptischem und
symbiotischem Jerusalem

Die paulinische Warnung vor einer Vermischung, gar Verwechslung der Stadt

Jerusalem mit dem himmlischen Jerusalem verhallte in der konstantinischen

Wende. Eusebios und Hieronymus beeilten sich, auf die eschatologische Rolle

beider Städte hinzuweisen, deren Heils- als Realpräsenz durch die Spur Christi
in gleicher Weise gegeben und verbürgt sei wie die eschatologische Allegorie
der Erlösungshoffnung in der Fassung der Apokalypse des Johannes.

Dass Wallfahrt und Heilsgewissheit des Frühmittelalters von dieser eschato-

logischen Koinzidenz zutiefst profitieren konnten und damit zugleich über alle

reliquiale Gedächtnisübung hinaus Jerusalem wirkliches Zeichen und zeichenhafte

Wirklichkeit wurde, himmlisches Jerusalem im Körper der Stadt Jerusalem

scheinbar sieht- und erfahrbar war, zählt zu den tragischen Komponenten
christlicher Unschärfe gegenüber symbolischen Konstrukten der Eschatologie.

Es bedarf keiner grossen heuristischen Anstrengung, den Knotenpunkt
dieser Tragik auszumachen. Er findet sich in den Blut- und Leidenszeugnissen

der Kreuzzüge. Gewiss hatten auch die islamischen Herren Jerusalems
nach dem Jahr 638 zuweilen Härte und rigorose Ausschliessung gegenüber
den Christen durchgesetzt — insbesondere die Fatimiden 1008/09 sowie die

Seldschuken 1071 — ; doch sei unvergessen, dass die arabische Siedlungspolitik
nicht nur den Christen Raum und Kult Hess, sondern die in byzantinischer Zeit
vertriebenen Juden wieder in Jerusalem mit einem Quartier an der Klagemauer
bedachte.

Von solcher Toleranz konnte bei den neuen christlichen Stadtherren nach

der ungemein blutigen Eroberung durch das Kreuzfahrerheer Gottfried von
Bouillons 1099 nicht die Rede sein. Moslems und Juden war fortan jede Form
der Ansiedlung untersagt. Erst unter Saladin mit dem Vertrag über freies Geleit

für — allerdings «zahlungswillige» Christen im Juli 1187 — bot die Stadt wieder

Platz für alle drei abrahamitischen Religionen.
Die «Nahwirkung» des apokalyptischen Jerusalems in den Judenmorden der

rheinischen Städte als blutige Vorübung zu den Gräueln der Eroberung
Jerusalems bezeugt die barbarische Konnotationsgewalt des Namens der himmlischen

Stadt. Ganz gewiss hatte der Kreuzzugsaufruf Urbans II., 1095, der in

ThZ 4/69 (2013) S. 564-568



Ohne Ende? 565

seinen unterschiedlichen Redaktionen denn doch auf dem einen Ziel beharrte:
«der Befreiung Jerusalems von der Bedrückung durch die Feinde Gottes»1, eine

auch so von der Kurie nicht intendierte Wirkung hervorgerufen, indem sie die

«Christenheit» in einen eschatologischen Taumel versetzte. Die Feinde Gottes
lauerten in den psychischen Verwerfungen der apokalyptischen Jerusalem-Erwartung

förmlich an jeder Ecke. Und doch sollte sich bald zeigen, dass die reale

Stadt nach ihrer Einnahme und der mit dieser verbundenen Ausrufung des

«Königreichs Jerusalem» ihre zivilisierende Wirkung der Kohabitation der

Kulturen und Religionen — der Religionen und Kulturen — nicht verfehlte. Dazu
zählte nicht nur die bald zu realisierende informelle Präsenz der Juden - ohne

Rechte —, sondern vor allem die im «Abendland» viel geschmähte kulturelle

und religiöse Akzeptanz arabisch-islamischer Lebens- und Religionspraxis
durch die christlichen Herren im eroberten Orient — von der Geschichtsschreibung

schönfärberisch «Kreuzfahrerstaaten» genannt.
Der tatsächlich zu verzeichnende koloniale Feudalismus erwies sich dabei

als gelenkig genug, um eine eigene Form des politischen, kulturellen und sogar
religiösen Synkretismus zu erzeugen. Durchbrochen wurden diese Möglichkeiten

der sozialen Symbiose im Namen des realen sozialen Ortes Jerusalem
durch die immer neu aus dem Okzident hereinspülenden Wogen neuer Eroberer

und apokalyptischer Jerusalem-Pilger, die in ihrem Gepäck Kreuzzugsaufrufe

nach dem Muster des Bernhard von Clairvaux mit sich führten, in denen

es allein um «Taufe oder Tod» ging. So durchkreuzen sich im «Heiligen Land»

des 12. Jahrhunderts unablässig zwei Jerusalem-Diskurse: der apokalyptische
auf Christianisierung und Vertreibung setzende und der sozial-symbiotische,
der eine neue hybride Kultur zu schaffen schien und dennoch die religiösen
Identitäten der differenten Gruppierungen bewahrte. Die besondere Problematik

dieser Diskurse bestand aber nicht nur in ihrer tiefen zivilisatorischen

Differenz, sondern nicht weniger in ihrer Informalität. Ausschliessung war
rechtlich sanktioniert, die Sozial-Symbiose ganz und gar Produkt sozialer
Praktiken. Diese Asymmetrie macht sich besonders in der Quellenlage über diese

Gesellschaften bemerkbar. Die seit den sechziger Jahren des vorigen Jahrhunderts

stetig wachsende Forschung zu «Kulturkontakten» und «sozialer Praxis»

verdeutlicht dieses Defizit durch zunehmend ausgefeiltere Strategien indirekter

1

Vgl. S.C. Riley-Smith: The First Crusade and the Idea of Crusading, London 1986; R.

Chazan: European Jewry and the First Crusade, Berkeley, Los Angeles und London 1987.



566 Achatz von Müller

Quellenbefragung, hypothetischer Methodik und subtilerer Analyse vermeintlicher

«Uberreste» wie Bildzeugnissen und archäologischen Funden.

Umso wertvoller erscheint vor diesem Hintergrund der einmalige Fall

einer vertragsrechtlichen Überlieferung und ihrer direkten politischen
Proklamierung aus der Hand der Vertragspartner. Die Rede ist von der gewaltlosen

Rückgewinnung der Stadt Jerusalem durch die denkwürdige Diplomatie Kaiser
Friedrichs II. im Jahr 1229: Acht Jahre zuvor hatte ein von Papst Honorius III.
lancierter Kreuzzug — in der hier verbreiteten Zählordnung der fünfte — Da-

mietta, das soeben gewonnen worden war, wieder aufgeben müssen und damit
das vorläufige Scheitern dem Okzident zur Kenntnis gegeben. Der Papst hatte

sofort den Hauptschuldigen ausgemacht: den vermeintlich säumigen staufischen

Kaiser. Als dieser den von ihm geschworenen Zug gen Jerusalem wieder

abbrach, vollzog der inzwischen Honorius III. nachgefolgte Papst Gregor
IX. die bereits von seinem Vorgänger angedrohte Exkommunikation gegen
den Kaiser. Die nur etappenweise vorgebrachte Begründung dieses Europa
erschütternden Bruchs zwischen den beiden Universalgewalten verrät, dass es

nicht nur um den Kreuzzug ging, sondern nicht weniger um ein Exempel
gegenüber Person und Politik des Kaisers. Immerhin fühlte sich Friedrich, der

auch selbst eine Lösung im Orient suchte, nun zu einer Entscheidung gedrängt.
Was immer über Rücksichten und Absichten der nun folgenden Aktion des

Kaisers gerätselt wurde — von Traditionsbindung bis zu neucäsarischer Selbst-

charismatisierung —, zeigen die folgenden Ereignisse doch eine ungewöhnliche,
alle apokalyptischen Bindungen des Kreuzzugprojektes negierende Möglichkeit

der Handlungen und Haltungen, kurz: Freiräume gegenseitiger Akzeptanz
der religiösen Lager, wie sie nur durch die bisherigen soziosymbiotischen Praktiken

und Praxen denkbar scheinen.

Dem Kaiser nämlich gelingt es zwischen dem 11. und 18. Februar 1229

mit dem ägyptischen Sultan Al-Kamil einen Vertrag abzuschliessen, der ihm —

dem Kaiser — die völlige und ungeteilte Herrschaft über Jerusalem zusichert.

Wenn auch der Vertrag zunächst auf zehn Jahre begrenzt ist, so räumt er doch

— über eine derartige Grenze weit hinausweisend — der christlichen Herrschaft
das Recht ein, die Stadt völlig neu zu befestigen. Das Wunderbare und vor
allem die päpstliche und radikal klerikale Partei zutiefst Verstörende war dabei

weniger der Bruch mit der Tradition des «Heiligen Krieges» — an militärische

Kompromisse hatte man sich inzwischen immerhin gewöhnt; und die unsichere

Lage beider Seiten lud förmlich dazu ein — als vielmehr der nun erstmalig



Ohne Ende? 567

in Jerusalem formalisierte Kompromiss zwischen den Religionen. Der Vertrag
überüess den Moslems den Felsendom und die Al-Aqsa-Moschee — beide
Bauwerke der Omayyaden des 7. und 8. Jahrhunderts — sowie den freien Zutritt
zur Geburtskirche in Bethlehem. Aber auch den Christen blieb der Zugang
insbesondere zum Felsendom erlaubt, wie ohnehin der gesamte religiöse Bereich

Jerusalems von christlichen Wachen kontrolliert werden sollte.2

Die wohl signifikanteste Folge dieses Übereinkommens sollte die

unbedingte Ablehnung sein, das es durch die klerikale und päpsdiche Seite erfuhr.

Sowohl der bis dahin nur nominelle Patriarch von Jerusalem, Tempelritter und
insbesondere Papst Gregor IX. selbst brandmarkten den kaiserlichen Erfolg
als Verrat und Unterwerfung unter den Glaubensfeind — bezeichnend für den

Staufer und dessen bekannte Sympathie für den intellektuellen Islam. Friedrich
selbst nutzte die Gunst des Augenblicks, um sich in der Grabeskirche die

Kronejerusalems auf das Haupt zu setzen — als vermeintliche oder reale Selbstkrönung

eines mittelalterlichen Herrschers, zudem eines exkommunizierten, eine

einmalige charismatische Geste. In seinem Kreuzzugsmanifest an den Papst
und den König von England betont der Kaiser denn auch in aller Deutlichkeit,
dass er als «katholischer Kaiser» die Königskrone nach dem Gebet am Grab

Christi getragen habe. Text und Krongeste haben zum bekannten Streit um
die Mythisierung des Bildes Friedrichs in der Geschichtsschreibung des 20.

Jahrhunderts die Grundlage geboten.3 Dabei blieb fast gänzlich ausser Acht,
dass mit Friedrichs Vertragsfrieden das soziosymbiotische Jerusalem über das

apokalyptische Jerusalem für einen kurzen, aber geschichtlich wegweisenden

Augenblick gesiegt hatte. Welche Tradition der Lebenswirklichkeit diesen Vertrag

zwischen Orient und Okzident, Islam und Christentum ermöglichte, mag
eine Wendung aus dem ihm gewidmeten Brief des wichtigsten Vermittlers
zwischen Papst und Kaiser, des Hochmeisters des Deutschen Ordens Hermann

von Salza verdeutlichen: «Auch versichern uns alte Leute, dass schon früher
Sarazenen in christlichen Städten nach ihren Gesetzen leben konnten; wie auch

2 Der korrupte Text des Vertrags findet sich bei J.L.A. Huillard-Breholles: Historia Diploma-
tica Friedend IL, Bd. 3, Paris 1854, 86£ Sehr gut informiert jedoch der unten angeführte
Brief Hermann von Salzas an den Papst vom März 1229 (vgl. Anm. 4) sowie wenig später
an einen unbekannten Adressaten: Monumenta Germaniae, Constitutiones II, Nr. 123,
167£

3 Vgl. E. Kantorowicz: Kaiser Friedrich der Zweite, Berlin 1927, 183f£; W Stürner: Fried¬

rich II. Der Kaiser 1220-1250, verb. Ausgabe, Darmstadt 2003, 158f£



568 Achatz von Müller

die Christen in Damaskus und anderen sarazenischen Ländern ihre eigenen
Gesetze bewahren durften.»4

Abstract
Die Vermengung von himmlischem und irdischem Jerusalem hatte bereits in der Zeit
der Kirchenväter begonnen. Durch die Betonung der Apokalypse in der europäischen
Kreuzzugsbewegung des Hochmittelalters hatte die christliche Seite gegenüber den

beiden anderen abrahamitischen Religionen ein Monopol formuliert, das alles «Heil»
der Stadt den religiösen Konkurrenten verschloss. Zugleich aber entwickelte die reale

Stadt Jerusalem sich zu einem sozialen Ort gegenseitiger Toleranz. Auf dieser Basis

gelang es dem staufischen Herrscher Friedrich II. zum ersten Mal einen Vertrag
gegenseitiger Anerkennung zu schliessen, der die Stadt als symbiotischen Erfahrungsraum
wahrnahm. Doch es war dieser Vertrag, der das Anathem gegenüber dem Kaiser
nachträglich zu legitimieren schien.

Achatui von Müller, Basel

Hermann von Salza an Papst Gregor IX:, März 1229, in: Monumenta Germaniae, Consti-
tutiones II, Nr. 121, 161f.


	Ohne Ende? : Der Kampf zwischen apokalyptischem und symbiotischem Jerusalem

