
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 4

Artikel: Der steinerne Beweis : geschichtstheologische Überlegungen zur
Zerstörung des Jerusalemer Tempels in den Reden gegen die Juden
von Johannes Chrysostomus

Autor: Brändle, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877682

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der steinerne Beweis

Geschichtstheologische Überlegungen zur Zerstörung des

Jerusalemer Tempels in den Reden gegen die Juden von
Johannes Chrysostomus1

Die Zerstörung des Tempels2 im Jahre 70 hat für Johannes Chrysostomus nicht

nur den jüdischen Opferkult beendet, sondern auch die Tora ausser Kraft
gesetzt.3 Das Gesetz hatte seinen Kairos, jetzt aber ist seine Zeit vorbei.4 Die
Steine schreien, die Stimme der Tatsachen ist laut.5 Das Zeugnis der Tatsachen

(f) papropia 7tpaypäxo)v) spricht für die Wahrheit der christlichen Sicht.6 Jesus

Die nachstehenden Ausführungen sind Ekkehard W. Stegemann gewidmet, mit dem ich
während rund 30 Jahren viele Erfahrungen geteilt habe, u.a. auch eine Informationsreise

des Zentralvorstandes der Christlich-Jüdischen Arbeitsgemeinschaft der Schweiz nach

Jerusalem im Jahre 1988. Johannes Chrysostomus, AOrOI KATA IOYAAION. Die acht

resp. sieben Reden (die dritte Rede gehört eigentlich nicht in diese Reihe) sind in MPG
48,839-942 abgedruckt. Eine kritische Edition soll in der Reihe Sources Chrétiennes
erscheinen. Zitiert wird mit der Abkürzung Adv. lud. Deutsche Übersetzung in: Acht
Reden gegen Juden, eingeleitet und erläutert von R. Brändle, übersetzt von V. Jegher-Bucher
(BGL 41), Stuttgart 1995. Im vorliegenden Beitrag werden die Reden gegen die Juden nach

dieser Übersetzung zitiert.
H. Schwier: Tempel und Tempelzerstörung. Untersuchungen zu den theologischen und

ideologischen Faktoren im ersten jüdisch-römischen Krieg (66-74 n. Chr.), Freiburg i.Ü.

1989.

Ähnlich argumentieren schon Justin, Dial. 40,2 (M. Markovich [Hg.]: Iustini Martyris
Dialogus cum Tryphone [PTS 47], Berlin 1997, 136) und Origenes, Comment, in Ep. ad

Rom. 11,13 (FC 2/1, 274); c. Cels. 4,22 (SC 136, 236); H. Schreckenberg: Die christlichen

Adversus-Judaeos-Texte und ihr literarisches und historisches Umfeld (l.-ll. Jh.), Bern
21990, 199.

Adv. lud. Or. 2,1 (PG 48,858).
Adv. lud. Or. 5,10 (PG 48,898): ohxcù Àctp7tpà xöv ttpaypctxcov (pcovtj; 5,10 (PG 48,899):
xf)v ct7tö xrâv Ttpaypäxtov aùxwv papxuptav.
M. Simon: Verus Israël. Etude sur les relations entre chrétiens et juifs dans l'empire romain

(135-425), Paris 1948, 139-147; R. Brändle: Das Tempelneubauprojekt Julians, in: M. Marcus,

E. W. Stegemann, E. Zenger (Hg.): Israel und Kirche heute. Beiträge zum christlichjüdischen

Dialog. Für Ernst Ludwig Ehrlich, Freiburg / Basel / Wien 1991, 168-183; ders.:

Die Auswirkungen der Zerstörung des Jerusalemer Tempels auf Johannes Chrysostomus
und andere Kirchenväter, in: S. Lauer, H. Ernst (Hg): Tempelkult und Tempelzerstörung
(70 n.Chr.). Festschrift für Clemens Thoma (JudChr 15), Bern 1995, 231-246.

ThZ 4/69 (2013) S. 548-562



Der steinerne Beweis 549

hat die Zerstörung des Tempels vorausgesagt: «Wahrlich, ich sage euch: Hier
wird kein Stein auf dem andern bleiben, der nicht zerstört würde.»7

Mit Texten der deuteronomistischen Kultzentralisation begründet Johannes

Chrysostomus seine Meinung, dass nur im Tempel Opfer dargebracht und

nur in Jerusalem das Gesetz verlesen und Feste gefeiert werden dürften.8 Im
2001 publizierten, bis dahin vermissten Textstück aus Adversus Iudaeos, Oratio

2 geht Johannes Chrysostomus breit auf den Sinn dieser Vorschriften ein.

Sie sollten die Juden daran hindern, Götzenbildern Opfer darzubringen und

«Unzucht zu treiben».'Johannes macht dabei einen eigenartigen Vergleich. Wie
ein vornehmer Mann seine zügellose Magd im oberen Stock seines Hauses

einsperre und sie so zur Besonnenheit bringe, habe Gott die Synagoge im Tempel

in Jerusalem eingeschlossen und geboten, dass nur dort geopfert werden

dürfe. Diese Massnahmen hätten allerdings nichts gefruchtet, denn die

Synagoge habe den Götzendienst sogar im Tempel vollzogen. Darum habe Gott
schliesslich den Tempel zerstört10. Die Juden hofften aber auch jetzt noch auf
den Wiederaufbau Jerusalems und des Tempels, schreibt Johannes Chrysosto-

7 Mt 24,2. L. Gaston: No stone on another: Studies in the Significance of the Fall of Jerusa¬
lem in the Synoptic Gospels, Leiden 1970; K. Paesler: Das Tempelwort Jesu: Die Traditionen

von Tempelzerstörung und Tempelerneuerung im Neuen Testament, Göttingen 1999.

Vgl. die Parallelstellen in Mk 13,2 und Lk 19,44. U. Luz: Das Evangelium nach Matthäus,
1/3 (EICK), Zürich 1997, 386 hält Mt 24,2 für eine echte Weissagung Jesu «weil sie sich

in einen breiten jüdischen Strom prophetischer Weissagungen gegen den Tempel einfügt».
Die Stellen beiJohannes Chrysostomus: adv. lud. Or. 5,1 (PG 48, 884); lud. et gent. 16 (PG
48,834). In ev. Mt. h. 75,1 (PG 58,685f.) erklärt Johannes die matthäische Stelle und geht
auf den Einwand ein, dass noch Reste des Tempels zu sehen seien.

8 Adv. lud. Or. 3,3 (PG 48,865f.); 3,5 (PG 48,868); 4,4 (PG 48,876£); 5,4-12 (PG 48,889-

904); lud. et gent. 17 (PG 48,835-838); prod. Jud. 1,5 (PG 49,379).
9 Zum Folgenden s. W Pradels, R. Brändle, M. Heimgartner: Das bisher vermisste Textstück

in Johannes Chrysostomus, Adversus Judaeos, Oratio 2, Zeitschrift für Antikes Christentum

5 (2001) 23-49 (26f.).
10 124ra-125ra. Zur Behauptung, Gott selbst habe den Tempel zerstört, s. Adv. lud. Or 5,11

(PG 48,900); 6,3 (PG 48,908); 6,4 (PG 48,908f.); 6,7 (PG 48,914). In 6,3 (PG 48,908) setzt
sich Johannes mit jüdischen Stimmen auseinander, die sagen: «Aber Menschen, sagen sie,

haben uns das zugefügt, nicht Gott». Flavius Josephus formuliert in Bell. lud. 5, 412: «Es

ist daher meine Uberzeugung, dass die Gottheit aus dem Tempel gewichen ist und sich

auf die Seite derer gestellt hat, mit denen ihr Krieg führt». In Bell. lud. 4, 386-388 spricht
er davon, dass der Verlust des Tempels die Erfüllung alter Weissagung sei. Vgl. Bell. lud.
6,98-110; 299-309. Flavius Josephus, De Bello Judaico. Der Jüdische Krieg, 3 Bde., hg.v. O.

Michel, O. Bauernfeind, Darmstadt 1963-1977. Weitere Stellen in Johannes Chrysostomus,
Acht Reden gegen Juden, 251.



550 Rudolf Brändle

mus." Aber ihre Hoffnung wird sich nicht erfüllen, der Tempel wird nie mehr

errichtet werden. Er stützt seine Überzeugung, die er mit anderen christlichen

Autoren teilt, auf die oben zitierte Weissagung Jesu und einen änigmatischen
Abschnitt aus dem 9. Kapitel des Buches Daniel, der von 70 Jahrwochen und

dem Gräuel der Verwüstung spricht.12

Johannes hat die erste seiner Reden gegen die Juden im Jahre 386, die

übrigen 387 vorgetragen.13 Die fünfte ist die weitaus längste; sie bündelt alle

Argumente gegen die Juden und ihre Art der Gottesverehrung. Er hat diese Rede

am Yom Kippur vorgetragen.14 Der 10. Tishri fiel im Jahre 387 auf Donnerstag,

9. September / Freitag, 10. September.15 An Werktagen fand ausser in der

Fastenzeit in der Regel kein Gottesdienst statt. Offensichtlich haben Johannes
und sein Bischof ausnahmsweise auf den Abend des 9. September, also zum

Zeitpunkt, da in den Synagogen der Stadt der grosse Versöhnungstag gefeiert
wurde, einen Gottesdienst festgesetzt — wohl als eine Art Konkurrenzveranstaltung

zum jüdischen Fest, an dem in diesen Jahren in Antiochien auch viele

Christen teilnahmen.

Zu Beginn seiner langen Rede gibt der Prediger seiner Verwunderung
darüber Ausdruck, dass die Kirche heute besonders gut besucht sei. Er stellt die

Verbindung zur vorangegangenen Rede her, in der er gezeigt habe, dass das,

«was jetzt bei ihnen (den Juden) geschieht, Gesetzesübertretung (îtapavopîa)
ist».16 Dann fährt er fort - und diese Worte zeigen, wie zentral wichtig es für ihn

ist, dass der Tempel zerstört und Jerusalem nicht mehr eine jüdische, sondern

eine römische Stadt ist —: «Denn auch wenn sie ihre Stadt wiederbekommen,

zu ihrem früheren Gemeinwesen (7tOÀ,lxela) zurückkehren und ihren Tempel

11 Adv. lud. Or. 5,1 (PG 48,883); 7,1 (PG 48,916).
12 Dan 9,24.27.
13 Wahrscheinlich in der Grossen Kirche in Antiochien; s. W Mayer, P. Allen: The churches

of Syrian Antioch (300-638), Leuven 2012, 68-80. Zu Antiochien s. ferner E. Soler: Le
sacré et le salut à Antioche au IVe siècle apr. J.-C. Pratiques festives et comportements
religieux dans le processus de christianisation de la cité (Bibliothèque archéologique et

historique 176), Beyrouth 2006.
14 D. Stökl Ben Ezra: The Impact of Yom Kippur on Early Christianity (WUNT 163), Tü¬

bingen 2003, 301.
15 Zur Begründung dieser Datierung s. W Pradels, R. Brändle, M. Heimgartner: The Se¬

quence and Dating of the Series of John Chrysostom's Eight Discourses Adversus Iuda-

eos, Zeitschrift für Antikes Christentum 6 (2002) 90-116.
16 Adv. lud. Or. 5,1 (48,883).



Der steinerne Beweis 551

wieder errichtet sehen sollten - was ja nie sein wird — so hätten sie nicht einmal

dann für das, was jetzt bei ihnen geschieht, eine Rechtfertigung».17 Den Beweis

dafür habe er schon in seiner letzten Rede erbracht. Er wolle es «nochmals

beweisen, dass weder in Zukunft der Tempel je wieder erstehen wird, noch dass

sie (die Juden) zur früheren Lebensweise (7tOÀ.lT8ta) zurückkehren werden».18

Johannes Chrysostomus führt als Zeugen für seine Behauptungen Jesus Christus

an, der bei seinem Einzug in Jerusalem und beim Anblick des Tempels

gesagt habe: «Jerusalem wird von vielen Heiden zertreten werden, bis die Zeiten
der vielen Heiden sich erfüllt haben».19 Johannes präzisiert, Jesus habe damit
die Zeit bis zur Vollendung gemeint, und fährt dann fort mit dem Wort Jesu,

wonach beim Tempel kein Stein auf dem anderen bleiben werde.20

Johannes Chrysostomus fährt in seiner Beweisführung weiter, indem er

unterstreicht, Jesus Christus habe nicht nur die Zerstörung des Tempels vorausgesagt,

sondern auch viel anderes von dem, was lange Zeit später sich ereignen

werde, im Voraus angesagt. Er verweist auf die Frau mit dem Salbfläschchen,
deren noch heute in der ganzen Welt gedacht werde, auf die Verheissungjesu an

Petrus, auf die neue Lebensweise (îtoLlTeiav), die Jesus im Unterschied zu den

Philosophen mit Erfolg eingeführt habe, auf das Jesuswort, wonach er nicht

gekommen sei, um Frieden auf die Erde zu bringen, sondern das Schwert.21

Johannes Chrysostomus stellt an diesem Punkt seiner Rede die rhetorische Frage:

«Warum misstraust du dieser Voraussage?» (der Tempelzerstörung)?22 Das

Zeugnis der Zeit spreche doch für ihn. Seiner Meinung nach müsste eigentlich
das Gesagte «genügen zum Beweis dafür, dass der Tempel niemals wieder
erstehen wird.»23 «Doch da der Uberfluss an Wahrheit reichlich ist, werde ich
die Evangelien sein lassen und mich den Propheten zuwenden, denen sie (die

Juden) am meisten zu glauben scheinen; und mit ihnen werde ich klar machen,
dass sie weder ihre Stadt noch ihren Tempel wieder erhalten werden».24 Der
Redner kommt jetzt auf die drei Knechtschaften zu sprechen, die die Juden

17 Adv. lud. Or. 5,1 (PG 48,883).
18 Adv. lud. Or. 5,1 (PG 48,884).
19 Lk 21,24.
20 Mt 24,2.
21 Adv. lud. Or. 5,2f. (PG 48,884-888); Mt 26,6-13; Mt 16,18; Mt 10,34.
22 Adv. lud. Or. 5,3 (PG 48,888).
23 Adv. lud. Or. 5,4 (PG 48,889).
24 Adv. lud. Or. 5,4 (PG 48,889).



552 Rudolf Brändle

durchzustehen hatten, die Knechtschaft in Ägypten, das babylonische Exil,
die Schreckensherrschaft des Andochus IV. Epiphanes. Keine hat Gott ohne

Vorhersage der Propheten über sie kommen lassen, und bei allen hat er auch

das Ende angezeigt. Die gegenwärtige Gefangenschaft aber dauert seit der

Eroberung durch die Römer, und sie dauert an.25 Nach Flavius Josephus — auf ihn

vor allem stützt Johannes Chrysostomus sich im Folgenden — hat Daniel von
der Herrschaft der Römer nicht vorausgesagt, dass sie ein Ende finden werde.

Josephus schrieb, dass Jerusalem und sein Tempel verwüstet sein werden. Dass

aber der Zustand der Verwüstung einmal aufhören werde, das hat er nicht
erwähnt, weil auch sein Gewährsmann Daniel nichts davon sagte.26

Johannes Chrysostomus zitiert nun Daniel 9,25, interpretiert die Wochen als

Jahrwochen und erreicht damit einen Zeitraum von 483 Jahren. Die Rechnung

geht aber nicht auf, seine Zuhörer werden sie ohnehin nicht haben nachvollziehen

können. Johannes Chrysostomus statuiert, dass Daniel die römischen

Eroberungen unter Pompeius, Vespasian und Titus gemeint haben muss.27

Abschliessend konstatiert er: «Was sollen wir noch weiter argumentieren, wenn es

klar ist, dass die Propheten die anderen Gefangenschaften mit begrenzter
Zeitdauer erwähnt haben, für die (die unter den Römern) aber keine Zeitgrenze
bestimmten, sondern das Gegenteil vorausgesagt haben, dass sie nämlich bis zum
Ende der Zeit der Verwüstung dauern werde. Dass das Gesagte keine Lüge ist,
dafür wollen wir auch das Zeugnis der Tatsachen (r| papxupia 7ipayft(XTCDv)

selbst anführen».28 Johannes Chrysostomus behauptet im Folgenden, die Juden
hätten dreimal versucht, den Tempel wieder aufzubauen, er verweist auf den

zweiten Jüdisch-römischen Krieg und darauf, dass Hadrian die Reste des Tempels

bis zur Unkenntlichkeit habe zerstören und sein Standbild dort aufstellen

lassen. Weiter erwähnt er einen Aufstand der Juden zur Zeit Konstantins, der

weiter nicht belegt ist.29

Besonderes Gewicht weist er dem Ereignis zu, das er und seine Zuhörer

vor gut zwanzig Jahren miterlebt haben: die Rückkehr von Kaiser Julian (361 -

25 Adv. lud. Or. 5,9 (PG 48,897).
26 Adv. lud. Or. 5,9 (PG 48,897).
27 Adv. lud. Or. 5,10 (PG 48,898).
28 Adv. lud. Or. 5,10 (PG 48,899).
29 Möglicherweise hat Johannes den Aufstand gegen Gallus kurz nach 350 in die Zeit Kon¬

stantins versetzt; s. G. Stemberger: Juden und Christen im Heiligen Land. Palästina unter
Konstantin und Theodosius, München 1987, 47.133.



Der steinerne Beweis 553

363) zur alten Religion und sein Versuch, den Jerusalemer Tempel wieder zu
errichten.30 Julian habe die Juden zu Opfern für die Götterbilder aufgerufen.
Sie hätten ihm geantwortet: «Wenn du uns opfern sehen willst, gib uns die

Stadt zurück, richte den Tempel auf, zeig uns das Allerheiligste, richte den Altar
auf, und wir werden opfern jetzt wie früher.»31 Die Juden hätten den Kaiser

bestürmt, beim Bau des Tempels mitzuhelfen, und dieser habe viel Geld

investiert, Bauführer und Handwerker aufgeboten. Er hoffte, er könne die Juden

so dazu führen, wieder Opfer darzubringen. Weiter dachte er, er könne den

Urteilsspruch Christi, der jenen Tempel nicht auferstehen lässt (àvaarfjvat),
ausser Kraft setzen. Johannes schildert anschliessend das Scheitern des kaiserlichen

Unternehmens. Er unterstreicht, dass der Glanz des Sieges besonders

gross sei, weil er zu einer Zeit geschah, «als unsere Religion verfolgt wurde, wir
alle in Todesgefahr schwebten, als jede eines freien Menschen würdige freie

Meinungsäusserung verunmöglicht war, als das Heidentum (xà 'EÀ,À,T|VIK(X)

blühte».32 Im letzten Abschnitt führt er weitere Prophetenstimmen an, die

zeigen sollen, dass «eure Sache ein Ende nehmen, unsere aber blühen wird.»33 Mit
Joh 4,21.24 betont Johannes Chrysostomus, dass Christus eine erhabene und

geistliche Form des Gottesdienstes eingeführt habe. Auf weitere Beweise will
er jetzt verzichten, obwohl es möglich wäre, «wiederum zu beweisen, dass es in
Zukunft weder Opfer noch Priestertum noch einen König bei den Juden geben
wird. Am besten ist all das ja durch die Zerstörung der Stadt bewiesen».34 Hier
nähert sich diese ausserordentlich lange Rede ihrem Schluss, Johannes ist sich

bewusst, dass seine Zuhörer erschöpft sind.35 Ihr Ziel war ein doppeltes: zum
einen der Nachweis, dass der Tempel zerstört ist und zerstört bleibt und dass

damit der Tora ihre Legitimität36 entzogen ist, und zum anderen durch ihre An-

setzung auf den Beginn des grossen Versöhnungstages die Möglichkeit, Chris-

30 Zum Tempelneubauprojekt Julians ausführlicher s. unten S. 557.
31 Adv. lud. Or. 5,11 (PG 48,900).
32 Adv. lud. Or. 5,11 (PG 48,901).
33 Adv. lud. Or. 5,12 (PG 48,902).
34 Adv. lud. Or. 5,12 (PG 48,904). Johannes wendet sich hier möglicherweise gegen die im

Achtzehnbittengebet ausgedrückte Hoffnung der Juden, in der die Restitution Jerusalems
mit dem Tempel enthalten ist. Die 11. Berakha bittet um die Rückkehr zur früheren
Lebensweise; s. Johannes Chrysostomus, Acht Reden gegen Juden (Anm. 1), 247.

35 Adv. lud. Or. 5,12 (PG 48,904).
36 Zur Verbindung von Tempel und Legitimität des Gesetzes s. schon Euseb, Demon. Evang.

17d; 403b-c.



554 Rudolf Brändle

ten mit Sympathien für das Judentum vom Besuch der Synagoge abzuhalten.

Ganz am Schluss seiner Rede lässt Johannes Chrysostomus durchblicken, dass

er nicht so ganz an den Erfolg dieser Massnahme glaubt. «Auch ist das

Gesagte ja nicht euretwegen gesagt, sondern wegen jener, der Schwachen, damit
sie von euch lernen und befreit von ihren schlechten Gewohnheiten rein und

ursprünglich ihr Christ-Sein (xôv XpiOTiaviopov) zeigen und die schlechten

Besammlungen und Versammlungen37 der Juden meiden, sowohl die in der

Stadt als auch die in der Vorstadt, diese Höhlen von Räubern, für Dämonen

Unterschlüpfe.»38 Er fordert die Anwesenden auf, die Kranken (die judaisieren-
den Christen) zu Christus zurückzuführen.

Für seine Beweisführung stützt sich Johannes Chrysostomus stark auf das

alttestamentliche Buch Daniel. Dieses hat für unseren Kirchenvater eine

überragende Bedeutung. Er zitiert in seinen Reden gegen die Juden sehr häufig aus

diesem Buch, allein in der fünften Rede rund vierzigmal.39 Er führt aus, dass

Daniel und Ezechiel in Babylon aufgetreten sind und, obwohl sie das Allerhei-

ligste nicht sahen und nicht am Altar standen, sondern mitten im Lande von
Barbaren zwischen gesetzlosen und unreinen Menschen waren, «immer wieder

vom Geist erfüllt wurden, das Zukünftige vorausgesagt haben, ja sie sogar
mehr und viel unwahrscheinlichere Ereignisse genannt haben als die früheren

(Propheten), sie haben das Göttliche geschaut, wie es ihnen zu sehen möglich

war».40 Johannes betont, dass auch Flavius Josephus Daniel hoch geschätzt
habe. Gott habe ihm alles gezeigt, was er aufgeschrieben und hinterlassen habe,

«damit die Leser und diejenigen, welche die Ereignisse kritisch betrachten, Daniel

bewundern wegen der ihm von Gott zuteil gewordenen Ehre.»41 Diese

Aussage wird durch Texte des jüdischen Historikers bestätigt. Er schreibt in
den Antiquitates: «Es geziemt sich, diese wunderbaren Ereignisse aus dem
Leben Daniels hier mitzuteilen; denn alles gedieh ihm, wie einem der grössten

Propheten, zu unverhofftem Glücke, und er genoss nicht nur während seines

Lebens die höchste Ehre und Auszeichnung beim Könige wie beim Volke,

17 Aiaycoyâç und auvaywyàç: eine spöttische Formulierung.
38 Or. 5,12 (PG 48,904).
39 Die Zitate aus Daniel sind nachgewiesen in Johannes Chrysostomus, Acht Reden gegen

Juden (Anm. 1), 305.
40 Adv. lud. Or. 6,4 (PG 48,909f.).
41 Adv. lud. Or. 5,9 (PG 48,897).



Der steinerne Beweis 555

sondern hinterliess auch nach seinem Tode ein unsterbliches Andenken. Die

von ihm verfassten Schriften werden noch heute bei uns gelesen und beweisen,
dass Daniel im Verkehr mit Gott gestanden hat. Denn er sagt nicht bloss wie
andere Seher (jtpocpfjTCii) die zukünftigen Ereignisse voraus (7tpO(pr)TeiJCOV),

sondern bestimmt auch die Zeit, wann sie eintreffen werden».42

In der hebräischen Bibel, dem Tenach, gehört das Buch Daniel nicht zu
den Propheten, sondern zu den Schriften. Die Septuaginta indes zählt Daniel

zu den Propheten, das Buch erscheint ganz am Schluss nach den drei grossen
Propheten. In der Vulgata und damit auch in der katholischen und protestantischen

Tradition steht Daniel nach den grossen Propheten, vor den zwölf
kleinen. In Qumran wurde Daniel nach dem Zeugnis von 4Qflor II,5f. den

Propheten zugerechnet: «Das ist {...w}ie es im Buch Daniels, des Propheten
geschrieben steht, dass gottlos handeln die Gottlosen (Dan. 12,10) {...} 4a und
Gerechte {...} und sie werden gereinigt undgeläutert werden (Dan. 12,10), und ein Volk
derer, die Gott kennen, wirdfest bleiben (Dan. 11,32) 4 nach der ihnen

5 wenn er hinuntergeht von ,).»43

Im Judentum gab es offensichtlich eine Debatte über die Frage, ob Daniel

zu den Propheten zu zählen sei oder nicht. Das zeigt sich auch in Traktaten der

Mischna und späteren Schriften. L. Ginzberg weist auf Megillah 3a und Sanhédrin

94a hin, die im Hinblick auf Dan 10,7 erwähnen, dass die an dieser Stelle

genannten Männer die Propheten Haggai, Sacharja und Maleachi waren. Daniel

sei, obwohl er selber kein Prophet war, doch als würdig angesehen worden,
die Vision zu empfangen. Er fährt dann fort: «Palestinian sources, however,
tannaitic as well as amoraic, count Daniel among the prophets».44 Theodoret

von Cyrus beginnt entgegen der Ordnung der Septuaginta seinen Kommentar
der Kleinen Propheten nicht mit Hosea, sondern mit Daniel. Er betont, das sei

nötig, weil die Juden Daniel vom Chor der Propheten getrennt hätten.45 Daniel

42 Flavius Josephus, Ant. X, 267 (X, 11,7). Jüdische Altertümer, übersetzt und mit Einleitung
und Anmerkungen versehen von Dr. Heinrich Clementz, 1. Band, Buch I-X, Berlin 1923,
643f.

43 Zitiert nach E. Lohse (Hg.): Die Texte aus Qumran, Darmstadt 41986, 258f.
44 L. Ginzberg: The Legends of the Jews, Vol. VI, Philadelphia 1939, 413. Ginzberg verweist

neben rabbinischen Stellen auch auf die in Anm. 42 erwähnte Stelle aus den Antiquitates
des Josephus und Mt 24,15.

45 Theodoreti Episcopi Cyrensis, Commentarius in Visiones Danielis Prophetae, Praefatio,
MPG 81, 1257-1260.



556 Rudolf Brändle

ist für ihn wichtig, denn er verkünde klarer als die anderen Propheten die
Ankunft Christi.46 Er argumentiert gegen die Juden seiner Zeit mit dem Zeugnis
des Josephus, für den Daniel zu den Propheten gehöre.47 Christliche Autoren
stützten sich in ihren Argumentationsgängen mit Vorhebe auf Daniel und seine

Prophezeiungen. Sie ermöglichten es nach ihrer Uberzeugung, das Kommen

des Messias zu datieren, und zwar eben auf die Zeit Jesu. Möglicherweise
spiegelt die Aussage Theodorets über die Aussonderung Daniels aus dem Chor
der Propheten eine historische Realität. Die Septuaginta und jüdische Zeugnisse

aus dem ersten Jahrhundert nach Christus sprechen dafür, dass Daniel in
der jüdischen Tradition ursprünglich zu den Propheten gezählt worden ist und

erst in Reaktion auf seine Verwendung durch die Christen aus der Reihe der

Propheten gestrichen und in die Ketubim eingeordnet worden ist.48

In Reaktion auf christliche Auslegung veränderte sich die jüdische
Interpretation verschiedener Stellen der hebräischen Bibel. Beispiele: Gen 5,24

(Henoch): Genesis Rabba V;49 Gen 6,1 (Engelehen): Genesis Rabba XXVI;50
Mose und Elija: Mekhilta de Rabbi Jischmael, Bachodesch 4;51 Jona: M. Taani-

jot 11,1 ;52 Pesiqta de Rab Kahana 24;53 Gen 14,14: die 318 Knechte Abrahams:

318 Elieser (versus 318 Jesus und Kreuz): Genesis Rabba XLII (XLIII),

46 MPG 81, 1260AB.
47 MPG 81,1344B/D.
48 R.L. Wilken: John Chrysostom and the Jews. Rhetoric and Reality in the late 4th century,

Berkely 1983, 134.
45

|. Theodor, Ch. Albeck: Midrash Bereshit Rabba. Critical Edition with Notes and Com¬

mentary, Jerusalem 21965, 238f. Deutsche Übersetzung in A. Wünsche (Hg.): Der Mid-
rasch Bereschit Rabba. Zum ersten Male ins Deutsche übertragen (Bibliotheca Rabbinica

2), Leipzig 1880, 112f. Die folgenden Hinweise verdanke ich meinem Kollegen Moshe
David Herr, Jerusalem, mit dem zusammen ich im WS 1994/95 in Basel ein Seminar mit
dem Thema «Juden und Christen in Antiochien um 400» durchführte.

50 Theodor, Albeck: Midrash Bereshit Rabba (Anm. 49), 247f. Deutsche Übersetzung in
Wünsche: Midrasch Bereschit Rabba (Anm. 49), 117-119.

51 H.S. Horovitz, I.A. Rabin: Mechilta d'Rabbi Ismael cum variis lectionibus et adnotatio-
nibus, Frankfurt a.M. 1931, 217. Deutsche Übersetzung G. Stemberger (Hg.): Mekhilta
de-Rabbi Jishma'el. Ein früher Midrasch zum Buch Exodus, Berlin 2010, 262-267.

52 Die Mischna, Taanijot. Fastentage. Text, Übersetzung und Erklärungen nebst einem text¬

kritischen Apparat von Dietrich Correns, Berlin 1989, 41.
53 Deutsche Übersetzung in Pesikta des Rab Kahana: das ist die älteste in Palästina redigirte

Haggada / nach der Buberschen Textausgabe. Mit einer Einleitung und Noten versehen

von August Wünsche (Bibliotheca Rabbinica V), Leipzig 1884-1885, Hildesheim 1993, 224

(versus Mischna, Taanijot. II, 1), Correns: Mischna, Taanijot. Fastentage (Anm. 52), 41.



Der steinerne Beweis 557

2.54 Für komplexe Fragen wie die nach dem von den Christen als vestigium
trinitatis interpretierten Plural in Gen 1,26 Hessen die antiochenischen Juden

auswärtige Gelehrte kommen.55

Wir halten fest: Für Johannes Chrysostomus ist der Beweis erbracht: Die
Steine, die Ruinen bezeugen es unmissverständHch: Der Tempel ist und bleibt

zerstört, die Tora ist ausser Kraft gesetzt. Gott hat es gewirkt und dem

Christentum zum Sieg verholfen. Auf dem Hintergrund dieser Grundüberzeugung,
die auch von früheren Autoren geteilt wurde, wird verständüch, dass das

Tempelneubauprojekt JuHans grosse Verunsicherung hervorgerufen hat.56 Kaiser
Flavius Claudius JuHanus (361-363) war der Sohn eines Halbbruders von
Konstantin dem Grossen. Er genoss eine chrisdiche Erziehung, wandte sich dann

aber der alten ReHgion zu und begann die traditionellen Kulte zu fördern. Die
chrisdiche Kirche traf er mit seinem Rhetorenedikt, das chrisdichen Lehrern
den höheren Unterricht verbot.57 JuHan verfasste eine eigene Schrift gegen die

Christen, die er Gaüläer nannte.58 Er vertrat darin wie vor ihm schon Celsus59

die Meinung, das Christentum sei eine Apostasie vom Judentum und wandte
sich gegen die Berufung der Christen auf die Propheten des Alten Testaments.

Der Kaiser stellte kritische Fragen nach der Beobachtung des Gesetzes durch
die Christen, warum hatten sie die Beschneidung abgeschafft und warum
brachten sie keine Opfer dar?60 Er kannte die chrisdiche Argumentation mit

54 Theodor, Albeck: Midrash Bereshit Rabba (Anm. 49), 416. Deutsche Übersetzung in Wün¬
sche: Midrasch Bereschit Rabba (Anm. 49), 197 f.

55 Genesis Rabba VIII. Deutsche Übersetzung in Wünsche: Midrasch Bereschit Rabba (Anm.
49), 33£; zu Gen 18,2 s. Genesis Rabba XLVIII. Deutsche Übersetzung in Wünsche:
Midrasch Bereschit Rabba (Anm. 49), 225£, cf. Adv. lud. Or. 7,3 (PG 48,919).

56 Wilken formuliert: «In the Christian mind the attempt to rebuild the temple in Jerusalem
was a profound attack on the truth of Christianity»; R.L. Wilken: The Jews and Christian

Apologetics after Theodosius I. Cunctos populos, HThR 73 (1980) 451-471 (453).
57 Julian, Rescript on Christian Teachers, in: W.C. Wright (Ed.): The Works of the Emperor

JuHan, Vol. III (LCL 157), London 1990, 117-122.
58 Julian, Contra GaUlaeos, in: Wright (Ed.): The Works of the Emperor Julian, Vol. Ill

(Anm. 57), 318-427.
59 Origenes, Contra Celsum 2,1-4.
60 Vgl. damit die von Johannes Chrysostomus erwähnten jüdischen Fragen: Adv. lud. Or.

3,3,3 (PG 48,864.866). JuHan ist der scharfsinnigste Kritiker der chrisdichen Theologie.
Kyrill von Alexandrien schreibt im Vorwort seines grossen gegen den Kaiser gerichteten
Werkes Contra IuUanum: «Keiner unserer Lehrer ist fähig, die Werke JuHans zurückzuweisen

oder zu widerlegen (PG 76,508C).



558 Rudolf Brandie

der Zerstörung des Tempels und der damit verbundenen Ausserkraftsetzung
des Gesetzes. Mit dem Entschluss, den Jerusalemer Tempel wieder erstehen

zu lassen, hoffte er, ein doppeltes Ziel erreichen zu können: Zum einen sollte

damit der christlichen Argumentation mit dem steinernen Beweis der Tempelruinen

ihr Recht entzogen werden, zum zweiten sollten mit den dann wieder

aufgenommenen Opfern im Tempel die Anhänger der alten Religion ihrerseits

für die alten Opferriten neu begeistert werden. Julian schrieb in seinem an die

Adresse der Antiochener gerichteten Misopogon: «Und ich stellte mir die

Art der Prozession vor Opferdere, Trankopfer, Chöre zu Ehren der Götter
und Weihrauch, und die Jugend der Stadt um das Heiligtum versammelt.»61

Der Versuch scheiterte kläglich. Julian fand bei seiner Ankunft nur einen alten

Priester mit einer Gans vor. Die Antiochener hatten das für die Erneuerung der

alten Kulte bestimmte Geld des Kaisers bereits für Wagenrennen ausgegeben.

In den kaiserlichen Schriften finden sich nur zwei, möglicherweise drei

Stellen, die das Tempelneubauprojekt erwähnen. In einem Brief schreibt der

Kaiser: «Niemand soll uns also mit trügerischen Reden an der Vorsehung irre
machen wollen! Jene nämlich, die uns mit solchen Einwänden (sc. dass die

heidnischen Götterbilder ungestraft zerstört werden können) beschimpfen,
die Propheten der Juden, was werden sie denn dazu sagen, dass ihr Tempel

zum dritten Mal zerstört und bis heute nicht wieder aufgebaut worden ist?

Ich erwähne das nicht, um ihnen Vorwürfe zu machen, hatte ich doch die

Absicht, diesen Tempel, der so lange zerstört darniederlag, wieder aufzubauen.»62

Die Frage, ob Julian diese Zeilen vor oder nach dem Scheitern seines Jerusalemer

Projekts geschrieben hat, ist kaum zu entscheiden. Offensichtlich in die

Zeit davor gehört das Fragment eines Manifestes, das er vermutlich mitten in
seinem Feldzug gegen die Perser an die Juden Mesopotamiens und Babylons

gerichtet hat: «Ich gehe mit allem Eifer daran, den Tempel des allerhöchsten

Gottes wiederaufzurichten.»63 Ein weiteres Dokument, ein Brief an die

Gemeinschaft der Juden, ist in seiner Echtheit umstritten: «Diejenigen aber, die

61 Julian, Misopogon, Beard-Hater 361 f., in: WC. Wright (Ed.): The Works of the Emperor
Julian, Vol. II (LCL 29), London 1992, 486-488.

62 Ep. 89b, zitiert nach Kaiser Julian der Abtrünnige. Die Briefe. Übersetzt von L. Goessler,
Zürich 1971, 133.

63 Ep. 134 ad Iudaeos, zitiert nach Goessler a.a.O. 173. Zur Diskussion s. Brändle: Das Tem¬

pelneubauprojektjulians (Anm. 6), 169f.



Der steinerne Beweis 559

von allen Sorgen frei sind und sich von ganzem Herzen freuen, können besser

ihre aufrichtigen Gebete für das Gedeihen des Reiches an den Allmächtigen
richten, in dessen Macht es liegt, den Erfolg meiner Herrschaft zu fördern, so

wie ich es wünsche. Dies solltet ihr tun, damit ich nach glücklicher Beendigung
des Perserkrieges die heilige Stadt Jerusalem, deren Erneuerung ihr seit vielen

Jahren begehrt, erneuere und sie auf eigene Kosten wieder aufbaue; in ihr will
ich mit euch zusammen den Allmächtigen preisen.»64 Dazu passt eine Passage

im Danielkommentar von Hieronymus. Er schreibt zu Dan 11,34, die Juden
hätten in Julian die «kleine Hilfe» des biblischen Textes gesehen, da dieser auftrat

als einer, der die Juden zu lieben vorgab und versprach, er werde in ihrem

Tempel opfern65. Johannes Chrysostomus behauptet in seiner oben herangezogenen

fünften Rede gegen die Juden, Julian habe die Juden zu Opfern für
die Götterbilder aufgerufen. Sie hätten ihm geantwortet, sie würden das gern
tun, wenn der Kaiser den Tempel neu gebaut habe. Die Juden hätten weiter
den Kaiser bestürmt, beim Bau des Tempels mitzuhelfen, und dieser habe viel
Geld investiert. «Sie schämten sich nicht, die Ruchlosen, Schamlosen, das von
einem Mann, der ein gottloser Heide war, zu verlangen und seine ruchlosen

Hände zum Bau der Heiligtümer aufzufordern»66. Diese Texte setzen eine

gewisse Kooperation zwischen dem Kaiser und der jüdischen Gemeinde voraus.

Die Initiative dazu ist wohl eher von Kaiser Julian als von jüdischer Seite

ausgegangen67. Die jüdische Diaspora war an der Wiederrichtung des Tempels

weniger interessiert, als das die Betonung seiner Bedeutung für die Legitimität
des jüdischen Gesetzes durch Johannes Chrysostomus und andere christliche

Autoren vermuten lässt. Julian ist als Initiant wahrscheinlicher. Er musste
erkannt haben, wie stark die christliche Argumentation sich auf den zerstörten

Tempel stützte. Ihr konnte er mit dem Wiederaufbau des Tempels die Basis

entziehen. Johannes Chrysostomus hat das genau so verstanden, wenn er for-

64 Ep. 204. Zitiert nach M. Adler: Kaiser Julian und die Juden, in: R. Klein (Hg.): Julian

Apostata (WdF 509), Darmstadt 1978 (1893) 48-111 (68). Stemberger: Juden und Christen

(Anm. 29), 162, neigt dazu, den Brief als echt anzuerkennen. Für J. Hahn: Kaiser Julian
und ein dritter Tempel? Idee, Wirklichkeit und Wirkung eines gescheiterten Projektes, in:

J. Hahn (Hg.): Zerstörungen des Jerusalemer Tempels. Geschehen — Wahrnehmung —

Bewältigung, Tübingen 2002, 237-267, ist der Brief authentisch.
65 Hieronymus, De Antechristo in Danielem IV (CC 75A,924).
66 Or. 5,11 (PG 48,900).
67 M. Simon: Verus Israël (Anm. 6), 142f.



560 Rudolf Brandie

muliert: «Dabei hoffte er (Julian), der Irre, der Tor, er könne den Urteilsspruch
Christi, der jenen Tempel nicht auferstehen lässt, ausser Kraft setzen.»68

Ammianus Marcellinus, der aus Antiochien stammende, aber lateinisch
schreibende Historiker, hat Julian auf seinem Feldzug gegen die Perser

begleitet. Aus seiner Feder stammt der einzige Bericht über den versuchten

Tempelneubau in Jerusalem. Der Kaiser habe geplant, «den einstmals prunkvollen

Tempel von Jerusalem mit einem unverhältnismässig grossen
Kostenaufwand wiederherzustellen»69. Den Auftrag dazu gab er dem Alypius aus

Antiochien, der früher Vizepräfekt von Britannien war. «Als Alypius diese

Aufgabe energisch in Angriff nahm und der Provinzstatthalter ihm dabei zur
Seite stand, brachen nahe an den Fundamenten furchtbare Flammenbündel

immer wieder hervor, verbrannten mehrfach die hier Arbeitenden und
machten den Platz unzugänglich. Da das Element auf diese Weise hartnäckig
Widerstand leistete, kam das Vorhaben zum Erliegen»70. Was Ammianus hier

schildert, sind vermutlich Folgeerscheinungen eines Erdbebens. Tatsächlich

spricht ein Text, der unter dem Namen Cyrills von Jerusalem überliefert

ist, von einem gewaltigen Erdbeben und datiert es auf den 19. Mai 36371.

Julian ist am 5. März 363 zu seinem Feldzug gegen die Perser aufgebrochen.
Er muss unterwegs vom Scheitern seines Projekts gehört haben. Die oben

zitierte Passage aus Brief 89b kann gut als Reaktion auf diese Nachricht aus

Jerusalem interpretiert werden. Der Kaiser hat offensichtlich keinen Versuch

unternommen, seine Tempelbaupläne doch noch zu realisieren. In einem

Gefecht bei Maranga am Tigris wurde Julian schwer verwundet und starb

in der Nacht vom 26. auf den 27. Juni 363.72 Johannes Chrysostomus hält

triumphierend fest: Julian liess von seinem Vorhaben ab, «besiegt mit seinem

ganzen Volk.»73

68 Or. 5,11 (PG 48,901), Mt 24,2.
69 Ammianus Marcellinus, Römische Geschichte, Lateinisch und Deutsch mit einem Kom¬

mentar versehen von W Seyfarth, Darmstadt 1986, Buch 23,1,2-3. Johannes Chrysostomus

erwähnt in seiner Predigt auf den Märtyrer Babylas, der Kaiser habe für den Neubau
finanzielle Mittel aus der kaiserlichen Schatzkammer zur Verfügung gestellt: de s. Babyla
22 (PG 50,568). Hahn hat die historisch einschlägigen Zeugnisse für das Jerusalemprojekt
Julians zusammengestellt: Kaiser Julian und ein dritter Tempel? (Anm. 64), 259f.

70 Ammianus Marcellinus, Römische Geschichte 23,1,3.
71 Genauere Nachweise bei Brändle: Tempelneubauprojekt (Anm. 6), 175f.
72 Ammianus Marcellinus, Römische Geschichte, 25,3,6-9.
73 Or. 5,11 (PG 48,901).



Der steinerne Beweis 561

Jüdische Reaküonen sind nur sehr wenige überliefert, und die sind in ihrer

Bedeutung unsicher. Die Frage, ob und wie weit sich Juden am kaiserlichen

Projekt beteiligt haben, wird kontrovers diskutiert.74 Christliche Autoren neigten

dazu, die Bedeutung eines möglichen Neubaus des Tempels für die Juden

zu überhöhen. Das Patriarchat stand der Idee vermutlich ohnehin skeptisch

gegenüber. Nach dem plötzlichen Tod des Förderers von Heiden und Juden war

es für Juden nicht mehr opportun, die judenfreundlichen Massnahmen Julians

zu erwähnen. Es gibt denn auch keine einzige gesicherte Stelle in der rabbini-
schen Literatur, die vom Tempelneubauprojekt Julians und seinem Scheitern

berichtet.75

Das gescheiterte Vorhaben Julians beschäftigte zahlreiche christliche

Autoren neben und nach Johannes Chrysostomus. Gregor von Nazianz widmet
ihm in seiner Invektive gegen Julian breiten Raum.76 Ambrosius von Mailand

instrumentalisiert den Jerusalemer Brand in seinem Brief an Theodosius den

Grossen als Drohung gegen den Kaiser, der den Befehl gegeben hatte, die

durch Christen niedergebrannte Synagoge in Kallinikon sei auf Kosten des

Ortsbischofs wieder zu errichten.77 Der Kirchenhistoriker Socrates schreibt,
Bischof Cyrill von Jerusalem sei angesichts des für den Wiederaufbau des

Tempels bereitgestellten Materials das Wort des Propheten Daniel in den Sinn

gekommen, das Christus in den Evangelien bestätigt habe. Cyrill habe deutlich

darauf hingewiesen, dass die Zeit gekommen sei, da kein Stein auf dem
anderen bleiben werde,78 sondern das Wort des Erlösers sich erfülle. «So sprach
der Bischof, und während der Nacht ereignete sich ein gewaltiges Erdbeben,
das die Steine der alten Fundamente in die Luft schleuderte». Socrates schliesst

seinen Bericht mit den Worten: «Auf diese Weise wurde der Tempel, statt wie-

74 Dazu Brändle: Tempelneubauprojekt (Anm. 6), 171-173; Stemberger: Juden und Christen

(Anm. 29), 167-169.
75 Hahn: Kaiser Julian und ein dritter Tempel? (Anm. 64), 253. Zu Stellen, von denen vermu¬

tet worden ist, sie nähmen Bezug darauf, s. Brändle: Tempelneubauprojekt (Anm. 6), 171 f.

Interessant, aber auch unsicher in seiner Interpretation ist ein Satz in Midrasch Kohelet

IX,10 in: Der Midrasch Kohelet. Zum ersten Male ins Deutsche übertragen von Dr. Aug.
Wünsche (Bibliotheca Rabbinica 1), Leipzig 1880, 124): «Preis dem, der die Schmach
Julians und Papus abgewandt hat». Möglich ist auch die Ubersetzung: «Gesegnet sei er, der
diese Schande von Julian und Papus zunichte gemacht hat».

76 Or. 5,3 (SC 309,298).
77 Ambrosius, Ep. 40,12 (PL 16,1152£).
78 Mt 24,2; cf. Dan 9,27.



562 Rudolf Brandie

der aufgebaut zu werden, vollständig zerstört».79 In den Kirchengeschichten

von Theodoret und Philostorgius wachsen die Berichte über die Jerusalemer

Ereignisse vom Mai 363 ins Wunderhafte.80 Die Legenden, die immer weiter

wuchern, finden sich noch bei Georgios Kedrenos im 11. und Nikephoros
Gregoras im 14. Jahrhundert.

Die theologische Argumentation mit der Geschichte war für Johannes wie

auch für die anderen kirchlichen Autoren selbstverständlich81. Der Nachdruck,
mit dem er den «steinernen Beweis» führte, lässt vergessen, dass unvorhersehbare

Ereignisse im Laufe der Zeit den Geschichtsbeweis leicht entkräften
konnten. Der verbissene Eifer, mit dem Johannes und viele andere das kaiserliche

Tempelneubauprojekt auch nach seinem Scheitern bekämpft haben, zeigt,

wie verwundbar diese Position letztlich war.82

Abstract
Die Zerstörung des Jerusalemer Tempels im Jahre 70 hat in der Sicht von Johannes

Chrysostomus (349-407) nicht nur dem jüdischen Opferkult ein Ende, sondern auch

die Tora ausser Kraft gesetzt. Die Ruinen in der Stadt sind dafür der steinerne Beweis.

In diesem Kontext wird verständlich, dass Kaiser Julian (361-363) mit seinem
Versuch, den Tempel wieder zu errichten, die Christen im höchsten Mass verunsicherte.
Rund zwanzig Jahre später hielt Johannes Chrysostomus in Antiochien, der syrischen

Metropole, seine Reden gegen die Juden, in denen er wortmächtig den Beweis antreten
wollte, dass der Tempel nie wieder erstehen würde. Seine Reden zeigen aber vor allem

die Problematik jeder theologischen Argumentation mit der Geschichte.

Rudolf Brandie, Basel

79 Socr. H.e. 111,20 (SC 493,324).
80 Theodoret, H.e. 111,20; Philostorgius, H.e. VII,9-14.
81 S. Verosta: Johannes Chrysostomus. Staatsphilosoph und Geschichtstheologe, Graz 1960;

J.D. Quin: Saint John Chrysostom on History in the Synoptics, CBQ 24 (1962) 140-147;

A.M. Wylie: The Exegesis of History in John Chrysostom's Homilies on Acts, in: M.S.

Burrows, P. Rorem (ed.): Biblical Hermeneutics in Historical Perspective. Studies in Honor
of Karlfried Froehlich on his Sixtieths Birthday, Grand Rapids 1991, 59-72.

82 Dazu R. Brändle: Zur Geschichtstheologie von Johannes Chrysostomus, in: A. Vâlyi-Nagy
(Hg.): Geschichtserfahrung und die Suche nach Gott. Die Geschichtstheologie Ervin
Välyi-Nagys, Stuttgart 2000, 235-243 (242£).


	Der steinerne Beweis : geschichtstheologische Überlegungen zur Zerstörung des Jerusalemer Tempels in den Reden gegen die Juden von Johannes Chrysostomus

