
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 4

Artikel: Petrus im Spiegel des Antiochenischen Konflikts im Lukanischen
Doppelwerk

Autor: Al-Suadi, Soham

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877681

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877681
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Petrus im Spiegel des Antiochenischen Konflikts
im Lukanischen Doppelwerk

Der Antiochenische Zwischenfall ist neben dem Zerwürfnis in der korinthischen

Gemeinschaft in I Kor 11 der wohl bekannteste paulinische Konflikt,
der mit einem Gemeinschaftsmahl verbunden ist.1 Zu den Grundlagen des

Antiochenischen Konflikts hat sich eine relativ einstimmige Meinung
herausgebildet: Mehrheitüch wird angenommen, dass der geschilderte Konflikt sich

während der ausgedehnten Missionsreise des Paulus nach dem Treffen von
Paulus mit Petrus, Jakobus und Johannes um 48 in Jerusalem (Gal 2,9) ereignete2

und dass er sich an der Mahlgemeinschaft von Juden und Heiden in An-
tiochia entzündete (Gal 2,11-14). Viele Ausleger gehen davon aus, dass Paulus

ein theologisches Problem schildert, das sich zwischen christusgläubigen Juden
und nicht-jüdischen Christusgläubigen der Gemeinschaft aufgrund der
jüdischen Reinheitsgebote entwickelte. Da aber aus Gal 2 nicht ersichtlich wird,
ob sich das Problem an den Speisen oder an den Teilnehmern entzündete und

da die gemeinschaftliche Mahlpraxis zwischen Juden und Nicht-Juden in der

Diaspora wenig Anlass zu Konflikten bot,3 ist die Einschätzung überzeugender,

dass es hier um das soziale Problem der uneingeschränkten Gemeinschaft

geht.4 Genauer gesagt beinhaltet der Konflikt in Antiochia, dass Paulus Petrus

zum Vorwurf macht, sich von der Tischgemeinschaft mit den Heiden

zurückgezogen zu haben. Anders als erwartet schildert Paulus in seinem Brief an

die Galater, dass Petrus sich aus Angst vor den Juden aus Jerusalem von der

1 Siehe detaillierter: S. Al-Suadi: Essen als Christusgläubige: Ritualtheoretische Exegese pau-
linischer Texte (TANZ 55), Tübingen 2011.

2 Zur Datierung siehe: M. Konradt: Zur Datierung des sogenannten antiochenischen

Zwischenfalls, ZNW 102 (2011) 19-39. Konradt wendet sich gegen die Mehrheitsmeinung,

wonach der Antiochenische Zwischenfall ca. um 48 n.Chr. stattfand; er argumentiert
für eine Datierung in das Jahr 52. Dies würde bedeuten, dass das erwähnte Treffen in Apg
18,22 nicht fiktiv ist, sondern sich auf die Ereignisse in Antiochia bezieht (Konradt, a.a.O.

21-24).
3 Schon die Imperfektform von ouvecOlco in Gal 2,12 weist darauf hin, dass diese Gemein¬

schaft häufiger zusammentraf (vgl. H.D. Betz: Galatians: A commentary on Paul's letter to
the church in Galatia, Philadelphia 1984, 107).

3 So auch: E.W Stegemann und W. Stegemann: Urchristliche Sozialgeschichte: Die Anfänge
im Judentum und die Christusgemeinden in der mediterranen Welt, Stuttgart 1997,232f. In
Gal 2,11-14 findet die Gemeinschaft im gemeinsamen Mahl statt und ctuvsoGico beschreibt
das Zusammensitzen von Juden und Heiden.

ThZ 4/69 (2013) S. 531-547



532 Soham Al-Suadi

Mahlgemeinschaft mit Heiden zurückzog und Barnabas ihm folgte. Das hatte

zur Folge, dass Paulus und Barnabas fortan getrennt voneinander reisten.5

Petrus wird von Paulus aufgrund seines Verhaltens für verurteilt erachtet, er

wird von ihm der Heuchelei beschuldigt, und es wird ihm vorgeworfen, nicht
den geraden Weg gemäss der Wahrheit des Evangeliums zu gehen. Die pauli-
nische Rezeption des Konflikts erweckt den Eindruck, dass Paulus unmittelbar

in die Auseinandersetzungen zwischen Jerusalem und Antiochia verwickelt

war. Demgegenüber hüllt sich Lukas über diese Konfrontation in Schweigen.6

Das überrascht, da sich Gal 2,1-10 und Apg 15 vermutlich auf dasselbe Konzil
beziehen, welches dem Konflikt vorausging. Ungeachtet dessen, ob Paulus ein-

oder zweimal in Antiochia war, wird mehrheitlich angenommen, dass Lukas

das Zerwürfnis zwischen Paulus und Barnabas in Apg 15,36-41 geschönt und

den Konflikt in 18,22 gar nicht erwähnt hat.7 Zwar verweist Lukas auf die

Konfliktparteien in Antiochia, doch Paulus und Barnabas trennen sich nicht

aufgrund des Konflikts mit Petrus, sondern weil Paulus nicht mit Johannes

Markus reisen wollte (Apg 15,39).8 Von einem konfliktbelasteten Petrus berichtet

Lukas in der Apostelgeschichte gar nicht. Ganz im Gegenteil: Petrus' Rede

in Apg 15,7b-11 fügt sich harmonisch in die Berichte von Paulus und Barnabas

bei den Nationen (Apg 15,12) ein. Die Apostelgeschichte lässt folglich wenig

Raum für eine Verarbeitung des Disputes in Antiochia. Das Problem mit
der scheinbar ausbleibenden Konfliktverarbeitung in der Apostelgeschichte
besteht darin, dass kaum angenommen werden kann, dass Lukas kein Interesse

an einer Lösung gehabt habe. Schliesslich beschreibt Lukas Petrus und

Paulus mit grosser Hingabe und misst auch Jerusalem als Zentrum der Welt

eine grosse Bedeutung bei. Die bisherigen Lösungsansätze gehen mehrheitlich

davon aus, dass Lukas Petrus' Beziehung zu Jerusalem geschönt hat. Diese

«Schönung» lasse sich vor allem an der fehlenden Darstellung des Konflikts in

5 Barnabas wird sowohl in Gal 2,11-14 als auch in Apg 15,36-41 erwähnt.
6 «Lukas» schliesst auch die von Lukas rezipierte Tradition ein.
7 Konradt ist es für die Betrachtung der Paulinischen Chronologie entscheidender, den Fo¬

kus auf Apg 18,22 zu legen: «Kurzum: Lukas hat nicht in Apg 15,36-41 den Anlass für
die Trennung zwischen Barnabas und Paulus bagatellisiert, sondern in 18,22 den Konflikt
überhaupt verschwiegen.» Konradt: Datierung (Anm. 2), 24.

8 R.I. Pervo: Acts: A commentary, Minneapolis, Minn. 2009, 388f. geht davon aus, dass Lu¬

kas Kenntnisse des Antiochenischen Konflikts hatte, sie aber an dieser Stelle bewusst nicht
auswies, um die Trennung mit der Mission der Apostel zu rechtfertigen.



Petrus im Spiegel des Antiochenischen Konflikts 533

der Apg und an der Darstellung des Paulus erkennen.9 Meines Erachtens ist

offensichtlich, dass Lukas den Konflikt nicht dort erwähnt, wo man es erwartet.

Dennoch, so wird dieser Beitrag zeigen, thematisiert Lukas das Verhältnis

zwischen Petrus und Jerusalem und ist auch um die Aufrechterhaltung einer

jüdisch-heidnischen Mahlgemeinschaft bemüht. Lukas nimmt den Inhalt des

Konflikts nur eben nicht in Apg 15 auf, sondern im Lukasevangelium und im
Verlauf der Apostelgeschichte.10 Da Lukas sowohl das Evangelium als auch die

Apostelgeschichte nach dem Antiochenischen Zwischenfall verfasste, soll im

vorliegenden Beitrag der Frage nachgegangen werden, von welchen Voraussetzungen

her das Bild des Petrus bei Lukas trotz — oder gerade wegen - des

Antiochenischen Zwischenfalls gezeichnet wurde.11 Die Lösung wird im Problem
des Konflikts selbst gesucht — der Rolle des Petrus in der (Mahl-)gemeinschaft.
Damit verbunden steht die Beobachtung im Zentrum, dass Gemeinschaft bei

Lukas nicht nur über das gemeinsame Mahl konstituiert wird, sondern eine

ausgedehnte Schilderung der frühchristlichen Gebetspraxis dazu führt, dass

dem Leser vermittelt wird, was Nachfolge bedeutet. Anhand der Figur des

Petrus bei Lukas zeigt der Beitrag auf, dass Essen und Beten zu den Grundlagen

einer Gemeinschaftspraxis gehören, und berücksichtigt, dass Petrus im
Antiochenischen Zwischenfall aus Sicht des Paulus gerade daran scheiterte.

Um diese komplexe Verknüpfung von Mahl und Gebet in Bezug auf Petrus als

Motiv der frühchristlichen Nachfolge zu untersuchen, beginnt dieser Beitrag
mit einer Darstellung der Zusammenhänge zwischen Mahl und Gebet in
Bezug auf Petrus im Lukasevangelium. Ausgehend von diesem biblischen Befund

9 In der forschungsgeschichtlichen Arbeit von Wechsler wird ersichtlich, dass die Exegeten
vor allem Gal 2 und Apg 15 diskutieren. Das Lukasevangelium wird nur herangezogen,

wenn es um die Illustration der Mahlgemeinschaft geht (vgl. A. Wechsler: Geschichtsbild
und Apostelstreit: eine forschungsgeschichtliche und exegetische Studie über den
antiochenischen Zwischenfall (Gal 2,11-14), Berlin [etc.] 1991, 220 Anm. 169 und 261 zur
Bedeutung von cruveaGltO in Mußners Galaterkommentar).

10
T.J. Wiarda: Peter in the Gospels: pattern, personality and relationship (WUNT 2. R. 127),

Tübingen 2000, 228, geht auch davon aus, dass ungeachtet der historischen Vorlage, die

Petrus in ein negatives Licht rückt, die Evangelisten diese Figur dennoch für ihre rhetorischen,

narratologischen und historisch-psychologischen Interessen nutzten.
11 Es wird davon ausgegangen, dass der Galaterbrief ca. 55/56 geschrieben wurde und das

Lukasevangelium und die Apostelgeschichte ca. 80-90 n.Chr. verfasst wurden (vgl. F. Bo-

von: Luke 1: A commentary on the Gospel of Luke 1:1-9:50 [translated by Chr.M.
Thomas], Minneapolis, Minn 2002, 9).



534 Soham Al-Suadi

werden danach, ohne Anspruch auf Vollständigkeit, die forschungsgeschichtlich

relevanten Studien zur Gebets- und Mahlpraxis (bei Lukas) skizziert. Im
Anschluss daran wird nach dem Verhältnis zwischen Petrus und Jerusalem im
Lukanischen Doppelwerk gefragt, um abschliessend auf die Frage zurückzukommen,

inwiefern das Lukasevangelium den Ort der Konfliktbewältigung
von Antiochia darstellt.

Petrus %wischen Mahlgemeinschaft und Gebet im Pukasevangeliutn

Simon oder Petrus wird dem Leser im Lukasevangelium erstmals in Lk 5,8 im
Rahmen der ersten Berufungsgeschichte vorgestellt. Er ist der erste Jünger,
der von Jesus berufen wird, nachdem er sein Boot Jesus für dessen Verkündigung

zur Verfügung gestellt hat. Das fünfte Kapitel schildert aber nicht nur
die erstmalige Berufung von Jüngern Jesu, sondern knüpft an Beschreibungen
der Gebetspraktiken des Evangelisten an. Das Gebet Jesu an einem entlegenen

Ort in Lk 5,16 ist nicht das erste Gebet im Lukasevangelium und auch nicht
das erste, das in Abgeschiedenheit beschrieben wird. In Lk 1,10 wird bereits

die Volksmenge beschrieben, die betet, während Zacharias noch im Tempel
weilt.12 Diesem Bericht steht Lk 3,21 gegenüber, wo Jesus betet, nachdem er
und das gesamte Volk getauft worden sind.13 Als Ausdruck einer tiefen

Gottesbeziehung wird das Beten neben der Taufe auch mit dem Fasten in Verbindung
gebracht. Lk 2,37 beschreibt das Beten und Fasten der Prophetin und Witwe
Lianna.14 Beten und Fasten werden in der Parabel von dem Pharisäer und dem

Steuerbeamten in Lk 20,45-47 wieder aufgenommen. Wie bereits erwähnt,

12 Hier geht es sicherlich nicht um den Inhalt des Gebetes, sondern um die Gebetspraxis, die

auch von einer Volksmenge durchgeführt werden kann (vgl. M. Wolter: Das Lukasevangelium

[HNT 5], Tübingen 2008, 76, der auf die lukanische Beschreibung der Handlungen
eingeht).

13 Wolter: a.a.O. 170 versteht diese Szene so, dass Jesus gewissermassen aus dem Volk her¬

ausgenommen wurde, um zu beten: «Immer wieder passieren wichtige Ereignisse während

Jesus betet oder nachdem er gerade damit aufgehört hat. Uberhaupt ist das Gebet für Lukas

eines der wichtigsten Kennzeichen der Gott zugewandten Existenz (vgl. Lk 1,10; 2,37;

5,16 diff. Mk 1,45; Lk 6,12 diff. Mk 3,13; Lk 9,18 diff. Mk 8,27; Lk 9,28f. diff. Mk 9,2; Lk
11,1; 18,1; 22,41.44.46 ...)». Diese Ereignisse sind m.E. angemessener als Nachfolgeerzählungen

einzuordnen.
14 Vgl. das Joelzitat in der Rede von Petrus in Apg 2. In Apg 2,17 wird davon ausgegangen,

dass die Söhne und Töchter weissagen werden. Lukas bestätigt somit die eschatologische

Aussagekraft der Prophetin Hanna (vgl. Bovon: Luke 1 [Anm. 11), 106).



Petrus im Spiegel des Antiochenischen Konflikts 535

betet Jesus nach seiner Taufe, so dass der Leser das Beten nicht ausschliesslich

als individuelle Handlung in der Gottesbeziehung versteht, sondern es als

Ausdruck von Nachfolge und Gemeinschaft verstehen kann. Lk 5 passt ins

Bild; denn auch hier werden Nachfolge und Gottesbeziehung miteinander

verknüpft.15 Petrus ist der erste, der mit Jesus das Gespräch auf seinem Boot
aufnimmt und nach der Anerkennung Jesu als £7UOT(XTr|Ç sowie der wundersamen

Fischvermehrung mit der Aufforderung zum «Menschenfischen» (5,10)

zu seinem ersten Jünger wird. Die Berufung wird von Lukas allerdings nicht
als Zwiegespräch zwischen Petrus und Jesus begonnen, sondern in die

Verkündigungjesu an das Volk eingebettet (5,3).16 Bemerkenswert ist, dass der Bezug

zu Petrus, durch den die Erzählung zu einer Simeon-Erzählung wird, noch an

anderen Stellen des Evangeliums wieder aufgegriffen wird.17 Das Gebet Jesu,

das nicht unmittelbar an die Berufung der ersten Jünger anschliesst, findet an

einem einsamen Ort statt. Im narratologischen Gefüge des Evangeliums
unterbricht es die Erzählung von den beiden Heilungswundern - in Bezug auf
die Berufung der Jünger dient es als Vorlage für das Gebet auf dem Berg in

6,12, welches die ganze Nacht dauert und von der Berufung der übrigen Jünger

gefolgt wird. Das Gebet in 5,16 wird von zwei Heilungswundern gerahmt
(B-C-B'). Zusammen mit dem Gebet in 6,12 werden die Gebete auch von den

Berufungserzählungen gerahmt (A-C-C'-A'). Das Motiv der Nachfolge wird
aber nicht nur durch Berufungen und Gebete beschrieben, sondern auch über

Fragen zum gemeinsamen Mahl illustriert. Zwischen den beiden Gebeten in
5,16 und 6,12 findet Vergemeinschaftung im Mahl mit den Zöllnern statt (D:
Lk 5,27-32), und es wird die Frage über das Beten und Fasten in 5,33-39 (D')
diskutiert. Mit anderen Worten: 5,1-11 und 6,13-16 bilden die Grundlage für
die weiteren Aktivitäten der Jünger Jesu — die Gebete verbinden Heilungswunder

mit Mahlberichten und illustrieren somit zentrale Inhalte der Nachfolge.18

15 Hier ist Wiarda: Peter in the Gospels (Anm. 10), 168 recht zu geben, der in Lk 5,1-11 nicht
die Basis für Petrus' Amt in der Kirche, sondern eine Beschreibung von Christus und
(seinen) Jüngern sieht.

16 Zur Charakterisierung des Petrus in Lk 5 siehe auch: Wiarda: Peter in the Gospels (Anm.
10), 99ff. Wiarda betont, dass Petrus von Lukas im Unterschied zu Markus und Matthäus

positiver dargestellt wird und die Abschnitte 5,1-11 und 22,31 f. auf seine zukünftige Rolle

in der Kirche verweisen (Wiarda: Peter in the Gospels [Anm. 10], 106).
17 Wolter: Das Lukasevangelium (Anm. 12), 212.
18 Wolter: Das Lukasevangelium (Anm. 12), 227.



536 Soham Al-Suadi

A Nachfolge — Lk 5,1-11

B Heilungswunder - Lk 5,12-15
C Gebet (einsamer Ort) — Lk 5,16

B' Heilungswunder — Lk 5,17-23

D Nachfolge — Mahl — Lk 5,27-32

D' Nachfolge - Fasten - Lk 5,33-39

C' Gebet (Berg) — Lk 6,12

A' Nachfolge — Lk 6,13-16

Nachfolge - Heilungen und - Gebet in Lk 5-6

Der nächste Abschnitt, in dem Lukas Mahlberichte mit dem Thema der Nachfolge

und mit Gebeten verbindet, ist Lk 9£; er kann aufgrund der drei

Leidensankündigungen (Lk 9,22.43-45; 18,9-14) zusammen mit Lk 18 interpredert
werden. Die Speisung der 5000 (Lk 9,10-17) steht in direkter Verbindung mit
Jesu Blick gen Himmel, seinem Segen und dem Brechen des Brotes in Lk 9,16.19

Die Speisung, die wegen einer grossen Gefolgschaft notwendig wurde, ist im 9.

Kapitel nicht die einzige Beschreibung, wie die Nachfolge Jesu praktisch umgesetzt

werden kann. 9,23-27 kündigt bereits an, was in 9,46-48 und 9,57-62
ausformuliert wird: Die Aufnahme Jesu bedeutet die Aufnahme seines Vaters, und

Nachfolge heisst, das Bekannte zurück zu lassen. Kurz nach der Speisung zieht
sich Jesus zurück an einen einsamen Ort und betet (Lk 9,18), wie er es schon in

5,16 und 6,12 getan hat.20 Einzig die von ihm in Kapitel 5 und 6 berufenen Jünger

sind bei ihm, so dass die Nachfolge der Menge dem einsamen Gebet mit
den wenigen Jüngern entgegen gesetzt wird. Es ist sicherlich kein Zufall, dass

sowohl auf die erste als auch auf die zweite Leidensankündigung Fragen
betreffend der Nachfolge angesprochen werden. Zufällig ist auch nicht die enge

Verbindung, die Lukas zu Gebeten zieht. Den Leidensankündigungen folgen

Fragen nach der Nachfolge, die wiederum in Gebetshandlungen münden: Der
ersten Leidensankündigung in 9,22 folgt die Aufforderung, dass man das eigene

Leben um Jesu willen verlieren soll, um es zu retten; es schliesst sich die Ver-

" Das Aufblicken zu Gott beschreibt auch in der Umwelt des frühen Christentums die Kom¬
munikation mit ihm (Wolter: Das Lukasevangelium [Anm. 12], 342).

211 Wolter a.a.O. 344: Auch hier kommt die Erzählung zur Ruhe; elvai 7tpocJEt)%6|rEVOV

deutet eine längere Dauer des Gebts an.



Petrus im Spiegel des Antiochenischen Konflikts 537

klärung Jesu auf einem Berg in Lk 9,28-37 an, die mit der Absichtserklärung

beginnt, gemeinsam zu beten (Lk 9,28).21 Der zweiten Leidensankündigung

(Lk 9,43-45) folgt die schon erwähnte Aufforderung, das Hab und Gut bei

der Nachfolge hinter sich zu lassen. Lk 10 beginnt dann mit der Berufung von
weiteren 70 Gesandten, die in den Häusern Kranke heilen und die Botschaft
des Reiches Gottes verkündigen sollen. Nach ihrer Rückkehr berichtet Lukas,
dass Jesus sich in grosser Freude geisterfüllt dem Vater zuwendet, um ihn zu

preisen (Lk 10,21 f.).22 Die dritte Leidensankündigung in Lk 18,9-14 ist auch

in diesem Zusammenhang zu erwähnen, denn im 18. Kapitel berichtet Lukas

von der Notwendigkeit zu beten (Lk 18,1) und dem Gleichnis über einen
Pharisäer und einen Zöllner,23 die zum Tempel gehen, um zu beten (Lk 18,9-14).24

Das Gleichnis illustriert freilich die vorangehende Parabel - zusammen und im
Hinblick auf Lk 9f. runden sie die Thematik der Nachfolge, die mit Gebeten

verknüpft ist, ab. Es gibt also eine regelmässige Abfolge von Reden über die

Nachfolge (A-A'"), von Gebeten (B-B'") und den drei Leidensankündigungen
in Lk 9; 10; 18. Petrus behält auch in diesen Abschnitten seine Sonderstellung:

er nennt Jesus TÖV ^piGTÖV TOÙ 0COÙ und begleitet ihn zusammen mit Johannes
und Jakobus auf den Berg. Obwohl auch Petrus statt zu beten schläft (Lk 9,32),

muss er die Verklärung Jesu beobachtet haben, denn er macht den Vorschlag,
drei Hütten zu bauen (Lk 9,33).

A Nachfolge-Lk9,10-17
B Gebet und Segen — Lk 9,16

B' Gebet (einsamer Ort) — Lk 9,18-21

I) Lk 9,22: 1. Leidensankündigung
A' Nachfolge — Lk 9,23-27

D.M. Crump: Jesus the intercessor: Prayer and Christology in Luke-acts (WUNT 2. R. 49),

Tübingen 1992, 21-34 untersucht den Zusammenhang zwischen Gebet und Mahlgemeinschaft

in Bezug auf Petrus genauer und kommt zu dem Schluss, dass «Peter's confession
becomes exemplary for all those who confess Jesus to be the Christ; such an acknowledgement

is testimony to Jesus having prayed on their behalf.» (a.a.O. 34)
Wolter: Das Lukasevangelium (Anm. 12), 387: «Formgeschichtlich handelt es sich bei V.21

um ein Dankgebet .»

A.a.O. 592: Hier handelt es sich um eine Sermocinatio bzw. Ethopoiie, die beide Personen

charakterisiert und miteinander verbindet.
A.a.O. 587 sieht er eine Parallele zwischen 18,1 und 21,36, denn Jesus fordert seine Jünger
an beiden Stellen zum Immer-wieder-beten auf.



538 Soham Al-Suadi

B" Gebet (Berg) - Lk 9,28-37

II) Lk 9,43-45: 2. Leidensankündigung
A" Nachfolge - Lk 9,46-48;57-62

B'" Gebet-Lk 10,21-22

A'" Nachfolge - Lk 18,1-8 und Lk 18,9-14

III) Lk 18,9-14: 3. Leidensankündigung

Nachfolge — Gebet — Leidensankündigungen in Lk 9-10;18

Dass das Zusammenspiel von Mahlgemeinschaft, Gebet und der Aufforderung

zur Nachfolge auf die Person des Petrus bezogen wird, wird vor allem in
Lk 22 deutlich. Doch vor der Behandlung dieses Kapitels ist es lohnenswert,
sich dem wohl bekanntesten Gebet im Lukasevangelium zuzuwenden.

Nach der Rückkehr der 72 Jünger in Lk 10 schaltet Lukas das Gleichnis

über die wahren Güter und die Erzählung über Maria und Martha ein, bevor er

in Lk 11,1-13 das Vaterunser wiedergibt.25 In 11,1 wird Jesus von den Jüngern
gebeten, sie beten zu lehren, da die Jünger von Johannes ebenfalls zu beten

gelernt haben. Durch das Part. Präsens 7tpOG81)yopevov wird der Eindruck
erweckt, dass das Unterrichten des Gebetes ein einzelnes, einmaliges Ereignis

war. Dies führt Wolter zu der Annahme, dass die Erzählung am Anfang ein

Gebet rekonstruiert, das schon im frühchristlichen Gottesdienst verwendet

wurde. Von daher schliesst er, dass das Gebet sehr spezifisch auf diese Gruppe
zugeschnitten ist und sich damit von dem Gebet des Johannes unterscheidet.26

Dieser Interpretation hegt die Annahme zugrunde, dass Gebete (Gruppen-)
Identitäten beschreiben bzw. gestalten können. Von dem her, was Lukas im
Verlauf des Evangeliums mit Gebeten verbunden hat, ist diese Annahme nicht

unberechtigt. Zu beachten ist ausserdem, dass Lukas durch die enge Abfolge
von Gebet und Mahl darüber hinaus auch den Ort, an dem identitätsstiftende

und -vergewissernde Prozesse durchlaufen werden, beschreibt: das Mahl. In
Lk 11 wird dieser Ort allerdings nicht genannt, sondern durch das Gleichnis
des hungrigen Freundes, der auf Besuch ist, indirekt erkennbar. Das Gleichnis

erweitert den relevanten Horizont des Gebetes für den Leser, denn dieser

25 A.a.O. 402 gliedert in: den Wortlaut eines bestimmten Gebets (V. 1-4) und eine Rede über
die Erhörungsgewissheit des Bittgebets (V. 5-13).

26 A.a.O. 403f.



Petrus im Spiegel des Antiochenischen Konflikts 539

wird aufgefordert, nach dem Reich Gottes zu fragen und die Antwort nicht zu

scheuen, wie es derjenige getan hat, der einen anderen um Brot für den hungrigen

Freund gebeten hat. Gastfreundschaft, Nachfolge und Gebetspraxis sind

folglich eng miteinander verbunden.

Im Zentrum des Herrenmahls, das bei Lukas in Lk 22,15-20 wiedergegeben

wird, steht der Segen über Brot und Wein (Lk 22,17.19), der mit einem

Dankgebet verbunden ist. Petrus und Johannes bereiten das Mahl fürJesus und
die Jünger vor (Lk 22,7-13), was zum einen wieder auf die Person des Petrus

verweist, ihn zum anderen aber auch in Zusammenhang mit den alltäglichen

Handlungen einer Gemeinschaft zeigt.27 Zu dem Gebet selbst ist anzumerken,
dass Lukas den Wordaut nicht mitteilt und so genug Raum für pagane und jüdische

Leser lässt.28 Gebete werden aber auch an anderer Stelle innerhalb des 22.

Kapitels eine wichtige Rolle spielen: Nach der Vorhersage der Verleumdung
des Petrus in Lk 22,31 betet Jesus für Petrus' Glauben (Lk 22,32), bevor er
sich mit den Jüngern auf den Olberg zurückzieht. Auf dem Olberg zieht sich

Jesus von den Jüngern zurück, um zu beten (22,41.44); er bemerkt erst später,
dass die Jünger eingeschlafen sind (22,46). Lukas rekurriert hier auf Bilder
des Betens, die dem Leser schon bekannt sind: das Beten an einem einsamen

Ort und das Beten auf einem Berg.29 Auch das Gebet für bzw. in der Gemeinschaft

ist dem Leser bekannt. Der Unterschied zu den anderen Gebeten Jesu

besteht darin, dass Lukas den Inhalt ausformuliert (Lk 22,42:7iâi8p, ei ßoh/Ti
îtapéveyKe toùto tô 7tonjpiov à7t' epoù- îiàtiv pf] xô 0éLr|pà pou ak/Ji to
gov ytvéoOco)30. Auf diesem Hintergrund wird umso deutlicher, dass Jesu Gebet

für seine Widersacher in Lk 23,34 und sein Gebet am Kreuz (Lk 23,46)
das bisherige Bild komplementieren, und Lukas ausgehend von 22,46 darauf

hinarbeitet, «dass die intendierten Leser des LkEv sie [Jesu Aufforderung] in

27 Zur Rolle des Petrus in der Mahltradition siehe auch: B.D. Ehrman: Peter, Paul, and Mary
Magdalene: The followers of Jesus in history and legend, Oxford 2006, 39f. (40): «... the

tradition of Peter's bravado in the face of trouble may well be authentic.»
28 D.E. Smith: From symposium to Eucharist: The banquet in the early Christian world,

Minneapolis 2003, 190.
28 Die mit dem Berg (in Lk 6,12; 9,28f. und 22,39-42) verbundene Konnotation ist unbestrit-

tenermassen die gleiche wie im Alten Testament: Der Berg ist der Begegnungsort mit Gott
(so Wolter: Das Lukasevangelium [Anm. 12], 242 mit Radi).

30 Wolter: Das Lukasevangelium (Anm. 12), 722. Jesus tritt hier seinem Vater als Sohn gegen¬
über.



540 Soham Al-Suadi

ihr eigenes Jüngersein einlesen»31. Erst in Lk 24 wird der Anschluss an die Trias

Mahl — Nachfolge — Gebet wieder hergestellt. Die Emmaus-Jünger geben
ihrer Hoffnung Ausdruck, dass Jesus das Volk Israel erlösen wird (Lk 24,21),
und beim gemeinsamen Mahl (Lk 24,30), nachdem Jesus das Brot gesegnet,

gebrochen und verteilt hat, erkennen die Jünger ihren Gast. Auch Petrus wird
in die Erzählung eingeschrieben: Dass Jesus Petrus erschienen ist, erfahren
die Emmaus-Jünger in Jerusalem (Lk 24,34). In Lk 24,42f. wird abermals ein

Bezug zum Essen hergestellt, denn in Jerusalem wird dem Auferstandenen ein

Stück gebratener Fisch gereicht; daraufhin offenbart er sich, und er wird in den

Himmel gehoben, während er sie segnet. Das Lukasevangelium endet, wie es

angefangen hat, in Jerusalem und zeichnet auch am Schluss das Bild von betenden

Glaubenden. In Lk 24 ist es nicht das Volk vor dem Tempel, sondern die

Gemeinschaft Jesu Christi, die sich in Bethanien vor ihm niederwirft (Lk 24,52)
und dann allezeit im Tempel verweilt, um Gott zu preisen.

A Mahl - Lk 22,7-20
B Nachfolge — Lk 22,31

C Gebet - Lk 22,32.39-46
C' Gebet - Lk 23,34.46

B' Nachfolge - Lk 24,13-30
A' Mahl - Lk 24,31-32.42-43

Mahl — Nachfolge — Gebet in Lk 22-24

Diese kurze Zusammenstellung hat gezeigt, dass Lukas an verschiedenen Orten

seiner Erzählung Mahlberichte mit dem Topos des Gebets verbindet und
Petrus immer wieder in die Handlung einflicht. Dazu kommt, dass über die

Thematisierung der Nachfolge das Gebet auf der vertikalen Ebene die
Glaubenden mit Gott und auf der horizontalen Ebene miteinander verbindet. Der
Ort, an dem das u.a. stattfindet, ist das gemeinsame Mahl. Der folgende
Forschungsüberblick wird zeigen, dass diese Elemente von verschiedenen Seiten

aufgegriffen wurden.

31 A.a.O. 725.



Petrus im Spiegel des Antiochenischen Konflikts 541

Mahlgemeinschaft und Gebet im Kontext des Tukasevangeliums

Michael Wolter deutet in seinem Kommentar zum Lukasevangelium Gebete

als Zeichen dafür, dass «etwas Wichtiges als nächstes passiert».32 Diese These

ist nicht falsch, sie verallgemeinert aber die wissenschaftliche Debatte über das

Gebet bei Lukas der letzten 40 Jahre, denn bereits Adalbert Hamman stellte

1959 Lukas als «Evangelistfen] des Gebets» dar.33 P.T. O'Brien weist jedoch in
seinem Aufsatz über die Gebete im lukanischen Doppelwerk darauf hin, dass

die Anzahl der Publikationen zum Thema erst nach Wilhelm Otts Monographie

Gebet und Heil: Die Bedeutung der Gebetsparänese in der lukanischen Theologie

(1965) deutlich angestiegen ist.34 Ott ist vor allem daran interessiert, den

theologischen Mehrwert der Parabeln, die über das Gebet belehren sollen,
herauszuarbeiten.35 Er kommt zu dem Schluss, dass das systematische Interesse

des Lukas am Gebet in der Mahnung zum Gebet zu verorten ist.36 Ludger
Feldkämpers Analyse des Gebets hebt im Gegensatz dazu die ekklesiologi-
sche Bedeutung des Gebets hervor und konzentriert sich auf die Differenz
zwischen Jesu Gebet und dem Gebet seiner Jünger; nach ihm wird Jesus nicht

nur als Vorbild, sondern auch als Vermittler des Gebets und der Erlösung
verstanden.37 Ohne einen Unterschied zwischen den Gebeten Jesu und denen

seiner Jünger zu machen, sieht David Michael Crump Jesus «as an intercessor

whose prayers on behalf of the disciples serve to accomplish all that is

required for successful, obedient, discipleship — including their calling, illumination

and perseverance».38 In den 1990er Jahren stellten die wissenschaftlichen

Untersuchungen die sozialen Aspekte des Gebets in den Mittelpunkt. Obwohl
David Peterson sowohl den jüdischen als auch den heidnischen Hintergrund

32 Wolter: Das Lukasevangelium (Anm. 12), 242.
33 P.T. O'Brien: Prayer in Luke-Acts, TynB 24 (1973), 111-127 (111) über A. Hamman: La

prière, Tournai 1959, 144.
34 W Ott: Gebet und Heil: Die Bedeutung der Gebetsparänese in der lukanischen Theologie,

München 1965, 13 aus P.T. O'Brien a.a.O. (112). O'Brien kritisiert an Otts Ansatz, dass

er 1) die Apostelgeschichte zu wenig einbezieht, dass er 2) das Gebetsmotiv zu wenig als

Leitung Gottes der Heilgeschichte verstanden hat und dass er 3) die Führung Gottes zur
Erlösung des Volkes mehr in den Vordergrund hätte rücken sollen.

35 A.a.O. 18.
36 A.a.O. 138.
37 L. Feldkämper: Der betende Jesus als Heilsmittler nach Lukas, St. Augustin 1978, 333-338

(337).
38 Crump: Jesus the intercessor (Anm. 21), 21.



542 Soham Al-Suadi

des Gebets in Lukas berücksichtigt, untersucht er vor allem die Unterschiede

zwischen einem christlichen und einem jüdischen Gebet. Seine Argumentation
basiert darauf, dass Jesus sich als «a new point of contact between heaven and

earth» erwiesen hat.39 2007 fasst Niclas Förster die Forschungsgeschichte

zusammen, um davon ausgehend «das Profil der lukanischen Theologie auf dem

Hintergrund diasporajüdischen Denkens im Hinblick auf das Beten von Juden
und Heiden wie auch der Christen zu erheben».40 Er versucht zwischen der

Position Falks und der Position Petersons einen Mittelweg zu finden, indem

er das Gebet bei Lukas als hellenistisch-jüdisches Gebet versteht und seine

theologische Bedeutung in der Einbeziehung von Juden und Heiden in Gottes

Plan fokussiert sieht.41

Diese kurze Übersicht hat gezeigt, dass die Studien, die sich mit Jesus und

dem Gebet in Lukas beschäftigen, durchaus daran interessiert sind, die

theologische Bedeutung des Gebetes zu interpretieren. Häufig geht das mit einer

theologischen Engführung auf die Christologie oder einer religiösen Abgrenzung

gegenüber jüdischen oder paganen Gebeten einher. Das Gebet als Teil
der sozialen Mahlpraxis zu verstehen, wird nicht nur dem biblischen Befund

gerecht, sondern situiert sowohl die Gemeinden als auch die Theologie in den

Kontext des hellenistischen Judentums. In diesem Rahmen kann mit theologischen

Konzepten umgegangen werden, die aus den Texten und der Erfahrung
des Autors bzw. seiner Leser selbst entstehen. Grundsätzlich ist mit Dennis

Smith festzuhalten, dass ein Mahl in der Antike, ungeachtet dessen, ob es in
einem jüdischen oder paganen Haus gehalten wurde, weitaus mehr Inhalte

transportierte als die Sättigung der Teilnehmer. Religiöse Handlungen wie
Riten und Gebete gehörten zu den festen Bestandteilen des Mahls.42 Das hat

zur Folge, dass Gemeinschaft nicht nur unter den Mahlteilnehmern konstituiert

wird, sondern auch auf vertikaler Ebene mit dem Kaiser bzw. Gott. Das

Gebet verkörpert die horizontalen und die vertikalen Elemente gleichermas-

sen und korrespondiert somit sehr gut mit den Charakteristika der Mahlpra-

35 I.H. Marshall / D. Peterson: Witness to the Gospel: The Theology of Acts, Grand Rapids
1998, 394.

40 N. Förster: Das gemeinschaftliche Gebet in der Sicht des Lukas (Biblical tools and studies),
Leuven 2007, 30.

41 A.a.O. 30.
42 Smith: From symposium to Eucharist (Anm. 28), 108.



Petrus im Spiegel des Antiochenischen Konflikts 543

xis. Das wohl am deutlichsten fixierte und ausformulierte Gebet während der

Mahlpraxis ist das während der Libation, die den Übergang zwischen deipnon

und Symposion markiert. Nach Hal Taussig fasst dieses Gebet das deipnon ge-
wissermassen zusammen, und der Symposiarch führt die Mahlteilnehmer mit
der Gebetshandlung in den zweiten Teil des Mahls. Dadurch, dass das Gebet

während der Libation das Ende der Speisung und den Anfang des künstlerisch

ausgeschmückten Symposions markiert, kommt jenem schon im Verlauf des

Mahls eine besondere Bedeutung zu. Es wird von einem Lied begleitet und

von dem Symposiarchen zelebriert, der einen kleinen Schluck unvermischten

Weins in den Becher gibt, diesen einem Gott oder mehreren Göttern widmet
und etwas von dem Wein auf den Boden oder in ein Feuer gibt. Danach nimmt

er einen Schluck Wein und gibt den Becher an die anderen Mahlteilnehmer
weiter.43 Neben diesem prominenten Gebet gibt die Didache noch Auskunft über

Gebete am Anfang und am Ende des Mahls sowie Gebete und Hymnen nach

dem deipnon, während dem die Süssspeisen gegessen wurden.44

Gebete und insbesondere Texte, die von Gebeten handeln, erweitern die

oben beschriebenen Charakteristika durch das Hinzuziehen von anderen Themen

oder der Kontextualisierung in einen bestimmten Bedeutungshorizont.45

Im Lukasevangelium sind Gebete und Mahlberichte so miteinander verwoben,

dass das Thema der Nachfolge darin zu einem festen Bestandteil wird. Es

43 H. Taussig: In the Beginning was the Meal: Social Experimentation and Early Christian

Identity, Minneapolis 2009, 74. Simon Pulleyn weist nach, dass schon im antiken Griechenland

schriftliche Quellen ausreichend über Gebete im religiösen und politischen Kontext
informieren (S. Pulleyn: Prayer in Greek religion, Oxford etc. 1997,156.159). Zu den
allgemeinen Charakteristika gehört, dass Frauen und Männer laut in einer aufrecht stehenden

Gebetshaltumg beteten. Häufig wurde mit einer oder zwei angehobenen Händen gebetet,
wobei besondere Hingabe mit einer Gebetshaltung assoziiert wurde, bei der die rechte

Hand nach oben ausgestreckt und die linke Hand, den Daumen umschliessend, geschlossen

wurde (Pulleyn: a.a.O. 189-191). Zu der Partizipation von Frauen hält Pulleyn fest, dass

es keine Gründe gibt anzunehmen, dass «their participation in the activity was fundamentally

different from that of men» (Pulleyn: a.a.O. 170£).
44 M. Klinghardt: Gemeinschaftsmahl und Mahlgemeinschaft: Soziologie und Liturgie früh¬

christlicher Mahlfeiern, Tübingen 1996, 400. Klinghardt geht in diesem Zusammenhang
davon aus, dass die Gebete am Ende des Mahls und die Hymnen zeitgleich stattfanden -
während die Süssspeisen eingenommen wurden.

45 Smith: From symposium to Eucharist (Anm. 28), 154. 1QS 6,6-8 beschreibt nach ihm, dass

die Gemeinschaft das Mahl mit dem Gesetzesstudium verbindet, und erwähnt in diesem

Zusammenhang das Gebet als verbindendes Glied.



544 Soham Al-Suadi

konnte gezeigt werden, dass das Gebet ebenso wie das Mahl bei Lukas immer

an einen bestimmten Ort, an eine bestimmt Zeit und an die anwesenden

Personen geknüpft ist. So wird folglich auf ideale Weise auf die horizontale und
die vertikale Bedeutung für eine Gemeinschaft Bezug genommen. Die bereits

durchgeführte Analyse der Gebets- und Mahlpraxis bei Lukas hat gezeigt, dass

in Bezug auf Petrus vor allem die Frage der Nachfolge gestellt wird. Mahl und
Gebet geben genug Raum, um Fragen der sozialen Zusammengehörigkeit in
urchristlichen Gemeinschaften zu erörtern. Petrus ist bei Lukas der erste, der

auf sie eingeht. Er ist der erste Jünger, der berufen wird (Lk 5,1-11) und der

Jesus als Lehrer annimmt; er hat eine Epiphanie (Lk 5,4-9); er führt die anderen

Apostel (Lk 6,13-16); er legt das erste Bekenntnis ab (Lk 9,20); Jesus betet

für seinen Glauben (Lk 22,32) und er hat eine Auferstehungsvision (24,34).

Petrus wird als Jünger gegenüber den anderen sowohl in seinem Bekenntnis als

auch in seinem Scheitern hervorgehoben. Sein Glauben, seine Nachfolge, sein

Bekennen und seine Aufgaben für die Gemeinschaft werden immer wieder

miteinander in Beziehung gesetzt.46

Der folgende Abschnitt geht der eingangs formulierten These nach, dass

der primäre Ort, an dem der Antiochenische Konflikt bei Lukas diskutiert

wird, nicht Apg 15, sondern das Evangelium ist. Es wird zudem auf das

Verhältnis zwischen Petrus und Jerusalem in der Apostelgeschichte eingegangen
und gezeigt, dass Lukas auch hier Mahlgemeinschaft, Gebet und Nachfolge
aufeinander bezieht.

Petrus undJerusalem bei Lukas

Lukas erwähnt den Antiochenischen Zwischenfall in der Apostelgeschichte
nicht, obgleich die erzählte Zeit dies erwarten liesse. Daher bleibt diese

Auslassung in den meisten Untersuchungen als solche stehen und es wird nicht
danach gefragt, wo, wenn nicht in Apg 15, Lukas den Antiochenischen Zwi-

E.W Stegemann: Zur Rolle von Petrus, Jakobus und Johannes im Markusevangelium, ThZ
42 (1986), 366-374. Stegemann beschreibt in diesem Aufsatz, dass der Evangelist Markus

Petrus, Jakobus und Johannes von dem auserwählten Jüngerkreis abhebt (Stegemann:
a.a.O. 370). Petrus wird auch von Markus als ein versagender Jünger stilisiert, der dazu

noch unverständig und leidensscheu ist. Andererseits nimmt er aber auch bei Markus die

führende und zuletzt richtige Stellung ein; er bekennt sich zu Jesus als dem Christus (Stegemann:

a.a.O. 374).



Petrus im Spiegel des Antiochenischen Konflikts 545

schenfall hätte behandeln können.47 Die historische Nähe zum Konflikt und

die Charakterisierung des Petrus im Lukasevangelium als erster Jünger, der

— obgleich in sich zerrissen — als Protagonist der frühchristlichen Nachfolge
beschrieben wird, legt den Schluss nahe, den Umgang mit dem historisch
plausiblen Konflikt im Evangelium zu suchen.48 Als Indiz diente nicht die erzählte

Zeit des Evangeliums, sondern eine Metaebene, auf der die Kontextualisie-

rung des Petrus in der Mahl- und Gebetspraxis vorgenommen wurde. Daher

erschien es zweckmässig, sich die Rolle des Petrus im Evangelium anzusehen,

die von Lukas strukturell mit dem Thema der Nachfolge im Zusammenhang
mit Mahlgemeinschaften und frühchristlicher Gebetspraxis in Verbindung
gebracht wurde. Der Bezug zu Jerusalem erschliesst sich einerseits über die

Würdigung der Autorität der Jerusalemer Gemeinschaft und der Bedeutung
der Stadt für die Heilsgeschichte, andererseits über die Ausführungen in der

Apostelgeschichte. Jerusalem ist die Stadt, in der das Evangelium beginnt, und
sie ist auch die Stadt, in der sich das Wirken Jesu Christi entfaltet und endet.49

Die Gemeinschaft in Jerusalem und die von Petrus und Paulus gegründeten
Gemeinden stellen für Lukas zwei verschiedene Bezugspunkte dar, denen er

auf unterschiedlichste Weise gerecht werden will.50 Es ist daher anzunehmen,

47 W. Dietrich: Das Petrusbild der lukanischen Schriften (BWANT F. 5 H. 14), Stuttgart 1972,

322f. führt zusammenfassend aus, dass «die Berufungsgeschichten Teile aus dem Bericht

von der Berufung der Zwölf und aus der Verklärungsgeschichte sowie die Eingangsverse
der Verleugnungsansage nicht der Markusvorlage entstammen». Anstatt die Herkunft des

Petrusbildes auf den historisch tradierten Antiochenischen Konflikt zu beziehen, gibt sich

Dietrich mit der Klassifizierung von älterem Petrusmaterial als lukanisches Sondergut
zufrieden.

48 Die Beschreibung von Petrus' konfliktbelastetem Charakter in Gal 2 stimmt durchaus mit
dem Bild des Petrus im Lukasevangelium überein. Obgleich Petrus dem Leser des Evangeliums

erst mit der ersten Berufung der Jünger vorgestellt wird, ist schnell klar, dass Petrus

durch seine Zweifel und sein Fehlverhalten, aber auch durch seine Nähe zu Jesus eine

Brücke zwischen den Jüngern und Jesus bildet. Nach Dietrich: a.a.O. 80 ist das Petrusbild
in Lk 5 ambivalent, da Petrus sich selbst als àvijp âgapxtoLôç bezeichnet.

49 Das Leben Jesu wird von Lukas darüber hinaus in drei Teile gegliedert: Jesu Weg nach

Jerusalem (Lk 9,51-19,44), sein Aufenthalt in Jerusalem (Lk 19,45-21,38) und die Passion

und Auferstehung (Lk 22-24,53).
50 Siehe hierzu: Dietrich: Das Petrusbild der lukanischen Schriften (Anm. 47), 331. Dietrich

sieht im Lukasevangelium die Grundlagen des Apostolats und der Nachfolge beschrieben.

Petrus obliegt die Aufgabe, das Evangelium zwischen Jerusalem, Samaria und Caesarea

bekannt zu machen. Dietrich bezieht diese Entwicklung nicht auf das Mahl oder das Gebet,
sondern auf ein bestimmtes Geistverständnis, das mit Petrus in Verbindung gebracht wird.



546 Soham Al-Suadi

dass für Lukas ähnlich wie für Paulus gilt, dass er sein Verhältnis zu den

Autoritäten klären will. Hierzu können die einflussreichen Apostel Paulus und Petrus

ebenso gezählt haben wie die Gemeinschaft in Jerusalem. Lukas stellt sich

hier in die paulinische Tradition, da davon ausgegangen werden kann, dass er

«zeigen [will], daß sein Evangelium [...] zugleich unabhängig von und identisch

mit dem der Jerusalemer ist»51. In diesem Sinn ist es verständlich, dass Lukas in
19,46 die Verkäufer und nicht die Jerusalemer dafür verantwortlich macht, dass

der Tempel nicht mehr das «Haus des Gebets» ist.52

Es ist davon auszugehen, dass das Scheitern des Petrus in der Frage des

gemeinsamen Mahls für Lukas Grund genug war, ihn zu einer Identifikationsfigur

für das Ringen um die rechte Nachfolge zu machen. Die Apostelgeschichte
baut auf diese Stärkung des Petrus als Schlüsselfigur der Nachfolge auf: Petrus

wird mit der Verkündigung in Jerusalem, Judäa und Samaria beginnen und

initiiert als Gemeindeleiter in Jerusalem die Nachwahl des 12. Apostels (Apg
1,15-26).53 Petrus redet an Pfingsten zu den Juden und allen Bewohnern
Jerusalems (Apg 2,14) und fordert in Apg 2,38 alle dazu auf, sich taufen zu lassen.

Er ist in Apg 6,4 einer der Zwölf, die sich ganz dem Gebet und dem Dienst

am Worte verpflichten. In Apg 10 und 11 geht Lukas einen Schritt weiter,
indem er zweimal von Petrus' Widerwillen gegen die Aufforderung, Fleisch

zu schlachten und zu essen, berichtet. Apg 10,13 schildert die Aufforderung
innerhalb des Erlebens Petrus', der auf dem Dach eines Hauses betet, während

für ihn das Essen bereitet wird. Apg 11,7 gibt den Bericht Petrus' gegenüber
der Jerusalemer Gemeinschaft wieder. Vor ihr muss sich Petrus erklären, denn

sie beschuldigt ihn, mit Heiden gegessen zu haben (Apg 11,2). Petrus gelingt

es, die Jerusalemer zu beruhigen; er schildert, wie er in der Konversation mit
der Stimme dreimal bekundete, dass er niemals etwas Gemeines oder Unreines

gegessen habe, und dreimal gehört habe, dass das, was Gott gereinigt hat, nicht

gemein gemacht werden kann (Apg 11,9). Auf den Antiochenischen Konflikt
bezogen heisst das, dass Petrus nichts hätte falsch machen können, denn ers-

51 T. Holtz: Der antiochenische Zwischenfall: (Galater 2.11-14), NTS 32 (1986) 344-361

(344).
52 Wolter: Das Lukasevangelium (Anm. 12), 635f.
53

J. Gnilka: Petrus und Rom: Das Petrusbild in den ersten zwei Jahrhunderten, Freiburg im
Breisgau 2002, 163: «Der Hinwendung zu allen Juden entspricht die Hinwendung zu allen

Völkern, die mit dem Ende der Erde vollendet sein soll». Petrus beginnt mit dem ersten
Teil des Missionsbefehls.



Petrus im Spiegel des Antiochenischen Konflikts 547

tens hat er niemals etwas Gemeines oder Unreines gegessen, und zweitens

gibt es nichts Gemeines, wenn Gott es gereinigt hat. Der Konflikt löst sich

in der Apostelgeschichte zu Gunsten aller Konfliktparteien: Die Jerusalemer
Gemeinschaft verherrlicht Gott; sie erkennt, dass Gott die Nationen mit ein-

schliesst, und Petrus verliert nicht an Ansehen. In Apg 15,7 bestätigt Petrus,
dass er der Heidenapostel ist, der von Gott dafür ausgewählt wurde, das Wort
des Evangeliums unter den Nationen zu verbreiten.

Zusammenfassend ist festzuhalten: Indem Lukas die Bedeutung des Petrus

(anders als die des Paulus) für Jerusalem fortschreibt, leistet er eine erweiterte

Verarbeitung des Konflikts. Anders als Paulus rehabilitierte Lukas Petrus im
Evangelium nicht nur in Bezug auf diesen Konflikt, sondern charakterisierte

ihn auch als den Protagonisten für die jesuanische Nachfolge. Unmittelbar
damit verknüpft Lukas die Thematik von Mahl und Gebet, so dass die Nachfolge

immer im Themenfeld des ursprüngüchen Konfliktes aus Antiochia
verortet ist. Durch die erweiterte Rolle des Petrus in der Apostelgeschichte wird
bei Lukas der Konflikt auf einer anderen Ebene diskutiert; er berücksichtigt
nunmehr nicht nur den Konflikt in Antiochia, sondern beschreibt im weiteren
Sinn das Verhältnis der frühchristlichen Gemeinschaften zu Jerusalem. Dieses

weiterentwickelte Bild des Petrus als Heidenapostel in der Apg bestätigt, dass

der Antiochenische Konflikt von Lukas nicht geschönt, sondern nachhaltig zu
Gunsten einer guten Beziehung zu Jerusalem aufgearbeitet wurde.

Abstract
Petrus' Rolle im Antiochenischen Zwischenfall und die damit verbundene
Auseinandersetzung zwischen Paulus und Jerusalem werden intensiv diskutiert. Die Rezeption

des historisch plausibel dargestellten Konflikts über die uneingeschränkte
Mahlgemeinschaft erweckt den Eindruck, dass Paulus unmittelbar in den Konflikt verwickelt
war. Demgegenüber hüllt sich Lukas über diese Konfrontation in Schweigen. Der
vorliegende Beitrag geht nicht davon aus, dass Lukas das Konfliktpotenzial zwischen der

Diaspora und Jerusalem durch seine fehlende Diskussion des Konflikts «geschönt» hat.

Stattdessen wird gefragt, unter welchen Voraussetzungen das Bild des Petrus bei Lukas

trotz — oder gerade wegen - des Antiochenischen Zwischenfalls gezeichnet wurde. Die
Lösung wird im Horizont des Konflikts selbst gesucht — der Rolle des Petrus in der
Mahl- und Gebetsgemeinschaft.

Soham Al-Suadi, Bern


	Petrus im Spiegel des Antiochenischen Konflikts im Lukanischen Doppelwerk

