
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 4

Artikel: Jerusalem am Anfang und am Ende der Lebensgeschichte Jesu :
Erzählen als Sinnenthüllung bei Matthäus

Autor: Tuor-Kurth, Christina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877679

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jerusalem am Anfang und am Ende der

Lebensgeschichte Jesu

Erzählen als Sinnenthüllung bei Matthäus

«Auch Klio dichtet», so lautet bekanntlich die Metapher, die ausdrücken will,
dass Geschichtsschreibung immer eine Deutung von Geschichte und also

Erzählung ist.1 Auf der Ebene ihrer Vermittlung rücken Geschichte und Literatur
nahe aneinander. Beispiele für diese kreative Muse der Geschichtsschreibung

gibt es viele, von Herodot bis Theodor Mommsen, dem für seine «Römische

Geschichte» der Literaturnobelpreis verliehen wurde. Gemeinsamer Nenner
der beiden Werke ist, dass sie Geschichte erzählen, um sie zu erklären.2 Diesen

Deute-Vorgang durch Ordnen der Erzählabläufe und durch Herstellen von
Zusammenhängen hat Hannah Arendt im Blick auf das Lebenswerk der Karen

Büxen wie folgt zusammengefasst: «Die Geschichte enthüllt die Bedeutung
dessen, was sonst eine unerträgüche Folge bloßer Ereignisse büebe».3 Und sie

fügt einige Zeilen weiter hinzu: «Es ist wahr: Das Geschichtenerzählen ent-

hüüt den Sinn, ohne den Fehler zu begehen, ihn zu benennen».4 Mit dem

Begriff der Sinnenthüllung ist treffend ausgedrückt, dass der im Text angelegte

Sinn seinerseits der Deutung bedarf. Arendt hat das im Bück auf die

denkende Auseinandersetzung mit der Vergangenheit, dem eigentüchen Ort des

Erzählens in ihrem Werk, deutlich gemacht. Angesichts der Diskontinuitäten
historischer Prozesse fordert sie, das Denken der Vergangenheit in die Gegenwart

einzubinden und für die Gegenwart zu legitimieren.5 Das Erzählen dient

1

Geprägt hat sie H. White: Auch Klio dichtet oder Die Fiktion des Faktischen. Studien zur
Tropologie des historischen Diskurses, Stuttgart 1986.

2 H.-l. Goertz: Umgang mit Geschichte. Eine Einführung in die Geschichtstheorie, Ham¬

burg 1995, 102.
3 H. Arendt, I. Dinesen: in dies.: Menschen in finsteren Zeiten, München 2012 ('2001, engl.

1968), 117-135 (129).
4 Arendt, Dinesen: Menschen in finsteren Zeiten (Anm. 3), 130.
5 G. Mein: Fermenta cognitionis. Hannah Arendts Hermeneutik des Nach-Denkens,

Deutsche Vierteljahresschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte, Heft 3

(2003) 481-511 (484): Es ist notwendig, dass «sich das Denken der Vergangenheit in der

Gegenwart für die Gegenwart als wahrhaftig erweisen, sich legitimieren muss». Vgl. H.
Arendt: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Übungen im politischen Denken 1,

München 22000, 38.

ThZ 4/69 (2013) S. 496-517



Jerusalem am Anfang und am Ende der Lebensgeschichte Jesu 497

dabei als «hermeneutische Selbstvergewisserung».6 Und im Blick auf grausame
Geschehnisse in der Vergangenheit, die nicht bewahrt, aber gleichwohl erzählt

werden müssen, wie die Erfahrungen des 2. Weltkriegs, bietet Erzählen die

Möglichkeit, «der Komplexität und Widerlichkeit der Wirklichkeit ins Auge zu
sehen», was uns mit der Welt, in der wir leben, zu versöhnen vermag.7

Auch die Evangelien werden im Zuge von linguistic turn und synchroner
Textanalyse heute als literarisch komponierte Erzählungen gelesen.8 Ihre
Eigenheit, die vergangene Lebensgeschichte Jesu für eine aktuelle Glaubensgemeinschaft

nachzuerzählen, wird in Formen wie Wirklichkeitserzählung9 oder

historische Erzählung10 gefasst. Unstrittig ist, dass die Evangelisten die von
ihnen erzählten Ereignisse deuten, indem sie den für sie bedeutsamen theologischen

Sinn im Lichte einer jeweiligen Gegenwart erhellen. Damit wird Deuten

zur Sinnenthüllung,11 auf verschiedenen Ebenen der Erzählung. In den Evangelien

ist dieser Vorgang dort besonders stark erkennbar, wo die Erzählung
selbst als unstimmig, als rätselhaft, als geheimnisvoll wahrgenommen wird,
namentlich am Anfang und am Ende der Lebensdarstellung Jesu.12 Und wenn

' Mein: Fermenta (Anm. 5), 487.
7 C. Ehrwein: Die Funktion des Erzählens im öffentlichen Raum. Ansätze zu einer nar-

rativen Ethik bei Hannah Arendt, in: M. Hofheinz et al.: Ethik und Erzählung. Theologische

und philosophische Beiträge zur narrativen Ethik, Zürich 2009, 207-223 (220) unter
Verweis auf Arendt: Zwischen Vergangenheit und Zukunft (Anm. 5), 62. Für Arendt ist
Erzählbarkeit die Grundbedingung moralischen Urteilens, wobei Erzählen (wie Denken)
dem letzteren vorausgeht.

8 Vgl. dazu den Uberblick bei R. Zimmermann: <Deuten> heißt erzählen und übertragen.
Narrativität und Metaphorik als zentrale Sprachformen historischer Sinnbildung zum Tod
Jesu, in: J. Frey / J. Schröter (Hg.): Deutungen des Todes Jesu im Neuen Testament, Tübingen

22012, 315-373 (316f£).
5 A. Mauz: In Gottesgeschichten verstrickt. Erzählen im christlich-religiösen Diskurs, in:

Chr. Klein / M. Martinez (Hg.): Wirklichkeitserzählungen. Felder, Formen und Funktionen

nicht-literarischen Erzählens, Stuttgart 2009,192-216.
10 Zimmermann: Deuten (Anm. 8), 334 unter Bezugnahme auf J. Schröter: Von der Histori¬

zität der Evangelien. Ein Beitrag zur gegenwärtigen Diskussion um den historischen Jesus,
in: J. Schröter / R. Brucker (Hg.): Der historische Jesus. Tendenzen und Perspektiven der

gegenwärtigen Forschung, Berlin 2002, 163-212.
11 Zimmermann: Deuten (Anm. 8), 317 spricht von Sinnstiftung: «Im Prozeß der Deutung

wird der Sinn nicht nur reproduziert, sondern (gestiftet), d.h. allererst produziert».
12 Vgl. dazu etwa die Sammelbände von C. Clivaz / A. Dettwiler u.a. (Ed.): Infancy Gospels,

Stories and Identities (WUNT 281), Tübingen 2011 und von Frey / Schröter: Deutungen
des Todes Jesu (Anm. 8).



498 Christina Tuor-Kurth

die Verfasser der Evangelien in diesen Passagen gegen einen als sinnlos erscheinenden

Verlauf der Geschichte Israels und des Lebens Jesu die Notwendigkeit
der geschehenen Ereignisse für den Heilsplan Gottes offenbaren, bedienen sie

sich, so meine These, auch der literarischen Form der Gegenerzählung. Das sei

im Folgenden an zwei Textbeispielen aus dem Matthäusevangelium ausgeführt.
Untersucht werden die Perikopen von der Gefährdung des neugeborenen
Jesuskindes (1.) und der AuslieferungJesu in den Tod (2.). Meine Deutung dieser

vielfach interpretierten Texte schüesse ich mit einem Ausblick auf die Funktion

Jerusalems in der Topographie der matthäischen Erzählung (3.).

1. Die Geburtser^äh langen Jesu und ihre Rätsel

Dass Matthäus und Lukas die markinische Vorlage um eine je eigene Beschreibung

der Geburt und frühen Kindheit Jesu ergänzen, ist nicht ohne Parallelen

in der antiken Literatur. Schriften, in denen das Leben von Persönlichkeiten

nacherzählt wird — Plutarchs Vitue parallelae, Suetons De vita Caesarum, Philo

von Alexandriens De vita Mosis — setzen meist mit deren biologischer Geburt
ein. Wie jene, der hellenistischen fehr-Literatur nahestehenden Schriften,
bedienen sich Matthäus und Lukas in ihren Prologen13 auch legendarischer und

mythischer Erzählelemente. Als historische Berichte gelten die Geburtserzählungen

Jesu in der neutestamentlichen Forschung nicht mehr.14 Sie sind aber

auch keine Wiedergaben eines realen Geburtsvorgangs. Insbesondere die aus

antiken griechischen und römischen Textquellen bezeugte Unterscheidung
zwischen biologischer und sozialer Geburt findet hier keinen Niederschlag. Es

fehlt darüber hinaus jegliche Andeutung auf ein Wissen um die überaus hohe

Säuglingssterblichkeit, über den allgegenwärtigen Tod bei einem Geburtsgeschehen,

über die Realität von Fehl- oder Totgeburten und körperlichen
Anomalien Neugeborener — Momente, die nichtjüdische antike Texte wiederholt

bezeugen und reflektieren. Abgesehen von der Namengebung, die nicht ei-

P. Fiedler: Geschichten als Theologie und Verkündigung - die Prologe des Matthäus- und

Lukasevangeliums, in: R. Pesch (Hg.): Zur Theologie der Kindheitsgeschichten. Der heutige

Stand der Exegese, München 1981, 11-26 will mit dieser Bezeichnung ausdrücken,
dass in beiden Erzählungen ähnlich dem ganz anders gearteten Johannesprolog «in der

Hauptsache Glauben verkündet» werden soll (11).
I. Broer: Die Kindheitsgeschichte im Matthäusevangelium und die neuere Exegese,

Siegener Pädagogische Studien 23 (1977/78) 46-55 (46£).



Jerusalem am Anfang und am Ende der Lebensgeschichte Jesu 499

gentlich zum Geburtsgeschehen gehörte,15 erwähnt nur Lukas ein einziges

Element, nämlich das Einwickeln des neugeborenen Jesus (2,7), den Maria
offensichtlich ohne eine zu jener Zeit üblicherweise anwesende Geburtshelferin zur
Welt gebracht hatte.

Matthäus und Lukas erzählen die Ereignisse dergestalt, dass ihnen ein

Hauch von Geheimnis anhaftet.16 Beide lassen die Geburt Jesu mit dem
biblisch bekannten (vgl. Ri 13) Moment einer Engelsankündigung einsetzen (Mt
l,20f£; Lk 1,31 f.). Bei beiden wird von einer übernatürlichen Zeugung berichtet

(Mt 1,18; Lk 1,35).17 Und beide nennen das bei Markus nicht vorkommende

Bedehem als Geburtsort Jesu (Mt 2,1.5f.8.16; Lk 2,4.15). Mit dem um die

Zeitenwende ansonsten unbedeutenden Ort Bedehem wird natürlich an die

biblische Davidstradition und die mit ihr verbundenen messianischen Hoffnungen

auf die Ankunft eines kommenden Gesalbten (Mi 5,1) angeknüpft.18 Wie

Jerusalem (z.B. II Sam 5,7.9), gilt in den biblischen Schriften auch Bedehem

(I Sam 20,6) als Stadt Davids. Diese Verbindung ist den Verfassern der neutes-

tamentlichen Schriften geläufig. Bedehem kommt nur im Zusammenhang der

Lokalisierung der Herkunft Jesu vor, so noch in Joh 7,42, dort gewissermassen

per negationem und als Frage formuliert. Neben diesen Gemeinsamkeiten
enthalten die lukanische und matthäische Erzählung zahlreiche Unterschiede. Die
Erzählintention ist eine auffallend andere, was sich nicht zuletzt an der Tona-

lität der beiden Berichte zeigt. Im Blick auf die matthäische Version hat etwa

Geza Vermes mit Recht von einem Drama gesprochen.19

15 S. zum antiken Geburtsverlauf T. Köves-Zulauf: Römische Geburtsriten, München 1990.
16 G.Vermes: Die Geburt Jesu. Geschichte und Legende, Darmstadt 2007, 134 resümiert:

«Im Nachhinein betrachtet, scheint der Zweck der Kindheitsevangelien letztlich darin zu

bestehen, einen Prolog zu schaffen, der den neugeborenen Jesus mit einer Aura von Wunder

und Rätsel umgibt».
17 Für M. Rösel: Die Jungfrauengeburt des endzeitlichen Immanuel. lesaja 7 in der Überset¬

zung der Septuaginta Jahrbuch Biblische Theologie 6), Neukirchen 1991,150 verdeutlicht
das Motiv der Jungfrauengeburt, dass der «kommende Heilsbringer von Beginn an dem

normalen sündigen Lauf von Zeugung und Geburt enthoben ist». ZurJungfrauengeburt s.

auch Vermes: Die Geburt (Anm. 16), 51-70, der festhält, dass die Vorstellung der jüdischen
Tradition völlig fremd ist.

18 Vgl. B. Schmitz: Das wissenschaftliche Bibellexikon im Internet, http://www.bibelwissen-
schaft.de/ nc/wibilex/dasbibellexikon/details/quelle/WIBI/zeichen/b/referenz/10159/
cache/92a2aa5065988f65526f60151b092e6e.

19 Vermes: Die Geburt (Anm. 16), 137.



500 Christina Tuor-Kurth

1.1 Der Beginn des Auftretens Jesu bei Matthäus

Matthäus leitet seine Erzählung von der Ankunft des künftigen Erlösers als

eines irdischen Ereignisses mit dessen Abstammung ein. Die in 1,1-17
überlieferte Liste der Vorfahren Jesu ahmt bewusst biblische Stammbäume nach

und zielt auf die davidische Herkunft Jesu.20 Der Abschnitt Mt 1,1-17 ist aber

auch vor dem Hintergrund der Periodisierung von Geschichte zu lesen, wie sie

aus apokalyptischen Schriften seit hellenistischer Zeit bekannt ist. Auch dort
wird der Ablauf der Geschichte ordnend gedeutet — einer Geschichte, die im
unaufhaltsamen Prozess moralischen Zerfalls ihrem Ende entgegengeht, dem

Gericht über diesen Aon, auf das ein neuer Himmel und eine neue Erde folgen
werden.21 Die Ordnung bei Matthäus fokussiert auf das Danach, den neuen
Aon. Er teilt die Geschichte von Abraham bis zum ChristosJesus (1,1), dem
Gesalbten22 in dreimal vierzehn Generationen ein;23 als deren Höhepunkt steht die

Geburt des Christos Jesus, mit der sich die Verheissungen Gottes an sein Volk
seit Abraham und die mit David verbundenen messianischen Hoffnungen
Israels erfüllen. So gilt: «Mit der Erscheinung Jesu erreicht die Heilsgeschichte
ihren Zenith».24 Von diesem Ende her, das gleichsam ein Auftakt ist, präsentiert

Matthäus seine frohe Botschaft und weckt damit beim Leser ebenso das

Bewusstsein apokalyptischer Wirklichkeitswahrnehmung wie auch die mit dem

kommenden Gesalbten (Christos) verknüpften Hoffnungen.
Die erzählten Ereignisse rund um Jesu Geburt erhalten durch fünf25

Erfüllungszitate ihre Struktur. Die Geburt und die sie begleitenden Ereignisse
werden als Erfüllungen prophetischer Aussagen gedeutet. Auch diese Methode

20 Zu den beiden Stammbäumen Mt 1,1-17 und Lk 3,23-38 vgl. Vermes: Die Geburt (Anm.
16), 23-39.

21 Z.B. die Zehn-Wochen-Apokalypse äth. Hen. 93,3-10 von der Geburt Henochs bis zum

grossen Gericht und der Erscheinung eines neuen Himmels. S. dazu auch A. Funkenstein:

jüdische Geschichte und ihre Deutungen, Frankfurt 1995, 77f.
22 Zur Wiedergabe von XptGTÔç mit Gesalbter s. etwa W. Stegemann und E. Stegemann:

Nicht schlecht verhandelt! Anmerkungen zur Bibel in gerechter Sprache, Kul 22 (2007)
17f.

23 Zu den Inkongruenzen im mt. Stammbaum s. Vermes: Die Geburt (Anm. 16), 30f.
24 P. Stuhlmacher: Die Geburt des Immanuel. Die Weihnachtsgeschichte aus dem Lukas- und

Matthäusevangelium, Göttingen 22006, 94.
25 Zum nichtbiblischen <Zitat> in 2,23 s. P. Fiedler: Das Matthäusevangelium (Theologischer

Kommentar zum Neuen Testament 1), Stuttgart 2006, 68£, der auf Apg 24,5 verweist; zu
den Deutungen von NaÇcopoùoç s. Stuhlmacher: Die Geburt (Anm. 24), 88-90.



Jerusalem am Anfang und am Ende der Lebensgeschichte Jesu 501

des pesher, der Deutung mittels Rekurs auf biblische Prophezeiungen ist aus

jüdischen apokalyptischen Schriften um die Zeitenwende bekannt.26 Beides,

die periodisierende Interpretation des Verlaufs der Geschichte und die

Entschlüsselung biblischer Verheissungen, beweisen die Wahrheit der vom Apoka-
lyptiker geschauten Visionen und die Nähe des kommenden Endes. Matthäus

bedient sich auch dieser Erzählmomente mit der Absicht, die apokalyptische

Erwartung an das baldige Ende, das mit der Wiederkunft des Christos eintreffen

wird, wachzuhalten bzw. neu zu wecken.

In seinem Prolog stellt Matthäus einen unbeirrbaren Weg des Gottessohns

und Gesalbten (Christos) in diese Welt dar, wiewohl diesen dramatische

Ereignisse begleiten. Schon ganz zu Beginn von Jesu Leben stehen — in Gestalt
des gerechten Joseph (Mt 1,19ff.) und des aufgebrachten Herodes (2,3ff.) —

Hindernisse im Weg, die es zu überwinden gilt. Die Gefährdungen durch den

König Herodes malt Matthäus ausführlich aus und gestaltet die Erzählung in

Anlehnung an anüke Aussetzungsmythen, allen voran den des Mose.27

1.2 Mt 2,1-23: Gefährdung und 'Kettung des designierten «Königs derJuden»

Das literarische Motiv von der Aussetzung und anschliessenden Rettung eines

Kindes, das später eine wichtige Persönlichkeit wird, ist in mythischen
Erzählungen zahlreicher antiker Kulturen über die Geburt von Göttern, Halbgöttern,
Heroen oder historischen Persönlichkeiten überliefert.28 Der narrative Ablauf
in diesen Aussetzungsmythen ist stets der gleiche: Anlass für die Aussetzung

gibt die Ankündigung einer von diesem Kinde, falls es am Leben bliebe,
ausgehenden Bedrohung — meistens für den aktuellen Herrscher. Die Eltern — Mutter

oder Vater oder beide — unterwerfen sich diesem «Schicksal». Doch anstatt
das Kind nach der Geburt zu töten, wird es ausgesetzt — symbolischerweise in
die Wildnis, den Bereich ausserhalb des Schutzes einer Gemeinschaft. Entsprechend

sind es bevorzugt outlaws, die das Kind finden und sich seiner fürsorglich
annehmen, nämlich Hirten, aber auch Tiere. Die Rettung bildet den Anfang

26 S. dazu etwa Funkenstein: Jüdische Geschichte (Anm. 21), 74-78.
27 Zum Vergleich mit Ex 2,1-10 s. auch M. Mayordomo-Marin: Den Anfang hören. Leser¬

orientierte Evangelienexegese am Beispiel von Matthäus 1-2 (FRLANT 180), Göttingen
1998,312-331.

28 Zum folgenden Chr. Tuor-Kurth: Kindesaussetzung und Moral in der Antike. Jüdische
und christliche Kritik am Nichtaufziehen und Töten neugeborener Kinder (FKDG 101),

Göttingen 2010, 94-104.209-215.



502 Christina Tuor-Kurth

des Aufstiegs des Kindes, dessen wahre Identität nach einer Zeit in der Verborgenheit

ans Licht gelangt. Am Ende steht die Anerkennung des Kindes durch
die Eltern, die Gesellschaft, manchmal sogar durch den Herrscher. Charakteristisch

für Aussetzungsmythen ist, dass das Heldentum grosser Männer und

deren Erwählung seitens der Götter geradezu dadurch bezeugt wird, dass sie

als neugeborene Kinder ausgesetzt und dann gefunden werden. Mythische
Könige sind daher «fast immer Findlingskinder», wie Gerhard Binder betont hat.29

Mythische Erzählungen vermitteln kulturelle Werte und bieten Auslegungen

für das ansonsten Unerklärbare.30 Im Mythos vom ausgesetzten Kind wird
eine Geschichte mit happy-end erzählt, die sich gegen das mit einer Kindesaussetzung

intendierte Schicksal wendet: Was dem Kind, das ausgesetzt wird,
bestimmt ist (das fatum) — der Tod —, das wird durch eine grössere, göttliche

Bestimmung aufgehoben. Die Rettung bestätigt die Bedeutung, die dieses

Kind künftig haben wird. Die Erzählstrategie ist die, das als skandalon geltende
Aussetzen eines neugeborenen Kindes in ein geradezu notwendiges Ereignis

umzubiegen. Der Mythos bietet damit eine Sinngebung, die ironisch

hergestellt wird: Kindesaussetzung, die eigentlich das Leben zerstört, weil sie das

Weitergeben durch Nachkommen unterbricht, führt gerade und erst recht zu
Leben und Nachkommenschaft. Und da Nachkommenschaft zur Legitimation
von Herrschaft gehörte, sind Aussetzungsmythen als Ursprungsmythen31 zu

verstehen. Der ausgesetzte Mann ist der potentielle Bedroher, der zum Helden

aufsteigt — wobei nicht selten gleichzeitig der amtierende Herrscher zur persona

nongrata wird. Aussetzungsmythen erzählen auf ihre Weise von Machtablösun-

gen.
Vieles von dem Ausgeführten lässt sich auf die erzählte Gefahrdung des

neugeborenen Jesuskindes in Mt 2,1-23 übertragen. Zwar ist hier weder von
einer praenatalen Gefahrenwahrnehmung noch von einer Aussetzung unmittelbar

nach der Geburt die Rede. Doch wird in Kap. 2 zur Genüge ausgedrückt,
dass das Jesuskind dem drohenden Untergang ausgesetzt ist. Matthäus erzählt

29 G. Binder: Die Aussetzung des Königskindes. Kyros und Romulus, Meisenheim 1964, 27;

s. auch R. Oswald: Art. Aussetzungsmythen und -sagen, in: DNP Bd. 2, Stuttgart 1997,
336f.

30 N. Thuleen: Funktionen des Erzählens, http://www.nthuleen.com/papers/636Erzaehlen.
html, 1996.

31 Binder: Aussetzung (Anm. 29), 21 u.ö.



Jerusalem am Anfang und am Ende der Lebensgeschichte Jesu 503

von der Akklamation des neugeborenen Jesuskindes als designierter «König
der Juden» durch die Magier aus dem Morgenland (2,2), von dessen Gefährdung

durch den Herrscher Herodes und von der Bewahrung aufgrund der

Flucht der heiligen Familie nach Ägypten. Der Ort Ägypten spielt natürlich
auf den Exodus und auf die Mose-Erzählung an.32 Die Tatsache, dass Mose

aus Ägypten und Joseph nach Ägypten flieht, ergibt sich aus der Lokalisierung
der Geburt des Davididen Jesus in Bethlehem;33 sie wirkt jedoch äusserst

ironisch: Ausgerechnet in Ägypten soll keine Gefahr für das Kind bestehen. Mit
der Anspielung auf Ägypten klingt auch die biblische Josephs-Erzählung und

mit ihr der Mythos von der Gefährdung und Bewahrung des geliebten Sohnes

an.34 Doch kann dieser Faden hier nicht weiter verfolgt werden. Deutlich
scheint mir, dass schon hier der Geschichte für den Leser eine Tiefendimension

gegeben wird: Der designierte König wird kommen wie Mose und sein Volk
retten;35 er wird wie Joseph Herrschaft begründen.

Die Flucht nach Ägypten36 bannt die Gefahr für das Jesuskind. Da aber dem

herrschenden König diese Information nicht zugänglich ist, wird die Gefährdung

erzählerisch erst mit dem Kindermord in Bethlehem beseiügt. Das Motiv
einer kollektiven Tötung zur Abwendung einer Bedrohung der Macht des

aktuellen Herrschers ist ebenfalls aus der Moseerzählung bekannt (Ex 1,16.22).
Es ist dies aber nicht eine spezifisch yewish mark», die in Mt 2 dem universalen

Schema vom ausgesetzten und geretteten Kind hinzugefügt wurde.37 Auch

etwa in (paganen) römischen Quellen ist das Motiv belegt.38 Erzählerisch bildet

52 Insbesondere Mt 2,13 (Ex 2,15) und 2,19f. (4,19) legen eine bewusste Gleichsetzung Jesu
mit Mose nahe; s. dazu auch Fiedler: Matthäusevangelium (Anm. 25), 54, sowie I. Broer:

Jesusflucht und Kindermord - Exegetische Anmerkungen zum zweiten Kapitel des

Matthäusevangeliums, in: Pesch: Theologie (Anm. 13), 74-96 (88). Stuhlmacher: Die Geburt
(Anm. 26), 86f. spricht von einem «neuen Auszugsgeschehen» und der Verheissung einer
«endzeitlichen Wiederherstellung» des Zwölfstämmevolks Israel.

33 Broer: Die Kindheitsgeschichte (Anm. 14), 50; Fiedler: Matthäusevangelium (Anm. 25),
67; U. Luz: Das Evangelium nach Matthäus, Bd. 1 (EKK 1/1), Düsseldorf 52002, 184f.

34 Vgl. das Zitat von Hos 11,1 in 2,15: Aus Ägypten habe ich meinen Sohn gerufen.
35 Neben der Rettung klingt mit der Bezugnahme auf Mose bei Matthäus, auch der Gesetzgeber

Mose an, s. etwa Vermes: Die Geburt (Anm. 16), 103.
36 Stuhlmacher: Die Geburt (Anm. 24), 86f. spricht von einem «neuen Auszugsgeschehen»

bei Josephs Rückkehr aus Ägypten.
37 So Cohen: Origins (Anm. 14), 169; er verweist auf Ex 1,16.22 und dessen jüdische Rezep¬

tionen sowie auf die Abrahamslegenden.
38 Vgl. z.B. Sueton, Vit. 2,94.3 und dazu Broer: Jesusflucht (Anm. 24), 82f. Anm. 26.



504 Christina Tuor-Kurth

der Kindermord von Bethlehem den Kulminationspunkt der Gefahrdung. Er
ist gleichzeitig der narrative Nukleus der Geschichte des charismatischen Retters

und designierten Königs und damit ähnlich wie bei Mose die entscheidende

Ouvertüre zu einer grösseren Rettungsgeschichte. Denn dem Klagen
Raheis über die Kinder, die nicht mehr sind (2,18), steht die Rettung des Retters

gegenüber. Und diese Rettung garantiert Nachkommenschaft als Legitimation
seiner Herrschaft - Nachkommenschaft begründet über den Christos.39

1.3. Die Bedeutung von Jesu Geburt

Matthäus stellt in seinem Prolog nichts weniger als eine Machtablösung dar. Der
amtierende Herrscher Herodes kann das, was mit der Geburt des ChristosJesus

in die Welt einbricht, nicht aufhalten. Mittels intertextueller Bezüge wie der

Periodisierung der Geschichte, den Erfüllungszitaten und Anleihen an den
Mythos vom ausgesetzten und geretteten Kind schafft Matthäus eine Erzählung,
die zum einen die Parallelisierung Jesu mit Mose, und also die «Entsprechung
zwischen dem ersten und letzten endzeitlichen) Befreien)40 herausstellen und

zum anderen als Gegenerzählung gegen eine wahrgenommene Wirklichkeit
gelesen werden will. Die erzählten Gefahren, die sich dem Jesuskind in den Weg

stellen, beweisen gerade dessen Grösse. Seine Bewahrung bekräftigt, dass der

Weg Jesu von Anfang an von Gott geleitet ist. Gottes schützendes Eingreifen
im Prolog, vermittelt über Engel als Eingebungen im Traum (1,20; 12; 13; 19),

unterstreicht ebenso die Unabwendbarkeit des göttlichen Plans wie die königliche

Bedeutung des charismatischen Retters.

Die Deutung der so dargestellten Geburt Jesu, des designierten «Königs der

Juden» und endzeitlichen Retters der Welt, erfährt durch die Verschriftlichung
und damit zunächst die Adressierung an die Christusgläubigen der matthä-

ischen Zeit und deren Kontext weitere Sinndimensionen.41 Dazu gehört das

Bestreben einer aktivierenden Vergegenwärtigung der frohen Botschaft, auch

und gerade angesichts gegenläufiger Erfahrungen. Insofern erzählt Mt in Kap.

39 Stuhlmacher: Die Geburt (Anm. 24), 86: «Noch muß Israel über den Verlust seiner Kinder
klagen, aber in dem Christus wendet sich sein Geschick».

40 Anders als M. Mayordomo: Matthew 1—2 and the Problem of Intertextuality, in: Frey,
Schröter: Deutungen (Anm. 8), 257-279 (277) lese ich in Mt 2,1-23 mehr als «a touch of
Exodus».

41 Zimmermann: Deuten (Anm. 8), 316f. unterscheidet drei Deutungsdimensionen.



Jerusalem am Anfang und am Ende der Lebensgeschichte Jesu 505

1 und 2 gegen enttäuschte messianische Hoffnungen, gegen Zweifel an Gottes

Eingreifen in den Lauf der Geschichte, möglicherweise auch gegen ein Abflauen

des Christusglaubens in einem zunehmend kulturell gemischten Lebensumfeld

der matthäischen Gläubigen.42

Die Erzählung vom Kindermord zu Bethlehem reflektiert schliesslich das

aus Aussetzungsmythen bekannte Moment der Macht eines Herrschers und
dessen stets präsente Angst vor der Entthronung, der er mit äusserster Brutalität

entgegentreten konnte. Mit seiner Umbiegung der Erzählung in eine

Bewahrung des gefährdeten Kindes wendet sich der Verfasser Matthäus daher

auch gegen Gewalt, Leid und Brutalität. Diese Präsentation bietet den
Adressatinnen und Adressaten des Matthäus die Möglichkeit, im Blick auf eigene

Erfahrungen der Ablehnung wegen ihres Christusglaubens43 auf Gottes
lenkendes Eingreifen zu vertrauen. Die Gefährdung des charismatischen Retters

könnte damit, ebenso wie das Erschrecken «ganz Jerusalems»44 (2,3), narrativ
eine Verfolgungssituation vorausnehmen, wie sie die Christusgläubigen der

matthäischen Zeit am eigenen Leib erfahren (10,17-22).

2. Jesu Auslieferung in den Tod und ihre Tätsei

Auch die Passionskapitel der Evangelien fallen in der Forschung nicht selten

unter das Verdikt des Rätselhaften und Ungereimten. Und auch hier lassen die

Erzählungen das Bestreben erkennen, Jesu gewaltsamem Ende am Kreuz eine

tiefere Bedeutung beizulegen. Die Passionsberichte der Evangelien erzählen

das sinnlose Ereignis von Jesu Leiden und Sterben geradezu als einen Vorgang,
dem hintergründig ein Sinn verliehen ist. Man könnte auch sagen: Was an der

Oberfläche geschieht, wird mit einem Gegensinn versehen. Das Sinnlose

erscheint als göttliche Notwendigkeit, als Bestandteil der frohen Botschaft. Dies

42 A. Destro and M. Pesce: The Cultural Structure of the Infancy Narrative in the Gospel
of Matthew, in: Clivaz / Dettwiler: Infancy Gospels (Anm. 12), 94-115 sprechen von «a

context of cohabitation of different cultural groups» (112).
43 Fiedler: Matthäusevangelium (Anm. 25), 54 bezeichnet die Ablehnung des Christusbe¬

kenntnisses als «Sitz im Leben des Matthäus und seiner Gemeinde».
44 Narrativ verbindet Mt in 2,3 <ganz Jerusalem) mit Herodes. In deren «Erschrecken» dürfte

sich weniger die Angst vor dem kommenden König als vielmehr die Reaktion des Herodes

auf diese Vorhersage ausdrücken, wie Fiedler: Matthäusevangelium (Anm. 25), 58

vorgeschlagen hat; anders etwa Broer: Die Kindheitsgeschichte (Anm. 14), 48. Der Hinweis

<ganz Jerusalem) ist spezifisch matthäisch, in apokryphen Versionen erschrickt Herodes
allein: ProtEv. 21,2, Ps-Mt. 16,1.



506 Christina Tuor-Kurth

freilich mit Einbrüchen, wenn man bedenkt, dass bei Markus und Matthäus

mit Jesu Frage am Kreuz: «Mein Gott, warum hast du mich verlassen?» der

Held selbst nach dem Sinn des Ganzen fragt.
In den Evangelien wird aus der Distanz zu den unmittelbaren Zeugen die

Erschütterung über den Kreuzestod Jesu, die durch sein abruptes Ende unter
den Jüngern zu vermutende Resignation narrativ aufgenommen und in Sprache

gefasst.45 Dabei ist das Bestreben, die Ereignisse rund um Jesu Tod zu deuten,
ihnen einen Sinn zu verleihen, natürlich nicht auf die Verfasser der neutesta-

mentlichen Schriften beschränkt. Die Deutungen des Todes Jesu bis in unsere

Zeit hinein sind Legion,46 und sie entspringen keineswegs allein einer narrati-

ven Lesart der Texte.47 Das kann hier nicht weiter verfolgt werden.48 Unstrittig
dürfte sein, dass auf der Ebene des Erzählten bereits in den Evangelien der

Bericht von Jesu Auferstehung eine Deutung seines Todes liefert. Neben
diesem übergeordneten Sinn, zum Teil auf diesen ausgerichtet, deuten die

Evangelisten die Ereignisse bis dahin in durchaus unterschiedlicher Weise.49 Für die

Erzählintention des Matthäus scheint mir diejenige Perikope aufschlussreich

zu sein, die Jesu Gefangennahme und spätere Kreuzigung einleitet: der Verrat
bzw. die Auslieferung Jesu durch Judas.

Alle vier Evangelisten lassenJesu Gefangennahme inJerusalem erzählerisch

mit dem Verrat durch den Jünger Judas möglich werden. Und alle bezeugen,
dass Jesus von diesem Plan weiss und seinen Auslieferer kennt.50 Darüber hinaus

enthalten die jeweiligen Berichte unterschiedliche und zum Teil gegensätzliche

Angaben. Mit der Uberlieferung über das Agieren von Judas und deren

45 Stefan Meißner spricht in diesem Zusammenhang, einen Begriff von Dietrich Ritsehl auf¬

nehmend, von «Sprachgewinn», vgl. http://www.imdialog.org/bp2012/03/02.html. In der

Emmausperikope Lk 24,13-35 wird die Enttäuschung erzählerisch eindrücklich zur Sprache

gebracht.
46 Zimmermann: Deuten (Anm. 8), 324 mit weiterer Literatur.
47 Aus der neueren Diskussion zur Historizität s. etwa W Stegemann: Jesus und seine Zeit,

Stuttgart 2010, 353-382; Ch. Cohn: Der Prozess und Tod Jesu aus jüdischer Sicht, Frankfurt

1997; für ein breiteres Lesepublikum W Reinbold: Der Prozess Jesu, Göttingen 2005.
48 S. Ph. Stoellger: Deutung der Passion als Passion der Deutung. Zur Dialektik und Rhetorik

der Deutungen des Todes Jesu, in: Frey / Schröter: Deutungen (Anm. 8), 577-607.
49 Zimmermann: Deuten (Anm. 8), 339-370 untersucht die Perikope vom Prozess vor Pilatus

bei Joh.
50 Besonders ironisch ist die Erzählung bei Joh.: Jesus fordert Judas geradezu zu seinem Ver¬

rat auf (Joh 13,27), im Moment des Verrats kommt er ihm gar zuvor und liefert sich selbst

aus (18,2-8).



Jerusalem am Anfang und am Ende der Lebensgeschichte Jesu 507

Widersprüchlichkeiten hat sich die neutestamentliche Forschung wiederholt
befasst.51 Die Spannbreite der Deutungen der Judasfigur wurde auch durch
die redaktionsgeschichtliche Untersuchung der neutestamentlichen Texte und

deren Konzentration auf die je spezifische literarische Gestaltung und theologische

Aussage der Evangelisten52 kaum enger, wiewohl heute andere Judasbilder

die Diskussion bestimmen.53 Dazu trägt sicher mit bei, dass der von den

Evangelisten erzählte Verrat Jesu durch Judas im Grunde gar keiner ist. Es

fehlt die Nennung eines überzeugenden Motivs, das den Verrat begründen
würde. Unklar bleibt weiter, was genau verraten wurde. Nach dem Zeugnis der

Synoptiker war Jesus in Jerusalem bekannt (Lk 19,47); ihn vor seinen Häschern

kenntlich zu machen, war daher überflüssig, was Jesus denn auch ausspricht

(Mk 14,49, Mt 26,55, Lk 22,53). Schliesslich kannte Jesus seinen Verräter, was

in allen Evangelien dem Leser zum Teil mehrmals mitgeteilt wird, bei Lukas

bereits bei der Berufung des Judas zum Jünger (6,16). Wie also ist diese

Uberlieferung zu deuten?

In einer unlängst erschienenen Studie zieht die Wiener Literatur- und Kul-
turwissenschaftlerin Eva Horn den Verrat des Judas als Modellerzählung für
die Analyse der Struktur politischen Geheimwissens heran. Horn geht von der

Prämisse aus, dass die Analyse des politischen Geheimnisses am ergiebigsten
in der literarischen Form der Fiktion geleistet werden kann. Denn literarisches

Erzählen sei in der Lage, «das Rätsel, um das die ganze Erzählung kreist, in
seiner Rätselhaftigkeit zu lesen zu geben und genau damit eine Einsicht in
das Funktionieren des Geheimnisses zu ermöglichen, ohne es zu lösen».54 Der
Verrat Jesu durch Judas biete schon in seinen neutestamentlichen Zeugnissen

51 Vgl. den knappen Forschungsüberblick bei W. Vogler: Judas Iskarioth. Untersuchungen zu
Tradition und Redaktion von Texten des Neuen Testaments und außerkanonischen Schriften,

Berlin 21985,10-15 sowie den Exkurs bei U. Luz: Das Evangelium nach Matthäus, Bd.

4 (EKK1/4), Düsseldorf 2002,245-263, ferner H.-J. Klauck: Judas — ein Jünger des Herrn,
Freiburg 1987.

52 Vogler: Judas Iskarioth (Anm. 51), 13f. Diesen Ansatz setzt etwa auch W. Klassen: Judas.

Betrayer or Friend of Jesus?, London 1996 voraus.
53 Zur jüngeren Judas-Forschung s. u.a. M. Meiser: Judas Iskariot. Einer von uns, Leipzig

2004, N.T. Wright: Judas and the Gospel of Jesus: Have we missed the truth about
Christianity?, Grand Rapids 2006, H.E. Lona: Judas Iskariot - Legende und Wahrheit. Judas in
den Evangelien und das Evangelium des Judas, Freiburg 2007, S. Gubar: Judas. A Biography,

New York 2009.
54 E. Horn: Der geheime Krieg. Verrat, Spionage und moderne Fiktion, Frankfurt 2007, 11.



508 Christina Tuor-Kurth

mehr Widersprüche als Klärungen an und verrate daher ebenso ein Geheimnis
wie er auch ein Geheimnis bleibe - ein Geheimnis, das «in der Geschichte nicht

greifbar, aber wirksam» sei, wie die grosse Zahl an Versionen und Rezeptionen

dieser Erzählung zeige.55 Horn liest also die neutestamentüchen Zeugnisse
über den Verrat des Judas als Erzählungen, die ihren Sinn gerade im
Widersprüchlichen und Rätselhaften enthüllen. Einiges davon lässt sich am Judasbild
des Matthäus aufzeigen, wenngleich meines Erachtens noch eine weitere

Erzählstrategie erkennbar ist.

2.1 Die Figur des Judas bei Matthäus

Im Unterschied zu Lukas56 folgt Matthäus in den Passionskapiteln weitgehend
dem markinischen Erzählablauf. An einigen Stellen nimmt er Ergänzungen

vor, wovon auch die Darstellung des Judas betroffen ist. Die drei markinischen

Überlieferungen (Mk 14,1 Of. 17-21.43-52) übernimmt Matthäus und gibt ihnen
ein eigenes Gepräge. In der Perikope vom Verrat des Judas bei den Hohepriestern

nennt er als Vereinbarung die konkrete Summe von dreissig Silberstücken

(26,14-16). Das Gespräch am Tische zwischen Jesus und den Jüngern, bei dem

Jesus seinen Verrat durch einen von ihnen voraussagt (26,20-25), ergänzt er mit
einem kurzen Wortwechsel zwischen Judas und Jesus, die Passage der

Gefangennahme in Getsemani (26,47-50) mit einer Bemerkung Jesu zu Judas. Wie
alle Evangelisten verwendet er das griech. Jtapaôiôôvai zur Beschreibung der

Tat des Judas. Das Verb, verbunden mit einer Person, bedeutet übergeben,
ausliefern.57 Da bei Matthäus dieser Begriff bevorzugt für die Auslieferung Jesu

verwendet wird,58 bleibt das, was Judas tut, ganz im Sinne der Erzählung auf

Jesu Tod ausgerichtet.

55 Horn: Der geheime Krieg (Anm. 54), 13. Horn stützt sich namentlich auf die drei erwähn¬

ten Momente in der Erzählung: fehlendes Motiv, fehlender Gegenstand und das rätselhafte
Verhältnis zwischen Judas und Jesus (15-26).

56 Die lk. Abfolge der Erzählung weicht in den Passionskapiteln so stark wie sonst nirgends
von Markus ab. S. dazu nur etwa E. Schweizer: Das Evangelium nach Lukas (NTD 3),
Göttingen 1982, 235-237 oder W Reinbold: Der älteste Bericht über den Tod Jesu. Literarische

Analyse und historische Kritik der Passionsdarstellungen der Evangelien, Berlin 1994, 49-72.
57 Klassen: Judas (Anm. 52), 51-57 argumentiert vor diesem Hintergrund gegen die Bezeich¬

nung der Tat des Judas als Verrat. Nach ihm geht es um Auslieferung, Übergabe oder

Denunzierung.
58 Ausnahmen: Mt 4,15 (Johannes der Täufer); 5,25 (Bildwort); 10,17 und 24,10 (Verfolgun¬

gen der Jünger).



Jerusalem am Anfang und am Ende der Lebensgeschichte Jesu 509

Matthäus verstärkt mit seiner Darstellung den Eindruck, dass der Verrat des

Judas kein solcher ist. Die Erwähnung der dreissig Silberstücke in 26,15, die
Judas mit den Elohepriestern vereinbart, unterstreicht angesichts ihres geringen
Werts59 «gerade die Motivlosigkeit der Tat»,60 wiewohl die Angabe intertextuell
mit 27,3ff. gelesen werden muss. Auch die beiden anderen matthäischen

Ergänzungen verstärken die Tendenz, den Verrat als Verrat aufzuweichen. Am Ende
der Tischszene Jesu mit den Jüngern stellt Jesus nur bei Matthäus die Frage,

deren Antwort der Leser mit dem Attribut des Judas: Ô Ttopaôlôoûç OÙTÔV 61

vorneweg bekommt: Bin etwa ich es, Rabbi? Und Jesus antwortet: Du sagst es!

(26,25, ZB 2007). Für den Leser, der das auch von 26,15 her schon weiss, wirkt
die Frage redundant. Sie scheint ebenso für Judas, der den Plan bereits gefasst

hat, überflüssig — es sei denn, sie soll die Unverfrorenheit62 des Jüngers Judas

zum Ausdruck bringen. Doch scheint mir dies nicht die Intention zu sein, wie
die Antwort Jesu zeigt, die in ihrer Form bestätigend oder widersprechend oder

undurchsichtig sein kann. Matthäus wirft mit ihr Judas auf sich selbst zurück63

und grenzt ihn von dem wissenden Jesus ab. Denselben Eindruck hinterlässt
die Ergänzung in 26,50. Matthäus überliefert wie Lukas (Lk 22,48) in der Peri-

kope von Jesu Gefangennahme in Getsemani eine Entgegnung Jesu an Judas

unmittelbar nach dessen Kuss: «Freund, dazu bist du gekommen!» (ZB 2007).
Auch diese Bemerkung Jesu erscheint wenigstens offen, sie wird denn auch

sowohl konstatierend wie fragend übersetzt. Zu all dem kommt hinzu, dass nach

der Erzählung nicht Judas, sondern Jesus selbst seine Festnahme in Getsemani

möglich macht (26,51-54). Zweimal betont der matthäische Jesus dabei die

Notwendigkeit der Erfüllung der Schriften (26,54.56).

Alle drei Stellen, die derJudasfigur mehr Lebendigkeit verleihen als bei Markus,

wirken pleonastisch, die letzten beiden bleiben am Schluss jeweils offen.
Matthäus scheint nicht die Absicht zu verfolgen, dem Verrat durch konkrete
Einzelheiten mehr Klarheit zu verleihen. Seine Deutung konzentriert sich, wie

die beiden kurzen Dialoge zeigen, auf das Verhältnis zwischen Judas und

Jesus. In 26,50 spricht Jesus Judas als Freund an (Stolpe). Das ist eine allgemeine,

59 Dazu Klassen: Judas (Anm. 52), 98f.
60 Horn: Der geheime Krieg (Anm. 54), 15.
61 Die Formulierung findet sich noch in 27,3 und, ohne den Namen, in 26,48.
62 Das betonen u.a. Vogler: Judas (Anm. 51), 61 und Luz: Matthäusevangelium (Anm. 51), 91.
63 Klassen: Judas (Anm. 52), lOlf.



510 Christina Tuor-Kurth

nicht persönliche Anrede, die bei Matthäus sonst nicht für einen Jünger
verwendet wird.64 Judas bezeichnet Jesus zweimal als Rabbi, in der letzten Szene

in Übereinstimmung mit Markus (26,25.49). Diese Bezeichnung verwendet

Matthäus sonst nie für Jesus und konnotiert sie auch eher abwertend (vgl.

23,7£). Mit den so gewählten gegenseitigen Anreden stellt Matthäus eindrücklich

das Auseinandergehen der Wege von Judas und Jesus in den Raum.65 Das

Verhalten des Judas hat innerhalb der Forschung wiederholt zur Deutung
geführt, dass er um die wahre Bestimmung Jesu wusste, dass er also vor dem

Hintergrund eines solchen Wissens agierte.66 Bei Matthäus ist freilich das Agieren
des Judas eng mit Jesus verknüpft. Er rückt nachgerade Judas als Gegenfigur

zu Jesus in den Blick. Das trifft auch für die spezifisch matthäische Perikope

vom Tod des Judas zu.

2.2 Mt 27,3-10: Der Tod des Verräters

Nach seinem Kuss des Verrats in Getsemani taucht Judas bei Matthäus — bei

Lukas in Apg 1,16-20 — noch einmal in der Erzählung auf. Bei Matthäus

kulminiert das Geschick des Judas erzählerisch darin, dass dieser seine Tat

nachträglich bereut und aus Schuldenqual heraus sein Leben beendet (27,3-10). Die

Erzählung vom Ende des Verräters Judas hinterlässt den Eindruck, dass der

Verräter bis zuletzt zwischen Freundschaft und Feindschaft zu Jesus hin- und

herschwankt. Es ist dies ein Erzählmoment, das typisch ist für einen Verrat.67

Matthäus hat die Perikope in den markinischen Erzählablauf zwischen den

Todesbeschluss des Hohen Rates (Mk 15,1) und die Verhandlung vor Pilatus

(Mk 15,2-5) eingeschoben und dadurch den Erzählfluss unterbrochen.68 Im

64 Vgl. 20,13; 22,12; s. auch die v.l. in 11,16.
65 S. auch Luz: Matthäusevangelium (Anm. 51), 90, der Jesu Anrede als Rabbi durch Judas

einen «boundary marker» nennt.
66 A. Schweitzer: Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, Tübingen 21913, 442 hat bekanntlich

die These vertreten, dass Jesus wegen der Preisgabe des Messiasgeheimnisses — durch
Petrus und durch Judas - starb. Nach Lona: Judas Iskariot (Anm. 53) treibt Judas die

Verzweiflung über falsche messianische Hoffnungen im Blick auf Jesus zum Verrat. Und G.

Schwarz: Jesus und Judas. Aramaistische Untersuchungen zur Jesus-Judas-Uberlieferung
der Evangelien und der Apostelgeschichte, Stuttgart 1988, will Judas vom Vorwurf des

Verrats entlasten, da dieser im Auftrag Jesu gehandelt habe, der sich ausliefern wollte.
67 Horn: Der geheime Krieg (Anm. 54), 25: «Verrat ist eine ambivalente Geste, ein Akt der

Feindschaft auf der Basis von Freundschaft».
68 Luz: Matthäusevangelium (Anm. 51), 229.



Jerusalem am Anfang und am Ende der Lebensgeschichte Jesu 511

weiter gefassten Erzählverlauf steht der Tod des Judas nach der Verleugnung

Jesu durch Petrus (Mk 14,66-72) und vor der Kreuzigung und dem Tod Jesu

(Mk 15,20b-37). Erzählerisch knüpft Matthäus an die Auslieferung Jesu durch

die Hohepriester und Ältesten an Pilatus an (27,2). Dieses Ereignis führt beim

Verräter Judas zur Umkehr (27,3). Aber auch jetzt, nachdem er seine Schuld

erkennt, wird Judas einmal mehr auf sich selbst geworfen. Die Hohepriester und
Ältesten weisen ihn ab (27,4). Darauf erteilt sich Judas mit dem Selbstmord

selbst die gerechte Strafe für seinen Verrat (27,5). Was dann weiter mit den

dreissig Silberstücken geschieht (27,6-10), ist als Beweis für die Unschuld Jesu

zu lesen. Der Begriff des Blutgeldes (27,6) nimmt proleptisch Jesu unschuldige

Tötung vorweg. Und indem die dreissig Silberstücke von den Hohepriestern
als Blutgeld erkannt werden, streicht Matthäus deren Verantwortung am Tod

Jesu heraus.

Matthäus gestaltet den Tod des schuldigen Judas erzählerisch unter Aufnahme

einiger topoi aus dem darauf folgenden Prozess und Tod des unschuldigen
Jesus. Hier wie dort erscheinen die Hohepriester als Mitverantwortliche für
das weitere Geschehen: Sie lehnen es ab, das Geld von Judas zurückzunehmen,

und von Pilatus fordern sie Barabbas anstelle von Jesus als sog. Privilegium

paschale (27,20-23). Judas bezeugt die Unschuld Jesu, gleichwie Pilatus es dort
tut (27,24).69 Und an beiden Stellen ist die Abscheu vor dem mit dem Tod

Jesu vergossenen unschuldigen Blut ausgedrückt (27,24£). Die Ähnlichkeiten
unterstreichen allesamt das unschuldige Sterben Jesu, wodurch der schuldige

Judas und seine Tat in noch dunklerem Licht erscheinen.

Angesichts dieser total unterschiedlichen Schicksale lässt sich mit Klassen

fragen, was es für das Verständnis des Judasbildes bedeutet, dass Matthäus als

einziger Verfasser den Tod von Judas als Teil der Jesuserzählung beschreibt.7"

Mir scheint, dass der Evangelist mit dieser Perikope der besonderen Nähe des

Verräters zum Verratenen ein weiteres Moment hinzufügt. Dass Jesus durch
einen der Seinen verraten wird, offenbart nicht nur das Skandalöse, das einem

jeden Verrat innewohnt. Es offenbart gleichzeitig eine Funktion, die der

Erzählung eines Verrats zutiefst innewohnt. Horn hält fest: «Jedes Opfer, jede

Heldentat braucht offenbar ihren Verräter in einer narrativen Ökonomie des

Hell-Dunkel-Kontrasts. Jesus und Judas, Verratener und Verräter, sind ein Paar,

69 Vgl. Klassen: Judas (Anm. 52), 105.
70 Klassen: Judas (Anm. 52), 106; ihm zufolge ist das «not at all clear».



512 Christina Tuor-Kurth

sie verweisen aufeinander, der Held braucht den Verräter als Erfüllungsgehilfen

und als historisches Gegenbild, als seine negative Spiegelung».71

2.3 Die Bedeutung des Verrats durch Judas

Nicht selten wird, in Literatur wie in Geschichte, eine Machtablösung durch
einen Verrat eingeleitet. Bei Matthäus findet die Machtablösung erzählerisch

schon am Anfang, im Prolog statt. Diese Macht wird in der Folge nicht gefährdet

und bis zuletzt nicht abgegeben. Jesus ist auch auf dem Weg ans Kreuz der

Wissende und Vollmächtige,72 was sich darin zeigt, dass er vom Verrat weiss

und den Verräter kennt. Zwar ist der Verrat eine schändliche Tat. Judas
endet dementsprechend schändlich.73 Erzählerisch beweist er bei Matthäus aber

gerade die Grösse Jesu und die schriftgemässe Erfüllung der göttlichen Pläne

mit dem charismatischen Retter, auch und gerade in seiner Passion. Für
die Deutung der Jesusgeschichte dient die Figur des Judas als Gegenfigur
zum wissenden, vollmächtigen und unschuldigen Jesus. Sie unterstreicht die

matthäische Erzählintention, die Passion als schriftgemässe wichtige Etappe
der Heilsgeschichte74 darzustellen.

Für den Kommunikationszusammenhang der Adressatinnen und Adressaten

von Matthäus dürfte das von Matthäus eindrücklich in den Raum gestellte
Verhältnis des Judas zu Jesus als Sinndimension entscheidend sein. Nach Luz

liegt eine Bedeutungsebene der matthäischen Judaserzählung denn auch darin,
dass die Jünger sich fragen, wie sie selbst zu Jesus stehen.75 Für Vogler hat das

Judasbild des Matthäus eine mahnende Funktion an die Adresse der Jünger
und der Christusgläubigen seiner Zeit. Die Erzählabsicht des Matthäus mit
seiner Judasfigur sei es zu zeigen, dass Verräter in der Gemeinde endarvt werden

müssten, dass eine Wiedergutmachung jedoch nicht möglich sei.76 Das scheint

71 Horn: Der geheime Krieg (Anm. 54), 25. Insofern ist die von W Fenske: Brauchte Gott
den Verräter? Die Gestalt des Judas in Theologie, Unterricht und Gottesdienst, Göttingen
2000 aufgeworfene Frage positiv zu beantworten.

72 Vogler: Judas (Anm. 51), 72f. unter Aufnahme von S. Schulz: Die Stunde der Botschaft,
Berlin 1969, 228.

73 Vogler: Judas (Anm. 51), 74 beurteilt das Judasbild bei Matthäus als besonders düster; es

habe «die bisher stärkste Belastung des Verräters Jesu erbracht».
74 Vogler: Judas (Anm. 51), 73.
75 Luz: Matthäusevangelium (Anm. 51), 92 zu Mt 26,21.
76 Vogler: Judas (Anm. 51), 73f. Eine Identifizierung des Judas mit Juden und also ]uden-

christen in der Gemeinde scheint er nicht auszuschliessen. Doch wendet er sich explizit



Jerusalem am Anfang und am Ende der Lebensgeschichte Jesu 513

mir weit gegriffen. Der Erzählung kann aber entnommen werden, dass sich

Verräter im engsten Kreis, mitten in der Gemeinde, befinden können. Die
Ambivalenz von Freundschaft und Feindschaft, die jedem Verrat innewohnt, legt
Matthäus seinen Lesern vor, ohne sie abzuschwächen oder aufzulösen. Das

ist, mit Horn gesprochen, das Geheimnis in der Erzählung, das funktioniert,
ohne dass es aufgelöst wird. Die Jünger und über sie die Christusgläubigen
der matthäischen Zeit werden damit gewissermassen ebenfalls auf sich selbst

zurückgeworfen. Diese Aussageabsicht der Judaserzählung hat Peter Paul
Rubens in seinem Gemälde mit dem Titel «Das letzte Abendmahl» dargestellt
und dabei die Ambivalenz der Judasfigur treffend eingefangen: Während die

zu Tische sitzenden Jünger ganz Jesus zugewendet sind und hingebungsvoll
an seinen Lippen hängen, wendet sich der ebenfalls bei Tische sitzende Judas

halb ab. Dabei trifft er mit eindringlichem Blick die Augen derjenigen, die das

Bild betrachten.77 So steht mit dem Verrat des Judas das Verhältnis auch der

zeitgenössischen Christusgläubigen zum ChristosJesus im Raum.

3. Jerusalem: Weltliche Ohnmacht undgöttliche Macht

Im Lukasevangelium erscheint der Ort Jerusalem, näherhin der Jerusalemer

Tempel, geradezu als Rahmen der erzählten Topographie. Im Tempel beginnt
narrativ die Lebensgeschichte Jesu (2,1 ff.), und dort finden sich die Jünger
nach Jesu Tod und Auferweckung täglich ein (24,53). Bei Matthäus begegnet

Jerusalem in anderer Weise am Anfang und am Ende der Erzählung. Aufgrund
des Ausgeführten lassen sich wenigstens drei Deutungen geben.

1. Geographisch dürfte Jerusalem für die Adressatinnen und Adressaten
des Matthäus kaum eine Rolle gespielt haben.78 Als Ort der Niederlage für das

jüdische Volk und des Scheiterns der messianischen Hoffnungen hat es sich in
das kulturelle Gedächtnis der Christusgläubigen eingezeichnet. An diese

Erfahrungen knüpft Matthäus mit dem Prolog an. Der Raum dieser Erzählung
umfasst Betlehem, Ägypten, Jerusalem. Auf die Bedeutung Ägyptens für die

gegen einen Gegensatz zwischen Judentum und Christentum, wie ihn die spätere Judas-

Rezeption gerne konstruiert (136).
77 Auch Horn: Der geheime Krieg (Anm. 54), 16f. macht auf dieses Gemälde aufmerksam.
78 In der Forschung wird der Abfassungsort des Evangeliums zwar unterschiedlich bestimmt;

Palästina gilt jedoch als unwahrscheinlich; Ph. Vielhauer: Geschichte der urchristlichen
Literatur, Berlin 1975, 365.407.



514 Christina Tuor-Kurth

Deutung der Jesusfigur wurde bereits hingewiesen. Der Ort Betlehem wird bei

Matthäus, anders als bei Lukas, nachträglich als Geburtsort Jesu in die Erzählung

eingeführt (2,1). Bei ihm gewinnt Betlehem seine Bedeutung durch die

Gegenüberstellung zu Jerusalem: In Bethlehem kommt der künftige Erlöser

zur Welt und wird er gefeiert, in Jerusalem waltet der weltliche Herrscher, der

diese Ankunft bedroht. Als Gegenort zu Jerusalem hat Bedehem eine narrative

Funktion, die möglicherweise durch die Davidstradition noch genährt wird,
in der Betlehem das Kleine und Unscheinbare symbolisiert, aus dem Grosses

hervorgeht (Mi 5,l).79Jerusalem wird dann in 2,18 durch das Zitat aus Jer 31,15

assoziativ mit der Exilierung der Israeliten nach Assyrien und Babylon verbunden.80

Diese wiederum sollen bei den Lesern die traumatischen Erinnerungen
rund um die Zerstörung Jerusalems und des Tempels im Jahre 70 wachrufen.81

In der Erzählung vom Kindermord wird der so bestimmte historische Hintergrund

apokalyptisch gedeutet: Das Auftreten des Gesalbten begleiten dramatische

Ereignisse. Matthäus verfolgt dabei die Absicht, die Gefährdung des künftigen

Königs der Juden und charismatischen Retters mit den Gefährdungen
seiner Anhängerinnen und Anhänger zu paralleüsieren. Vor dem Hintergrund
von Erfahrungen der Bedrängnis und Verfolgung, denen die Christusgläubigen

ausgesetzt sind, ermahnt sie der matthäische Jesus, standhaft zu bleiben (10,22;

24,13), bis die Rettung kommt. Denn die Rettung wird kommen, das ist die

frohe Botschaft, das Evangelium. Und sie wird dereinst am Ende der Tage

Herrschaft begründen auf dem ganzen Erdkreis (24,14; 28,18).
2. Während Matthäus im Prolog Jerusalem, dem Ort der Katastrophe, die

frohe Botschaft von der Rettung durch den Retter entgegen hält, eröffnet bei

ihm der topos Jerusalem als «Bedeutungsträger der Erzählung»82 im Epilog eine

weitere Sinndimension. Matthäus parallelisiert in seinem Evangelium nicht wie
Lukas83 Jesu Geschick mit Jerusalem. Die Voraussage des Gerichts über Jerusalem

in 23,37-39 stellt er in einen anderen Kontext (vgl. Lk 13,33), und an deren

19 Vgl. Schmitz: Bibellexikon (Anm. 18).
80 R.E. Brown: The Birth of the Messiah. A Commentary on the Infancy Narratives in

Matthew and Luke, New York 1977, 205f.216f.
81 Fiedler: Matthäusevangelium (Anm. 25), 66.
82 Näheres dazu bei Zimmermann: Deuten (Anm. 8), 32f.
83 Zu Jerusalem bei Lukas, s. Ch. Kurth: «Die Stimmen der Propheten erfüllt». Jesu Geschick

und «die» Juden nach der Darstellung des Lukas (BWANT 148), Stuttgart 2000, 67-71 und
die dort angeführte Literatur.



Jerusalem am Anfang und am Ende der Lebensgeschichte Jesu 515

Ende hält er der Zerstörung jerusalems die endgültige Rettung durch den, «der

im Namen des Herrn kommt» (23,39), entgegen. Mit der Rettung des Retters

und dessen Anhängerinnen und Anhänger entwirft Matthäus gewissermassen
ein Gegenbild, in das er auch den Ort Jerusalem einbezieht: In Jerusalem sitzt
die weltliche Macht, narrativ repräsentiert durch Herodes, durch die jüdischen
Autoritäten und durch Pilatus, und sie hat keine Gewalt über den charismatischen

Retter. Auch bei der Festnahme Jesu bleibt die wahre Macht bei Gott
(26,53£). Dasselbe gilt bei Jesu Auferweckung (28,6). Gegen die Erfahrung
Jerusalems als Ort der Macht zeichnet Matthäus also das Bild der Ohnmacht
weltlicher Macht angesichts der von Gott verheissenen Rettung, die vom Himmel

her kommt.
3. Matthäus nutzt die Überlieferung, wonach Jesu Verrat, Verurteilung und

Kreuzigung in Jerusalem stattfanden, um mit Blick auf die Christusgläubigen
seiner Zeit einen weiteren Sinn zu enthüllen. Dieser erschliesst sich, wenn die

historische Situation der matthäischen Christusgläubigen als Bedeutungsfeld

miteinbezogen wird. Das Matthäus-Evangelium gehört, so Fiedler, «in den

jüdischen Konsolidierungsprozess nach der Zerstörung Jerusalems und des

Tempels hinein». Es «bezeugt nicht die Trennung seiner Gemeinschaft (oder

gar <der Kirch») von <dem> Judentum; es stellt auch keinen Meilenstein auf dem

Weg dorthin dar». Vielmehr widerspiegelt es ein Konkurrieren verschiedener,
nicht nur jüdischer, Gruppierungen miteinander «um die führende Rolle beim

Neuaufbau» nach 70.84 Und wenngleich dies unter teilweise polemischen

Abgrenzungen gegen diejenigen geschieht, die ihre Identität nicht aus dem

Christusglauben gewinnen — Pharisäer oder Sadduzäer zumal —, bezeugt doch das

Evangelium klar, dass die Verheissungen Gottes für sie gültig bleiben. Diese

historische Grundverortung scheint mir wichtig. Arnos Funkenstein hat für die

Unterscheidung von Erzählung und Gegenerzählung als Kriterium ausserhalb

der Erzählung festgehalten, dass in Gegengeschichten die Identität eines anderen

zerstört, sein Selbstbild durch ein negatives Gegenbild ersetzt wird.85 Eine
solche (politische Dimension), die letztlich Triumphalismus wie Ohnmacht

84 Fiedler: Matthäusevangelium (Anm. 25), 5.
85 Funkenstein: Jüdische Geschichte (Anm. 21), 53; vgl. auch S. Heschel: Wissenschaft des Ju¬

dentums als Gegengeschichte (1998), in: M. Brenner u.a.: Jüdische Geschichte lesen. Texte
der jüdischen Geschichtsschreibung im 19. und 20. Jahrhundert, München 2003, 401 f.



516 Christina Tuor-Kurth

entlarvt,86 schlägt sich im Matthäus-Evangelium, wie ich meine, nicht im Blick
auf Gruppierungen nieder, die so noch nicht different waren. Da wird
vielmehr gegen die Ereignisse der Geschichte, gegen die als dramatisch erfahrene

Wirklichkeit ein durchwegs positives Selbstbild der matthäischen Christusgläubigen

entwickelt. Ihre Identität wird gestärkt, indem diese mit dem «Schicksal»

des Retters und Identitätsstifters in Bezug gesetzt wird. Matthäus intendiert
aber meines Erachtens auf der Ebene der Erzähltopographie eine politische87

Sinndimension. Die von ihm in seiner Jesusdarstellung als machtlos gezeichnete

Stadt Jerusalem weist pars pro toto auf denjenigen Raum der Macht hin,
der für die matthäischen Christusgläubigen aktuell war: das Imperium Komanum.

In seiner argumentativen Setzung eines durch göttliche Macht entmachteten

Jerusalem könnte damit zuhanden seiner christusgläubigen Gemeinschaft eine

Imperiumskritik kodiert sein. Insofern träfe zu, dass das Matthäus-Evangelium
in das Umfeld des jüdischen und zwar des apokalyptischen geistigen (intellektuellen)

Widerstands gegen Rom gehört, wie etwa Eric Noffke herausgearbeitet

hat.88

4. Schluss

Hannah Arendt misst, wie zu Beginn der vorliegenden Ausführungen angesprochen,

der Sinnenthüllung von Erzählen auch die Funktion der Versöhnung mit
der Vergangenheit zu. Dabei erfährt die eingangs zitierte Aussage eine

überraschende und kaum zitierte Fortsetzung: «Es ist wahr: Das Geschichtenerzählen

enthüllt den Sinn, ohne den Fehler zu begehen, ihn zu benennen; es führt zur
Übereinstimmung und Versöhnung mit den Dingen, wie sie wirklich sind, und

vielleicht können wir ihm sogar zutrauen, implizit jenes letzte Wort zu enthalten,
das wir vom Tag des Jüngsten Gerichts erwarten».89 Dem Geschichtenerzählen

die — wenngleich zurückhaltend formulierte — eschatologische Qualität eines

86 S. Funkenstein: Jüdische Geschichte (Anm. 21), 52f. Der Bezug zur Wirklichkeit ist da¬

mit preisgegeben. Vergleichbares hat S. Heschel: Abraham Geiger and the Jewish Jesus,

Chicago 1998, im Blick auf Abraham Geigers <Gegengeschichte> gegen die christlichen

Deutungen Jesu herausgestrichen.
87 Zur Unterscheidung von Politik und politischer Intention im Blick auf Paulus s. den erhel¬

lenden Beitrag von Oda Wischmeyer in diesem Heft.
88 Ausführlich dazu E. Noffke: Cristo contro Cesare. Come gli ebrei e i cristiani del I secolo

risposero alla sfida dell'imperialismo romano, Torino 2006.
89 Arendt, Dinesen: Menschen in finsteren Zeiten (Anm. 3), 130.



Jerusalem am Anfang und am Ende der Lebensgeschichte Jesu 517

göttlichen Gerichts zuzumessen, das ist sehr im Sinne der matthäischen Deutung

der Jesusgeschichte und ihrer Aktualisierung historischer Ereignisse. Und

wenn es nicht zu viel eingetragen ist, bei dem Hinweis auf das Jüngste Gericht
auch den Aspekt der Gerechtigkeit intendiert zu sehen - kaum denjenigen der

Wahrheit90 —, dann wäre ein weiterer Berührungspunkt zu Matthäus identifiziert.
Denn für Matthäus hat die aktivierende Erzählung der Jesusgeschichte letztlich
die ethische Absicht, von den Christusgläubigen ein Verhalten einzufordern, das

dem so erzählten eùayyéÀrov entspricht (vgl. 5,20.48; 19,21 u.ö.). Das liegt ganz
auf der Linie derjenigen neutestamentlichen Schriften, in denen die

Wirklichkeitswahrnehmung und die Symbolwelt der jüdischen Apokalyptik einen

Niederschlag gefunden haben, etwa der paulinischen Briefe. Dass der apokalyptisch

gedeuteten Sicht auf den Kosmos angesichts der mit dem Christos Jesus in die

Welt eingebrochenen neuen Wirklichkeit ein entsprechendes Verhalten, ein

entsprechender Wandel korrespondiert, darauf hat Ekkehard Stegemann in seinem

umfangreichen Werk wiederholt hingewiesen. Ihm seien diese Zeilen gewidmet,
in Dankbarkeit für die Teilhabe an seinem wissenschaftlichen pathos und ethos.

Abstract
Die narrative Lesart der Evangelien als bewusst gestaltete Erzählungen rückt den

Prozess des Deutens und der Sinnenthüllung durch deren Verfasser in den Fokus. Im
Blick auf die Nacherzählung der Lebensgeschichte Jesu erfolgt diese Sinnenthüllung
auch in der Form einer Gegenerzählung. Der vorliegende Artikel identifiziert diese

Erzählform in zwei singulär matthäischen Perikopen, der Gefahrdung des neugeborenen
Jesuskindes Mt 2,1-23 und dem Ende des Verräters Judas Mt 27,3-10. Er führt aus, mit
welcher Intention Matthäus den Anfang von Jesu Leben als Gefährdung erzählt und
wie er dessen sinnlosem Ende narrativ einen Sinn verleiht. Verfasst für die matthäischen

Christusgläubigen dient die Gegenerzählung ebenso einer aktivierenden

Vergegenwärtigung der frohen Botschaft gegen Erfahrungen von Ablehnung und Verfolgung,

wie sie paränetisch das Verhältnis der Gläubigen zum Christos in den Raum stellt.
Innerhalb dieser Präsentation der Lebensgeschichte Jesu fungiert Jerusalem als topos

für die Ohnmacht weltlicher Macht. Diese argumentative Setzung eines durch göttliche
Macht entmachteten Jerusalem ist Teil einer triumphalistischen Gegenerzählung zur
herrschenden Macht des Imperium hLomanum.

Christina Tuor-Kurth, Basel

90 Nach Mein: Fermenta cognitionis (Anm. 5), 486 verfolgt Arendt anstelle eines «abschließen¬

den Wahrheitsbegriffs [...] das Modell einer dialogisch organisierten Sinnsuche».


	Jerusalem am Anfang und am Ende der Lebensgeschichte Jesu : Erzählen als Sinnenthüllung bei Matthäus

