Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 4

Artikel: Jerusalem herrscht iber Rom : das Weihnachtsevangelium als
Siegesbotschaft

Autor: Kundert, Lukas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877678

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jerusalem herrscht iber Rom

Das Weihnachtsevangelium als Siegesbotschaft

In der Weibnachtsbotschaft von Lukas 2,1-19 ist Jesus als Figuration der Stadt Jernsa-
lem zu lesen, und die lnkanische Geburtsersahlung ist als doppelte Prolepse 3u versteben:
enerseits auf die Zerstorung des Tempels und andererseits anf” den Sieg «Jerusalems»
siber Rom.

In Gesellschaften von Unterdriickten kann sich hinter deren Erzahlungen und
Texten ein Diskurs entfalten, der den Herrschern verborgen ist. Der amerikani-
sche Politologe und Anthropologe James C. Scott hat das in den 1990er Jahren
einen «hidden transcript» genannt. Der «hidden transcript» ist die verborgene
Intention oder Lesart eines Textes, die hinter dem «public transcript» (dem of-
fensichtlichen und fiir die Offentlichkeit geeigneten Sinn und Zweck) der Et-
zihlung zukommen kann.! Erzdhlungen von Unterdriickten konnen deswegen
cine komplexe Tiefenstruktur aufweisen, so sie zugleich eine Funktion auf der
Ebene des «hidden transcript» wie des «public transcript» haben. Sie stellt in
ihrer Polyvalenz eine Doppel- und Vieldeutigkeit her. Die Vieldeutigkeit wird
im geschlossenen Raum von unterdriickten Gemeinschaften als solche erfasst,
wihrenddem der Text an seiner Obetflache simpel und unverfinglich bleibt.
In den letzten Jahren sind die Schriften des Neuen Testaments vertieft Un-
tersuchungen unterzogen worden, die unter den Oberflichentexten einen ver-
borgenen Diskurs im Sinne von Scotts «hidden transcript» zutage forderten.
Besonders die neutestamentliche Evangelienliteratur, die unmittelbar in Zu-
sammenhang mit dem Ersten jidischen Aufstand gegen Rom und dessen Nie-
derschlagung um das Jahr 70 (und in den Folgejahrzehnten) entstanden ist, bie-
tet sich dafur an, auf nicht leicht zugingliche Tiefenstrukturen hin untersucht
zu werden. Denn die Evangelien kénnen im Kontext von erlittener Niederlage
und verschirfter Unterdriickung von Juden durch Rom auch als Literatur in-
nerhalb eines Herrschaftsdiskurses gelesen werden, der sich nicht gegen Juden
(wie dies in den vergangenen hundert Jahren immer wieder verstanden wurde),
sondern gegen das siegreiche Rom richtet. Dieser Forschung widme ich mich

: J.C. Scott: Domination and the Arts of Resistance. Hidden Transcripts, New Haven etc.

1990; R. A. Horsley: Jesus in Context. Power, People, and Performance, Philadelphia 2008,
169-204.

ThZ 4/69 (2013) S. 478-495



Jerusalem herrscht Gber Rom 479

seit nunmehr einem Dutzend Jahren, und ich habe bereits an anderer Stelle
darstellen dirfen, wie insbesondere das lukanische Doppelwerk als Literatur
im Herrschaftsdiskurs mit Rom zu lesen ist.” Im vorliegenden Aufsatz zeige ich
auf, wie unter der simplen Oberflichenstruktur der lukanischen Weihnachts-
erzihlung ein «hidden transcript» im Sinne Scotts gegen die Gewaltherrschaft
Roms auszumachen ist, der die paradoxe Botschaft entfaltet, dass Jerusalem
zwar von Rom zerstort wurde, es aber nun in Form des Evangeliums Rom zu
unterwerfen angesetzt hat. Die fir unterdriickte Gruppen typische geschichts-
hermeneutische Figur, nach der die Besiegten die wahren Sieger sind, lisst sich
bei Lukas bereits in Lk 2 nachweisen. Voraussetzung dafiir ist allerdings, zuerst
das lukanische Doppelwerk als Gegenentwurf zur romischen Reichseschato-
logie zu erkennen.

Das lukanische Doppelwerk und die romische Reichseschatologie
Meine Grundthese zur Eschatologie des lukanischen Doppelwerks ist an die-
ser Stelle nur in ihrer Grundstruktur von Belang: Der Autor des lukanischen
Doppelwerks (nachfolgend Tukas genannt) tritt mit seinem Werk in einen ver-
borgenen Dialog mit der romischen Reichseschatologie. Die romische Reichs-
eschatologie fusst einerseits auf der Ilias von Homer und andererseits auf der
Aeneis des romischen Hofpoeten Publius Vergilius Maro. In Auseinanderset-
zung mit Homers Doppelepos hat Vergil mit der Aeneis den romischen Griin-
dungsmythos in ein monumentales Epos gegossen und damit die romische
Reichseschatologie entfaltet. Thr zufolge hat sich durch Ratschluss der Gotter
die Niederlage Trojas durch die Entfaltung Roms tiber die Griechen in einen
Sieg verwandelt. Lukas seinerseits kniipft mit seinem Evangelienbericht an die
llias Homers an. In der Ilias wird die Zerstérung Trojas nicht erzihlt, und
doch ist sie permanent vorauszusetzendes extratextuelles Wissen, geradeso wie
im Lukasevangelium die Zerstorung Jerusalems nicht erzihlt wird und doch
permanent vorauszusetzendes extratextuelles Wissen darstellt. Lukas kntpft
sodann mit der Apostelgeschichte an Vergils Geschichtshermeneutik in der
Aeneis an. Er legt seinem Doppelwerk mutatis mutandis die von Vergil ange-

= .. Kundert: Die Grosse Wende. Unveréffentlichtes Habilitationsmanuskript, Basel 2003,
ders.: Die Apokalypse ist bereits geschehen. Neutestamentliche Eschatologie am Beispiel
der Evangelienschlisse, in: G. Gelardini (Hg,): Kontexte der Schrift. Ekkehard W. Stege-
mann zum 60. Geburtstag, Bd. 1, Stuttgart 2005, 100-115.



480 Lukas Kundert

wandte geschichtshermeneutische Figur zugrunde, der zufolge die Verlierer
durch den Ratschluss Gottes zum Siegen bestimmt werden. Lukas stellt in der
Apostelgeschichte dar, wie die Hinrichtung Jesu (bzw. die Zerstorung Jerusa-
lems) bewirkt, dass sich das Evangelium tuber den ganzen Erdkreis ausbreitet
und inzwischen auch in Rom unbehindert verkiindigt wird und somit Rom
einzunehmen beginnt (Apg 28,30¢.).

Vergil hat seine Literatur fur die rémischen Herrscherkreise bestimmt. Thre
Oberflichentexte sind simpel gehalten. Vergil zufolge ist das Grundprinzip des
Weltenlaufs der Krieg; und Krieg fihrt direkt auf Roms Herrschaft hin. «Arma»
(Waffen, Krieg) ist das erste und damit entscheidend programmatische Wort
der Aeneis. Von Rom sei der Krieg in einen Frieden von eschatologischer Be-
deutung umgewandelt worden. Doch auch in den vergilischen Schriften lassen
sich Subtexte ausmachen. Die beiden ersten Worter der Aeneis beispielsweise
(arma virumque) weisen auf das Doppelepos Homers hin: Arma verweist auf
die Ilias, virum verweist auf die Odyssee.’ Vergil gilt schon bald nach seinem
Ableben als Massstab fiir die Dichtkunst, und seine Dichtung hat grosse kultu-
relle Wirkung gezeitigt; sie ist auch ins Griechische tibertragen worden. Der ne-
ronische Hofdichter Lucan beispielsweise entwirft in den ersten Biichern sei-
nes Werks Bellum Civile einerseits eine Anti-Aeneis und andererseits eine neue
Aeneis. Sprache, Duktus und Inhalt der Ersten Ekloge von Calpurnius Siculus
verbinden die Herrschaft Neros mit dem Anbruch des Goldenen Zeitaltets,
analog zur vierten Ekloge Vergils, worin ebenfalls der Anbruch des Goldenen
Zeitalters besungen wird, allerdings mit dem Aufstieg des Augustus verknlpft.*
Carmen 1 der Carmina Einsidlensia giesst den direkten Zusammenhang vom
Untergang Trojas mit der Herrschaft des Kaisers Nero in die folgenden Verse:

«tu quoque, Troia, sacros cineres ad sidera tolle / atque Agamemnoniis opus hoc
ostende Mycenis. / Iam tanti cecidisse fuit! Gaudete ruinae / et laudate rogos: vester
vos tollit alumnus (Du auch, o Troja, erthebe den Preis deiner heiligen Asche / bis zu
den Sternen und zeige dies Werk Agamemnons Mykene. Dies war der lohnende Preis
deines Falls! Thr Ruinen, o freut euch, / lobt eure Flammen; denn euch erhebt mit
Ruhm euer Zogling!)».’

3 H.-L. Oertel, P. Grau: Vergil Aeneis (Ratio 38), Bamberg 2013, 18; M. von Albrecht: Vergil
- Eine Einfihrung, Heidelberg 22007, 107f.

¥ Chr. Reitz: Die Literatur im Zeitalter Neros, Darmstadt 2006, 114,

: Text mit Ubersetzung aus Reitz: 2.2.0. 118f.



Jetusalem herrscht iiber Rom 481

Lukas begibt sich in einen Herrschaftsdiskurs zwischen Rom und Jerusalem,
der zu Lukas’ Zeit bereits fiir Rom entschieden schien. Trotzdem stellt er Rom
eine Eschatologie entgegen, die sich dem vorinformierten Leser im Subtext
seiner Schriften entfaltet. Diesen votinformierten Leser erschafft sich Lukas
im Pro6mium zu seinem Evangelium.

Die Erschaffung der Leserschaft in Lk 1,14

Mit dem Pro6mium schafft sich ein Autor seine eigene Leserschaft.® Lukas
stellt als einziger Evangelist seinem Evangelium ein Prodmium voran.” Er kre-
iert sich darin einen vorinformierten Leser (der in der Lehre bereits unterrich-
tet ist — Lk 1,4), den er namentlich mit Theophilos anspricht. Dieser habe von
den «Dingen, die unter uns geschehen sind» bereits vernommen (Lk 1,1), und
dieses Vorwissen wolle Lukas mit seinem Bericht nun verdichten (Lk 1,4).®
So wird der Leser zu einem nach-denkenden Leser. Das scheint dem Stil his-
toriographischer Berichte zu entsprechen (II Makk 1f; JosBell 1,1-30).” Auch
Vergil erschafft sich im Proomium zur Aeneis (Aen. 1,1-7) eine nachdenkende
Leserschaft, die den Zeichen im Text nach-denkt und den Text wohl immer
und immer wieder liest.'” Doch weder Vergil noch Lukas beabsichtigen eine
historiographische Schrift im eigentlichen Sinne, sondern sie zeigen zunichst
lediglich an, dass mit erheblichem extratextuellen Wissen der Leserschaft ge-
rechnet wird. Das Thema aber ist nicht Historiographie, sondern der Nachweis
des Prinzips des Weltenlaufs.

Das Thema des lukanischen Doppebverks
Vergils Aeneis und das Lukasevangelium definieren beide je in ihren Pro6mien
das formleitende Prinzip des Weltengangs. Vergil sieht dieses Prinzip im Krieg
gegeben, wie er mit dem ersten Wort seines Epos’ anzeigt: «Arma» — der Waf-

# W. Suerbaum: Vergils «Aeneis». Epos zwischen Geschichte und Gegenwart, Stuttgart 1999,
19.

1 Zum Proémium: E Bovon: Das Evangelium nach Lukas (EKK III/1), Zirich 1989, 29-
43; W. Eckey: Das Lukas-Evangelium unter Berticksichtigung seiner Parallelen. Teilband 1,
Neukirchen-Vluyn 22006, 55-63.

g K. Scherberich, A. von Dobbler: Art. Geschichtsschreibung, in: K. Erlemann u.a.: Neues
Testament und Antike Kultur. Band 1, Neukirchen-Vluyn 22004, 108f.

? Bovon: Evangelium (Anm. 7), 32f.; Eckey: Lukas-Evangelium (Anm. 7), 56.

1" Suetbaum: Aeneis (Anm. 6), 19.



482 Lukas Kundert

fengang — ist das Fatum fir den Weltengang, auf dass Rom die Welt behert-
sche. Auch Lukas zeigt bereits mit dem ersten Wort des Proémiums in Lk 1,1
an, welches seiner Meinung nach das die Welt formende Prinzip ist. Er er6ffnet
seinen Prolog mit einer Konjunktion und zwar mit dem vermeintlich unschein-
baren Wort éneldnnep. Einerseits weist der Autor mit dieser Konjunktion in
die Literatur der offiziellen Dekrete der Herrscher und damit verbunden in
die Welt eines Kontinuums von Herrschaft und Gesetzeskraft.!' Andererseits
weist er damit in die Kontinuitit des «Vorangegangenen», das heisst der judi-
schen Traditionen und ihrer Exponenten sowie auf den jidischen Gott. Fasst
man nimlich énednmep kausativ auf, so schliesst Lukas sein Evangelium an
das an, was die Alten oder Vorginger aufgezeichnet haben:

‘Eneidnnep molhol €nexeipnoav dvatdlacbor dujynow mepi TV memAnpopopn-
pévav év Niv Tpaypdtov, 2 kebog tapédocav NV ol an’ apyiic adténtoun Kol
omnpéTan yevopevol Tod Adyov, 3 €6o&e kol mapnrorovdnkoTl dvmbev mlow
axptpdg kabetiic ool ypayar, kpatiote Oedpide, 4 tva Emyvie mepl dv katnyRong
Adyov v dopdaieway.'?

«Weil viele unternommen haben, den Bericht aufzuschreiben von den Vorkommnis-
sen, die unter uns in Erfullung gegangen sind, wie uns tberliefert wurde von Anfang
an von den Augenzeugen ..., denke auch ich, alles von Beginn an getreulich in guter
Ordnung dir, Theophilos, zu schreiben.»

Lukas bezieht sich folglich auf die Quellen andeter, die alles 4’ &pyfic als Au-
genzeugen miterlebt haben. Die Wendung an” dpyfig verweist die Leserschaft
in den Kontext von Ursprungsmythen.” Ursprungsmythen sind Erzidhlungen,
aus denen sich eine Gemeinschaft herleitet und in deren Konsequenz sie sich
in der Erzihlzeit erfihrt. Lukas stellt in seinem Evangelienbericht ein Kontinu-
um her von Gott iber den Gottessohn Adam (Lk 3,38) tber alle Generationen
der Vorfahren Jesu bis hin in die Erzihlzeit seines Evangeliums, in der sich die
Christusglaubigen als Geschwister Jesu wiederfinden und sich somit als Glie-
der des auf Gott grundenden Stammbaumes Jesu verstehen.

1 Tiddell/Scott zu énsldnmep.

12 E.Nestle, K. Aland, B. Aland: Novum Testamentum Graece. Nestle-Aland. (27. Aufl., rev)
Stuttgart 1993, 150.

13 Zum Thema des Ursprungsmythos’ sieche P.G. Klumbies: Der Mythos bei Markus (BZNW
108), Betlin 2001, v.a. 63ff.



Jerusalem herrscht tiber Rom 483

Stilistisch ist es ungewohnlich, einen Satz und gar ein ganzes Buch mit der
Konjunktion énewdnnep zu beginnen. Der Einstieg in das Lukasevangelium
wirkt deswegen gektnstelt." Umso mehr wird Lukas dieses Wort bedacht an
den Anfang seines Evangeliums gesetzt haben, zumal das erste Wort einer
Schrift in der Regel das Thema angeben sollte. Meines Erachtens verdeutlicht
Lukas mit diesem ersten Wort iiber seinem Evangelium, dass er nicht nur mit
einem vorinformierten Leser rechnet,” sondern dass er (sich und) seine Schrift
in eine Kontinuitit seit dem Ur-Anfang stellt. «Von Anfang an» (G’ épyfig —
Lk 1,2a), aus den Urgriinden der Tradition heraus, wird das Evangelium zum
Ursprungsmythos fiir die sich daraus begreifende Gemeinschaft der Christus-
gliubigen geformt. Wihrend in der Aeneis der Krieg als Prinzip der Welt-
ordnung proklamiert wird, ist nach Lukas das Prinzip der Weltordnung die
Kontinuitat von dem, was die Vorfahren berichten und was Gott seit jeher mit

16 Pas ist entscheidend. Die Leserschaft wird damit als Teil eines

Israel vor hat.
Kontinuums erschaffen, das sich aus der Urzeit bis in die Gegenwart erstreckt,
und dieses Kontinuum wird durch das «Wort» (Adyog — Lk 1,4) geformt und
nicht durch Waffen.

Der sprachliche Stl des gesamten Proomiums zum Lukasevangelium hat
bereits in der Antike zum Nachdenken angeregt. Er wirke gestelzt, und fiir
Francois Bovon ist das Prodmium sogar «zu schén, um wahr sein zu kénnen»."”
Sein Stil unterscheidet sich deutlich von der nachfolgenden Vorgeschichte, und
der Ubergang zwischen Proémium und Bericht (Lk 1,5) wirkt abrupt. Bovon
zufolge weist der Stil der Vorgeschichte darauf hin, dass Lukas eine Leser-
schaft voraussetzt, die sich den Stil der Septuaginta gewohnt ist."® Folglich stellt
er die Kontinuitit mit den Alten in der Vorgeschichte literarisch auch durch
den verwendeten sprachlichen Stil her und nimmt die Leserschaft mit hinein in
einen Fluss der Erzdhlung, die bei Gott und seinem Sohn Adam einsetzt und

bei der Verkindigung des Evangeliums in Rom endet."”

Bovon: Evangelium (Anm. 7), 31.

5 Eckey: Lukas-Evangelium (Anm. 7), 59.

Eckey: a.a.0. 56: Lukas sieht sich mit seinen Vorgingern in einer Reihe und kritisiert sie
nicht — zumindest nicht ausdriicklich.

Bovon: Evangelium (Anm. 7), 31.

" Bovon: a.2.0. 30.

Umso mehrt hebt sich das Proémium vom Nachfolgenden ab. Ich frage mich, ob im Stil
des Proomiums eine andere literarische Tradition anklingen soll. Was, wenn das Proomium



484 TLukas Kundert

Vorgeschichte, erzablte Zeit und Erzahlzeit

Die ersten drei Kapitel des Lukasevangeliums fuhren in die drei Zeitstufen der
Erzihlung ein, namlich in die Vorgeschichte der erzihlten Zeit, in die erzihlte
Zeit (die Zeit, tiber die Lukas erzihlt) und in die sich darin widerspiegelnde Et-
zihlzeit (die Zeit, von der Lukas erzdhlt). Anders als Matthius setzt Lukas aber
nicht «chronologisch» mit der Vorgeschichte ein (Matthius setzt den Stamm-
baum Jesu an den Anfang seines Evangeliums). In Lk 1,5 beginnt Lukas damit,
zuerst einmal die erzihlte Zeit mit der Weltgeschichte zu synchronisieren («zu
der Zeit des Herodes, des Konigs von Judda»). In Lk 2 wird mit dem Zensus-
edikt und den Umstinden der Geburt Jesu der aktuelle Bezug zur Gegenwart
des Erzihlers, also zur Erzahlzeit, geschatfen. Die Gegenwart des Erzihlers ist
geprigt durch die Steuererhebung von 66 n.Chr. und die Plinderung des Tem-
pelschatzes durch Gessius Florus, den daraufhin erfolgten Widerstand und die
daraus resultierende Zerstorung Jerusalems.” Erst danach, in Lk 3, weist Lukas
mit dem Stammbaum Jesu in die Vorgeschichte zuriick.

Die erzihlte Zeit setzt in Lk 1,5 mit einer Synchronisierung der «Dinge, die
unter uns geschehen sind» mit der jidischen Geschichte ein, und zwar mit der
Zeit der Herrschaft des judischen Kénigs Herodes. Von Lk 2 her ist klar, dass
es sich dabei nicht um Herodes den Grossen, sondern um Herodes Archelaos
handeln muss, der im Jahr 6 n.Chr. von der Jerusalemer Oberschicht mit Roms
Hilfe vertrieben wurde, worauf Judida und Samaria in die rémische Provinz
Syrien eingegliedert wurden. Die Ankiindigungen der Geburt des Téufers und
Jesu fallen in der lukanischen Chronologie folglich in die ungewisse Zeit um die
Absetzung des Archelaos. Die Geburt Jesu wird sodann mit der Weltgeschichte
verknupft, und zwar mit dem nach der Vertreibung von Herodes Archelaos im
Jahr 6 oder kurz darauf erfolgten Zensus in Judia. Es war Gblich, dass auf die
Eingliederung eines Gebietes in eine Provinz bald eine Steuerschatzung folgte.

Auch die Erzihlzeit spiegelt sich in der Erwihnung der Umstinde um ei-
nen Zensus wider. Denn viel lebendiger als der Zensus aus dem Jahre 6 sind
der Leserschaft die 66 n.Chr. beginnenden Unruhen nach der Plinderung des

in ein Versmass gegossen ist? Das ist schwierig nachzuweisen, weil seit dem 2. Jahrhundert
im Griechisch des 6stlichen Mittelmeerraums Liangen und Kiirzen kaum noch unterschie-
den wurden. Immerhin fillt aber der gewollt konstruierte Stil des Proémiums auf, so als ob
hier ein Gesang seinen Anfang nihme.

0 Jos. Bell 11 14,2-17,6.



Jerusalem herrscht tiber Rom 485

Tempelschatzes durch Gessius Florus wegen angeblich nicht zufriedenstellen-
der Steuereinnahmen in Erinnerung, auf die hin der Aufstand erfolgte, der mit
der Zerstorung Jerusalems und des Tempels endete. Wir kénnen uns die Zer-
storung Jerusalems heute wohl kaum traumatisch genug fiir die damalige jiidi-
sche Welt vorstellen. Der Krieg fiihrte nicht nur zur Zerstérung des Tempels,
sondern blutete auch Judia, Samaria und Galilda aus. Die Zentralkasse wurde
aus dem Tempel nach Rom gebracht. Der monumentale Titusbogen in Rom
feiert den Sieg gegen die Juden, und es ist darauf dargestellt, wie die Heiligen
Gerite aus dem Tempel von Jerusalem in die Ewige Stadt getragen werden.
Mit dem Tempelschatz lassen Vespasian und Titus den Circus Maximus bauen,
in dem Juden und Christen spiter hingerichtet werden. Die fast im ganzen
romischen Reich versprengten Menschen aus Judda konnten sich ihres Status’
innerhalb der mediterranen Gesellschaften nicht mehr sicher sein. Der Streit
um die Herrschaft zwischen Jerusalem und Rom und zwischen Juden und
Roémern war zugunsten Roms entschieden. Diese Zeit der Not, in der Juden
auch dem Verdacht des Sozialbanditenwesens ausgesetzt waren, spiegelt sich
in jenem Satz aus Lk 2,2 wider, der den Galilder Jesus zum Juden Jesus macht,
indem das Zensusedikt des Kaisers Augustus bewirkt, dass die Geburt Jesu in
Bethlehem in Judia stattfinden muss. Damit wird ein moglicher Vorwutf, bei
den Christusgliubigen handle es sich um Anhinger eines Sozialrevolutionirs,
abgewendet, weil so sehr augenfillig jede Verbindung mit dem Sozialbanditen
Judas Galilaios bestritten wird. Der Aufstand um Judas Galilaios und die Be-
streitung jeglichen Kontaktes mit dieser bzw. anderen Aufstandsbewegungen
(also auch der Bewegung nach 66 n.Chr.) sind fiir Lukas besonders wichtig. Sie
spielen auch in Apg 5,37 eine Rolle.

In die Vorgeschichte fithrt Lukas schliesslich mit dem Stammbaum Jesu
in Lk 3 ein. Unmittelbar an die der Taufe Jesu folgende Adoptionsformel «du
bist mein lieber Sohn, an dir habe ich Wohlgefallen» (Lk 3,22) figt Lukas den
irdischen Stammbaum Jesu an. Anders als im Matthausevangelium wird — wie
gesagt — der Stammbaum Jesu nicht nur bis auf Abraham zurtickgefithrt, son-
dern bis auf Adam und mit der Notiz abgeschlossen: «dieser war Gottes». Die
Gotteskindschaft Jesu wird damit sowohl iiber die Taute als auch iber Adam
hergeleitet. Der Sohn von Menschen (Menschensohn) Jesus von Nazareth ist
zugleich der Urgrund der Welt, thr Ahne. Dieser nach menschlichem Stamm-
baum Letzte ist der nach gottlichem Stammbaum Erste. Jesus Christus ist folg-
lich nicht einfach als der Nachkomme vorgestellt, sondern axch als der Ahne.



486 Lukas Kundert

Da sich die nach-denkende Leserschaft des Evangeliums als Geschwister Jesu
versteht, liest sie Jesu Stammbaum auch als eigenen Stammbaum, womit sie
sich selbst auf den Urgrund der Welt und sogar auf Gott zurtickfithren kann.
Die historische Gestalt Jesu von Nazareth wird in der Lektire fur die Leser-
schaft zum geglaubten Christus. So ist die mythische Fundierung Jesu in Adam
und zuletzt in Gott nicht einfach Herkunft allein, sondern zugleich Gegenwart
und Zukunft der Christusgliubigen, die den Bericht des Lukas lesend sich an-
eignen.

Das zerstirte Jerusalem in der lukanischen Weibnachtsgeschichte
Die Geburt Jesu wird von Lukas auf der Ebene des «public transcript» mit der
Zeit der Steuererhebung unter Publius Sulpicius Quirinius im Jahr 6 n.Chr.
synchronisiert. Gleichzeitig tritt damit die Erzihlung von der Geburt Jesu in
einen Dialog mit der Erzihlung von der Geburt der Kirche in der Apostel-
geschichte. Denn in Apg 5,37 nimmt Rabban Gamliel ausgerechnet auf den
Zensus aus dem Jahre 6 n.Chr. Bezug: Wenn die Jesusbewegung von Gott her
stamme, konne der Mensch gegen sie nichts unternehmen, wenn aber nicht, so
werde sie untergehen wie die Bewegung unter Judas Galilaios, der im Jahre 6
n.Chr. einen Aufstand gegen Rom angezettelt hatte, welcher von Rom nieder-
geschlagen worden war. Auf der Ebene des «public transcript» wird damit ei-
nerseits der als Sozialbandit hingerichtete Jesus als Gegenpol zum gewaltsamen
Aufstand gegen Rom unter Judas Galilaios dargestellt. Andererseits attestiert
ausgerechnet Gamliel der Bewegung der Christusgliubigen gottliche Herkunft,
da eben diese Bewegung bis zur Erzihlzeit des Lukas Bestand hat und im
Unterschied zur gleichzeitig «geborenen» Bewegung des Judas Galilaios nicht
untergegangen ist. Auf der Ebene des «hidden transcript» bedeutet das, dass
sich nicht diejenigen, die Jesus hingerichtet und Jerusalem zerstort haben, auf
Gottes Seite wihnen durfen; sondern ausgerechnet durch das Wort Gamliels
wird Christus als «von Gott» bezeugt und somit seine Bewegung als gottliche
Bewegung beglaubigt. Bereits beim Zensus des Jahres 6 wurde der sich milita-
risch durchsetzenden rémischen Macht ihr géttlicher Gegenpart geboren, von
dem es im Gesang der Engel anlisslich der Geburtserzihlung heisst, dass er ein
Friedensreich fiir die Menschen griindet, an denen Gott Wohlgefallen hat. Die
Teilhaber am Frieden Gottes missen nicht dieselben sein wie die Teilhaber an
der Pax Romana, die vom Wohlgefallen des Kaisers abhangen. Den Anbruch
dieses judischen «Goldenen Zeitalters» besingt Lukas in metaphorischer Nihe



Jerusalem herrscht iber Rom 487

zur Vierten Ekloge von Vergil und der Ersten Ekloge des Siculus und markiert
damit den Kontrapunkt zur rémischen Reichseschatologie. Das eherne Zeit-
alter des Krieges ist mit Rom gerade nicht iiberwunden, sondern im Weltkreis
erst recht prisent, weil die Pax Romana mit Waffengewalt aufrechterhalten und
von den unterworfenen Voélkern teuer bezahlt werden muss.

Das Jahr 6 n.Cht. und der unter Quirinius angesetzte Zensus, der nur mit
der Niederschlagung der Bewegung unter Judas Galilaios moglich wurde, ruft
der Leserschaft des Lukas aber vor allem die Wirren um die Steuererhebung
des Jahres 66 n.Chr. in Erinnerung. Sie l6ste den jidischen Aufstand gegen
Rom aus, der in der gewaltsamen Zerstorung und Plinderung Jerusalems und
des Tempels endete. Diese Steuererhebung und ihre katastrophalen apokalyp-
tischen Folgen sind der lukanischen Leserschaft lebhaft im Gedichtnis, zumal
sie in der Erzihlzeit das Leben von Juden im gesamten Mittelmeerraum prig-
ten.

Das wiedererstehende Jerusalem in dem in Windeln gewickelten Messias
Wie Matthius liasst Lukas die Geburt Jesu in Bethlehem stattfinden. Der Gali-
lder Jesus wird damit zum Juden Jesus. Auf der Ebene des «public transctipt»
wird Jesus damit speziell von Judas Galilaios und allgemein von den als no-
torisch Aufstindische verschrienen Galiliern abgesetzt. Auf der Ebene des
simplen Oberflichentextes wird mit dem aus der Hirtendichtung des ersten
Jahrhunderts bekannten Kolorit vom Anbruch des Goldenen Zeitalters die
Friedfertigkeit des hier geborenen Messias’ in besonderer Weise herausgeho-
ben. Schon die Geburt des in Bettelarmut auf dem Feld bei einem Weideplatz
geborenen Messias, zu dem als Erste die Hirten der Gegend wallfahren, zeigt
den Anbruch einer friedlichen Zeit an und hebt Jesus von gewaltsam agie-
renden Messiaspritendenten der zelotischen Richtung ab. Der Umstand, dass
der Messias in der Stadt Davids geboren wird (Lk 2,4; 2,6; 2,11) und dort in
Windeln gewickelt (omapyavow) in/auf einem Futterplatz (@d&tvn) liegt (Lk
2,7; 2,12; 2,16*"), wird in der Geburtserzdhlung nicht weniger als je drei Mal
erwihnt. Das ist fur die Erschliessung des «hidden transcript» von Bedeutung,

2! Hier fehlt die Erwihnung der Windeln.



488 Lukas Kundert

1. Der Futterplatz: der Messias liegt anf offenem Feld

Der Ausdruck @dtvn erscheint im Neuen Testament lediglich noch einmal,
und zwar in Lk 13,5: Auch an einem Sabbat bindet man Esel und Ochs
von der Futterstelle (@dtvn) los und fihrt sie zum Wasser. Gemeint ist
wohl ein Futtertrog, der in Lk 2 — im Kontrast zur Unterkunft unter Dach
(KotdAvpo) —unter freiem Himmel zu denken ist, zumal fiir (Hohlen-)Stille
in der LXX eben gerade das Wort katdAvpa (fir 70 = Versteck, Jer 25,38;
vgl. auch katdhvpa in Lk 22,11 fir den geschitzten Ort, an dem das letz-
te Abendmahl eingenommen werden kann) oder pavdpa verwendet wird.
Der messianische Herrscher Israels kommt Lukas zufolge nicht in einem
Versteck zur Welt, sondern unter freiem Himmel, fiir alle sichtbar und ent-
sprechend ausgesetzt. Dies ist den Hirten ein Erkennungszeichen fiir den
Messias. Das zweite Erkennungszeichen ist, dass der Messias in Windeln
gewickelt wurde (omapyavow). In Paldstina war es gebrauchlich und damit
nichts Besonderes, Kleinkinder zu wickeln.?? Auf der Ebene der erzihlten
Zeit dirfte den Hirten folglich dieses Merkmal nicht besonders dienlich ge-
wesen sein, den Messias von anderen Neugeborenen zu unterscheiden. Es ist
deshalb davon auszugehen, dass die Windeln ein Zeichen fiir die vom Autor
angeschriebene und in der Septuaginta bewanderte Leserschaft sind. In der
LXX werden ein einziges Mal Windeln erwihnt, und zwar in Ez 16,4 (MT:
onn, LXX: ondpyovov):

‘Bei deiner Geburt war es so: Am Tag, als du geboren wurdest, wurde deine Na-
belschnur nicht abgeschnitten; auch hat man dich nicht mit Wasser gebadet, damit
du sauber wiirdest, dich nicht mit Salz abgerieben und nicht in Windeln gewickelt, >
Denn niemand sah mitleidig auf dich und erbarmte sich, dass er etwas von all dem
an dir getan hitte, sondern du wurdest aufs Feld geworfen. So verachtet war dein
Leben, als du geboren wurdest. ¢Ich aber ging an dir voriiber und sah dich in dei-
nem Blut liegen und sprach zu dir, als du so in deinem Blut dalagst: Du wirst leben!
... aber du warst noch nackt und bloss. ®* Und ich ging an dir vortiber und sah dich
an, und siehe, es war die Zeit, um dich zu werben. Da breitete ich meinen Mantel
Uber dich und bedeckte deine Blosse. Und ich schwor dir’s und schloss mit dir einen
Bund, spricht Gott der Herr, dass du solltest mein sein. ® Und ich badete dich mit
Wasser und wusch dich von deinem Blut und salbte dich mit Ol'""und kleidete dich
... (Bz 16,4-10).

Z  Bovon: Evangelium (Anm. 7), 127.



Jerusalem herrscht iber Rom 489

Metaphorisch nimmt sich Ez 16,4ff. wie der Antipode zum lukanischen Weih-
nachtsbericht aus.” Die neugeborene Stadt Jerusalem wird in diesem Prophe-
tenwort als Findelkind beschrieben, das von Gott adoptiert wird.* Gott selbst
wischt und kleidet die neugeborene Stadt. Die Szene, in der die leibliche Mut-
ter sich ihres Kindes ausgerechnet nicht annimmt, ist auf den ersten Blick
kaum mit Lk 2,7 zu vergleichen. Viel echer kommen (im neutestamentlichen
Zeitkontext gedacht) die apokalyptischen Bilder der Zerstorung Jerusalems in
den Jahren 70/71 unter Titus in den Sinn. Hierin ldsst sich ein weiterer «hidden
transcript» der lukanischen Weihnachtserzihlung finden. Einerseits sieht sich
die Leserschaft angesichts der realen Verhiltnisse des zerstorten Jerusalem an
Ez 16,4 erinnert (weil sie das faktisch eben gerade nicht behiitete Jerusalem in
seinem Blut da liegen sieht), andererseits liest sie durch Ez 16,4 hindurch die
Weihnachtserzahlung als Verheissung: So, wie Maria ihr Neugeborenes wickelt
und schiitzt, kleidet und schiitzt Gott Jerusalem. Die Leserschaft weiss bereits
aus Lk 1, dass das Neugeborene vom Heiligen Geist stammt und damit von
Gott selbst als sein eigenes Kind anerkannt ist, und sie weiss vom Ende des
Evangeliums her, dass wie Jerusalem auch dieses Neugeborene den Verbre-
chertod sterben, es aber vom Tod auferstehen wird. Damit wird in der Ubet-
lagerung von Ez 16,4 und Lk 2,7 das neugeborene Jesuskind zur Prifiguration
des zerstorten und neu erstehenden Jerusalem. Die Leserschaft wird Ez 16,5f.
zwar als historische Realitit ihrer eigenen Zeit lesen («Du wurdest aufs Feld
geworfen; so verachtet war dein Leben»), und doch wird sie aus Ez 16 die
Verheissung horen, der zufolge gerade das von den Menschen ausgesetzte Je-
rusalem von Gott erwihlt wird, und sie wird Lk 2 als Trost verstehen, dass die
Verheissung Ezechiels in Jesus Wirklichkeit geworden ist: Das mit Jesus von
Gott adoptierte Jerusalem wird gewickelt und von Gott grossgezogen zu einer
wunderbaren Braut, um die viele werben.

Die Geburt eines Messias war im ersten Jahrhundert nichts Ungewo6hn-
liches. Eine ganze Anzahl von Messiaspritendenten wurde geboren. Keiner
von ihnen konnte allerdings die Zerstérung des Tempels verhindern. Mit der
lukanischen Weihnachtserzihlung wird nun aber die Geburt eines Messias er-
zihlt, der trotz der Zerstorung Jerusalems Messias bleiben wird, und dessen

» P Stuhlmacher: Die Geburt des Immanuel, Gottingen 2005, 51.
#*  Chr. Tuor-Kurth: Kindesaussetzung und Moral in detr Antike (FKDG 101), Gottingen
2010, 112.



490 Lukas Kundert

Geburt als Prolepse dessen gelesen werden muss, was in der Erzihlzeit des
Evangelisten angebrochen ist: Jerusalem erstarkt. So denkt die Leserschaft bei
der Lektiire von Lk 2 kaum an ein Ereignis aus dem Jahre 6 n.Chr., sondern viel
eher an das im eigenen Blut liegende Jerusalem nach seiner Erstiirmung und
Zerstérung durch die Truppen Roms unter Titus in den Jahren 70/71 n.Chr.

und daran, dass das nicht bedeutet, Jerusalem sei besiegt.

2. Die Windeln: Zeichen des siegreichen Messias

Im rabbinischen Judentum ist eine erstaunliche Erzihlung von der Geburt
eines Messias erhalten geblieben, in der die Windeln einen dhnlichen meta-
phorischen Anklang haben wie in Lk 2.* Die wahrscheinlich élteste erhaltene
Version dieser Erzahlung ist in pBer 2,4 tiberliefert.”® Darin wird die Geburt
des Messias wie in Lk 2 nicht nur mit der Zerstérung und dem Wiederauf-
bau des Tempels in Verbindung gebracht, sondern Zerstérung und Wieder-
aufbau des Tempels werden mit der Frage verbunden, ob der Messias bei
seiner Geburt in Windeln gewickelt wird oder nicht. Es handelt sich um die
Erzihlung von der Geburt des Messiaspritendenten Menachem ben Hiskia,
des Urenkels des unter Herodes d.Gr. im Jahr 47 v.Chr. in Galilaa hingerich-
teten «Sozialbanditen» Hiskia (Josephus, Ant. 14:159) und um den Enkel von
Hiskias Sohn Judas Galilaios.” Es kommt mit der Erwihnung Menachems
folglich eine ganze Aufstindischen-Dynastie in den Blick.

In der Erzidhlung aus pBer 2,4 erfdhrt ein Bauer beim Pfliigen von einem
Araber (dieser steht wahrscheinlich fur Elija), dass genau zu dem Zeitpunkt,

25

Auf diese Spur brachte mich A. Bedenbender: Topographie des Schreckens. Der jiidi-
sche Krieg im Spiegel der Ortsangaben des Markusevangeliums, in: Texte und Kontexte
116/117 (2007/2008) 69-78. Bei den Zitaten aus pBer 2,4 orientiere ich mich mehr oder
weniger an Bedenbenders Ubersetzung,

% Diese Erzihlung ist in EkhaR 1,16 leicht anders und damit mit anderen Schwerpunkten
uberliefert (dazu: G. Hasan-Rokem: Web of Life - Folklore and Midrash in Rabbinic Lite-
rature, Stanford 2000, 152-160). In pBer 2,4, der Gemara zur vierten Halacha von pBer 2,
geht es im Kontext der folgenden Aggada um die Preisungen Gottes wihrend des Ami-
da-Gebetes, insbesondere um die Preisung Gottes als desjenigen, der Jerusalem erneuern
wird. Die zugrunde gelegte Bibelstelle aus Hosea 3 erwiahnt David, woraus geschlossen
wird, dass der Messias David heissen muss. Dazu werden zwei Namensvarianten diskutiert,
darunter der Name Menachem, wozu die hier wiedergegebene aggadische Erzihlung vor-
getragen wird.

# M. Hengel: Die Zeloten (AGSU 1), Leiden *1976, 301f. Mehr dazu bei Bedenbender: To-

pographie (Anm. 25), 72.



Jerusalem herrscht tiber Rom 491

da in Jerusalem der Tempel zerstort wurde, in Bethlehem der Messias gebo-
ren sei. Der Bauer will den Messias kennenlernen und reist deshalb als Win-
delhidndler nach Bethlehem. Alle Miitter kaufen ihm Windeln ab, ausser der
Mutter des Menachem, die sich weigert, ihr Kind zu pflegen: «Ich méchte
alle Feinde Israels erwiirgen, denn an dem Tage, an dem er geboren wurde,
wurde der Tempel zerstort» Sie sieht einen Zusammenhang zwischen der
Geburt ihres Sohnes Menachem und der Tempelzerstorung und zihlt ihr
Neugeborenes unter die Feinde Israels. Spricht der Hiandler zu ihr: «Wir sind
dessen sicher, wenn um seinetwillen der Tempel zerstort wurde, so wird er
um seinetwillen wieder aufgebaut» Darauthin borgt die mittellose Mutter
Menachems vom Hindler Windeln aus. Als dieser spiter wieder einmal nach
Bethlehem kommt und sich nach dem Kind erkundigt, erzihlt ihm Mena-
chems Mutter: «Nachdem du mich gesehen hattest, kamen Winde und Wir-
belwinde, warfen mich zu Boden und rissen ihn (den Menachem) mir aus
den Hinden.»”®

Sieben Motive verbinden die lukanische Weihnachtsgeschichte mit der
palistinischen Erzihlung von der Geburt Menachems. Erstens: Die Geburt
findet in Bethlehem statt. Zwestens: Die Geburt steht mit dem Sozialbanditen-
wesen in Zusammenhang, sowohl mit dem Aufstand unter Judas Galilaios
als auch mit dem 66 n.Chr. ausgebrochenen Aufstand gegen Rom. Drittens:
Die Geburt wird mit der Zerstérung des Tempels in Zusammenhang ge-
bracht. zertens: Ez 16,4ff. wird motivisch aufgenommen (Windel, Verstos-
sung Jerusalems) und messianisch gedeutet. Frnfrens: Die Geburt steht mit
dem Wiederaufbau des Tempels in Zusammenhang. Sechstens: Die Botschaft,
dass es sich beim Kind um den Messias handelt, wird von Fremden Uber-
bracht (Bauet/Hirten). Siebtens: Der Heilige Geist entzieht der Mutter das
Kind.”

*  Diese aggadische Erzihlung ist vom Altmeister der Auslegung talmudischer aggadischer

Literatur Yonah Fraenkel in dessen unvergleichbarer Weise behandelt worden. Er deutet
die Entriickung Menachems am Ende der Erzihlung als Strafe fiir den Windelhandler, der
dem Aufruf Elias nicht Folge leistete, seine Titigkeit als Bauer fortzusetzen (in meiner
Nacherzihlung oben iibersprungen). Stattdessen verkaufte der Bauer alles und zog durch
das Land. Damit weise die Erzihlung darauf hin, dass selbst in den Tagen des Messias
die tiglichen Pflichten weiterhin erfiillt werden sollen (Y. Fraenkel: Iyyunim b¢-olamo ha-
ruhani shel sippur ha-aggadah, Tel Aviv 1981, 160-163).

¥ Die Parallelen zwischen Menachem und Jesus sind damit freilich noch nicht erschopft.



492 Lukas Kundert

Andreas Bedenbender deutet die rabbinische Erzihlung von der Geburt Me-
nachems in pBer 2,4 und die lukanische Weihnachtserzihlung als kritische Aus-
einandersetzungen des ausgehenden ersten Jahrhunderts mit den zelotischen
Bewegungen. Aus den auffallenden motivischen Ubereinstimmungen zwischen
den zwei Erzihlungen sollten trotzdem keine Abhingigkeiten abgeleitet wer-
den. Meines Erachtens ist Galit Hasan-Rokem beizupflichten, der zufolge in
den ersten Jahrhunderten christusgliubige wie nicht-christusgliubige Juden An-
teil an einem Fundus gemeinjudischer Erzihlungen hatten, aus dem sich beide
frei bedienten.*® So zeigen die Erzihlungen von der Geburt des Menachem,
dass die Motive der lukanischen Weihnachtsgeschichte nicht kontextlos sind,
sondern in einem Umfeld zu verorten sind, in dem sie verstanden und gedeutet
werden konnten, auch wenn sich dieses Umfeld fiir uns heute nicht mehr ohne
Weiteres erschliesst. Die in pBer 2,4 tiberlieferte Erzidhlung lisst vermuten, dass
die Rabbinen wohl zum Schluss kamen, von messianischen Bewegungen die
Finger zu lassen. Lukas ging weniger weit. Thm zufolge darf man lediglich ge-
wiss sein, dass der galildische Jesus ein antizelotischer Messias ist.*’ Damit ist
der «public transcript» der beiden Erzihlungen gewiss richtig erfasst. Doch der
Lk 2 und pBer 2,4 gemeinsame paradoxe Gedanke, dass der Messias fiir die
Zerstorung Jerusalems #zd fiir den Neubau des Tempels steht,* ldsst zumindest
fur die lukanische Weihnachtserziahlung auf der Ebene des «hidden transcript»
die Windeln zum Zeichen des szggrezchen Retters werden.

In einer Zeit, in der viele Messiaspritendenten geboren wurden, war die
Geburt eines weiteren Messias an sich nichts Trostendes. Sowieso kann der
Messias auch zerstorerisch wirken. Doch der in Windeln gewickelte Messias
ist derjenige, der den Tempel wiedererbaut (pBer 2,4). Bemerkenswert ist die
Entrickung des Messias, die sowohl in der talmudischen Menachemerzihlung
wie im Lukasevangelium (im Unterschied zu den tbrigen Evangelisten) eine
entscheidende Rolle spielt. Im Talmud werden die Wirbelwinde, die den Messi-
as entriicken, mit dem seltenen Terminus *217¥ wiedergegeben, einem Wort, das

Josephus zufolge ist Menachem in Jerusalem «wie ein Koénig» eingezogen (Jos. Bell 11, 434,
dazu Hengel: Zeloten [Anm. 27], 299-302).

¥ Vgl. Hasan-Rokem: Web of Life (Anm. 26).

1 Bedenbender: Topographie (Anm. 25), 77.

2 Bedenbender: a.2.0. 76.



Jerusalem herrscht tiber Rom 493

im Targum fiir den Wind steht, durch den Elia entriickt wird.”® Historisch hatte
Menachem im Jahr 66 n.Chr. fiir kurze Zeit im Tempel die Herrschaft tiber-
nommen, wurde dann aber von einer rivalisierenden Zelotengruppe im Tempel
ermordet, und seine Gefolgsleute mussten nach Massada fliehen, wo sie sich bis
im Jahre 74 n.Chr. Rom widersetzten. Die «Entrickung» Menachems wird des-
halb als Deutung seines gewaltsamen Geschicks zu verstehen sein. Von Christus
erfahrt die Leserschaft in Lk 1, dass er vom Heiligen Geist stammt, sodann von
ihm ans Kreuz gefiihrt und nach seiner Auferstehung in den Himmel entriickt
wird, allerdings um kurz darauf (Apg 2) im Wind als Heiliger Geist wieder
zur Erde zuriickzukehren. Daraufhin kénnen die Christusglaubigen den Na-
men Christi wirkungsmichtig einsetzen und das Heilige, «den Tempel», iiber die
Erde verbreiten bis nach Rom (Apg 28), womit Gottes Ruf an das geschundene
Jerusalem aus Ez 16,6 eindriicklich aktuell wird: «Du wirst leben» (Ez 16,06).

3. Gottes Ratschluss: den Hirten erst kundgemacht

In den antiken Gesellschaften wurden im primiren Wirtschaftssektor von den
Bauern zum Schutz ihrer Herden Hirten eingesetzt. Diese konnten Sklaven oder
freie Lohnarbeiter sein. Unfreie Hirten gehdrten «gewissermallen wie Hunde
und Maultiere zum lebenden Inventar der Viehwirtschaft [...] Die ungebun-
dene Lebensweise als pastores qualifizierte diese Unfreien in besonderem MaBe
auch zu paramilitirischem Einsatz. Unter diesen Voraussetzungen lag es fiir an-
tike Autoren nahe, Hirtentum und Bandenbildung/Riuberei kausal miteinander
zu verkniipfen.»™ Dieser schlechte Ruf der Hirten steht in scharfem Kontrast
zur Verwendung des Hirten als Metapher fiir den guten Herrscher.” Gute Herr-
scher sorgen fiir ihre Volker, wie gute Hirten ihre Herden weiden. Darum wird
diese Metapher auch in der Herrscherkritik angewandt. Wieder ist es Ezechiel,
auf den hier zu verweisen ist. In Ez 34,2ff. werden die Hirten (Herrscher) des
Volkes Israel angegriffen, weil sie ihre Herden eben gerade nicht weiden:

3 M. Himmelfarb: The Mother of the Messiah in the Talmud Yerushalmi and Sefer Ze-
rubbabel, in: P. Schifer: Talmud Yerushalmi and Graeco-Roman Culture IIT (TSAJ 93),
Tibingen 2002, 369-390 (373).

L. Schumacher: Sklaverei in der Antike, Miinchen 2001, 95.

% Z.B. bei Philo, Legatio ad Gaium 20: Datin witd als Fortschritt beschrieben, wenn sich die
Einwohner des romischen Reiches von nomadischem und jagdbetontem Leben «einem
Vormund unterordnen, einem Hirten und Fiihrer einer zahmeren Herde».



494 Lukas Kundert

«Wehe den Hirten Israels, die sich selbst weiden! Sollen die Hitten nicht die Herde
weiden? * Aber ihr esst das Fett und kleidet euch mit der Wolle und schlachtet das
Gemistete, aber die Schafe wollt ihr nicht weiden. * Das Schwache stirkt ihr nicht und
das Kranke heilt ihr nicht, das Verwundete verbindet ihr nicht, das Verirrte holt ihr
nicht zurtick und das Verlorene sucht ihr nicht; ... und meine Schafe sind zerstreut,
weil sie keinen Hirten haben, und sind allen wilden Tieren zum Frass geworden und
zerstreut. ¢ Sie irren umher auf allen Bergen und auf allen hohen Higeln und sind
iiber das ganze Land zerstreut und niemand ist da, der nach ihnen fragt oder auf sie
achtet. ... " Denn so spricht Gott der Herr: Siehe, ich will mich meiner Herde selbst
annehmen und sie suchen. > Wie ein Hirte seine Schafe sucht, wenn sie von seiner
Herde verirrt sind, so will ich meine Schafe suchen und will sie erretten von allen
Orten, wohin sie zerstreut waren zur Zeit, als es triib und finster war ...»

Aus Sicht der Erzihlzeit des Lukas ist auch dieses Ezechielwort tragisch in
Ertillung gegangen: Die Hirten (Herrscher, Messiaspritendenten und die
siegreichen Romer) haben das Volk nicht geschiitzt, sondern ausgeblutet. Die
lukanische Engelsbotschaft wendet sich in spitzer Kritik gerade nicht an die
ihre Pflicht vergessenden Hirten Israels, sondern an jene Hirten, die zwar ver-
achtet sind und dennoch ihrer Bestimmung sogar des Nachts nachgehen und
ihre Herden weiden und schiitzen. Sie sind die ersten, denen die Geburt des
Messias angezeigt wird. Und sie erkennen als erste, dass auf jenem Futterplatz
in Bethlehem der «gute Hirte Israels», Gott, geboren ist. Sie sind es auch, die
Maria die Botschaft der Engel ausrichten, dass sie den Messias zur Welt ge-
bracht hat.

Im Lukasevanglium erzieht Jesus seine Gefahrten dazu, den verlorenen
Schafen nachzugehen, wie es ein Hirte tut (Lk 15,1-7), und auch Vetletzte zu
pflegen (barmherziger Samariter, Lk 10,25-37), selbst wenn man sich damit in
Gefahr bringen kénnte. Es sind also gute Hirten, die Jesus in seiner Bewegung
sammeln will, und so ist es in der Erzahlzeit des Lukas die Horerschaft der
Weihnachtsgeschichte, die sich selbst in den guten Hirten der Weihnachtser-
zahlung wiedererkennen wird. Auch ihr gesellschaftlicher Status scheint mit
dem der ehrlosen Hirten auf dem Feld vergleichbar, zumal sie in den 90er
Jahren des ersten Jahrhunderts erstens als Juden und zweitens als Anhinger ei-
nes wegen Sozialbanditentums hingerichteten Messias sowieso von Seiten der
Romer unter Generalverdacht standen. Noch im zweiten Jahrhundert behaup-
tet Kelsos in seinen Schriften gegen die Christen, dass sie es nicht ertrigen,
wenn sie «Tempel, Altire und Gétterbildnisse sehen. Denn auch die Skythen
(ein Hirten- und Nomadenvolk — Anm. LK) haben derlei nicht, ebensowenig



Jerusalem herrscht tber Rom 495

wie die Nomaden in Libyen [...] oder andere gottlose und gesetzlose Vélker.»*
Man will offenbar die Christusglaubigen als barbarisch gesetzesloses Hirten-
volk darstellen. Die lukanische Botschaft dagegen stirkt die Christusgldubigen,
sich dennoch in die Welt senden zu lassen und von der Menschwerdung Gottes
zu kiinden, auch wenn sie sich damit in Gefahr begeben. Denn, so auf der
Ebene des «hidden transcript», Paulus hat es vorgelebt und gezeigt, dass sich
Rom gegen die Botschaft des Evangeliums darum nicht mit Erfolg wehren
kann, weil ihre Verbreitung in Gottes Plan liegt. Und wenn auch die Rémer
Jesus gekreuzigt und Jerusalem dem Erdboden gleich gemacht haben, so brei-
tet sich dennoch der Heilige Geist im Rémischen Reich ungehindert aus, hat
lingst schon Rom erreicht und ist aus einer biederen Mietswohnung in Rom
gepredigt worden, unbezwingbar fir die aut Waffen griindende Gewalt. Chris-
tus und Jerusalem werden nicht zuletzt gerade wegen ihrer scheinbaren Uber-
wiltigung durch die rémische Gewalt zu den wahren Herrschern der Okume-
ne. Der zerstorte Tempel wird wieder errichtet — uneinnehmbar.

Abstract
Das im «public transcript» romfreundlich scheinende lukanische Doppelwerk setzt sich
im «hidden transcript» schlau mit der von Vergil gepragten romischen Reichseschatolo-
gie auseinander. Lukas wendet romisch-reichseschatologische Geschichtshermeneutik,
wonach Troja in Rom «auferstanden» ist und die scheinbar siegreichen Griechen nun
unterworfen hat, auf das Judentum an. Die Hinrichtung Jesu hat bewirkt, dass am
Ende der Apostelgeschichte das Evangelium in Freiheit in Rom gepredigt werden kann
und somit Rom tibernimmt. Dies ist Lukas zufolge im Ratschlag Gottes begriindet,
der vorsah, dass Jerusalem iiber Rom herrschen soll. Diese lukanische Geschichts-
hermeneutik kann bereits in der Weithnachtserzahlung Lk 2,1-19 nachgewiesen werden.

Lukas Kundert, Basel

% Kelsos; Alethes Logos 7,62; vgl. Origenes, Contra Celsum VII. 62-63, hier zitiert nach M.
Riicker u.a. (Hg.): Wandern, weiden, Welt etkunden. Nomaden in der griechischen Litera-
tur (TzF 104), Darmstadt 2013, 193.



	Jerusalem herrscht über Rom : das Weihnachtsevangelium als Siegesbotschaft

