
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 4

Artikel: Jerusalem herrscht über Rom : das Weihnachtsevangelium als
Siegesbotschaft

Autor: Kundert, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877678

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jerusalem herrscht über Rom

Das Weihnachtsevangelium als Siegesbotschaft

In der Weihnachtsbotschaft von Lukas 2,1-19 istJesus als Figuration der StadtJerusalem

%it lesen, und die lukaniscbe Geburtsergählung ist als doppelte Prolepse %u verstehen:

einerseits auf die Zerstörung des Tempels und andererseits auf den Sieg «Jerusalems»

über Korn.

In Gesellschaften von Unterdrückten kann sich hinter deren Erzählungen und

Texten ein Diskurs entfalten, der den Herrschern verborgen ist. Der amerikanische

Politologe und Anthropologe James C. Scott hat das in den 1990er Jahren
einen «hidden transcript» genannt. Der «hidden transcript» ist die verborgene
Intention oder Lesart eines Textes, die hinter dem «public transcript» (dem
offensichtlichen und für die Öffentlichkeit geeigneten Sinn und Zweck) der

Erzählung zukommen kann.1 Erzählungen von Unterdrückten können deswegen

eine komplexe Tiefenstruktur aufweisen, so sie zugleich eine Funktion auf der

Ebene des «hidden transcript» wie des «public transcript» haben. Sie stellt in
ihrer Polyvalenz eine Doppel- und Vieldeutigkeit her. Die Vieldeutigkeit wird
im geschlossenen Raum von unterdrückten Gemeinschaften als solche erfasst,

währenddem der Text an seiner Oberfläche simpel und unverfänglich bleibt.

In den letzten Jahren sind die Schriften des Neuen Testaments vertieft

Untersuchungen unterzogen worden, die unter den Oberflächentexten einen

verborgenen Diskurs im Sinne von Scotts «hidden transcript» zutage förderten.

Besonders die neutestamentüche Evangelienliteratur, die unmittelbar in

Zusammenhang mit dem Ersten jüdischen Aufstand gegen Rom und dessen

Niederschlagung um das Jahr 70 (und in den Folgejahrzehnten) entstanden ist, bietet

sich dafür an, auf nicht leicht zugängliche Tiefenstrukturen hin untersucht

zu werden. Denn die Evangelien können im Kontext von erlittener Niederlage
und verschärfter Unterdrückung von Juden durch Rom auch als Literatur
innerhalb eines Herrschaftsdiskurses gelesen werden, der sich nicht gegen Juden

(wie dies in den vergangenen hundert Jahren immer wieder verstanden wurde),
sondern gegen das siegreiche Rom richtet. Dieser Forschung widme ich mich

1

J.C. Scott: Domination and the Arts of Resistance. Hidden Transcripts, New Haven etc.

1990; R. A. Horsley: Jesus in Context. Power, People, and Performance, Philadelphia 2008,

169-204.

ThZ 4/69 (2013) S. 478-495



Jerusalem herrscht über Rom 479

seit nunmehr einem Dutzend Jahren, und ich habe bereits an anderer Stelle

darstellen dürfen, wie insbesondere das lukanische Doppelwerk als Literatur
im Herrschaftsdiskurs mit Rom zu lesen ist.2 Im vorliegenden Aufsatz zeige ich

auf, wie unter der simplen Oberflächenstruktur der lukanischen Weihnachtserzählung

ein «hidden transcript» im Sinne Scotts gegen die Gewaltherrschaft

Roms auszumachen ist, der die paradoxe Botschaft entfaltet, dass Jerusalem

zwar von Rom zerstört wurde, es aber nun in Form des Evangeliums Rom zu

unterwerfen angesetzt hat. Die für unterdrückte Gruppen typische geschichts-
hermeneudsche Figur, nach der die Besiegten die wahren Sieger sind, lässt sich

bei Lukas bereits in Lk 2 nachweisen. Voraussetzung dafür ist allerdings, zuerst
das lukanische Doppelwerk als Gegenentwurf zur römischen Reichseschato-

logie zu erkennen.

Das lukanische Doppelwerk und die römische Rßichseschatologie

Meine Grundthese zur Eschatologie des lukanischen Doppelwerks ist an dieser

Stelle nur in ihrer Grundstruktur von Belang: Der Autor des lukanischen

Doppelwerks (nachfolgend Lukas genannt) tritt mit seinem Werk in einen

verborgenen Dialog mit der römischen Reichseschatologie. Die römische Reichs-

eschatologie fusst einerseits auf der Ilias von Homer und andererseits auf der

Aeneis des römischen Hofpoeten Publius Vergilius Maro. In Auseinandersetzung

mit Homers Doppelepos hat Vergil mit der Aeneis den römischen

Gründungsmythos in ein monumentales Epos gegossen und damit die römische

Reichseschatologie entfaltet. Ihr zufolge hat sich durch Ratschluss der Götter
die Niederlage Trojas durch die Entfaltung Roms über die Griechen in einen

Sieg verwandelt. Lukas seinerseits knüpft mit seinem Evangelienbericht an die

Ilias Homers an. In der Ilias wird die Zerstörung Trojas nicht erzählt, und

doch ist sie permanent vorauszusetzendes extratextuelles Wissen, geradeso wie

im Lukasevangelium die Zerstörung Jerusalems nicht erzählt wird und doch

permanent vorauszusetzendes extratextuelles Wissen darstellt. Lukas knüpft
sodann mit der Apostelgeschichte an Vergils Geschichtshermeneutik in der

Aeneis an. Er legt seinem Doppelwerk mutatis mutandis die von Vergil ange-

2 L. Kundert: Die Grosse Wende. Unveröffendichtes Habilitationsmanuskript, Basel 2003;
ders.: Die Apokalypse ist bereits geschehen. Neutestamentliche Eschatologie am Beispiel
der Evangelienschlüsse, in: G. Gelardini (Hg.): Kontexte der Schrift. Ekkehard W Stegemann

zum 60. Geburtstag, Bd. 1, Stuttgart 2005, 100-115.



480 Lukas Kundert

wandte geschichtshermeneutische Figur zugrunde, der zufolge die Verlierer
durch den Ratschluss Gottes zum Siegen bestimmt werden. Lukas stellt in der

Apostelgeschichte dar, wie die Hinrichtung Jesu (bzw. die Zerstörung Jerusalems)

bewirkt, dass sich das Evangelium über den ganzen Erdkreis ausbreitet

und inzwischen auch in Rom unbehindert verkündigt wird und somit Rom
einzunehmen beginnt (Apg 28,30f.).

Vergil hat seine Literatur für die römischen Herrscherkreise bestimmt. Ihre
Oberflächentexte sind simpel gehalten. Vergil zufolge ist das Grundprinzip des

Weltenlaufs der Krieg; und Krieg führt direkt auf Roms Herrschaft hin. «Arma»

(Waffen, Krieg) ist das erste und damit entscheidend programmatische Wort
der Aeneis. Von Rom sei der Krieg in einen Frieden von eschatologischer
Bedeutung umgewandelt worden. Doch auch in den vergilischen Schriften lassen

sich Subtexte ausmachen. Die beiden ersten Wörter der Aeneis beispielsweise

(arma virumque) weisen auf das Doppelepos Homers hin: Arma verweist auf
die Ilias, virum verweist auf die Odyssee.3 Vergil gilt schon bald nach seinem

Ableben als Massstab für die Dichtkunst, und seine Dichtung hat grosse kulturelle

Wirkung gezeitigt; sie ist auch ins Griechische übertragen worden. Der ne-
ronische Hofdichter Lucan beispielsweise entwirft in den ersten Büchern seines

Werks bellum Civile einerseits eine Anti-Aeneis und andererseits eine neue
Aeneis. Sprache, Duktus und Inhalt der Ersten Ekloge von Calpurnius Siculus

verbinden die Herrschaft Neros mit dem Anbruch des Goldenen Zeitalters,

analog zur vierten Ekloge Vergils, worin ebenfalls der Anbruch des Goldenen
Zeitalters besungen wird, allerdings mit dem Aufstieg des Augustus verknüpft.4
Carmen 1 der Carmina Einsidlensia giesst den direkten Zusammenhang vom
Untergang Trojas mit der Herrschaft des Kaisers Nero in die folgenden Verse:

«tu quoque, Troia, sacros cineres ad sidera tolle / atque Agamemnoniis opus hoc
ostende Mycenis. / Iam tanti cecidisse fuit! Gaudete ruinae / et laudate rogos: vester

vos tollit alumnus (Du auch, o Troja, erhebe den Preis deiner heiligen Asche / bis zu
den Sternen und zeige dies Werk Agamemnons Mykene. Dies war der lohnende Preis

deines Falls! Ihr Ruinen, o freut euch, / lobt eure Flammen; denn euch erhebt mit
Ruhm euer Zögling!)».''

H.-L. Oertel, P. Grau: Vergil Aeneis (Ratio 38), Bamberg 2013, 18; M. von Albrecht: Vergil
- Fine Einführung, Heidelberg 22007, 107f.

Chr. Reitz: Die Literatur im Zeitalter Neros, Darmstadt 2006, 114.

Text mit Ubersetzung aus Reitz: a.a.O. 118f.



Jerusalem herrscht über Rom 481

Lukas begibt sich in einen Herrschaftsdiskurs zwischen Rom und Jerusalem,
der zu Lukas' Zeit bereits für Rom entschieden schien. Trotzdem stellt er Rom
eine Eschatologie entgegen, die sich dem vorinformierten Leser im Subtext

seiner Schriften entfaltet. Diesen vorinformierten Leser erschafft sich Lukas

im Proömium zu seinem Evangelium.

Die Erschaffung der Eeserschafi in Ek 1,1 -4

Mit dem Proömium schafft sich ein Autor seine eigene Leserschaft.6 Lukas

stellt als einziger Evangelist seinem Evangelium ein Proömium voran.7 Er kreiert

sich darin einen vorinformierten Leser (der in der Lehre bereits unterrichtet

ist — Lk 1,4), den er namentlich mit Theophilos anspricht. Dieser habe von
den «Dingen, die unter uns geschehen sind» bereits vernommen (Lk 1,1), und
dieses Vorwissen wolle Lukas mit seinem Bericht nun verdichten (Lk 1,4).8

So wird der Leser zu einem nach-denkenden Leser. Das scheint dem Stil his-

toriographischer Berichte zu entsprechen (II Makk lf.; JosBell 1,1 -30).9 Auch

Vergil erschafft sich im Proömium zur Aeneis (Aen. 1,1-7) eine nachdenkende

Leserschaft, die den Zeichen im Text nach-denkt und den Text wohl immer
und immer wieder liest.10 Doch weder Vergil noch Lukas beabsichtigen eine

historiographische Schrift im eigentlichen Sinne, sondern sie zeigen zunächst

lediglich an, dass mit erheblichem extratextuellen Wissen der Leserschaft
gerechnet wird. Das Thema aber ist nicht Historiographie, sondern der Nachweis
des Prinzips des Weltenlaufs.

Das Thema des lukanischen Doppelwerks

Vergils Aeneis und das Lukasevangelium definieren beide je in ihren Proömien
das formleitende Prinzip des Weltengangs. Vergil sieht dieses Prinzip im Krieg
gegeben, wie er mit dem ersten Wort seines Epos' anzeigt: «Arma» — der Waf-

6 W. Suerbaum: Vergils «Aeneis». Epos zwischen Geschichte und Gegenwart, Stuttgart 1999,
19.

7 Zum Proömium: E Bovon: Das Evangelium nach Lukas (EKK III/1), Zürich 1989, 29-

43; W Eckey: Das Lukas-Evangelium unter Berücksichtigung seiner Parallelen. Teilband 1,

Neukirchen-Vluyn 22006, 55-63.
8 K. Scherberich, A. von Dobbler: Art. Geschichtsschreibung, in: K. Erlemann u.a.: Neues

Testament und Antike Kultur. Band 1, Neukirchen-Vluyn 22004, 108f.
5 Bovon: Evangelium (Anm. 7), 32£; Eckey: Lukas-Evangelium (Anm. 7), 56.
10 Suerbaum: Aeneis (Anm. 6), 19.



482 Lukas Kundert

fengang — ist das Fatum für den Weltengang, auf dass Rom die Welt beherrsche.

Auch Lukas zeigt bereits mit dem ersten Wort des Proömiums in Lk 1,1

an, welches seiner Meinung nach das die Welt formende Prinzip ist. Er eröffnet
seinen Prolog mit einer Konjunktion und zwar mit dem vermeintlich unscheinbaren

Wort £7tetSr|7iep. Einerseits weist der Autor mit dieser Konjunktion in
die Literatur der offiziellen Dekrete der Herrscher und damit verbunden in
die Welt eines Kontinuums von Herrschaft und Gesetzeskraft.11 Andererseits

weist er damit in die Kontinuität des «Vorangegangenen», das heisst der
jüdischen Traditionen und ihrer Exponenten sowie auf den jüdischen Gott. Fasst

man nämlich £7t8l5f|7t£p kausativ auf, so schliesst Lukas sein Evangelium an

das an, was die Alten oder Vorgänger aufgezeichnet haben:

Tîieiôf)7icp 7io/Âoi éjt£%elpr|aav àvaxâçaaOai önjyr|oiv Ttcpl xcov 7t£jtÄ.r|po(popr|-

jicvcov £V f|[tîv 7ipaypdT0)v, 2 ko.Ocoç napeSoaav f|giv oi an' àpxfjç aùxôîtxai Kai

t)7tr|péxai yevôpcvoi xoù /Ayou, 3 côoçc Kapoi jrrapr|KO/a)n0r|KÔxi civcûGev îtàatv
aKpißoi)<; KaGeçrjç aot ypa\|/at, KpàxiaxE ®eô<piA.£, 4 ïva èîiiyvcàç Tiepi cov KaxT|xf|0r|ç

Xôyrov xf]v àa(pàÀ,eiav.12

«Weil viele unternommen haben, den Bericht aufzuschreiben von den Vorkommnissen,

die unter uns in Erfüllung gegangen sind, wie uns überliefert wurde von Anfang
an von den Augenzeugen denke auch ich, alles von Beginn an getreulich in guter

Ordnung dir, Theophilos, zu schreiben.»

Lukas bezieht sich folglich auf die Quellen anderer, die alles àn àpxfjç als

Augenzeugen miterlebt haben. Die Wendung ail' àpxfiç verweist die Leserschaft

in den Kontext von Ursprungsmythen.13 Ursprungsmythen sind Erzählungen,

aus denen sich eine Gemeinschaft herleitet und in deren Konsequenz sie sich

in der Erzählzeit erfährt. Lukas stellt in seinem Evangelienbericht ein Kontinu-

um her von Gott über den Gottessohn Adam (Lk 3,38) über alle Generationen

der Vorfahren Jesu bis hin in die Erzählzeit seines Evangeliums, in der sich die

Christusgläubigen als Geschwister Jesu wiederfinden und sich somit als Glieder

des auf Gott gründenden Stammbaumes Jesu verstehen.

11 Liddell/Scott zu eTteiörprep.
12 E. Nesde, K. Aland, B. Aland: Novum Testamentum Graece. Nestle-Aland. (27. Aufl., rev.)

Stuttgart 1993, 150.
13 Zum Thema des Ursprungsmythos' siehe P.G. Klumbies: Der Mythos bei Markus (BZNW

108), Berlin 2001, v.a. 63ff.



Jerusalem herrscht über Rom 483

Stilistisch ist es ungewöhnlich, einen Satz und gar ein ganzes Buch mit der

Konjunktion £7t£lSf|7t£p zu beginnen. Der Einstieg in das Lukasevangelium
wirkt deswegen gekünstelt.14 Umso mehr wird Lukas dieses Wort bedacht an

den Anfang seines Evangeliums gesetzt haben, zumal das erste Wort einer

Schrift in der Regel das Thema angeben sollte. Meines Erachtens verdeutlicht
Lukas mit diesem ersten Wort über seinem Evangelium, dass er nicht nur mit
einem vorinformierten Leser rechnet,15 sondern dass er (sich und) seine Schrift

in eine Kontinuität seit dem Ur-Anfang stellt. «Von Anfang an» (àn <xp%rjç —

Lk 1,2a), aus den Urgründen der Tradition heraus, wird das Evangelium zum

Ursprungsmythos für die sich daraus begreifende Gemeinschaft der

Christusgläubigen geformt. Während in der Aeneis der Krieg als Prinzip der

Weltordnung proklamiert wird, ist nach Lukas das Prinzip der Weltordnung die

Kontinuität von dem, was die Vorfahren berichten und was Gott seit jeher mit
Israel vor hat."' Das ist entscheidend. Die Leserschaft wird damit als Teil eines

Kontinuums erschaffen, das sich aus der Urzeit bis in die Gegenwart erstreckt,
und dieses Kontinuum wird durch das «Wort» (Xoyoç — Lk 1,4) geformt und

nicht durch Waffen.

Der sprachliche Stil des gesamten Proömiums zum Lukasevangelium hat

bereits in der Antike zum Nachdenken angeregt. Er wirke gestelzt, und für
François Bovon ist das Proömium sogar «zu schön, um wahr sein zu können».17

Sein Stil unterscheidet sich deutlich von der nachfolgenden Vorgeschichte, und

der Übergang zwischen Proömium und Bericht (Lk 1,5) wirkt abrupt. Bovon

zufolge weist der Stil der Vorgeschichte darauf hin, dass Lukas eine Leserschaft

voraussetzt, die sich den Stil der Septuaginta gewohnt ist.18 Folglich stellt

er die Kontinuität mit den Alten in der Vorgeschichte literarisch auch durch
den verwendeten sprachlichen Stil her und nimmt die Leserschaft mit hinein in
einen Fluss der Erzählung, die bei Gott und seinem Sohn Adam einsetzt und
bei der Verkündigung des Evangeliums in Rom endet.19

14 Bovon: Evangelium (Anm. 7), 31.
15 Eckey: Lukas-Evangelium (Anm. 7), 59.
16 Eckey: a.a.O. 56: Lukas sieht sich mit seinen Vorgängern in einer Reihe und kritisiert sie

nicht - zumindest nicht ausdrücklich.
17 Bovon: Evangelium (Anm. 7), 31.
18 Bovon: a.a.O. 30.
19 Umso mehr hebt sich das Proömium vom Nachfolgenden ab. Ich frage mich, ob im Stil

des Proömiums eine andere literarische Tradition anklingen soll. Was, wenn das Proömium



484 Lukas Kundert

Vorgeschichte, erzählte Zeit und Vrgählgeit

Die ersten drei Kapitel des Lukasevangeliums führen in die drei Zeitstufen der

Erzählung ein, nämlich in die Vorgeschichte der erzählten Zeit, in die erzählte

Zeit (die Zeit, über die Lukas erzählt) und in die sich darin widerspiegelnde
Erzählzeit (die Zeit, von der Lukas erzählt). Anders als Matthäus setzt Lukas aber

nicht «chronologisch» mit der Vorgeschichte ein (Matthäus setzt den Stammbaum

Jesu an den Anfang seines Evangeliums). In Lk 1,5 beginnt Lukas damit,

zuerst einmal die erzählte Zeit mit der Weltgeschichte zu synchronisieren («zu

der Zeit des Herodes, des Königs von Judäa»). In Lk 2 wird mit dem Zensusedikt

und den Umständen der Geburt Jesu der aktuelle Bezug zur Gegenwart
des Erzählers, also zur Erzählzeit, geschaffen. Die Gegenwart des Erzählers ist

geprägt durch die Steuererhebung von 66 n.Chr. und die Plünderung des

Tempelschatzes durch Gessius Florus, den daraufhin erfolgten Widerstand und die

daraus resultierende Zerstörung Jerusalems.20 Erst danach, in Lk 3, weist Lukas

mit dem Stammbaum Jesu in die Vorgeschichte zurück.

Die erzählte Zeit setzt in Lk 1,5 mit einer Synchronisierung der «Dinge, die

unter uns geschehen sind» mit der jüdischen Geschichte ein, und zwar mit der

Zeit der Herrschaft des jüdischen Königs Herodes. Von Lk 2 her ist klar, dass

es sich dabei nicht um Herodes den Grossen, sondern um Herodes Archelaos

handeln muss, der im Jahr 6 n.Chr. von der Jerusalemer Oberschicht mit Roms

Hilfe vertrieben wurde, worauf Judäa und Samaria in die römische Provinz

Syrien eingegliedert wurden. Die Ankündigungen der Geburt des Täufers und

Jesu fallen in der lukanischen Chronologie folglich in die ungewisse Zeit um die

Absetzung des Archelaos. Die Geburt Jesu wird sodann mit der Weltgeschichte

verknüpft, und zwar mit dem nach der Vertreibung von Herodes Archelaos im

Jahr 6 oder kurz darauf erfolgten Zensus in Judäa. Es war üblich, dass auf die

Eingliederung eines Gebietes in eine Provinz bald eine Steuerschatzung folgte.
Auch die Erzählzeit spiegelt sich in der Erwähnung der Umstände um

einen Zensus wider. Denn viel lebendiger als der Zensus aus dem Jahre 6 sind

der Leserschaft die 66 n.Chr. beginnenden Unruhen nach der Plünderung des

in ein Versmass gegossen ist? Das ist schwierig nachzuweisen, weil seit dem 2. )ahrhundert
im Griechisch des östlichen Mittelmeerraums Längen und Kürzen kaum noch unterschieden

wurden. Immerhin fällt aber der gewollt konstruierte Stil des Proömiums auf, so als ob

hier ein Gesang seinen Anfang nähme.
20 Jos. Bell II 14,2-17,6.



Jerusalem herrscht über Rom 485

Tempelschatzes durch Gessius Florus wegen angeblich nicht zufriedenstellender

Steuereinnahmen in Erinnerung, auf die hin der Aufstand erfolgte, der mit
der Zerstörung Jerusalems und des Tempels endete. Wir können uns die

Zerstörung Jerusalems heute wohl kaum traumatisch genug für die damalige jüdische

Welt vorstellen. Der Krieg führte nicht nur zur Zerstörung des Tempels,
sondern blutete auch Judäa, Samaria und Galiläa aus. Die Zentralkasse wurde

aus dem Tempel nach Rom gebracht. Der monumentale Titusbogen in Rom

feiert den Sieg gegen die Juden, und es ist darauf dargestellt, wie die Heiligen
Geräte aus dem Tempel von Jerusalem in die Ewige Stadt getragen werden.

Mit dem Tempelschatz lassen Vespasian und Titus den Circus Maximus bauen,

in dem Juden und Christen später hingerichtet werden. Die fast im ganzen
römischen Reich versprengten Menschen aus Judäa konnten sich ihres Status'

innerhalb der mediterranen Gesellschaften nicht mehr sicher sein. Der Streit

um die Herrschaft zwischen Jerusalem und Rom und zwischen Juden und

Römern war zugunsten Roms entschieden. Diese Zeit der Not, in der Juden
auch dem Verdacht des Sozialbanditenwesens ausgesetzt waren, spiegelt sich

in jenem Satz aus Lk 2,2 wider, der den Galiläer Jesus zum Juden Jesus macht,
indem das Zensusedikt des Kaisers Augustus bewirkt, dass die Geburt Jesu in
Bethlehem in Judäa stattfinden muss. Damit wird ein möglicher Vorwurf, bei

den Christusgläubigen handle es sich um Anhänger eines Sozialrevolutionärs,

abgewendet, weil so sehr augenfällig jede Verbindung mit dem Sozialbanditen

Judas Galilaios bestritten wird. Der Aufstand um Judas Galilaios und die

Bestreitung jeglichen Kontaktes mit dieser bzw. anderen Aufstandsbewegungen
(also auch der Bewegung nach 66 n.Chr.) sind für Lukas besonders wichtig. Sie

spielen auch in Apg 5,37 eine Rolle.

In die Vorgeschichte führt Lukas schliesslich mit dem Stammbaum Jesu

in Lk 3 ein. Unmittelbar an die der Taufe Jesu folgende Adoptions formel «du

bist mein lieber Sohn, an dir habe ich Wohlgefallen» (Lk 3,22) fügt Lukas den

irdischen Stammbaum Jesu an. Anders als im Matthäusevangelium wird — wie

gesagt — der Stammbaum Jesu nicht nur bis auf Abraham zurückgeführt,
sondern bis auf Adam und mit der Notiz abgeschlossen: «dieser war Gottes». Die
Gotteskindschaft Jesu wird damit sowohl über die Taufe als auch über Adam

hergeleitet. Der Sohn von Menschen (Menschensohn) Jesus von Nazareth ist

zugleich der Urgrund der Welt, ihr Ahne. Dieser nach menschlichem Stammbaum

Letzte ist der nach göttlichem Stammbaum Erste. Jesus Christus ist folglich

nicht einfach als der Nachkomme vorgestellt, sondern auch als der Ahne.



486 Lukas Kundert

Da sich die nach-denkende Leserschaft des Evangeliums als Geschwister Jesu

versteht, liest sie Jesu Stammbaum auch als eigenen Stammbaum, womit sie

sich selbst auf den Urgrund der Welt und sogar auf Gott zurückführen kann.

Die historische Gestalt Jesu von Nazareth wird in der Lektüre für die Leserschaft

zum geglaubten Christus. So ist die mythische Fundierung Jesu in Adam
und zuletzt in Gott nicht einfach Herkunft allein, sondern zugleich Gegenwart
und Zukunft der Christusgläubigen, die den Bericht des Lukas lesend sich

aneignen.

Das verstörte Jerusalem in der lukanischen Weihnachtsgeschichte

Die Geburt Jesu wird von Lukas auf der Ebene des «public transcript» mit der

Zeit der Steuererhebung unter Publius Sulpicius Quirinius im Jahr 6 n.Chr.

synchronisiert. Gleichzeitig tritt damit die Erzählung von der Geburt Jesu in

einen Dialog mit der Erzählung von der Geburt der Kirche in der

Apostelgeschichte. Denn in Apg 5,37 nimmt Rabban Gamliel ausgerechnet auf den

Zensus aus dem Jahre 6 n.Chr. Bezug: Wenn die Jesusbewegung von Gott her

stamme, könne der Mensch gegen sie nichts unternehmen, wenn aber nicht, so

werde sie untergehen wie die Bewegung unter Judas Galilaios, der im Jahre 6

n.Chr. einen Aufstand gegen Rom angezettelt hatte, welcher von Rom

niedergeschlagen worden war. Auf der Ebene des «public transcript» wird damit
einerseits der als Sozialbandit hingerichtete Jesus als Gegenpol zum gewaltsamen
Aufstand gegen Rom unter Judas Galilaios dargestellt. Andererseits attestiert

ausgerechnet Gamliel der Bewegung der Christusgläubigen göttliche Herkunft,
da eben diese Bewegung bis zur Erzählzeit des Lukas Bestand hat und im
Unterschied zur gleichzeitig «geborenen» Bewegung des Judas Galilaios nicht

untergegangen ist. Auf der Ebene des «hidden transcript» bedeutet das, dass

sich nicht diejenigen, die Jesus hingerichtet und Jerusalem zerstört haben, auf
Gottes Seite wähnen dürfen; sondern ausgerechnet durch das Wort Gamliels

wird Christus als «von Gott» bezeugt und somit seine Bewegung als göttliche
Bewegung beglaubigt. Bereits beim Zensus des Jahres 6 wurde der sich militärisch

durchsetzenden römischen Macht ihr göttlicher Gegenpart geboren, von
dem es im Gesang der Engel anlässlich der Geburtserzählung heisst, dass er ein

Friedensreich für die Menschen gründet, an denen Gott Wohlgefallen hat. Die
Teilhaber am Frieden Gottes müssen nicht dieselben sein wie die Teilhaber an

der Pax Romana, die vom Wohlgefallen des Kaisers abhängen. Den Anbruch
dieses jüdischen «Goldenen Zeitalters» besingt Lukas in metaphorischer Nähe



Jerusalem herrscht über Rom 487

zur Vierten Ekloge von Vergil und der Ersten Ekloge des Siculus und markiert
damit den Kontrapunkt zur römischen Reichseschatologie. Das eherne Zeitalter

des Krieges ist mit Rom gerade nicht überwunden, sondern im Weltkreis

erst recht präsent, weil die Pax Romana mit Waffengewalt aufrechterhalten und

von den unterworfenen Völkern teuer bezahlt werden muss.

Das Jahr 6 n.Chr. und der unter Quirinius angesetzte Zensus, der nur mit
der Niederschlagung der Bewegung unter Judas Galilaios möglich wurde, ruft
der Leserschaft des Lukas aber vor allem die Wirren um die Steuererhebung
des Jahres 66 n.Chr. in Erinnerung. Sie löste den jüdischen Aufstand gegen
Rom aus, der in der gewaltsamen Zerstörung und Plünderung Jerusalems und
des Tempels endete. Diese Steuererhebung und ihre katastrophalen apokalyptischen

Folgen sind der lukanischen Leserschaft lebhaft im Gedächtnis, zumal

sie in der Erzählzeit das Leben von Juden im gesamten Mittelmeerraum prägten.

Das wiedererstehende Jerusalem in dem in Windeln gewickelten Messias

Wie Matthäus lässt Lukas die Geburt Jesu in Bethlehem stattfinden. Der Gali-
läer Jesus wird damit zum Juden Jesus. Auf der Ebene des «public transcript»
wird Jesus damit speziell von Judas Galilaios und allgemein von den als

notorisch Aufständische verschrienen Galiläern abgesetzt. Auf der Ebene des

simplen Oberflächentextes wird mit dem aus der Hirtendichtung des ersten

Jahrhunderts bekannten Kolorit vom Anbruch des Goldenen Zeitalters die

Friedfertigkeit des hier geborenen Messias' in besonderer Weise herausgehoben.

Schon die Geburt des in Bettelarmut auf dem Feld bei einem Weideplatz

geborenen Messias, zu dem als Erste die Hirten der Gegend wallfahren, zeigt
den Anbruch einer friedlichen Zeit an und hebt Jesus von gewaltsam
agierenden Messiasprätendenten der zelotischen Richtung ab. Der Umstand, dass

der Messias in der Stadt Davids geboren wird (Lk 2,4; 2,6; 2,11) und dort in
Windeln gewickelt (o7iapyavôco) in/auf einem Futterplatz ((p(xxvr|) hegt (Lk
2,7; 2,12; 2,1621), wird in der Geburtserzählung nicht weniger als je drei Mal
erwähnt. Das ist für die Erschliessung des «hidden transcript» von Bedeutung.

Hier fehlt die Erwähnung der Windeln.



488 Lukas Kundert

1. Der Futterplat^: der Messias liegt auf offenem Feld

Der Ausdruck (pti.TVr| erscheint im Neuen Testament lediglich noch einmal,
und zwar in Lk 13,5: Auch an einem Sabbat bindet man Esel und Ochs

von der Futterstelle ((pdxvr|) los und führt sie zum Wasser. Gemeint ist
wohl ein Futtertrog, der in Lk 2 — im Kontrast zur Unterkunft unter Dach

(KaxtiLupa) —unter freiem Himmel zu denken ist, zumal für (Höhlen-)Ställe
in der LXX eben gerade das Wort KCtT(Â.i)|ia (für ""[2 Versteck, Jer 25,38;

vgl. auch KaxtiLupa in Lk 22,11 für den geschützten Ort, an dem das letzte

Abendmahl eingenommen werden kann) oder jiüvöpa verwendet wird.
Der messianische Herrscher Israels kommt Lukas zufolge nicht in einem

Versteck zur Welt, sondern unter freiem Himmel, für alle sichtbar und

entsprechend ausgesetzt. Dies ist den Hirten ein Erkennungszeichen für den

Messias. Das zweite Erkennungszeichen ist, dass der Messias in Windeln

gewickelt wurde (ojtapyavôco). In Palästina war es gebräuchlich und damit
nichts Besonderes, Kleinkinder zu wickeln.22 Auf der Ebene der erzählten

Zeit dürfte den Hirten folglich dieses Merkmal nicht besonders dienlich

gewesen sein, den Messias von anderen Neugeborenen zu unterscheiden. Es ist
deshalb davon auszugehen, dass die Windeln ein Zeichen für die vom Autor
angeschriebene und in der Septuaginta bewanderte Leserschaft sind. In der

LXX werden ein einziges Mal Windeln erwähnt, und zwar in Ez 16,4 (MT:
hnn, LXX: O7tapyavov):

4Bei deiner Geburt war es so: Am Tag, als du geboren wurdest, wurde deine
Nabelschnur nicht abgeschnitten; auch hat man dich nicht mit Wasser gebadet, damit
du sauber würdest, dich nicht mit Salz abgerieben und nicht in Windeln gewickelt.5
Denn niemand sah mitleidig auf dich und erbarmte sich, dass er etwas von all dem

an dir getan hätte, sondern du wurdest aufs Feld geworfen. So verachtet war dein

Leben, als du geboren wurdest. 6 Ich aber ging an dir vorüber und sah dich in
deinem Blut liegen und sprach zu dir, als du so in deinem Blut dalagst: Du wirst leben!

aber du warst noch nackt und bloss.8 Und ich ging an dir vorüber und sah dich

an, und siehe, es war die Zeit, um dich zu werben. Da breitete ich meinen Mantel
über dich und bedeckte deine Blosse. Und ich schwor dir's und schloss mit dir einen

Bund, spricht Gott der Herr, dass du solltest mein sein.9 Und ich badete dich mit
Wasser und wusch dich von deinem Blut und salbte dich mit Öl10 und kleidete dich

(Ez 16,4-10).

Bovon: Evangelium (Anm. 7), 127.



Jerusalem herrscht über Rom 489

Metaphorisch nimmt sich Ez 16,4ff. wie der Antipode zum lukanischen
Weihnachtsbericht aus.23 Die neugeborene Stadt Jerusalem wird in diesem Prophetenwort

als Findelkind beschrieben, das von Gott adoptiert wird.24 Gott selbst

wäscht und kleidet die neugeborene Stadt. Die Szene, in der die leibliche Mutter

sich ihres Kindes ausgerechnet nicht annimmt, ist auf den ersten Blick
kaum mit Lk 2,7 zu vergleichen. Viel eher kommen (im neutestamentlichen

Zeitkontext gedacht) die apokalyptischen Bilder der Zerstörung Jerusalems in
den Jahren 70/71 unter Titus in den Sinn. Hierin lässt sich ein weiterer «hidden

transcript» der lukanischen Weihnachtserzählung finden. Einerseits sieht sich

die Leserschaft angesichts der realen Verhältnisse des zerstörten Jerusalem an

Ez 16,4 erinnert (weil sie das faktisch eben gerade nicht behütete Jerusalem in
seinem Blut da liegen sieht), andererseits liest sie durch Ez 16,4 hindurch die

Weihnachtserzählung als Verheissung: So, wie Maria ihr Neugeborenes wickelt
und schützt, kleidet und schützt Gott Jerusalem. Die Leserschaft weiss bereits

aus Lk 1, dass das Neugeborene vom Heiligen Geist stammt und damit von
Gott selbst als sein eigenes Kind anerkannt ist, und sie weiss vom Ende des

Evangeliums her, dass wie Jerusalem auch dieses Neugeborene den
Verbrechertod sterben, es aber vom Tod auferstehen wird. Damit wird in der

Überlagerung von Ez 16,4 und Lk 2,7 das neugeborene Jesuskind zur Präfiguration
des zerstörten und neu erstehenden Jerusalem. Die Leserschaft wird Ez 16,5f.

zwar als historische Realität ihrer eigenen Zeit lesen («Du wurdest aufs Feld

geworfen; so verachtet war dein Leben»), und doch wird sie aus Ez 16 die

Verheissung hören, der zufolge gerade das von den Menschen ausgesetzte
Jerusalem von Gott erwählt wird, und sie wird Lk 2 als Trost verstehen, dass die

Verheissung Ezechiels in Jesus Wirklichkeit geworden ist: Das mit Jesus von
Gott adoptierte Jerusalem wird gewickelt und von Gott grossgezogen zu einer

wunderbaren Braut, um die viele werben.

Die Geburt eines Messias war im ersten Jahrhundert nichts Ungewöhnliches.

Eine ganze Anzahl von Messiasprätendenten wurde geboren. Keiner

von ihnen konnte allerdings die Zerstörung des Tempels verhindern. Mit der

lukanischen Weihnachtserzählung wird nun aber die Geburt eines Messias

erzählt, der trotz der Zerstörung Jerusalems Messias bleiben wird, und dessen

23 P. Stuhlmacher: Die Geburt des Immanuel, Göttingen 2005, 51.
24 Chr. Tuor-Kurth: Kindesaussetzung und Moral in der Antike (FKDG 101), Göttingen

2010, 112.



490 Lukas Kundert

Geburt als Prolepse dessen gelesen werden muss, was in der Erzählzeit des

Evangelisten angebrochen ist: Jerusalem erstarkt. So denkt die Leserschaft bei

der Lektüre von Lk 2 kaum an ein Ereignis aus dem Jahre 6 n.Chr., sondern viel
eher an das im eigenen Blut hegende Jerusalem nach seiner Erstürmung und

Zerstörung durch die Truppen Roms unter Titus in den Jahren 70/71 n.Chr.

und daran, dass das nicht bedeutet, Jerusalem sei besiegt.

2. Die Windeln: Zeichen des siegreichen Messias

Im rabbinischen Judentum ist eine erstaunliche Erzählung von der Geburt
eines Messias erhalten geblieben, in der die Windeln einen ähnlichen

metaphorischen Anklang haben wie in Lk 2.25 Die wahrscheinlich älteste erhaltene

Version dieser Erzählung ist in pBer 2,4 überliefert.26 Darin wird die Geburt
des Messias wie in Lk 2 nicht nur mit der Zerstörung und dem Wiederaufbau

des Tempels in Verbindung gebracht, sondern Zerstörung und Wiederaufbau

des Tempels werden mit der Frage verbunden, ob der Messias bei

seiner Geburt in Windeln gewickelt wird oder nicht. Es handelt sich um die

Erzählung von der Geburt des Messiasprätendenten Menachem ben Hiskia,
des Urenkels des unter Herodes d.Gr. im Jahr 47 v.Chr. in Galiläa hingerichteten

«Sozialbanditen» Hiskia (Josephus, Ant. 14:159) und um den Enkel von
Hiskias Sohn Judas Galilaios.27 Es kommt mit der Erwähnung Menachems

folglich eine ganze Aufständischen-Dynastie in den Bück.

In der Erzählung aus pBer 2,4 erfährt ein Bauer beim Pflügen von einem

Araber (dieser steht wahrscheinlich für Elija), dass genau zu dem Zeitpunkt,

25 Auf diese Spur brachte mich A. Bedenbender: Topographie des Schreckens. Der jüdi¬
sche Krieg im Spiegel der Ortsangaben des Markusevangeliums, in: Texte und Kontexte
116/117 (2007/2008) 69-78. Bei den Zitaten aus pBer 2,4 orientiere ich mich mehr oder

weniger an Bedenbenders Ubersetzung.
26 Diese Erzählung ist in EkhaR 1,16 leicht anders und damit mit anderen Schwerpunkten

überliefert (dazu: G. Hasan-Rokem: Web of Life - Folklore and Midrash in Rabbinic

Literature, Stanford 2000, 152-160). In pBer 2,4, der Gemara zur vierten Halacha von pBer 2,

geht es im Kontext der folgenden Aggada um die Preisungen Gottes während des Ami-
da-Gebetes, insbesondere um die Preisung Gottes als desjenigen, der Jerusalem erneuern
wird. Die zugrunde gelegte Bibelstelle aus Hosea 3 erwähnt David, woraus geschlossen

wird, dass der Messias David heissen muss. Dazu werden zwei Namensvarianten diskutiert,
darunter der Name Menachem, wozu die hier wiedergegebene aggadische Erzählung
vorgetragen wird.

27 M. Hengel: Die Zeloten (AGSU 1), Leiden 21976, 301 f. Mehr dazu bei Bedenbender: To¬

pographie (Anm. 25), 72.



Jerusalem herrscht über Rom 491

da in Jerusalem der Tempel zerstört wurde, in Bethlehem der Messias geboren

sei. Der Bauer will den Messias kennenlernen und reist deshalb als

Windelhändler nach Bethlehem. Alle Mütter kaufen ihm Windeln ab, ausser der

Mutter des Menachem, die sich weigert, ihr Kind zu pflegen: «Ich möchte
alle Feinde Israels erwürgen, denn an dem Tage, an dem er geboren wurde,
wurde der Tempel zerstört.» Sie sieht einen Zusammenhang zwischen der

Geburt ihres Sohnes Menachem und der Tempelzerstörung und zählt ihr
Neugeborenes unter die Feinde Israels. Spricht der Händler zu ihr: «Wir sind

dessen sicher, wenn um seinetwillen der Tempel zerstört wurde, so wird er

um seinetwillen wieder aufgebaut.» Daraufhin borgt die mittellose Mutter
Menachems vom Händler Windeln aus. Als dieser später wieder einmal nach

Bethlehem kommt und sich nach dem Kind erkundigt, erzählt ihm Menachems

Mutter: «Nachdem du mich gesehen hattest, kamen Winde und
Wirbelwinde, warfen mich zu Boden und rissen ihn (den Menachem) mir aus

den Händen.»28

Sieben Motive verbinden die lukanische Weihnachtsgeschichte mit der

palästinischen Erzählung von der Geburt Menachems. Torstens-. Die Geburt
findet in Bethlehem statt. Zweitens: Die Geburt steht mit dem Sozialbanditenwesen

in Zusammenhang, sowohl mit dem Aufstand unter Judas Galilaios
als auch mit dem 66 n.Chr. ausgebrochenen Aufstand gegen Rom. Drittens-,

Die Geburt wird mit der Zerstörung des Tempels in Zusammenhang
gebracht. Viertens-. Ez 16,4ff. wird motivisch aufgenommen (Windel, Verstos-

sung Jerusalems) und messianisch gedeutet. Fünftens-, Die Geburt steht mit
dem Wiederaufbau des Tempels in Zusammenhang. Sechstens-. Die Botschaft,
dass es sich beim Kind um den Messias handelt, wird von Fremden
überbracht (Bauer/Hirten). Siebtens: Der Heilige Geist entzieht der Mutter das

Kind.29

28 Diese aggadische Erzählung ist vom Altmeister der Auslegung talmudischer aggadischer
Literatur Yonah Fraenkel in dessen unvergleichbarer Weise behandelt worden. Er deutet
die Entrückung Menachems am Ende der Erzählung als Strafe für den Windelhändler, der
dem Aufruf Elias nicht Folge leistete, seine Tätigkeit als Bauer fortzusetzen (in meiner

Nacherzählung oben übersprungen). Stattdessen verkaufte der Bauer alles und zog durch
das Land. Damit weise die Erzählung darauf hin, dass selbst in den Tagen des Messias

die täglichen Pflichten weiterhin erfüllt werden sollen (Y. Fraenkel: Iyyunim be-olamo ha-

ruhani shel sippur ha-aggadah, Tel Aviv 1981, 160-163).
29 Die Parallelen zwischen Menachem und Jesus sind damit freilich noch nicht erschöpft.



492 Lukas Kundert

Andreas Bedenbender deutet die rabbinische Erzählung von der Geburt Me-

nachems in pBer 2,4 und die lukanische Weihnachtserzählung als kritische

Auseinandersetzungen des ausgehenden ersten Jahrhunderts mit den zelotischen

Bewegungen. Aus den auffallenden motivischen Ubereinstimmungen zwischen

den zwei Erzählungen sollten trotzdem keine Abhängigkeiten abgeleitet werden.

Meines Erachtens ist Galit Hasan-Rokem beizupflichten, der zufolge in
den ersten Jahrhunderten christusgläubige wie nicht-christusgläubige Juden Anteil

an einem Fundus gemeinjüdischer Erzählungen hatten, aus dem sich beide

frei bedienten.30 So zeigen die Erzählungen von der Geburt des Menachem,
dass die Motive der lukanischen Weihnachtsgeschichte nicht kontextlos sind,

sondern in einem Umfeld zu verorten sind, in dem sie verstanden und gedeutet
werden konnten, auch wenn sich dieses Umfeld für uns heute nicht mehr ohne

Weiteres erschüesst. Die in pBer 2,4 überlieferte Erzählung lässt vermuten, dass

die Rabbinen wohl zum Schluss kamen, von messianischen Bewegungen die

Finger zu lassen. Lukas ging weniger weit. Ihm zufolge darf man lediglich
gewiss sein, dass der galiläische Jesus ein antizelotischer Messias ist.31 Damit ist

der «public transcript» der beiden Erzählungen gewiss richtig erfasst. Doch der

Lk 2 und pBer 2,4 gemeinsame paradoxe Gedanke, dass der Messias für die

Zerstörung Jerusalems und für den Neubau des Tempels steht,32 lässt zumindest

für die lukanische Weihnachtserzählung auf der Ebene des «hidden transcript»
die Windeln zum Zeichen des siegreichen Retters werden.

In einer Zeit, in der viele Messiasprätendenten geboren wurden, war die

Geburt eines weiteren Messias an sich nichts Tröstendes. Sowieso kann der

Messias auch zerstörerisch wirken. Doch der in Windeln gewickelte Messias

ist derjenige, der den Tempel wiedererbaut (pBer 2,4). Bemerkenswert ist die

Entrückung des Messias, die sowohl in der talmudischen Menachemerzählung
wie im Lukasevangelium (im Unterschied zu den übrigen Evangelisten) eine

entscheidende Rolle spielt. Im Talmud werden die Wirbelwinde, die den Messias

entrücken, mit dem seltenen Terminus 'blby wiedergegeben, einem Wort, das

Josephus zufolge ist Menachem in Jerusalem «wie ein König» eingezogen (Jos. Bell II, 434,

dazu Hengel: Zeloten [Anm. 27], 299-302).
30 Vgl. Hasan-Rokem: Web of Life (Anm. 26).
31 Bedenbender: Topographie (Anm. 25), 77.
32 Bedenbender: a.a.O. 76.



Jerusalem herrscht über Rom 493

im Targum für den Wind steht, durch den Elia entrückt wird.33 Historisch hatte

Menachem im Jahr 66 n.Chr. für kurze Zeit im Tempel die Herrschaft

übernommen, wurde dann aber von einer rivalisierenden Zelotengruppe im Tempel
ermordet, und seine Gefolgsleute mussten nach Massada fliehen, wo sie sich bis

im Jahre 74 n.Chr. Rom widersetzten. Die «Entrückung» Menachems wird
deshalb als Deutung seines gewaltsamen Geschicks zu verstehen sein. Von Christus

erfährt die Leserschaft in Lk 1, dass er vom Heiligen Geist stammt, sodann von
ihm ans Kreuz geführt und nach seiner Auferstehung in den Himmel entrückt

wird, allerdings um kurz darauf (Apg 2) im Wind als Heiliger Geist wieder

zur Erde zurückzukehren. Daraufhin können die Christusgläubigen den

Namen Christi wirkungsmächtig einsetzen und das Heilige, «den Tempel», über die

Erde verbreiten bis nach Rom (Apg 28), womit Gottes Ruf an das geschundene

Jerusalem aus Ez 16,6 eindrücklich aktuell wird: «Du wirst leben» (Ez 16,6).

3. Gottes Ratschluss: den Hirten erst kundgemacht

In den antiken Gesellschaften wurden im primären Wirtschaftssektor von den

Bauern zum Schutz ihrer Herden Hirten eingesetzt. Diese konnten Sklaven oder

freie Lohnarbeiter sein. Unfreie Hirten gehörten «gewissermaßen wie Hunde
und Maultiere zum lebenden Inventar der Viehwirtschaft [...] Die ungebundene

Lebensweise als pastores qualifizierte diese Unfreien in besonderem Maße

auch zu paramilitärischem Einsatz. Unter diesen Voraussetzungen lag es für
antike Autoren nahe, Hirtentum und Bandenbildung/Räuberei kausal miteinander

zu verknüpfen.»34 Dieser schlechte Ruf der Hirten steht in scharfem Kontrast

zur Verwendung des Hirten als Metapher für den guten Herrscher.35 Gute Herrscher

sorgen für ihre Völker, wie gute Hirten ihre Herden weiden. Darum wird
diese Metapher auch in der Herrscherkritik angewandt. Wieder ist es Ezechiel,
auf den hier zu verweisen ist. In Ez 34,2ff. werden die Hirten (Herrscher) des

Volkes Israel angegriffen, weil sie ihre Herden eben gerade nicht weiden:

M. Himmelfarb: The Mother of the Messiah in the Talmud Yerushalmi and Sefer Ze-
rubbabel, in: P. Schäfer: Talmud Yerushalmi and Graeco-Roman Culture III (TSAJ 93),

Tübingen 2002, 369-390 (373).
L. Schumacher: Sklaverei in der Antike, München 2001, 95.

Z.B. bei Philo, Legatio ad Gaium 20: Darin wird als Fortschritt beschrieben, wenn sich die

Einwohner des römischen Reiches von nomadischem und jagdbetontem Leben «einem

Vormund unterordnen, einem Hirten und Führer einer zahmeren Herde».



494 Lukas Kundert

«Wehe den Hirten Israels, die sich selbst weiden! Sollen die Hirten nicht die Herde
weiden? 3 Aber ihr esst das Fett und kleidet euch mit der Wolle und schlachtet das

Gemästete, aber die Schafe wollt ihr nicht weiden.4 Das Schwache stärkt ihr nicht und
das Kranke heilt ihr nicht, das Verwundete verbindet ihr nicht, das Verirrte holt ihr
nicht zurück und das Verlorene sucht ihr nicht; und meine Schafe sind zerstreut,
weil sie keinen Hirten haben, und sind allen wilden Tieren zum Frass geworden und
zerstreut.6 Sie irren umher auf allen Bergen und auf allen hohen Hügeln und sind
über das ganze Land zerstreut und niemand ist da, der nach ihnen fragt oder auf sie

achtet. 11 Denn so spricht Gott der Herr: Siehe, ich will mich meiner Herde selbst

annehmen und sie suchen.12 Wie ein Hirte seine Schafe sucht, wenn sie von seiner
Herde verirrt sind, so will ich meine Schafe suchen und will sie erretten von allen

Orten, wohin sie zerstreut waren zur Zeit, als es trüb und finster war ...»

Aus Sicht der Erzählzeit des Lukas ist auch dieses Ezechielwort tragisch in

Erfüllung gegangen: Die Hirten (Herrscher, Messiasprätendenten und die

siegreichen Römer) haben das Volk nicht geschützt, sondern ausgeblutet. Die
lukanische Engelsbotschaft wendet sich in spitzer Kritik gerade nicht an die

ihre Pflicht vergessenden Hirten Israels, sondern an jene Hirten, die zwar
verachtet sind und dennoch ihrer Bestimmung sogar des Nachts nachgehen und
ihre Herden weiden und schützen. Sie sind die ersten, denen die Geburt des

Messias angezeigt wird. Und sie erkennen als erste, dass auf jenem Futterplatz
in Bethlehem der «gute Hirte Israels», Gott, geboren ist. Sie sind es auch, die

Maria die Botschaft der Engel ausrichten, dass sie den Messias zur Welt
gebracht hat.

Im Lukasevangüum erzieht Jesus seine Gefährten dazu, den verlorenen
Schafen nachzugehen, wie es ein Hirte tut (Lk 15,1-7), und auch Verletzte zu

pflegen (barmherziger Samariter, Lk 10,25-37), selbst wenn man sich damit in
Gefahr bringen könnte. Es sind also gute Hirten, die Jesus in seiner Bewegung
sammeln will, und so ist es in der Erzählzeit des Lukas die Hörerschaft der

Weihnachtsgeschichte, die sich selbst in den guten Hirten der Weihnachtserzählung

wiedererkennen wird. Auch ihr gesellschaftlicher Status scheint mit
dem der ehrlosen Hirten auf dem Feld vergleichbar, zumal sie in den 90er

Jahren des ersten Jahrhunderts erstens als Juden und zweitens als Anhänger
eines wegen Sozialbanditentums hingerichteten Messias sowieso von Seiten der

Römer unter Generalverdacht standen. Noch im zweiten Jahrhundert behauptet

Kelsos in seinen Schriften gegen die Christen, dass sie es nicht ertrügen,
wenn sie «Tempel, Altäre und Götterbildnisse sehen. Denn auch die Skythen

(ein Hirten- und Nomadenvolk - Anm. LK) haben derlei nicht, ebensowenig



Jerusalem herrscht über Rom 495

wie die Nomaden in Libyen [...] oder andere gottlose und gesetzlose Völker.»36

Man will offenbar die Christusgläubigen als barbarisch gesetzesloses Hirtenvolk

darstellen. Die lukanische Botschaft dagegen stärkt die Christusgläubigen,
sich dennoch in die Welt senden zu lassen und von der Menschwerdung Gottes

zu künden, auch wenn sie sich damit in Gefahr begeben. Denn, so auf der

Ebene des «hidden transcript», Paulus hat es vorgelebt und gezeigt, dass sich

Rom gegen die Botschaft des Evangeliums darum nicht mit Erfolg wehren

kann, weil ihre Verbreitung in Gottes Plan liegt. Und wenn auch die Römer

Jesus gekreuzigt und Jerusalem dem Erdboden gleich gemacht haben, so breitet

sich dennoch der Heilige Geist im Römischen Reich ungehindert aus, hat

längst schon Rom erreicht und ist aus einer biederen Mietswohnung in Rom

gepredigt worden, unbezwingbar für die auf Waffen gründende Gewalt. Christus

und Jerusalem werden nicht zuletzt gerade wegen ihrer scheinbaren Uber-

wältigung durch die römische Gewalt zu den wahren Herrschern der Ökumene.

Der zerstörte Tempel wird wieder errichtet — uneinnehmbar.

Abstract
Das im «public transcript» romfreundlich scheinende lukanische Doppelwerk setzt sich

im «hidden transcript» schlau mit der von Vergil geprägten römischen Reichseschatolo-

gie auseinander. Lukas wendet römisch-reichseschatologische Geschichtshermeneutik,
wonach Troja in Rom «auferstanden» ist und die scheinbar siegreichen Griechen nun
unterworfen hat, auf das Judentum an. Die Hinrichtung Jesu hat bewirkt, dass am
Ende der Apostelgeschichte das Evangelium in Freiheit in Rom gepredigt werden kann
und somit Rom übernimmt. Dies ist Lukas zufolge im Ratschlag Gottes begründet,
der vorsah, dass Jerusalem über Rom herrschen soll. Diese lukanische
Geschichtshermeneutik kann bereits in der Weihnachtserzählung Lk 2,1 -19 nachgewiesen werden.

Lukas Kundert, Basel

36 Kelsos; Alethes Logos 7,62; vgl. Origenes, Contra Celsum VII. 62-63, hier zitiert nach M.
Rücker u.a. (Hg.): Wandern, weiden, Welt erkunden. Nomaden in der griechischen Literatur

(TzF 104), Darmstadt 2013, 193.


	Jerusalem herrscht über Rom : das Weihnachtsevangelium als Siegesbotschaft

