
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 4

Artikel: Der erinnerte Tempel

Autor: Gelardini, Gabriella

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877677

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877677
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der erinnerte Tempel

1. Die Dehnbarkeit von Erinnerungen

Der erste, der die «Erinnerungskunst»1 als solche vor Augen geführt habe, soll

Simonides aus Keos gewesen sein, wie u.a. Marcus Fabius Quintiiianus (ca.

35-96 d.Z.) — eine bekannte Erzählung tradierend — in seiner Institutio oratoria

berichtet.2 Als dieser nämlich zu Krannon in Thessalien für den begüterten

Faustkämpfer Skopas, wie es beim Sieg üblich war,3 ein bestelltes Lied gedichtet
hatte, sei ihm ein Teil des vereinbarten Honorars verweigert worden, weil er

sich in der bei den Dichtern üblichen Weise in einem Exkurs zum Lobe des

Castor und Pollux ergangen hatte. Hierfür liess Skopas ihm ausrichten, er solle

sich den anderen Teil des Honorars von den Tyndariden geben lassen, deren

Taten er ebenfalls gepriesen habe. Und wie man erzählt, erstatteten diese es

ihm auch. Denn als zu Ehren ebendieses Sieges ein grosses Festmahl stattfand

und zur Festtafel auch Simonides geladen war, wurde er durch einen Boten

herausgerufen, weil ihn, wie man sagte, zwei Jünglinge, die zu Ross angekommen

waren, dringend zu sprechen wünschten. Diese fand er zwar nicht vor;
dass es jedoch die Zwillingsgötter waren, die ihm ihren Dank abstatteten, erfuhr

er aus dem Ende, das die Geschichte nahm. Denn kaum war er über die Schwelle

ins Freie getreten, da stürzte der Festsaal über Skopas und seinen Gästen

zusammen und richtete sie so zu, dass die Angehörigen, als sie die Ihren zur

Bestattung bergen wollten, ausserstande waren, Gesichter wie auch Gliedmassen

der Erschlagenen zu erkennen. Da habe — heisst es — Simonides, weil er die

Reihenfolge im Gedächtnis hatte, in der jeder seinen Platz an der Tafel gehabt

hatte, den Angehörigen zu den Ihren verholfen. Und, durch diesen Vorfall
veranlasst, habe er der Uberlieferung nach alsdann herausgefunden, dass es vor
allem die «Anordnung»4 sei, welche beim Erinnern Klarheit verschaffe.

' Ars memoriae (Marcus Fabius Quintiiianus, Ausbildung des Redners: Zwölf Bücher: La¬

teinisch und deutsch [hg. und übers, von Fl. Rahn; einband. Sonderausg; 5., unv. Aufl.;
Darmstadt 2011], XI 2,11; vgl. auch Cicero, De orat. 2,351).

2 Quindlian, Inst. XI 2,11-13; tradiert wird diese Geschichte auch von Marcus Tullius Cicero,
De Oratore - Uber den Redner: Lateinisch-deutsch (hg. und übers, von T. Nüßlein [Sammlung

Tusculum], Düsseldorf 2007), 2,351-353.
3 Über die Identität des Auftraggebers als auch den Ort des Geschehens gingen die Meinun¬

gen in der Antike offenkundig auseinander, wie Quintilian bezeugt (Inst. XI 2,14).
4 Ordo (Cicero, De orat. 2,353).

ThZ 4/69 (2013) S. 446-476



Der erinnerte Tempel 447

Diese memoria aber wurde einerseits für ein Geschenk der Natur gehalten,
die es nach Auffassung antiker Rhetoriklehre andererseits durch Ausbildung
und tägliches Üben zu steigern galt - deshalb nämlich, weil etwa Quintilian
es als Voraussetzung jeglichen Lernens ansah, und ausserdem, weil es dem

Redner eine Fülle an Beispielen, Worten und Taten bereitstelle, woran dieser

immer einen Überfluss haben müsse, auf den er jederzeit zurückgreifen könne.

Nicht zu Unrecht wurde das Gedächtnis deshalb als «Schatzkammer der

Beredsamkeit»5 bezeichnet. Die einzige antike Quelle, welche Einblick in die

Ausbildung dieses «artifiziellen Gedächtnisses»6 bietet, ist die ins 1. Jahrhundert

v.d.Z. datierte lateinische Prosaschrift Khetorica adHerennium.

Darin erläutert ihr unbekannter Autor, dass das künstliche Gedächtnis auf
«Orten und Bildern»7 beruhe, und fügt in Analogie zu geschriebenen Texten

erklärend hinzu: «Wie also diejenigen, welche die Buchstaben kennen, das, was

vorgesprochen wurde, mit ihrer Hilfe niederschreiben und vorlesen können

[...], so können ebenso diejenigen, welche die Regeln der Gedächtniskunst

gelernt haben, das, was sie gehört haben, an Orte festsetzen und von diesen

Orten her aus dem Gedächtnis vortragen. Denn die Orte sind einer Wachstafel

[...] ähnlich, die Bilder den Buchstaben, die Einteilung und Anordnung der

Bilder der Schrift, der Vortrag dem Lesen» ("Rhet.. Her. 3,30).8

Die Gedächtniskunst beginnt demnach bei der Auswahl geeigneter mentaler

Orte. Solche der Wachstafel entsprechende Orte — um bei der Analogie
zu bleiben — können nach Lehre des auctor ad Herennium wie auch Quintili-
ans fiktive Örtlichkeiten sein, besser jedoch sind sie real existierende und von
der Natur oder von Hand vollendete und aus Erfahrung vertraute Orte, wie

im Falle des Simonides etwa ein grosses Haus, das in viele Räume zerfällt.

Nach der Auswahl geeigneter Orte folgt als nächster Schritt, die textlichen
Vorkommnisse oder Worte in — ihrem Inhalt entsprechende — Bilder
zusammenzufassen, wobei dem natürlichen Umstand Rechnung zu tragen ist, dass

es ungewöhnliche Bilder sind, welche das Gedächtnis sich lange einzuprägen

vermag, Schändliches also, Unglaubliches oder Lächerliches. Schliesslich sind

5 Thesaurus eloquentiae (Quintilian, Inst. XI 2,1).
6 Memoria artificiosa (Rhet. Her. 3,28).
7 Loci et imagines (Rhet. Her. 3,30).
8 Rhetorica ad Herennium: Lateinisch-deutsch (hg. und übers, von T. Nüßlein [Sammlung

Tusculum], 2. Aufl. Düsseldorf 1998).



448 Gabriella Gelardini

diese ausdrucksstarken Bilder in den vorgestellten Räumlichkeiten in logischer

Anordnung zu verteilen: etwa, indem der erste verbildlichte Gedanke dem

Vorraum zugewiesen wird, der zweite dem Atrium; dann geht die Runde um die

Innenhöfe, indem bei der Verteilung nicht nur die Schlafkammern und
Sitzecken einbezogen werden, sondern auch Statuen und Ähnliches ganz der Reihe

nach. Und wer sich wieder erinnern will, durchschreitet dieselben Örtlichkeiten

von Anfang an und sammelt ein, was er oder sie zuvor der jeweiligen Stelle im
Gedächtnis anvertraut hatte.9

Dieser kurze Einblick in die im antiken Bildungswesen fest verankerte Kunst
des Erinnerns zeigt, das s sie das Gedächtnis darin zu üben suchte, die Texten

zugrundeliegenden semantischen und formalen Strukturen so gewissenhaft
wie möglich zu spiegeln, und zwar anhand visueller Mittel, welche ihrerseits

den das erinnernde Subjekt umgebenden kulturellen Strukturen entliehen

waren, wie etwa den Schönen Künsten und der Baukunst.10 Die Erinnerungskunst

ihrerseits aber diente dem Vortrag, mit welchem seine Hörerschaft hohe

Erwartungen verband, so dass der eminent soziale Akt der öffentlichen Rede

den Vortrag genauso beeinflusste wie der Text die Erinnerung.11 Eine
Beeinflussung aber erfolgte auch in entgegengesetzter Richtung: vom Vortrag zur
Erinnerung zum Text. Dass derlei Reziprozität Erinnerungen und den ihnen

zugrundeliegenden Texten und Strukturen eine gewöhnungsbedürftige
Dehnbarkeit verlieh, gerade auch hinsichtlich des zu besprechenden Tempels, gilt es

im Nachfolgenden im Blick zu behalten.

2. Die erinnerten Tempel

Während der Signifikant «Tempel» in der polytheistischen Umwelt des antiken

Judentums durch Polysemie gekennzeichnet ist,12 weist sich sein Bedeutungs-

9 Quintilian, Inst. XI 2,17-22; Rhet. Her. 3,29-40.
10 F.A. Yates: Gedächtnis und Erinnern: Mnemonik von Aristoteles bis Shakespeare (Acta

Humaniora), Weinheim 1990, 13.
11 Das belegt etwa anschaulich folgendes Zitat aus Quintilian: «Bisweilen allerdings sollte

man auch gestatten, dass die Schüler vortragen, was sie selbst ausgearbeitet haben, damit
sie auch in dem so über alles ersehnten Beifall der Menge den Lohn für ihre Arbeit erhalten.

Aber auch das darf nur dann geschehen, wenn einer etwas besonders ansprechend
ausgefeilt hat, damit er es als ein Geschenk empfindet, das er als Belohnung für seinen

Eifer erhalten hat, und sich freut, es verdient zu haben, vortragen zu dürfen» (Inst. II 7,5).
12 Seit Ende des 4. bis 1. Jt. v.d.Z. konnte der Begriff in Mesopotamien etwa einen kleinen, in

ein Wohngebiet eingebauten Nachbarschaftsschrein bis hin zu grossen, freistehenden, ho-



Der erinnerte Tempel 449

Spektrum innerhalb des monotheistischen Judentums und dem aus ihm
erwachsenen Urchristentum nicht - wie vielleicht erwartet — durch Monosemie

aus, vielmehr sind auch hier der Signifikate viele, wenn auch nicht grenzenlos

an Zahl. So ist etwa an das «dem Tempel zu Jerusalem ähnliche Heiligtum»13

der Samaritaner auf dem ca. fünfzig Kilometer nördlich von Jerusalem

gelegenen Berg Garizim zu denken,14 oder an das durch den Hohepriester Onias

errichtete Heiligtum in dem «nach dem Plan von Jerusalem» erbauten und ca.

dreissig Kilometer nördlich von Memphis in Ägypten gelegenen Heliopolis.15

Ihnen jedoch gilt meine Aufmerksamkeit nur beiläufig, konzentrieren möchte

ich mich vielmehr auf das Original, das zu Jerusalem errichtete und rund
l'OOO Jahre bestehende Kultzentrum des Judentums. Da allerdings auch dieser

Tempel nicht nur auf ein Gebäude, sondern auf deren drei verweist,16 sei deren

Bezeugung und Form sowie Geschichte und Bedeutung in Kürze dargelegt.

2.1 Der erste Tempel

Die Ursprünge von Israels Kultzentrum reichen vermutlich ins 12. Jahrhundert

v.d.Z. zurück, als nach dem biblischen Narrativ Gott Mose beauftragte,
die in Ägypten zu einem Volk angewachsenen Kinder Israels ihrer dort erfah-

hen Bauten bezeichnen, von Einraumkultstätten bis zu mit ausgedehnten Nebengebäuden
versehenen Tempelkomplexen, von der Verehrung einer Gottheit zu Mehrfach-Tempeln
(H.J. Nissen, St.J. Seidlmayer, E. Höhender, H.G. Niemeyer, Ch. Höcker, E Prayon und I.
Nielsen: «Tempel» [Der Neue Pauly: Enzyklopädie der Antike; hg.v. H. Cancik, H. Schneider

und M. Landfester; Bd. 12/1, Stuttgart 2002, 109-125, bes. 109).
13 Josephus, Ant. 13,256.
14 Über die Entstehung des Volkes der Samaritaner, wenn auch aus pejorativer Sicht, berich¬

ten etwa II Kön 17,24-41 und Josephus, Ant. 9,277-291. Nach Letzterem soll ihr Tempel
im Jahr 128 v.d.Z. durch den Hasmonäer Johannes Hyrkanos I. nach nur 200jährigem
Bestand zerstört worden sein (Ant. 13,254-256). Auf eine längere Lebensdauer, d.h. eine

Entstehung einer Tempelanlage bereits im 5. Jh. v.d.Z. lassen jedoch literarische wie

archäologische Quellen schliessen (vgl. auch R.T. Anderson: «Samaritans», Anchor Bible

Dictionary [im Folgenden ABD] [ed. by D.N. Freedman], New York 1992, vol. 5, 940-948;

J.A. Overman and W.S. Green: «Judaism in the Greco-Roman Period», ABD 3, 1037-1054,
bes. 1040).

15 Nach Aussagen von Josephus soll dieser Tempel 343 Jahre bestanden haben und muss

demzufolge ca. Mitte des 2. Jh. entstanden sein; er wurde im Jahre 74 d.Z. im Auftrag Ves-

pasians aus Sorge um weitere Aufstände geschlossen (Bell. 1,33; 7,420-436; Ant. 12,387-

388; 13,62-79; 20,236; vgl. auch U. Rappaport: «Onias», ABD 5, 23-25; Overman and

Green: Judaism in the Greco-Roman Period (Anm. 14), 1040.
!<s C. Meyers: «Temple: Jerusalem», ABD 6, 350-369, bes. 351.



450 Gabriella Gelardini

renen Knechtschaft wegen aus dem Land zu führen. Am Berg Sinai soll Gott
mit diesem Volk einen massgeblich auf zehn Geboten beruhenden Bund
geschlossen und zur Pflege dieser Bundesbeziehung die Errichtung eines Heiligtums

geboten haben, dessen wichtigstes Kultobjekt die die zwei Bundestafeln

bewahrende Bundeslade war, von deren Deckplatte aus Gott Mose versprach,
«alles zu dir [zu] reden, was ich dir für die [...] [Kinder] Israel auftragen werde»

(Ex 25,22).17 Dem Umstand der Wanderschaft Rechnung tragend, wurde

dieses «Zelt der Begegnung» als mobiles Heiligtum gefertigt und fand erst nach

der Landnahme einen vorläufig festen Standort, und zwar in einer ca. dreissig

Kilometer nördlich von Jerusalem gelegenen Ortschaft namens Silo im
Stammesgebiet von Ephraim.18

Als aber zur Zeit des Propheten Samuel — etwa Mitte des 11. Jahrhunderts
v.d.Z. — Israel mit seinem Erzfeind, den Philistern, bei Eben-Eser im Krieg
lag und bereits eine erste Niederlage erlitten hatte, Hessen seine Ältesten in der

Hoffnung auf göttliche Unterstützung die Lade aus Silo ins Kriegslager holen.

Aber statt des erhofften Sieges endete der Kampf in einer noch verlustreicheren

Niederlage, schHmmer noch, in der Erbeutung der Bundeslade durch

den Feind.19 Die Lade soU zwar zurückerstattet worden und hernach zwanzig

Jahre in Kirjat-Jearim, einer fünfzehn Kilometer nordwestlich von Jerusalem

gelegenen Ortschaft im Stammesgebiet von Benjamin gebHeben sein.20 Gleichwohl

offenbart dieser Vorfaü, wie verwundbar Israel war, wenn es nicht der mit
dieser Lade in Verbindung stehenden Gegenwart und des Beistandes Gottes in
seinen poHtisch-mflitärischen Herausforderungen gewiss sein konnte.

Ein freudiger Anlass war es deshalb, als David, nachdem er dieselben PhiHs-

ter unterworfen, das Königreich als neuer Monarch vereint und sich Jerusalem

zur Wohnstadt erwählt hatte, die Bundeslade von Kirjat-Jearim21 einholte, ihr
in der neuen Landeshauptstadt in einem Zelt einen festen Platz zuwies und
dadurch den Grundstein eines nationalen HeiHgtums legte.22 Nachdem nun
David sich in Jerusalem einen Palast erbaut hatte, soll er sich daran gestört ha-

17 Biblische Zitate folgen der revidierten Fassung der Elberfelderübersetzung.
18 S. Jos 18,1; und auch Apg 7,44-45.
" S. I Sam 4.
20 S. I Sam 5,1-7,1.
21 Bei Baala (II Chr 13,6).
22 S. II Sam 5f.



Der erinnerte Tempel 451

ben, dass die Lade und damit Gott im Gegensatz dazu in einem Zelt wohnte; er
liess den Propheten Nathan wissen, dass er Gott — wie sich selbst — ein Haus zu
bauen wünsche.23 Durch den Weissager soll Gott David sowohl seine Vorbehalte24

als auch sein Wohlwollen über dessen Ansinnen kundgetan haben. Weil
seine Feinde ihn aber immer noch mit Krieg umringten — so das Gotteswort

—, solle nicht er, sondern sein Nachkomme seinem Namen ein Haus bauen;25

und in Anerkennung dafür wolle er mit ihm einen Bund schliessen und seinem

Haus, d.h. Thron, ewigen Bestand verleihen.26

So kam es, dass Davids Sohn Salomo die Ehre zufiel, — neben einem eigenen

Königspalast — der Gottheit der Juden etwa im 10. Jahrhundert v.d.Z.

einen Tempel in Jerusalem zu errichten. Entsprechend wird auf dieses Heiligtum
als den ersten bzw. den salomonischen «Tempel»27 verwiesen, und seine literarisch

wichtigste Bezeugung findet sich in I Kön 5-9 und der Parallelerzählung
in II Chr 2-7.28 Den Bau dieses Tempels sollte Salomo nach einem von David
überreichten «Plan»29 verwirklichen, den jener vor seinem Hinschied von Gott
empfangen hatte. Es war ein Plan, der Salomo präzise Vorgaben zu Höfen,
Bauten, Räumen, Mobiliar und Geräten und sogar zu dem darin diensttuenden

Kultpersonal und den darin vollzogenen Kulthandlungen gab.30 Dies erfolgte

ganz nach dem Vorbild des Mose, der im Blick auf das Zelt und seinen Dienst

23 S. II Sam 7,2.
24 «Wahrhaftig, nie habe ich in einem Haus gewohnt von dem Tag an, als ich die Söhne Israel

aus Ägypten heraufgeführt habe, bis zum heutigen Tag; sondern ich bin umhergezogen in
Zelt und Wohnung» (II Sam 7,6).

25 S. II Sam 7,13; I Kön 5,17; vgl. auch Apg 7,47.
26 S. II Sam 7.
27 Die in diesem Zusammenhang am häufigsten verwendeten Termini sind - wie auch im

benachbarten Mesopotamien und Ägypten - «Tempel» (hebr. bs1!"!; griech. «vaoç» oder
«iepöv») sowie «Haus» in Verbindung beispielsweise mit einem Gottesnamen (hebr. rP3).
Seltenere Termini sind etwa «Zelt» (z.B. Ps 15,1), «Wohnung» (z.B. Ps 43,3) oder «Heiligtum»

(z.B. Ps 74,7), welches als «tinpöil IV3» in rabbinischer Literatur wie der Mischna
und Tosefta die weiteste Verbreitung fand (Y. Yadin et al.: «Temple» [Encyclopaedia Ju-
daica, ed. by E Skolnik, Detroit 22007], vol. 19, 601-627, bes. 601; Meyers: Temple (Anm.
16), 351 f.; Nissen u.a.: Tempel (Anm. 12), 109f.

28 Literarisch bezeugt ist dieser Tempel an vielen weiteren Stellen innerhalb der Bibel - ob
sich Ez 40-43 auf ihn bezieht, lässt sich nicht mit letzter Gewissheit sagen -, aber auch

ausserhalb davon, etwa bei Josephus (z.B. Ant. 8,61-129) und in rabbinischer Literatur
(Meyers: Temple [Anm. 16], 352-354).

29 MT: nppn; LXX: 7tapàôetYpa.
30 S. I Chr 28,11-19.



452 Gabtieila Gelardini

ebenfalls den Auftrag von Gott erhalten hatte, dieses entsprechend dem auf
dem Berg gezeigten Bild zu verwirklichen.31 Das Lexem «Berg» verweist einerseits

freilich auf den Sinai, andererseits aber wohl auch auf den Himmel, so

dass das «Bild»32 seinerseits das himmlische Heiligtum meint, das Mose dort
schaute — eine Auslegung, zu der nicht zuletzt das Neue Testament in
Ubereinstimmung mit frührabbinischer Literatur Hand bietet. Aus ihr wird auch

deutlich, dass das irdische Heiligtum ein exaktes «Abbild»33 des himmlischen
sein sollte, ein Konzept, das auch auf den salomonischen Tempel übertragen
und im Blick auf den nun festen Standort dahingehend präzisiert wurde, dass

das himmlische Heiligtum als auf den Zion in Jerusalem fixiert und sich exakt

über dem irdischen befindend gedacht wurde.34

Auf Basis dieses Plans also verwirklichte Salomo35 nach allen Vorbereitungen

in nur sieben Jahren einen Bau an dem von David dafür erworbenen

Ort, der Tenne des Arauna auf dem Berg Morija, d.h. Zion.36 Das auf einer

grösseren Fundamentplatte errichtete Gebäude erbaute er in den Massen 100

x 50 x 30 Ellen,37 das sind bescheiden anmutende 50,3 x 25,7 x 14 Meter, aber

zu jener Zeit für einen nicht durch Säulen gestützten Bau der grösstmögliche

Umfang. In Anlehnung an das Konzept des Zeltes38 und ähnlicher im Umland

und Syrien ausgegrabener Tempel,39 bestand sein Bauwerk aus Vorhalle,
Vorder- und gänzlich dunklem Hinterraum. Wichtige Ausstattungselemente

waren dabei der Brandopferaltar im inneren Vorhof, der Räucheraltar im
Vorderraum sowie zwei Cherubim mit ausgebreiteten Flügeln im Allerheiligstes

genannten Hinterraum. Darunter wurde in einer festlichen Einweihungsfeier
das heiligste Objekt — die Bundeslade — gebracht, als physische Manifestation
des Einzugs und der Gegenwart Gottes.40 Anders als in Haupttempeln be-

31 S. Ex 25,9.40; 26,30; 27,8; aber auch Apg 7,44.
32 mt: rP33FI; lxx: 7iapâôeiypa; TU7UOÇ; eîôoç; NT: timoç.
33 Hebr 8,5: tmööevypa.
34 S. Ez 37,26-28; vgl. z.B. auch Ps 48,1-4; Apg 7,48-50; 17,24; Hebr 12,18-24.
35 Mit Unterstützung des tyrischen Königs Hiram und von 180'000 (Zwangs)Arbeitern bzw.

3'300 Aufsehern.
36 S. II Chr 3,1; vgl. auch II Sam 24; I Chr 21,1-22,1; Apg 7,45f.
37 S. Ez41,13f.
38 Vgl. Ex 25-31; 35-40.
35 Vornehmlich kanaanäischer und neohethitischer Bauart.
40 S. I Kön 8,6. Neben der Bundeslade brachten die Priester und Leviten als Zeichen der

Kontinuität auch das Zelt der Begegnung und alle heiligen Geräte in den Tempel (I Kön



Der erinnerte Tempel 453

nachbarter Völker stand im Innersten des Jerusalemer Tempels also nicht die

Götterstatue, sondern ein das Bundesgesetz — die Verfassung - enthaltender

und als Gottesthron perzipierter Kasten.41

Der in der beschriebenen Weise errichtete Bau hatte vielerlei Funktionen

zu erfüllen. In politischer Hinsicht etwa jene, dass die als physisch nahe

angenommene Gottheit im Rahmen ihres Bundes mit dem Monarchen sämtlichen

seiner politisch-militärischen Bestrebungen zum Durchbruch verhelfen und

so seine Macht legitimieren sollte.

Aus dieser politischen Funktion leitete sich auch eine kultische ab, denn

wie bei den Ägyptern und Griechen diente der salomonische Tempel in erster
Linie als Wohnstätte Gottes.42 Da sie wie beschrieben als unter der himmlischen

liegend gedacht wurde, verlieh sie dem ethnisch definierten Nabel der

Welt eine kosmische und gar heilsgeschichtliche43 Dimension; von Jerusalem

aus sollte die Gottheit nicht nur die Geschicke des jüdischen Volkes, sondern
auch die anderer Völker und gar der ganzen Erde lenken.

Die Gegenwart der Gottheit verlangte aber auch einen — auf der Basis von
kultisch und ethisch reinigenden Opfern funktionierenden — Gottesdienst,44

woraus sich — abgesehen von seiner wirtschaftlichen Bedeutung — die kulturelle

Funktion des Tempels ableitet. Denn durch den Dienst am Kollektiv45

wie auch am Einzelnen und deren Einbindung in den Unterhalt des Heiligtums,

leistete dieses einen wichtigen Beitrag zum regionalen46 und kulturellen

Zusammenhalt, zur kollektiven Identität des weltweiten Judentums jener
Zeit.47

8,4).
41 S. z.B. Ps 99,1; vgl. auch Meyers: Temple (Anm. 16), 358£; Nissen u.a.: Tempel (Anm. 12),

111.
42 S. I Kön 8,12f.
43 Weil der Ort des Opferaltars, die Tenne des Arauna, die in II Chr 3,1 mit dem Berg Morija

identifiziert wurde, derjenige Ort war, wo Abrahams Glaube durch das aufgetragene und
hernach verhinderte Opfer Isaaks geprüft worden war (Gen 22), und nach rabbinischer
Literatur auch derjenige Ort, wo andere Patriarchen wie etwa Noah (Gen 8,20) oder Adam
ihre Opfer dargebracht hatten (Yadin: Temple [Anm. 27], 601).

44 Dass, wer Zugang zu Gott sucht, nicht nur sauberer Hände, sondern auch eines reinen
Herzens bedarf, bringt etwa Ps 24,3f. zum Ausdruck.

45 Beispielsweise im Rahmen der Wallfahrtsfeste.
46 In diesem Zusammenhang ist etwa an die Standmannschaften zu denken.
47 Meyers: Temple (Anm. 16), 351.354f.359-362; Nissen u.a.: Tempel (Anm. 12), 109-111.114.



454 Gabriella Gelardini

Angesichts dieser Funktionsstrukturen ist es wenig überraschend, dass sich

das Schicksal des Tempels eng mit demjenigen des Landes verband. So traf
die Teilung des Königreichs bereits unter Salomos Sohn — Rehabeam — den

Tempel hart,48 sein Ende aber bereiteten ihm — wie dem Land auch - die Ba-

bylonier, die den salomonischen Tempel mitsamt der Hauptstadt im Jahre 586

v.d.Z. zerstörten, nachdem er nahezu vierhundert Jahre49 als Nationalheiligtum50

gedient hatte.51

So wie der Tempel unter dem Vorzeichen eines Bundes Gottes mit seinem

König und Volk gedeutet worden war, beklagten die Propheten jener Zeit, und

prominent unter ihnen Jeremia, in seiner Zerstörung und in dem darauf

folgenden Exil den selbstverschuldeten Bundesbruch und den Auszug Gottes.52

2.2 Der zweite Tempel

Der Prophet Jeremia hatte aber nicht nur Zerstörung und Exil vorausgesagt,
sondern auch deren Ende nach siebzig Jahren.53 So habe in Erfüllung dieses

Wortes der persische König Kyrus d.G. — nachdem er die Babylonier
unterworfen und das sogenannte Kyrus-Edikt im Jahre 538 v.d.Z. verfasst hatte —

den Wiederaufbau des Jerusalemer Tempels verfügt.54 Daraufhin kehrte mit
der Zusicherung seiner finanziellen Unterstützung und dem zurückerstatteten

Tempelgerät eine Gruppe von Exilanten unter der Führung des Davididen
Serubbabel und des Hohepriesters Jeschua nachjuda zurück.55

Das Vorhaben Serubbabels und Jeschuas begann zunächst und wie im Falle

des salomonischen Tempels mit der Aufnahme des Opferkults, und zwar

48 Dadurch geschwächt, sah sich Rehabeam vom herangerückten ägyptischen König Schi-

schak etwa gezwungen, die Schätze des Gotteshauses abzugeben (I Kön 14,25£).
49 Dem Ende waren wiederholt Renovations- und Anderungsarbeiten vorausgegangen. Re¬

novationsarbeiten etwa im 9. Jh. v.d.Z. durch König Joasch (II Kön 12,1-17) und im 7.

Jh. durch König Josia (II Kön 22,3-7; II Chr 34,8-13). Vom Motiv der Idolatrie geleitet,
unternahmen bauliche Änderungen etwa die Könige Ahas und Manasse (II Kön 16,10-18;

21,4£).
50 Gemäss II Kön 23 und II Chr 34 wurde der salomonische Tempel erst unter König Josia

zum konkurrenzlosen, einzigen Nationalheiligtum (Yadin: Temple [Anm. 27], 602).
51 S. I Kön 25,9; II Kön 25,8£; Jer 52,12£
52 Meyers: Temple (Anm. 16), 351.355-358.362; Nissen u.a.: Tempel (Anm. 12), 111.
53 S.Jer 25,11£; 29,10.
54 S. II Chr 36,22£; Esr 1,1-4; 6,1-5.
55 S. Esralf.



Der erinnerte Tempel 455

indem die Rückkehrer den Opferaltar an der ursprünglichen Stelle, d.h. auf
seinen alten Fundamenten wiederaufrichteten.56 Doch das Vorhaben geriet
— nicht zuletzt des Widerstandes der Samaritaner wegen — ins Stocken57 und

konnte erst unter Kyrus' Nachfolger Darius I. im Jahre 520 v.d.Z. wieder

aufgenommen und nach ca. vierjähriger Bauzeit im Jahre 516 v.d.Z. — wie

angekündigt siebzig Jahre später — beendet werden.58

Von diesem schliesslich gelungenen Wiederaufbau zeugen neben Esra und

Nehemia innerbiblisch auch die das Vorhaben unterstützenden Propheten

Haggai und Sacharja,59 und ausserbiblisch insbesondere Josephus' Nacherzählung

dieser Ereignisse.60

Von Form und Ausstattung des Tempels allerdings verraten sie wenig, so

dass nur implizit abgeleitet werden kann, dass der Neubau biblischen Vorgaben

und den Erinnerungen jener Rückkehrer gefolgt sein muss, die den ersten

Tempel noch erlebt hatten,61 und dass seine Grösse und Ausstattung der

beschränkten Mittel wegen kleiner62 und bescheidener ausgefallen sein muss.63

Neben einer vergleichbaren Form dürften auch die Funktionsstrukturen
des zweiten Tempels denjenigen des ersten ähnlich geblieben sein. Da
allerdings die politischen Realitäten vermehrt von Abwehr und Unabhängigkeitsbestrebungen

gekennzeichnet waren, insbesondere gegenüber den Seleukiden,

deren Vertreter Antiochus IV. im Jahre 168 v.d.Z. in hellenistischem Eifer den

Tempel kurzerhand zu einer Kultstätte des Zeus umfunktioniert und damit
entweiht hatte,64 hinterliess dies vor dem Hintergrund der beobachteten
Parallelität von Landesgeschichte und Tempelschicksal im Blick auf seine poli-

56 S. Esr 3,3.
57 Nach Esr 4,4, weil die Zurückgekehrten ihnen eine Beteiligung am Wiederaufbau verwehr¬

ten, vermutlich aber auch, weil sie mit den Juden über den Berg Morija im Streit lagen; sie

identifizierten ihn nicht wie diese mit dem Zion, sondern mit dem Berg Garizim.
58 S. Esr 4-6.
59 S. Esr 5,1; 6,14.
60 S. Ant. 11,1-119; vgl. dazu auch die Version aus der LXX, 1-2 Esdr; Vorstellungen eines

idealen Tempels finden sich in 11QT.
61 Vgl. dazu Esr 3,12.
62 Vgl. dazu Josephus, Ant. 15,382-387.
63 Meyers: Temple (Anm. 16), 351.363£; Overman and Green: Judaism in the Greco-Roman

Period (Anm. 14), 1039; Nissen u.a.: Tempel (Anm. 12), 111.
64 Dies führte zu den sogenannten Makkabäeraufständen und, nach militärischen Erfolgen,

im Jahre 165 v.d.Z. zur Wiedereinweihung des Tempels, derer bis auf den heutigen Tag im
Chanukkafest gedacht wird (I Makk; Dan 7-12; Josephus, Bell. 1,31-37; Ant. 12,237-286).



456 Gabriella Gelardini

tischen, aber auch kulturellen65 Funktionen erkennbare Spuren - Spuren, die

verstärkt zu einer militärischen Befestigung des Tempels durch die Makkabäer
bzw. Hasmonäer führten.66

Doch die Königsdynastie der Hasmonäer war in sich zerstritten, so dass

Herodes d.G. sie mit Hilfe der neuen und seit Pompeius67 im Jahre 63 v.d.Z.

auch im Osten präsenten Grossmacht der Römer beerben konnte.

Herodes war es denn auch, der dem zweiten Tempel ein Ende bereitete —

nicht unmittelbar und nach seiner kriegerischen Machtübernahme Jerusalems
im Jahre 37 v.d.Z.,68 sondern erst siebzehn Jahre später im Rahmen seines

ambitiösen Bauprogramms. Der Tempel Serubbabels existierte damit fünfhundert
Jahre, d.h. hundert Jahre länger als der salomonische.69

2.3 Der dritte Tempel

Im Vergleich zum zweiten Tempel Serubbabels bestand das dritte und nach

Herodes benannte Jerusalemer Heiligtum nicht einmal hundert Jahre.70 Denn
als Herodes in seinem achtzehnten Regierungsjahr71 beschloss, den Tempel
neu und grösser zu bauen, befand er sich etwa in der Mitte seiner langen, nahezu

vierzigJahre währenden Regierungszeit. Mit eiserner Hand hatte er Ruhe im
Landesinneren hergestellt, sich bei benachbarten Regenten und Völkern
unentbehrlich gemacht; auch durfte er — was zu seinem grössten Glück beitrug —

Cäsar, der doch sein Patron war, seinen Bundesgenossen nennen. Kurzgefasst:
Herodes sass wie ehemals Salomo auf einem gefestigten Thron. Entsprechend

legt ihm Josephus als Motiv für den Tempelneubau in einer Rede an das Volk,

65 In diese Zeit etwa fallt die Errichtung des Konkurrenztempels in Heliopolis.
66 S. Sir 50,1-4. Zu denken ist in diesem Zusammenhang insbesondere an die im Nordwesten

des Tempelbezirks errichtete Burg «Baris» (Josephus, Ant. 15,403).
67 Trotz seiner Befestigung gelang es Gnaeus Pompeius Magnus im Rahmen seines Feldzugs

gegen Mithridates VT., den Tempelberg zu erobern (PsSal 2; 8; 17), den auch er dadurch
schändete, dass er ihn betrat, obschon er ihn ansonsten unberührt liess (Josephus, Bell.

1,141-158; Ant. 14,34-79). Anders sein Verbündeter, der neue Statthalter Syriens, Marcus
Licinius Crassus, der sich am Tempelschatz verging, um die dort entwendeten Mittel für
einen Feldzug gegen die Parther einzusetzen (Josephus, Bell. 1,179; Ant. 14,105-109).

68 S. Josephus, Bell. 1,347-357.
69 Meyers: Temple (Anm. 16), 362.364; Overman and Green: Judaism in the Greco-Roman

Period (Anm. 14), 1039.
70 Da es zwischen dem zweiten und dritten Tempel keine zeitliche Lücke gab, wird letzterer

üblicherweise zum zweiten Tempel gerechnet.
71 Josephus, Bell. 1,401 nennt das eher unwahrscheinlichere 15. Regierungsjahr.



Der erinnerte Tempel 457

das er von diesem gewaltigen Vorhaben noch überzeugen musste, folgende
Worte in den Mund:

«Weil ich nun durch Gottes Gnade zur Regierung gelangt bin, einer langen Friedenszeit

mich erfreue, große Reichtümer mir gesammelt habe, bedeutende Einkünfte
beziehe und, was das Wichtigste ist, mit den Römern, den Herren der Welt, wie ich wohl

sagen darf, in freundschaftlichem Verkehr stehe, so will ich mich bemühen, das, was

unsere Vorfahren aus Not und weil sie unter fremder Herrschaft standen, nicht
ausführen konnten, zu vollenden und dadurch Gott für die vielen Wohltaten, die er mir
während meiner Regierung erwiesen hat, frommen Dank zu erstatten» (Ant. 15,387).72

Doch bevor Herodes zum Entschluss gelangt war, dem höchsten Gott Israels

diesen frommen Dank zu erweisen, hatte er — neben seinen Angehörigen — den

«Herren der Welt» längst seine Ehrbezeugung erwiesen, nämlich Antonius, dem

er die Königswürde verdankte, und neben Agrippa insbesondere Cäsar, der sie

ihm bestätigt hatte.73 Letzterem soll er sie in solch exzessiver Weise erstattet

haben, dass er — wie Josephus berichtet — keinen irgendwie dafür geeigneten
Platz in seinem Reich ohne ein Zeichen zur Ehre Cäsars gelassen habe.74 Da
das u.a. auch Tempel zu Ehren römischer Götter einschloss, oder die Stiftung
von aus jüdischer Sicht verbotenen Festspielen zu Ehren des Kaisers, hatte er

die schwerwiegende Kritik auf sich gezogen, gegen die väterlichen Sitten

Verstössen zu haben.75 Herodes glaubte, im Blick auf diesen Makel der Bevölkerung
eine Wiedergutmachung zu schulden, und der Tempel schien ihm in diesem

Zusammenhang ein geeignetes Vorhaben. Entsprechend sollte dieser «herrlicher

sein als alles, was er bisher zustande gebracht» hatte, dies nicht zuletzt auch

deshalb, weil es ihm — so seine berechtigte Hoffnung — ein «dauerndes Andenken

sichern» würde.76

Wie vormals Salomo, schickte sich Herodes also im Jahre 20/19 v.d.Z. an,
nach sorgfältiger Vorbereitung77 und im Anschluss an die Errichtung seines ei-

72 Flavius Josephus, Jüdische Altertümer (übers, und mit Einl. und Anm. versehen von H.

Clementz, Wiesbaden ,31998).
73 S.Beil. 1,386-400.
74 S. Bell. 1,407. Zum herodianischen Bauprogramm vgl. Bell. 1,401-428; Ant. 15,267-425.
75 S. Ant. 15,267.328-330.373-379.
76 S. Ant. 15,380.
77 Nämlich mit der Bereitstellung von l'OOO Lastwagen, der Einstellung von lO'OOO Werk¬

meistern sowie weiteren l'OOO für das eigentliche Tempelgebäude zuständigen Priestern,



458 Gabriella Gelardini

genen Königsschlosses in der Oberstadt, den Tempelbau in Angriff zu nehmen.

Den zwei durch Josephus überlieferten Berichten zufolge78 begannen die durch
die Tempelsteuer finanzierten Arbeiten mit dem Abriss des zweiten Heiligtums.
Danach liess er das alte Fundament — durch neue Stützmauern befestigt — um
das Doppelte vergrössern und errichtete dort den wieder auf salomonische
Masse79 gebrachten dritten Tempel, angeblich aus weissen und mit Goldplatten
verkleideten Marmorblöcken. Daraufhin umgab er den Tempelbezirk ringsum
mit doppel- bzw. dreireihigen Säulenhallen einschliesslich der Halle Salomos

nach Süden hin,80 versah die Abgrenzungen mit Toren sowie Auf- und Abgängen,

zäunte die verschiedenen Tempel(vor)höfe ein und liess zu guter Letzt
auch noch die nordwestlich des Tempelbezirks stehende Burg ausbauen und
benannte sie neu nach seinem römischen Freund Antonia. Den Tempel selbst soll

Herodes in nur eineinhalb Jahren erstellt haben, doch die Gesamtbauzeit dauerte

viel länger, nach Joh 2,20 sechsundvierzig Jahre, und soll sich bis ins Pro-
kurat des Pontius Pilatus (26-36 d.Z.), nach Josephus81 gar bis ins Prokurat des

Albinus (62-64 d.Z.) erstreckt haben und erst kurz vor seiner Zerstörung zum
Abschluss gekommen sein. Herodes soll bei diesem Vorhaben einen unermess-
lichen Aufwand betrieben und dabei eine beispiellose Pracht entfaltet haben, so

dass die äussere Gestalt des Tempels alles geboten habe, «was sowohl die Seele

als auch das Auge des Beschauers in großes Erstaunen versetzen konnte.»82

Unverändert blieben die Funktionsstrukturen des herodianischen Tempels,

wenn auch die zuvor beobachtete Zuspitzung im Blick auf seine kulturellen83

und militärischen Funktionen nochmals verstärkt wurden, wie folgende
Ausführungen des Josephus zur Antonia verdeutlichen:

die er teils in der Steinmetzkunst, teils im Zimmerhandwerk hatte ausbilden lassen.
78 Dem älteren im Jüdischen Krieg und dem jüngeren in den Jüdischen Altertümern (Bell. 1,401;

5,184-247; Ant. 15,380-425).
79 D.h. 100 Ellen Länge und eine gegenüber dem salomonischen Tempel höhere Höhe von

120 Ellen (Ant. 15,391).
80 Mit einer Gesamtlänge von 6 Stadien (Bell. 5,192).
81 Vgl. Ant. 20,219.
82 S. Bell. 5,222; vgl. auch Bell. 1,401.
83 Die Ansichten darüber, wie der Kult zu gestalten sei, scheinen sich hier parallel zu den

politischen Spannungen unversöhnlicher gegenüber gestanden zu sein. Bisweilen wichen
sie von der gewohnten Kultpraxis dermassen stark ab, dass selbst den Tempel reproduzierende

und diesen in gewisser Weise substituierende Konzepte nicht fehlten (vgl. etwa 1QS;

1QH; CD; 4QFlor; Jub; TestLev; VitProph; oder auch I Petr 2).



Der erinnerte Tempel 459

«Denn in der Festung lag stets eine römische Kohorte, deren Soldaten an den Festtagen

in voller Bewaffnung auf die Säulenhallen verteilt wurden und das Volk im Auge
behielten, damit ja kein Aufstand ausbräche. Wenn der Tempel als eine Festung über
der Stadt lag, so bildete die Antonia die Zwingburg des Tempels, und die dort
eingesetzten Truppen überwachten alle drei [d.h. Antonia, Tempel und Stadt]; die Oberstadt

hatte in dem Palast des Herodes ihre eigene Zwingburg» (Bell. 5,243-245).84

Mit dem Tod des Bauherrn Herodes intensivierten sich — wie nach dem Tod
des Salomo auch schon — die politischen Spannungen. Einerseits brachen

innere Konflikte darüber auf, wie mit den neuen Besatzern umzugehen sei; sie

entluden sich insbesondere dann in bewaffneten Konflikten, wenn sich die

römischen Prokuratoren schamlos am Tempelschatz bedienten.85 Als das Mass

jedoch voll war, und sich auch andernorts im römischen Reich Völker
aufzulehnen begannen,86 erhoben sich auch in Judäa Aufständische gegen Rom, aber

bekanntlich nicht mit glücklichem, sondern katastrophalem Ausgang, der auch

das Schicksal des herodianischen Tempels im Jahre 70 d.Z. durch den Flavier

Titus besiegelte.
Dieses entsetzliche Ende ist ausführlich im Werk des Josephus beschrieben.

Seine Version gilt deshalb als wichtigste Quelle für den herodianischen

Flavius Josephus, De bello Judaico - Der jüdische Krieg: Griechisch und Deutsch (3 Bde.

in 4 Tin.; hg., eingel. und mit Anm. vers, von O. Michel und O. Bauernfeind; versch. Aufl.;
Darmstadt 1963-1982).
Erwähnenswert aus Josephus' Bericht ist etwa der landesweite Aufstand, der ausbrach, als

der syrische Finanzverwalter und stellvertretende Landpfleger Sabinus den Tempelschatz
plünderte, während die Herodessöhne Archelaus und Antipas nach dem Tod ihres Vaters

im Jahre 4 v.d.Z. ihren Erbstreit vor Augustus in Rom ausfochten (Bell. 2,39-79; Ant.
17,250-298); erwähnenswert auch, dass nach der Verbannung des Ersteren aus Judäa im

Jahre 6 d.Z. die Angelegenheiten des Tempels in den Zuständigkeitsbereich des an seiner

Statt eingesetzten römischen Prokurators und dessen Nachfolger übergingen (Ant. 18,1-

25) - ein Privileg, das Claudius später dem Herodianer Agrippa II. zurückerstattete und
bis zur Zerstörung des Tempels in dessen Verantwortung blieb (Ant. 20,15f.). Erwähnung
verdient weiter die durch Caligula verursachte Störung, als dieser sein Standbild im
Jerusalemer Tempel aufgestellt zu haben wünschte. Diesem Ansinnen, welches das Potential

zu einem weiteren, verlustreichen Aufruhr in sich trug, machte aber seine Ermordung ein
schnelles Ende (Bell. 2,184-203; Ant. 18,257-309). Und schliesslich sei noch der zum Abfall

der Juden beitragende Tempelraub des letzten und zugleich schlimmsten Prokurators

Judäas vor dem Krieg, Gessius Florus, erwähnt (64-66 d.Z.; Bell. 2,293-296).

Beispielweise die Gallier (Josephus, Bell. 4,440).



460 Gabriella Gelardini

Tempel,87 das Neue Testament88 als zweitwichtigste und der in der Mischna

enthaltene Traktat Middotm als drittwichdgste. Darüber hinaus lassen sich eine

Fülle weiterer Texte nennen, die den herodianischen Tempel zum Gegenstand
haben; deren Fokus liegt aber weniger auf dem Fleiligtum selbst als vielmehr
auf seinen mit ihm in Verbindung stehenden Kultritualen.9"

Nach Darlegung dessen, auf was sich «Tempel» im Titel der vorliegenden

Abhandlung beziehen kann, liegt es auf der Hand, dass aus neutestamentli-
cher Sicht der herodianische der massgebliche Tempel ist. Dieser aber steht

nicht für sich allein und sollte deshalb unter Einbezug der Geschichte und

Funktionsstrukturen seiner Vorgänger betrachtet werden. Das möchte ich im

Folgenden tun, indem ich seine zwei wichtigsten Zeugen, Josephus und die

einschlägigen Autoren des Neuen Testaments, untersuche und zueinander, aber

auch zu den Vorgängerbauten in Beziehung bringe. Ihr Vergleich bietet sich

nicht zuletzt auch deshalb an, weil Josephus und die neutestamentlichen

Autoren vermutlich Zeitgenossen waren, sich teilweise in derselben Stadt — Rom
— schriftstellerisch betätigten; schliesslich, was für meine Argumentation nicht
unwesentlich ist: Sie alle schrieben zu einer Zeit, als der herodianische Tempel
nicht mehr exisüerte, aus ihrer Erinnerung also.91 Deutlich geht das etwa aus

einer Notiz im Traktat Middot hervor, in der offen zugegeben wird, dass R.

Elieser vergessen habe, wozu die Holzkammer im Tempelhof diente.92

Es geht also hier wie in der von Quintilian tradierten Geschichte um die

Rekonstruktion eines zerstörten Gebäudes und einer verschwundenen
Gesellschaft mit Hilfe erinnerter Bilder — eines Gebäude aber, von dem anders

87 Nicht zuletzt deshalb, weil einerseits Josephus als Jerusalemer Priester mit diesem Tempel
aufgewachsen war und aus Erfahrung bestens mit ihm vertraut sein musste, und andererseits,

weil archäologische Quellen seine Beschreibungen zu bestätigen scheinen, etwa
Ergebnisse die westliche Stützmauer und heutige Klagemauer betreffend (vgl. diesbezüglich
die sogenannten Robinson- und Wilson-Bögen).

88 Insbesondere die synoptischen Evangelien und die Apostelgeschichte, auch wenn sie keine

Beschreibung desselben bieten. Genau genommen sind es elf Texte, die den Tempel
thematisieren: Mt, Mk, Lk, Joh, Apg, I/II Kor, Eph, II Thess, Hebr, Apk.

89 Hebr. für Masse.
90 Etwa aus dem Textkorpus des Philo (Spec. 1) sowie weitere mischnische, talmudische (ins¬

besondere Traktate der 2. und 5. Ordnung) oder rabbinische Texte.
91 Meyers: Temple (Anm. 16), 351f.354.364-366; Overman and Green: Judaism in the Greco-

Roman Period (Anm. 14), 1039-1041; Nissen u.a.: Tempel (Anm. 12), 111.113.
92 S. mMid 5,4.



Der erinnerte Tempel 461

also dort nicht nur Erinnerungsbilder geblieben waren, sondern — so der feste

Glaube — auch ein himmlischer Zwillingsbau.

3. Gedächtnistheorien

Wenn die Aussagen des Josephus und der einschlägigen neutestamentlichen

Autoren über den herodianischen Tempel Erinnerungen darstellen, scheint mir
eine knappe theoretische Reflexion darüber an dieser Stelle angebracht.

In den bisherigen Ausführungen habe ich die Begriffe «Erinnerung» wie
auch «Gedächtnis» verwendet; unter Ersterem verstehe ich den oder die mit

vergangenen Ereignissen in Verbindung stehenden Gedanken, mit Letzterem
das Erinnerungsvermögen. Während beispielsweise auch das Englische eine

solche Unterscheidung kennt (remembrance und memory), umfasst das griechische

«fj.vf|pr|» wie auch das lateinische «memoria» beides, das Erinnern wie das

Gedächtnis.

Theorien über das Gedächtnis wiederum unterscheiden im Blick auf

Erinnerungsarten seit ihrem Begründer Maurice Halbwachs93 zwischen individuellen

und kollektiven bzw. sozialen Erinnerungen. Sozial sind Erinnerungen
nach dem amerikanischen Soziologen Barry Schwartz dann, wenn eine Anzahl
individueller — und auf persönlicher Erfahrung basierender — Erinnerungen
an ein bestimmtes historisches Ereignis oder eine Person zu einem diese

individuellen Erinnerungen transzendierenden Gesamtbild zusammengeführt
werden — einem Gesamtbild, das unabhängig von seinen individuellen
Kontribuenten existiert und als soziale Erinnerung weitertradiert wird. Zu solchen

sozialen Erinnerungen zählt Schwartz eine sich auf Zeugenaussagen stützende

Biographie von Abraham Lincoln — einen seiner Forschungsschwerpunkte —94

93 Vgl. M. Halbwachs: Stätten der Verkündigung im Heiligen Land: Eine Studie zum kollekti¬

ven Gedächtnis, hg. und übers, von St. Egger (Edition discours 6), Konstanz 2003; übers,

von: La topographie légendaire des évangiles en terre sainte: Étude de mémoire collective

(édition originale 1941; deuxième édition augmentée d'une mise à jour bibliographique, Paris

1971); ders.: Das kollektive Gedächtnis, mit Geleitw. zur dt. Ausg. von H. Maus; übers,

von H. Lhoest-Offermann, Frankfurt a.M. 1985; übers, von La mémoire collective (édition
originale 1939, Paris 1950); ders.: Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen, übers,

von L. Geldsetzer (STW 538), Frankfurt 22006; übers, von: Les cadres sociaux de la

mémoire (édition originale 1925, Paris 1952).
94 Einer seiner Forschungsschwerpunkte, vgl. etwa B. Schwartz: Abraham Lincoln in the

Post-Heroic Era: History and Memory in Late Twentieth-Century America, Chicago 2008;
ders.: Abraham Lincoln and the Forge of National Memory, Chicago 2000.



462 Gabriella Gelardini

ebenso wie die vier Evangelien des Neuen Testaments als literarische Zeugen
des Lebens Jesu.95 Ich setze diese Einsicht als hilfreich voraus; dass sie genauso
auf Josephus zutrifft, wird noch zu zeigen sein.

Ist aber solchen sozialen Erinnerungen beschieden, von Kollektiven über

die Zeiten hinweg autonom tradiert zu werden, verdankt sich das nach Ansicht

von Schwartz dem Umstand, dass sie sich auf einschneidende Ereignisse
beziehen, für die Identitätsbildung eines oder vieler Kollektive von nachhaltiger

Bedeutung sind und einem aus ihrem Kontext erschliessbaren pragmatischen
Zweck dienen.

Der Zweck, dem bedeutende Erinnerungen dienen, erschliesst sich

Schwartz aus den Mitteln, welche im Zusammenhang mit sozialem Gedächtnis

zur Anwendung kommen; so schreibt er:

«Keying is the action that activates framing. For example, Abraham Lincoln evoked
the American Revolution as a frame for the American Civil War by keying his

Gettysburg Address into it; [...]. Similarly, the Gospels key the activities and fate of Jesus

to statements in the Hebrew Scriptures so often (an estimated 300 times) that they
affirm both the Gospel writers' mastery of Scripture and their listeners' identification
with the history they describe.» Daraus folgert er im Blick auf den Zweck: «Keying
defines social memory's function, matching the [sacred] past to the present as (1) a

model of society, reflecting its needs, interests, fears, and aspirations; (2) a model for
society—a template for thought, sentiment, morality, and conduct; and, (3) a frame
within which people find meaning for their experience [...]. Social memory affects
the present not only by reflecting it but also, and more importantly, by shaping and

framing individual experience.»96

Wenn ich mich im Folgenden dem sozialen Gedächtnis im Blick auf den Tempel

in den Textcorpora des Josephus und des Neuen Testaments und ihrer

Gegenüberstellung widme (1), will ich mithin fragen, welches die Erinnerungen

sind, die diese Autoren im Blick auf den Tempel einer Uberlieferung für

würdig halten (2), ferner, in welche Strukturen (3) und Rahmen (frame) diese

Erinnerungen eingepasst werden (keying) (4), und schliesslich, welchem aktu-

95 B. Schwartz: Where There's Smoke, There's Fire: Memory and FFistory, in: Applications
of Collective/Cultural Memory Theory, Specifically the Theoretical Perspective of Barry
Schwartz, to Problems in Biblical Studies, Christian Origins, and Ancient Judaism, ed. by
T. Thatcher (Semeia Studies), Atlanta (forthcoming), 1-3.

96 Schwartz: Where There's Smoke, There's Fire (Anm. 95), 12.



Der erinnerte Tempel 463

eilen Bedürfnis oder Zweck diese je eigens gestalteten Erinnerungen gedient
haben dürften (5).

4. Der erinnerte Tempel nach Flavius Josephus

4.1 Soziales Gedächtnis

Dass die u.a. auf Erinnerungen97 gründende Geschichte des Josephus im Sinne

von Schwartz auch als «social memory» bezeichnet werden kann, erschliesst

sich aus den Aussagen des Josephus selbst. Denn im Blick auf den Kriegsbericht

etwa will er sich nicht nur auf seine eigenen Erfahrungen,98 sondern auch

auf die kaiserlichen Kriegsberichte und Zeugenaussagen sowohl römischer wie

auch jüdischer Kriegsbeteiligter verlassen haben.99 Oder im Blick auf die Altertümer

etwa dürfte er - was Herodes betrifft — neben den heiligen Schriften auch

die Universalgeschichte eines Nikolaus von Damaskus konsultiert haben.100

Als «sozial» darf das literarische Werk des Josephus aber auch aus Sicht

antiker Buchproduktion bezeichnet werden, denn verschiedene Quellen sowohl

der späten Republik als auch des frühen Prinzipats bestätigen, dass Autoren
ihre Werke in der Regel schrittweise und unter ständiger Überarbeitung abfass-

ten, und zwar, indem sie sie in Etappen einer immer grösser werdenden lokalen

Hörerschaft durch mündliche Vorträge und das Verteilen von Textauszügen
vorstellten.101 Dass der Veröffentlichungsprozess in Rom auch im Blick auf

Josephus in diesen Bahnen verlaufen sein dürfte, legen verschiedene Textstellen
nahe.102

97 Dass Josephus damit das Gedächtnis seiner Hörer- und Leserschaft prägen will, formu¬

liert er wie folgt: «In der Tat, dem Gedächtnis (pvf|pr|) das vorher noch nicht Erzählte

zu übergeben und die Geschehnisse der eigenen Zeit darzustellen, ist des Lobes und der

Anerkennung wert» (Bell. 1,15).
98 In Vita 8 rühmt sich Josephus, im Ruf einer übermässigen Gedächtniskraft gestanden zu

haben (Flavius Josephus, Aus meinem Leben [Vita]; krit. Ausg.; übers, und komm. v. V.

Siegert in Verb, mit H. Schreckenberg und M. Vogel und dem Josephus-Arbeitskreis des

Institutum ]udaicum Delitzschianum, Münster, Tübingen 2001).
99 S. Vita 342; 358; C. Apion. 1,49-51.56 (Flavius Josephus, Über die Ursprünglichkeit des

Judentums - Contra Apionem, hg.v. F. Siegert [Schriften des Institutum Judaicum
Delitzschianum 6/1-2], 2 Bde., Göttingen 2008).

100 Vgl. Ant. 16,184; S. Mason: Josephus and the New Testament, Peabody 22005, 159.
101 S. Mason: Of Audience and Meaning: Reading Josephus's Judean War in the Context of

a Flavian Audience, in: Josephus, Judea, and Christian Origins: Methods and Categories
(idem with the edit. ass. of M.W Helfield, Peabody 2009), 45-67, bes. 52.55.

102 Vgl. etwa Bell. 1,22; Vita 361-366; C. Apion. 1,50-52.



464 Gabriella Gelardini

4.2 Erinnerungen

Die kollektiven Erinnerungen, die Josephus zu den Tempeln bietet, sind wie in
keinem anderen Werk der Antike nicht nur umfassend, sondern nahezu

vollständig. So informiert er die Leserschaft über die erwähnten Konkurrenztempel

genauso wie über Beginn, Geschichte und Ende aller drei Jerusalemer Tempel,

auch wenn dem herodianischen, dessen Existenz und Niedergang er selbst

bezeugt, seine besondere Aufmerksamkeit gilt;103 er war ihm wichtig.

4.3 Strukturen

Wie und in welcher Weise er ihm aber wichtig war, erschliesst sich erst bei
näherer Betrachtung seiner Textanordnung, von der eingangs gesagt wurde, dass

sie nicht nur für das Erinnern, sondern auch für die Produktion von Texten

konstitutiv sei.104 Wie Steve Mason u.a. beobachtete, fällt beispielsweise in dem

jüngeren Werk der Altertümer auf, dass die zwanzig Bücher aus zwei symmetrischen

Hälften bestehen, die an ihrem Ende jeweils mit einer Hohepriesterbzw.

Königsliste gekennzeichnet und zum einen den ersten (Ant. 1-10) und

zum anderen den zweiten Tempel (Ant. 11-20) zum Thema haben. Entsprechend

endet der zweite Hauptteil am Vorabend der Zerstörung des herodianischen

Tempels, und der erste mit dem Fall des salomonischen Heiligtums, was

das zehnte Kapitel, welches das Zentrum des Werkes bildet, als Angelpunkt
der Altertümer insgesamt auszeichnet.105

Den Geschichtsfaden, den Josephus im zwanzigsten Buch der Altertümer

verlässt,106 hatte er bereits im älteren Werk aufgenommen, in dem er den
Jüdischen Krieg darstellt — freilich nur, um den Untergang des jüdischen Staates zu
dokumentieren und zu beklagen, der sich wie schon einmal in der Preisgabe
der Hauptstadt und ihres Tempels konkretisierte. So ist auch in diesem Werk

der Tempel von zentraler Bedeutung; betrachtet man diese Tatsache jedoch
im Lichte der literarischen Anordnung,107 wird nach Ansicht von Mason und

anderen deutlich, dass Josephus in diesem Zusammenhang die Schuld erörtert,

103 S. Kap. 2.3.
104 S. Kap. 1.

105 Vgl. Mason: Josephus and the New Testament (Anm. 100), 99f., wo er noch weitere Hin¬

weise auf eine konzentrische Struktur der Altertümer liefert.
106 S. Ant. 20,259.
107 Für eine vollständige Liste seiner literarischen Symmetrien vgl. Mason: Josephus and the

New Testament (Anm. 100), 66-69.



Der erinnerte Tempel 465

die zur Tempelzerstörung führte. Mit anderen Worten: Es ist die Kriegsschuld,
die Josephus hier anhand des Tempels abhandelt.

Inwiefern aber kann die Schuld an der Niederlage Judäas gegenüber Rom

im Zusammenhang mit dem Tempel stehen? Im fünften Kapitel des vierten

Buches, im Textzentrum des Kriegsberichts also,108 beklagt Josephus die

Ermordung des Hohepriesters Ananos II. in Jerusalem durch die von idumäi-
schen Truppen unterstützten Zeloten. Ananos war zuvor im Rahmen einer

Volksversammlung zum Feldherrn Jerusalems ernannt worden, zur selben

Zeit übrigens, da Josephus die Feldherrenschaft über Galiläa übertragen worden

war.109 Was aber den zur Priesteraristokratie gehörenden Ananos von den

Zeloten, die ihm das Amt dort streitig gemacht hatten, unterscheidet, sei seine

Kompromissbereitschaft und Fähigkeit gewesen, mit den Römern einen

Vergleich auszuhandeln. Da ihm das aber nicht vergönnt war, sei sein Mord
der Anfang des Endes gewesen, weshalb die Priesteraristokratie, zu der Josephus

sich selbst auch zählte,110 trotz Teilnahme am Krieg von der Schuld zu
entlasten sei. Vielmehr liege diese allein bei den selbsternannten barbarischen

Feldherren,111 bei Simon ben Giora und aus seiner Sicht insbesondere bei

seinem Intimfeind Johannes von Gischala.112

Entsprechend will er Johannes im Auftrag von Titus Folgendes über die

Mauern des Tempelbezirks, worin dieser sein Kriegslager eingerichtet hatte,

zugeschrieen haben: «Wenn dir jemand dein täglich Brot wegnimmt, du
greulicher Frevler, dann hältst du ihn für einen Feind; ihn aber, den Gott, dem

du den uralten Dienst entzogen hast, hoffst du als Mitstreiter im Kampf zu
haben» (Bell. 6,100)? Damit bezieht sich Josephus auf die täglichen Opfer, die

nach der Tradition am 17. Tammus im Jahre 70 d.Z., und angeblich aus Mangel

an geeigneten Männern, durch Johannes eingestellt worden waren.113

Das zweite Vergehen, dessen er und Simon sich schuldig gemacht hätten,
sei gewesen, den unethischen Brudermord, d.h. Bürgerkrieg nach Jerusalem

gebracht zu haben, und das dritte Vergehen, mit dem Blut und den Leichen

108 S. Bell. 4,305-325.
109 S. Bell. 2,565-568.
110 S. Vitalf.
1,1 S. z.B. Bell. 1,9-12.
112 Vgl. Mason: Josephus and the New Testament (Anm. 100), 67-69, wo er neben dieser noch

weitere in Frage kommende Verfassungsabsichten listet.
113 S. BeU. 6,94.



466 Gabriella Gelardini

dieser Gefallenen den Tempelbezirk verunreinigt zu haben — aus jüdischer
Sicht bekanntlich die abscheulichste Form der kulüschen Verunreinigung.114

Das aber sei der Grund gewesen, weshalb Gott den Tempel verlassen115 und
die Römer zu seiner Reinigung durch Feuer habe herbeiführen müssen.116

4.4 Mittel
Dass aber Gott — in Antwort auf Salomos Gebet — seinen Auszug aus dem

Tempel und damit dessen Preisgabe wie auch die der Nation u.a. für den Fall

ankündigt hatte, dass ihm die Opfer entzogen und die Bundesbestimmungen
missachtet würden,117 macht deutlich, dass Josephus ähnliche, selbstverschuldete

Gründe für den Fall des zweiten Tempels ausmacht, wie sie von den

Propheten für den Fall des ersten angebracht worden waren.118 Entsprechend
dieser Verknüpfung verwundert es nicht, dass Josephus sich im Deutungshorizont

derjenigen Propheten bewegt und sich mit diesen auch wiederholt
identifiziert,119 die vor und nach dem Fall des ersten Tempels gewirkt hatten,
insbesondere eines Jeremia, aber auch eines Hesekiel oder Daniel.120 Erst nach

Identifizierung dieses keying aber wird deutlich, weshalb für Josephus und die

Propheten der Tempel von solch herausragender Bedeutung war: Er stand

nämlich — wie bei anderen Völkern auch — als Garant für die Staatssicherheit.

4.5 Zweck

Genau aus diesem Grund griffe es zu kurz, die Intention des Josephus allein in
seiner Servilität gegenüber Rom oder im Eigennutz zu orten. Freilich mag im

114 S. z.B. Num 19. So gab es in der Tradition beispielsweise Versuche, den Anlass zur Einfüh¬

rung des Versöhnungstags, der insbesondere auf die kultische Reinigung des Heiligtums
zielte, im Tod der Söhne Aarons ebendort zu orten (Lev 10,1-7); vgl. dazu G. Gelardini:
The Inauguration of Yom Kippur According to the LXX and its Cessation or Perpetuation
According to the Book of Hebrews: A Systematic Comparison, in: The Day of Atonement:

Its Interpretations in Early Jewish and Christian Traditions, ed. by T. Hieke and T.

Nicklas (Themes >n Biblical Narrative 15), Leiden 2011, 225-254, bes. 228.
115 S. Bell. 5,412£; 6,127.299f.
116 S. Bell. 5,19; 6,109£; 7,328.
117 S. I Kön 8f.; II Chr 6£; Ant. 8,106-129.
118 S.Bell. 5,391.411; 6,104.
1,5 So beansprucht Josephus etwa die Geschichte der Juden da weiterzuschreiben, wo die

Propheten aufgehört hätten (Bell. 1,17£). Ferner beansprucht er für sich auch die Gabe der

Prophétie und Traumdeutung (Bell. 1,3; 3,351-354.399-407; 4,626-629; Vita 9).
120 Mason: Josephus and the New Testament (Anm. 100), 20f.



Der erinnerte Tempel 467

lokalen Kontext seiner schriftstellerischen Tätigkeit, dem Nachkriegsrom der

Flavier,121 plausibel sein, dass von ihm, dem kaiserlichen Hofhistoriker, erwartet

wurde, den Krieg im Interesse der Kaiser und wohl auch zu ihrer
Zufriedenheit zu deuten.122 Auch mag einleuchten, dass er daran interessiert war, die

judäische Aristokratie, zu der er sich selbst zählte, gegenüber seiner römischen

und zur Oberschicht zählenden Hörerschaft von Schuld zu entlasten. Es ist

aber nicht zuletzt seine Operation des Verknüpfens, die eine sublimere, wenn
nicht gar subversivere Absicht offenbart.123 Der Sieg, den die Römer errangen,
war nämlich deren oder deren Götter Verdienst nicht,124 so Josephus, sondern

er war ihnen vom jüdischen Gott allein und auch nur zu einem bestimmten
Zwecke125 und — vor dem Hintergrund der Vier-Reiche-Lehre — auch nur auf
bestimmte Zeit verliehen worden.126

Mit diesem subversiven Ansatz eröffnet Josephus implizit den Weg für
einen Neuanfang, einen, der — den Mahnungen der genannten Propheten
entsprechend — bei der Umkehr ansetzen muss — etwas, was er dem Johannes von
Gischala über die Tempelmauer hinweg in Erinnerung gerufen hatte, jedoch

ungehört verhallt war.127 Zwar macht Josephus im Blick auf einen Tempelneubau

keine expliziten Aussagen; dass er aber angesichts zweier bezeugter

Tempelneubauten durch Vespasian einen solchen erhofft haben könnte, legt
sich nahe.128

121 Vgl. dazu Mason: Of Audience and Meaning (Anm. 101), 45-67.
122 Vgl. Vita 363.
123 Mason spricht in diesem Zusammenhang von Ironie: S. Mason: Figured Speech and Irony

in T. Flavius Josephus, in: Josephus, Judea, and Christian Origins (Anm. 101), 69-102, bes.

77-89; ders.: Josephus and the New Testament (Anm. 100), 69.81-88; ders.: Of Audience
and Meaning (Anm. 101), 67.

124 Entsprechend wertete der Philosoph Celsus die Tempelzerstörung als endgültigen Beweis

für die Schwäche des von Juden und Christen verehrten Gottes (Mason: Josephus and the

New Testament [Anm. 100], 22).
125 Nämlich zur Reinigung des Tempels und Jerusalems (Bell. 4,323; 5,19; 6,110).
126 S.Dan 2; 7; Bell. 5,367.412.
127 S. Bell. 5,415; 6,103: pexavoeco.
128 Dem Wiederaufbau des Capitols und dem neu erbauten Tempel zu Ehren der Friedens¬

göttin, in welchen Vespasian auch die Jerusalemer Tempelschätze legen liess (Tacitus, Hist.
4,53; BeH. 7,158-162).



468 Gabrielia Gelardini

5. Der erinnerte Tempel nach dem Neuen Testament

5.1 Soziales Gedächtnis

Und was sagt das Neue Testament im Blick auf einen Tempelneubau? Auf
den herodianischen bzw. den himmlischen Tempel(bezirk)129 verweisen seine

Autoren, wie bereits erwähnt,130 hauptsächlich131 mit den Termini «ispöv»132

und «vaoç»133, insgesamt llömal und in zehn bzw. elf Büchern (bei Einbezug
des Hebräerbriefes). Ich konzentriere mich aus Platzgründen auf diejenigen,
die einerseits die meisten Vorkommnisse aufweisen und andererseits eher nar-
rativen Charakters sind, d.h. insbesondere die vier Evangelien und die

Apostelgeschichte.134

Meistens wird von einer Abfassungszeit dieser Bücher zwischen 70 und
110 d.Z. ausgegangen und als Abfassungsort entweder Rom135 oder Syrien136

genannt.13' Trifft dies zu, dann sind diese Autoren nicht nur Zeitgenossen
des Josephus und — neben Nerva und Trajan — insbesondere der flavischen

Kaiser Vespasian, Titus und Domitian gewesen, auch haben sie sich wie Josephus

in unmittelbarer oder näherer138 Umgebung derselben schriftstellerisch

129 Dass diese Tempel zusammengedacht wurden, zeigt sich im Neuen Testament etwa in
Mt 23,21 f. In der Offenbarung wird auf den himmlischen Tempel vornehmlich mit Thron
verwiesen (s. z.B. Apk 4).

130 S.Kap. 2.1.
131 Seltenere Begriffe sind etwa «fiyioç» (ausschliesslich im Hebr), «oikoç» (z.B. Mt 12,4),

«OKT|vfl» (z.B. Apg 7,44) oder «tôtioç» (z.B. Apg 6,13).
132 Mit 71 Vorkommnissen verteilt auf 6 Bücher: Mt 4,5; 12,5f.; 21,12.14f.23; 24,1; 26,55;

Mk 11,11.15£27; 12,35; 13,1.3; 14,49; Lk 2,27.37.46; 4,9; 18,10; 19,45.47; 20,1; 21,5.37f.;

22,52£; 24,53; Joh 2,14f.; 5,14; 7,14.28; 8,2.20.59; 10,23; 11,56; 18,20; Apg 2,46; 3,1-3.8.10;
4,1; 5,20f.24f.42; 19,27; 21,26-30; 22,17; 24,6.12.18; 25,8; 26,21; I Kor 9,13.

133 Mit 45 Vorkommnissen verteilt auf 10 Bücher: Mt 23,16f.21.35; 26,61; 27,5.40.51; Mk
14,58; 15,29.38; Lk l,9.21f.; 23,45; Joh 2,19-21; Apg 17,24; 19,24; I Kor 3,16t".; 6,19; II Kor
6,16; Eph 2,21; II Thess 2,4; Apk 3,12; 7,15; ll,lf,19; 14,15.17; 15,5f.8; 16,1.17; 21,22.

134 Das schliesst die Bücher I-II Kor, Eph und II Thess aus, die nur wenige Belegstellen
enthalten und ähnlich wie in den Qumrantexten anthropologische Konzepte des Tempels
anführen. Ausgeschlossen werden ebenfalls der Hebr und die Apk, da Ersterer sich mit
dem irdischen Zelt im Vergleich zum himmlischen Heiligtum auseinandersetzt und Letztere

ausschliesslich mit dem himmlischen Tempel.
135 Mk, Lk und Apg?
136 Mt und Joh?
137 S. z.B. U. Schnelle: Einleitung in das Neue Testament (UTB 1830), Göttingen '2007,

242f.264f.286f.304f.508-511.
138 Im Blick auf die Flavier ist Syrien nicht minder wichtig als Rom, denn für Judäa war der

syrische Statthalter letztverantwortlich, und entsprechend wurde Vespasian von Nero der



Der erinnerte Tempel 469

betätigt. Mit einer gewissen Berechtigung hat deshalb u.a. Mason die These

aufgestellt,139 dass diesen neutestamentlichen Autoren die Werke des Josephus

oder Auszüge davon bekannt gewesen sein müssen. Deshalb muss hier die

Notiz des Josephus erwähnt werden, wonach seinem griechischsprachigen

Kriegsbericht eine ältere — wohl aramäisch verfasste - Version vorausgegangen
sei;140 auch sei an den erwähnten sozialen und lokalen Charakter der antiken

Buchproduktion erinnert.141

5.2 Erinnerungen

Ein Bück in die Texte der Evangelisten macht scheinbar deutlich, dass ihnen

der Tempel nicht so wichtig zu sein scheint wie Josephus. Seine Erwähnung
wirkt beiläufig, seine Rolle gleicht eher derjenigen einer Kulisse,142 insbesondere

hinsichtlich der provozierenden Lehr-143 und Heiltätigkeit144 Jesu und später
seiner Jünger.145

Gleichwohl klingen Reminiszenzen späterer Ereignisse an: Als Jesus die

Wechsler und Händler vom Tempel vertreibt, wirft er ihnen vor, diesen zu

einer Räuberhöhle gemacht zu haben;146 aus römischer Sicht ist «Räuber»

terminus technicus für Aufständische wie Simon ben Giora und Johannes von

Oberbefehl über dessen Truppen zur Niederschlagung des jüdischen Aufstandes übertragen

(Josephus, Bell. 3,6£).
135 Im Blick auf Lukas z.B. Mason: Josephus and the New Testament (Anm. 100), 251-293;

und im Blick auf Markus z.B. B.J. Incigneri: The Gospel to the Romans: The Setting and

Rhetoric of Mark's Gospel (BINS 65), Leiden 2003, 363 et passim; K.M. Schmidt: Wege
des Heils: Erzählstrukturen und Rezeptionskontexte des Markusevangeliums (NTOA 74),

Göttingen 2010, 522 et passim.
140 S. Bell. 1,3.
141 S. Kap. 4.
142 Im Blick auf sie werden nur selten genauere Ortsangaben geboten; in Joh 8,20 aber wird

gesagt, dass Jesus in der Schatzkammer redete, oder in Joh 10,23 und Apg 3,11; 5,12, dass

Jesus bzw. die Apostel sich in der Säulenhalle Salomos aufhielten.
143 S. Mt 12,5£; 21,23; 23,16£21; 26,55; Mk 11,11.27; 12,35; 14,49; Lk 18,10; 19,47; 20,1;

21,37£; 22,53; 24,53; Joh 7,14.28; 8,2.20.59; 10,23; 18,20; Apg 2,46; 4,1; 5,20£24£42; 21,26-

30; 22,17; 24,6.12.18; 25,8; 26,21.
144 S. Mt 21,14£; Joh 5,14; Apg 3,1-3.8.10.
145 Erwähnt wird der Tempel auch im Zusammenhang von Johannes' (Lk 1,9.21 f.) und Jesu

Geburt (Lk 2,27.37), seines ersten Tempelbesuchs als Kind (Lk 2,46), seiner Versuchung

(Mt 4,5; Lk 4,9), der Bezeichnung seines Leibes als Tempel Joh 2,21) und schliesslich dem

Ende des Judas (Mt 27,5).
146 S. Mt 21,12; Mk 11,15-19; Lk 19,45; Joh 2,14f.



470 Gabriella Gelardini

Gischala. Ferner ist im Zerreissen des Tempelvorhangs auch ein Gottesauszug

angedeutet,14' und schliesslich wird ebenso die Tempelzerstörung als vatiänium

ex eventu angekündigt148 - eine folgenschwere Vorhersage, die, als Falschaussage

umgeformt, Anlass seiner Kreuzigung gewesen sein soll, was einmal mehr die

erwähnte Nähe von Tempel und Macht oder Machtanspruch anzeigt.

5.3 Strukturen

Eine Antwort darauf, was den Evangelisten wichtig gewesen sein könnte, wenn
nicht der Tempel, erschliesst sich einmal mehr über deren Textanordnung; es

zeigt sich — wenig überraschend -, dass es der Gottmensch Jesus Christus ist,

der für sie im Zentrum steht. In diesem Zusammenhang machen sie erstaunlich

übereinstimmende Kernaussagen, die sie in der Regel strategisch und im
Sinne antiker Produktionsästhetik entweder am Textanfang, in der Textmitte
oder am Textende platzieren.

So wird zunächst die davidische Abstammung jesu herausgestellt, etwa über

dessen Stammbaum.149 Damit soll sich auf ihn der von Gott mit David
geschlossene Bund beziehen, welcher jenem einen ewigen Thron verheissen
hatte.150 Daraus folgt, dass nicht nur der Tempelerbauer Salomo in der Ahnenlinie

Jesu erscheint,151 sondern dieser wie jener auch — über das Petrusbekenntnis

etwa - zum Erben des davidischen Königtums erklärt wird. Weil er mit dem

entsprechenden messianischen Titel versehen und erkannt152 dies nach dem

Willen Gottes wurde, lassen die Autoren — bei der Taufe153 oder der Verklärung154

etwa — Gott ihn wie Salomo auch «Sohn Gottes» nennen.155 Und wie

David, Salomo und Herodes zieht Jesus — als wären ihm mit dem Königstitel
auch gleich die Hauptstadt und ihr Tempel gegeben worden — nach Jerusalem
und in der Version des Markus auch sogleich in den Tempel ein.156

147 S. Mt 27,51; Mk 15,38; Lk 23,45.
148 S. Mt 24,1; 26,61; 27,40; Mk 13,1.3; 14,58; 15,29; Lk 21,5; Joh 2,19f.
149 Am Textanfang des Matthäus- als auch des Lukasevangeliums (Mt 1,1-17; Lk 3,23-38).
150 S.II Sam 7,11-16 und Kap. 2.1.
151 S. Mtl,6f.
152 S. Mt 16,13-20; Mk 8,27-30; Lk 9,18-21(; Joh 10,1-30).
153 S. Mt 3,13-17; Mk 1,9-11; Lk 3,21£; Joh 1,29-34.
134 S. Mt 17,1-13; Mk 9,2-13; Lk 9,28-36.
155 S. II Sam 7,14.
156 S. Mt 21,1-11; Mk 11,1-11; Lk 19,28-40; Joh 12,12-19.



Der erinnerte Tempel 471

Über den vielzitierten Ps 110 sagen die Autoren anschliessend, dass, nachdem

Gott Jesus alle Feinde als Schemel unter die Füsse legt,157 er ihn einlädt,

zu seiner Rechten Platz zu nehmen158 — neben dem Gottesthron also, von dem

gesagt wurde, dass er die Bundeslade sei,159 hier allerdings die himmlische, die

über der irdischen gedacht war. Somit behaupten sie, dass Jesus Zugang zu

Gott hat und damit auch verschafft, und das ist das Entscheidende, denn
damit haben sie auf Jesus die Flauptfunktion des Tempels übertragen, die darin

liegt, dem Regenten und Volk den Zugang zur Gottheit zu verschaffen.160 Dies

mag erstaunen, ist aber — wie gezeigt wurde — durch die traditionelle Nähe

von Königtum und Königsstadt, Bund und Ruhe vor Feinden sowie Tempel
und Gottes Wohnen unter seinem Volk angelegt.161 Kultisches und politisches
Wirken schliessen sich dabei nicht aus; wiederholt gab es in der Geschichte

Israels Persönlichkeiten, wie beispielsweise Johannes Hyrkanos I.,162 die — wie

der Christus des Hebräerbriefs163 — beides in sich vereinten, sowohl
Königsherrschaft als auch Hohepriesterschaft.

5.4 Mittel
Damit ist der Tempel den Evangelisten (aber auch dem auctor ad Hebraeos) —

anders als auf den ersten Blick vermutet — nicht weniger wichtig als Josephus;
und die Übertragung seiner Hauptfunktion auf einen zum legitimen König der

davidischen Linie erklärten Gottmenschen ist dem historischen Rahmen seiner

für notwendig erachteten Reinigung durch Zerstörung geschuldet. Das
Hervorheben der Legitimität Jesu lässt sich dabei sowohl als Protest gegen die für

illegitim gehaltene Führung Judäas unter Simon ben Giora und Johannes von
Gischala verstehen als auch als Ablehnung der von Josephus den flavischen

Kaisern und deren Weltherrschaft zugesprochenen Messianität.164

157 S. II Sam 7,11; Mt 22,41-46; Mk 12,35-37; Lk 20,41-44; Apg 2,29-36; 7,55f.; vgl. u.a. auch

Hebr 1,13; 8,1; 10,12.
158 Das Sitzen zur Rechten Gottes wiederholt Jesus auch im Verhör vor dem Hohen Rat, s. Mt

26,57-68; Mk 14,53-65; Lk 22,63-71.
159 S.Kap. 2.1.
160 Vgl. dazu etwa Hebr 4,14-16; 10,19-22.
161 S.Kap. 2.1.
162 S. Josephus, Bell. 1,68.
163 S. z.B. Hebr 7.
164 Josephus erwähnt dazu, dass sich seine Meinung diesbezüglich von derjenigen der «Juden»

unterscheide (Bell. 6,312-315; vgl. dazu auch Mason: Josephus and the New Testament



472 Gabriella Gelardini

Der Zugang zu Gott beginnt für die Evangelisten wie schon für die

Propheten bei Umkehr und Bundeserneuerung, welche sie Jesus im Rahmen des

Abendmahls anbieten lassen.165 Der Zugang zu Gott bedarf dann — wie im
Falle der beiden Tempel Salomos und Serubbabels — als erstes der Wiederaufnahme

der Opfer.166 So erstaunt es nicht, dass Jesu Leib von den neutestament-
lichen Autoren als ein Gott milde stimmendes (Selbst)Opfer dargestellt wird,
das ihm entsprechend den Zugang zu Gott eröffnet. Mit Absicht könnte auch

die Bezeichnung von Jesu (Opfer)Leib als Brot erfolgt sein, bedenkt man, dass

Josephus den Opferunterbruch durch Johannes von Gischala als Speise- bzw.

Brotentzug Gott gegenüber umschreibt.167

Durch seine Tötung, verknüpfen die Evangelisten weiter, sei der Stein Jesu,

den die Bauleute verworfen hätten, zum «Eckstein»168 geworden. Gemäss

seiner zentralen alttestamentlichen Belegstellen in Jes 28,16 verweist Eckstein auf
einen von Gott in Zion gelegten «Grundstein»169, womit ein Fundamentstein

gemeint ist, was aus der Sicht jener Zeit wohl auf den des zukünftigen Tempels

Serubbabels verweist.170 Tatsächlich wird in Esra im Zusammenhang mit
dem zweiten Tempel von einer feierlichen Grundsteinlegung berichtet.171 Eine
übliche Praxis, wie es scheint, denn zufälligerweise hält auch Tacitus fest, dass

Vespasian die Grundsteinlegung zum Wiederaufbau des im Bürgerkrieg und
fast zeitgleich mit dem Jerusalemer Tempel niedergebrannten Capitols im Jahre
75 d.Z. feierlich beging.172

Und noch eine Verknüpfung fügen Matthäus wie auch Lukas hinzu, indem
sie nämlich anführen, dass, auf wen dieser Eckstein falle, von ihm «zermalmt»
werde.173 Dieser Vers verweist auf die im Buch Daniel gründende Lehre der

[Anm. 100], 46-51).
165 S. Mt 26,28; Mk 14,24; Lk 22,20; I Kor 11,25.
166 S. II Sam 24,25; Esr 3,3.
167 S. Mt 26,26; Mk 14,22; Lk 22,19; I Kor 11,23f.
168 Die Septuaginta wie auch die Evangelisten verwenden «ytovlct» (Ps 117,22LXX; Mt 21,42;

Mk 12,10; Lk 20,17; Apg 4,11).
169

Jes 28,16 verwendet «àKpoycovialoç».
17,1 W. Mundle, C.C. Caragounis: Stein/Fels (ycovla) (TBLNZ), Witten 22010,1668-1670.
171 S. Esr 3,10-13.
172 S. Tacitus, Hist. 4,53. Vgl. dazu auch J. Rüpke: Tempel, Daten, Rituale - die Götter als

Langzeitgedächtnis der Gesellschaft, in: Erinnerungsorte der Antike: Die römische Welt,
hg.v. E. Stein-Hölkeskamp und K.-J. Hölkeskamp, München 2006, 554-569, bes. 557.

173 Die Evangelisten verwenden «XlKpäco» (Mt 21,44; Lk 20,18), was auf Dan 2,31-45 ver-



Der erinnerte Tempel 473

vier aufeinander folgenden Weltreiche, welche von einem ewig bestehenden

Königreich zermalmt würden. Während Josephus den Stein als Symbol für
Rom deutet,174 welches das Alexanderreich zerschlug, sehen die Evangelisten
darin offenkundig die Herrschaft des Christus, die Rom zerschlagen wird.175

5.5 Zweck

Die drei Schuldzuweisungen des Josephus an Johannes von Gischala lauteten,

wie schon erwähnt: Opferentzug, Brudermord auf Basis illegitimer Führung
und Tempelprofanierung. Weil diese Vergehen in Gottesflucht resultierten,
hätten sie den Untergang des Staates herbeigeführt.

So wie nach Josephus der verunmöglichte Zugang zu Gott staatsgefährdende

Bedeutung hat, deuten die Evangelisten den wiedereröffneten Gotteszugang

als staatstragenden Akt. Damit gehen sie aber über eine Analyse der

Kriegsschuld hinaus und auf dem durch Josephus eröffneten subversiven Pfad

weiter, nämlich indem sie in Jesus den Eckstein eines neuen Tempels sehen.

Die von Schwartz,176 aber auch Jan Assman177 vertretene Position, dass

die sakralen Texte — und mit ihnen auch die neutestamentlichen — den Kult
ersetzt hätten, bezieht sich nach meinem Verständnis auf eine spätere Zeit,

wo — als deutlich wurde, dass ein Tempel sich nicht verwirklichen Hess — das

Christentum sich mit dem durch Jesus eröffneten Zugang zu Gott begnügen

konnte, vielleicht nicht zuletzt auch deshalb, weil man durch die Mission
jenseits ethnischer Grenzen begann, sich transethnisch und damit transnational zu

definieren, und entsprechend eine alle Christen inkludierende Heimat in den

transzendenten, d.h. himmhschen Raum178 verlagern musste.179

weist.
174 S. Ant. 10,276.
175 Dass im Zusammenhang mit dieser Lehre im ersten Jh. Spekulationen über das nahe Ende

blühten, verdankt sich zweifellos den Aussagen in Dan 9,24-27, wo die Zeitspanne von
siebzig Jahrwochen, d.h. 490 Jahren, vom Wiederaufbau des Tempels (um ca. 500 v.d.Z.)
bis zu seiner endzeitlichen Entweihung und dem Auftreten eines «gesalbten Herrschers»

genannt wird (Mason: Josephus and the New Testament [Anm. 100], 46-51.93f.).
176 Schwartz: Where There's Smoke, There's Fire (Anm. 95), 13.
177

J. Assmann: Religion und das kulturelle Gedächtnis: Zehn Studien (Beck'sche Reihe 1375),
München 32007, 164.

178 S. Hebr 11,14-16, aber auch Apk 21,22, das für die Endzeit ganz auf einen Tempel verzich¬

ten kann, weil dort die Erwählten - wie im Paradies - nichts mehr von Gott trennt.
179 Vgl. S. Mason: Jews, Judeans, Judaizing Judaism: Problems of Categorization in Ancient



474 Gabriella Gelardini

6. Die Überdehnung von Erinnerungen

Quintilian, Josephus wie auch die Evangelisten haben uns als in Rom wirkende

Zeitgenossen viel über Erinnerung und ihre Dehnbarkeit gelehrt. Dass Erinnerungen

und ihre Strukturen aber auch über das gesunde Mass hinaus gedehnt,

ja überdehnt wurden und werden, sei abschliessend anhand eines Bildes gezeigt

(s. gegenüberliegende Seite).

Der Ausschnitt lässt vor düsterem Hintergrund ein übergrosses und hell

beleuchtetes Zwillingspaar erkennen: Petrus zur Linken und zur Rechten, am

Schwert identifizierbar, Paulus. Sie zeigen in je unterschiedliche Richtung, der

Judenapostel zum brennenden Tempel und der Münze mit der Aufschrift
«ludaea capta» im unteren linken Bildhintergrund, und der Heidenapostel einladend

zum oberen rechten Bildvordergrund. Theologisch verstärkt durch den

griechischen Titel «f| Kaivf] 8ia0f|icr|» für Neues Testament ist die Deutung des

Bildes vorgezeichnet: Es will sagen, Gott habe den alten Bund mit den Juden
ihrer Schuld wegen aufgekündigt und sei an seiner Statt einen verdienten neuen
Bund mit dem Christentum eingegangen.

Mit diesem Frontispiz (und einem weiteren) hat Johann Jakob Wettstein

(1693-1754) die Summe seines Lebenswerks, die zweibändige kritische Ausgabe

des griechischen Neuen Testaments aus dem Jahre 1751/1752 versehen.

Das ist in zweierlei Hinsicht erstaunlich, nicht nur weil die von ihm vertretene

reformierte Theologie dem religiösen Bild gegenüber gemeinhin zurückhaltend

war, sondern auch, weil Wettstein keine seiner übrigen Schriften

illustrieren Hess und auch sonst sich nie über Bildkünste geäussert hat.180 Das

Frontispiz zeigt somit zweierlei: Einerseits macht es deudich, wie wichtig und

identitätsbestimmend Erinnerungen an den Tempel, das Judentum und Josephus

waren, andererseits zeigt es aber auch die dem jeweüigen Zeitgeist
verdankte Missbrauchbarkeit von Erinnerungen,181 bei allem Respekt gegenüber

History, in Josephus, ludea, and Christian Origins, 141-184. Was den Umgang mit dem

Tempelverlust bzw. konkrete Neubauabsichten betrifft, vgl. Meyers: «Temple», ABD
6,366-369.

180 E.P. Wipfler: J.J. Wettstein und die Kunst der Aufklärung: Die Illustration der Frontispize
des Novum Testamentum Graecum, in: Zur Kultur einer Religionsgeschichte: Johann
Jakob Wettstein, seine Zeit und seine Methode illustriert anhand der Apostelgeschichte (hg.v.

M. Lang, J. Verheyden und B. Lemitz; Freiburg, im Druck), 1-20.
181 Im Blick auf den antisemitischen Missbrauch des Josephus durch die Kirchenväter, vgl.

etwa Mason: Josephus and the New Testament (Anm. 100), 7-34.



Der erinnerte Tempel 475

H KAINH AIA0HKH
NOVUM TESTAMENTUM

GRAECUM
EDITIONIS RECEPTAE

CUM LECTIONIBUS VARIANTIBUS
CoDICUM MSS., EdITIONUM ALIARUM,

Vbrsionum et Patrum

NEC NON ÇOMMENTARIO PLENIORE
Ex Scriptoribus veteribus Hebraeis, Graecis et Latinis

Historiam et vim verborum illustrante
OPERA ET STUDIO

JOANNIS JACOBI WETSTENIL
T o M u s IL

Continens Epistolas Pauli, Acta Arostolorum,



476 Gabriella Gelardini

dem genius loci und seinem erinnerungswürdigen und zu internationalem

Renommee gelangten Spross.

Abstract
Vor dem Hintergrund biblischer Zeugnisse zur Entstehung des Jerusalemer Kultzentrums

und unter Anwendung von Theorien des sozialen bzw. kulturellen Gedächtnisses

werden in diesem Beitrag die sozialen Erinnerungen des Flavius Josephus wie auch

neutestamentlicher Autoren zum herodianischen Tempel untersucht und einander

gegenübergestellt. Es zeigt sich, dass im Nachkriegsrom der Flavier Josephus in diesem

Zusammenhang insbesondere dessen Zerstörung und die Schuld daran erörtert, weil

er vor dem Hintergrund alttestamentlicher Prophetenkritik im dadurch verwehrten

Zugang zu Gott den Grund sieht, der zum Untergang des Staates führte. Während

Josephus sich mehrheitlich auf eine Analyse der Kriegsschuld beschränkt, wenn auch

mit subversiven Nebentönen, scheinen seine Zeitgenossen, die Evangelisten, in
demselben Milieu und unter Kenntnis seiner Thesen auf diesem Pfad einen Schritt weiter

zu gehen — dahingehend nämlich, dass sie unter Einbezug insbesondere von Ps 110

auf den Gottmenschen Jesus Christus das übertragen, was im Krieg und bei der

Tempelzerstörung verloren ging: den Zugang zu Gott und damit die Zusicherung seines

Beistandes. Indem sie auf diese Weise die Hauptfunktion des Tempels auf Jesus

übertragen, erklären sie ihn zum Eckstein, d.h. Grundstein eines neuen Tempels und zum
Herrscher eines erneuerten Staates.

Gabriella Gelardini, Basel


	Der erinnerte Tempel

