
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 4

Artikel: "... an sie und an alle" (II Kor 9, 13) : zum Adressatenkreis der sog.
Jerusalemkollekte paulinischer Gemeinden

Autor: Bachmann, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877676

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877676
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«... an sie und an alle» (II Kor 9,13)

Zum Adressatenkreis der sog. Jerusalemkollekte
paulinischer Gemeinden

1. Weitgehender Konsens hinsichtlich des Adressatenkreises, nämlich: Judenchristen

In den Briefen des (Apostels) Paulus ist bekanntlich verschiedentlich von dem

die Rede, was man gern als Jerusalemkollekte bezeichnet, zusammengebracht
in paulinischen Gemeinden. Zu berücksichtigen sind in diesem Zusammenhang

jedenfalls die Passagen I Kor 16,1-4; II Kor 8f. (bzw. II Kor 8; 9) und
Rom 15,25-32 (vgl. V. 7-24).1 Unter ihnen nennen die erste und letzte die Stadt

«Jerusalem» ausdrücklich (I Kor 16,3; Rom 15,25.26.31 [vgl. V. 19]), und in II
Kor 8,4; 9,1 (vgl. V. 12) heisst es im Blick auf die Adressaten - wie in I Kor 16,1

(vgl. Rom 15,25.26.31) - eiç xoùç âylouç.
Thematisiert wurde diese Sammlung möglicherweise bei jenem in Jerusalem

angesetzten Zusammentreffen von Paulus — samt Barnabas und Titus —

gerade auch mit Jakobus, Kephas (also: Petrus) und Johannes, von dem in Gal

2,1-10 berichtet wird. Danach erbrachte es jedenfalls insofern «Gemeinschaft»

(KOtvœvta), als diese Dreiergruppe per Handschlag anerkannte, dass «wir [Paulus

und Barnabas] unter die Heiden und sie [selbst] unter die Juden» gehen
möchten (V. 9) — und zwar, ohne dass die unter den Nicht-Juden durch das

Evangelium Erreichten ausserdem beschnitten werden müssten (s. V. 2.7£).
Zumeist nämlich wird die ohne finite Verbform angeschlossene Bemerkung V.

10a («nur daß wir an die Armen dächten» [Lutherübersetzung von 1984]) eben

auf eine in Jerusalem (s. V. 1) erwartete Kollekte der paulinischen Gemeinden

bezogen.2 Freilich, B.W. Longenecker hat Zweifel an dieser Interpretation
geltend gemacht.3

' Vgl. z.B. E.W. Stegemann / W Stegemann: Urchristliche Sozialgeschichte. Die Anfänge im
Judentum und die Christusgemeinden in der mediterranen Welt, 2., durchg. und erg. Aufl.,
Stuttgart / Berlin / Köln 1997, 194.

2 Vgl. ebd., ferner etwa A. Lindemann: Hilfe für die Armen. Die Jerusalem-Kollekte des

Paulus als «diakonisches Unternehmen», in: ders.: Glauben, Handeln, Verstehen. Studien

zur Auslegung des Neuen Testaments II (WUNT 282), Tübingen 2011, 253-283, bes. 253-
256.

2 B.W Longenecker: Remember the Poor. Paul, Poverty and the Greco-Roman World,

ThZ 4/69 (2013) S. 435-445



436 Michael Bachmann

Ein beachtlicher Konsens besteht indes hinsichtlich der Bestimmung des

bei der Sammlung ins Auge gefassten Adressatenkreises. Es wird nämlich in
aller Regel — z.B. bei K. Holl, D. Georgi, K. Berger und D. Sänger4 - an die christliche

Gemeinde in Jerusalem gedacht, d.h. an Judenchristen. Dieser Konsens

ist um so bemerkenswerter, als in der Forschung hinsichtlich dieser Kollekte

religions- und sozialgeschichtlich sehr unterschiedliche Vergleichsmodelle

erwogen wurden und werden, so die jüdische Tempelsteuer, die Erwartung einer

endzeitlichen Völkerwallfahrt und die von Gottesfürchtigen (also: unbeschnittenen

Sympathisanten des Judentums) entrichteten «Almosen für Israel» (K.

Berger), ferner Momente des Euergetismus und der (antiken) Freundschaftsethik.5

Grand Rapids (MI) / Cambridge (U.K.) 2010, bes. ixf.157-182.
K. Holl: Der Kirchenbegriff des Paulus in seinem Verhältnis zu dem der Urgemeinde, in:
ders.: Gesammelte Aufsätze zur Kirchengeschichte II: Der Osten, Tübingen 1928, 44-67

(zuerst: 1921), 58-61, bes. 59f.; D. Georgi: Der Armen zu gedenken. Die Geschichte der
Kollekte des Paulus für Jerusalem, 2., durchg. und erw. Aufl., Neukirchen-Vluyn 1994 (1.

Aufl.: Hamburg 1965), bes. 22f.; K. Berger: Almosen für Israel. Zum historischen Kontext
der paulinischen Kollekte, NTS 23 (1977) 180-204, bes. 197-199; D. Sänger: «Jetzt aber

führt auch das Tun zu Ende» (II Kor 8,11). Die korinthische Gemeinde und die Kollekte
für Jerusalem, in: ders. (Hg): Der zweite Korintherbrief. Literarische Gestalt - historische
Situation — theologische Argumentation. Festschrift zum 70. Geburtstag von Dietrich-
Alex Koch (FRLANT 250), Güttingen / Bristol (CT) 2012, 257-282, bes. 262.

S. dazu nur die forschungsgeschichtlichen Überblicke bei: B. Beckheuer: Paulus und
Jerusalem. Kollekte und Mission im theologischen Denken des Heidenapostels (EHS XXIII /
611), Frankfurt a.M. / Berlin / Bern / New York / Paris / Wien 1997, 13-51, bes. 51;

St. Joubert: Paul as Benefactor. Reciprocity, Strategy and Theological Reflection in Paul's

Collection (WUNT11/124), Tübingen 2000,1-16 (vgl. bes. ebd. 17f.217f.); B.-M. Kim: Die

paulinische Kollekte (TANZ 38), Tübingen / Basel 2002, 1-5 (vgl. bes. ebd. 185f.), ferner:

H. Zeigan: Aposteltreffen in Jerusalem. Eine forschungsgeschichtliche Studie zu Gal 2,1-
10 und den möglichen lukanischen Parallelen (Arbeiten zur Bibel und ihrer Geschichte

18), Leipzig 2005, bes. 485-490 (samt Anm. 288), M. Wolter: Paulus. Ein Grundriss seiner

Theologie, Neukirchen-Vluyn 2011, bes. 41 f., J.M. Ogereau: The Jerusalem Collection
as Koivcovla: Paul's Global Politics of Socio-Economic Equality and Solidarity, NTS 58

(2012) 360-378, und L.L. Welborn: <That There May be Equality): The Contexts and

Consequences of a Pauline Ideal, NTS 59 (2013) 73-90. Zu dem von K. Berger akzentuierten
Modell («Almosen für Israel») s. Anm. 4 und vgl. Kim: Kollekte, bes. 186, sowie Wolter:
Paulus, 42f. Vgl. u. (bei) Anm. 10.18.23f.32.



«... an sie und an alle» (II Kor 9,13) 437

2. Anfragen an den Konsens

Was Gal 2,10a angeht, so scheint mir Longeneckers Argumentation, die nicht
zuletzt mit der frühen Rezeption der Aussage, u.a. bei Tertullian, Adversus

Marcionem 5,3, arbeitet,6 aus zwei Gründen nicht wirklich überzeugend zu
sein. Zum einen ist mit dem Bauer'schen Wörterbuch bezüglich der Formulierung

(J.ÖVOV TCOV 7iTüj%0)V doch wohl in grammatikalischer Hinsicht zu sagen,
das «Neutr. jtövov», «adv. gebr.», wird «beim Nomen» verwendet, «um eine

Pers. oder Sache von anderen auszusondern»,7 hier also die «Armen» von der

zuvor (in V. [7-] 9) durch 7t8ptiO(J,f| gekennzeichneten Gruppe. Insofern ist hier

— selbst wenn Tertullian anders akzentuiert8 — schwerlich allgemein an Arme

zu denken, sondern eben an beschnittene Arme, also an Judenchristen oder

Juden. Zum anderen bieten die Paulusbriefe das Wort HTCOXÔÇ jenseits von Gal

2,10 nur noch zweimal im Blick auf Menschen (vgl. ferner Gal 4,9), nämlich

in II Kor 6,10 und in Rom 15,26, und dabei spricht die letztere Stelle eben von
der Jerusalemkollekte. Genauer heisst es hier: siç TOÙç jitojxoÙç tcûV âyuov TCûV

év 'Iepouoa^fni. Da es überdies in I Kor 16,1-4 (s. bes. V. 1.3) und in II Kor
8f. (s. bes. 8,14a; 9,12a) nicht an gewissen sprachlichen Analoga fehlt und weil
ohnehin die beiden soeben aufgeführten Punkte zusammenpassen, wird man
wahrscheinlich auch Gal 2,10a auf die uns beschäftigende Sammlung seitens

paulinischer Gemeinden zu beziehen haben.

Obwohl damit der weitgehende Konsens hinsichtlich des Adressatenkreises

dieser Kollekte zunächst noch ein wenig abgestützt erscheinen mag, meine

ich doch, ihn in Frage stellen zu sollen — übrigens sozusagen paradoxerweise:

u.a. wegen des soeben begründeten Verständnisses von Gal 2,(9-) 10a —. Vor
mir hat das, zumindest ansatzweise, nicht zuletzt E. Bammel unternommen,
und zwar in seinem 7tx©)(Ôç-Artikel im Theologischen Wörterbuch zum Neuen

6 Longenecker: Remember the Poor (Anm. 3), bes. 161 f.l69. Vgl. u. (bei) Anm. 8.
7 W Bauer: Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments und

der frühchristlichen Literatur, 6., völlig neu bearb. Aufl., hg.v. K. Aland / B. Aland, Berlin /
New York 1988, 1068 (pôvoç 2 [b.]) (hier teils kursiv), wo u.a. auch auf Rom 3,29 verwiesen

wird. Vgl. J.A. Fitzmyer: Art. pôvoç, F.WNT II (1981), 1083-1088, bes. 1087 (5.a)2)).
8 Tertullian will ja in Adversus Marcionem 5,3 fraglos auf den (ähnlichen) Passus Lk 6,23-

26 hinaus, auf dessen zuvor (in Adversus Marcionem 4,15) schon gegebene Auslegung
er denn auch zurückverweist. Vgl. im Übrigen M. Meiser: Galater (Novum Testamentum
Patristicum 9), Göttingen 2007, 96f. (wo es zu Gal 2,10 u.a. heisst: «Die Kollekte ist nicht
eine materielle Hilfeleistung, sondern auch Ausdruck für den Konsens zwischen den

Verhandlungspartnern am Apostelkonzil»), ferner o. (bei) Anm. 6.



438 Michael Bachmann

Testament.9 Danach wäre die von Paulus übernommene «Verpflichtung» «nicht

als ehr Ersatz der Tempelsteuer zu verstehen [...], sondern eher in Analogie

zu den freiwilligen Gaben, die in Jerusalem auch von Nichtproselyten einliefen»,

«als eine Leistung, die die weitere Duldung der Urgemeinde erleichtern
sollte».10 Darauf Hessen etwa schliessen: «Der Wechsel der Bezeichnungen, die

Nichterwähnung der persönlichen Initiative in R 15, 27, die enge Umschreibung

des Verwendungszwecks».11 Paulus habe («sich [...] bei der Angelegenheit
einer verhüllenden Redeweise) bedient»12 und dabei) genutzt, «dass ayiov eine

allg Bdtg hatte, die das nichtchristliche Jerusalem nicht unbedingt ausschloss,

wie auch die Begründung R 15, 27b das at.üche Jerusalem mit einbezog.»13

Abgesehen davon, dass Bammel den Ausdruck (Ol) 7tiûjyoi tcov âyiojv TCOV

év 'IepouaaLiJp von Rom 15,26 als «Würdename der Urgemeinde» begreift,14

scheinen mir hier wichtige Gesichtspunkte gerade auch der paulinischen
Argumentation angesprochen zu sein. Das sei knapp begründet.
— Was die «Armen» von Gal 2,10a und Rom 15,26 angeht, so weist, wie be¬

reits berührt, die sprachliche Gestalt von Gal 2,9-10a darauf hin, dass sie

eben zum Bereich der «Beschneidung» gehören — und dabei ist bei der Si-

tuierung der Szene Gal 2,1-10 (s. nochmals V. 1) nicht zuletzt an Jerusalem

zu denken —. Es redet hier die Formulierung sîç xr]V 7tSplTO|xf|V (von V.

9) auch nicht schon von Christus-Anhängern. Insofern überzeugt die

Bemerkung Bammels schwerlich, gegen das Verständnis «im Sinne von <Arme

Jerusalems») spreche, es sei «dann die Fortsetzung der Kollekte nach dem

Abklingen der Not unverständlich».15 Es kommt hinzu, dass auch für das

nicht-christliche Judentum gelten dürfte, was Jesus nach Mk 14,7 (par. Mt
26,11) so ausdrückt: «ihr habt allezeit Arme bei euch» (Lutherübersetzung),
und überdies könnte eine Rolle spielen, dass von Armut im Spätjudentum
nicht selten auch im übertragenen Sinne die Rede ist.16

9 E. Bammel: Art. îitwxôç B-E, ThWNT VI (1959), 888-915, bes. 908f.
10 Ebd. 108. Vgl. o. (bei) Anm. 4f. und u. (bei) Anm. 18.23f.
11 Bammel: KT(a%ôç (Anm. 9), 908.
12 Ebd. (wo in Anm. 220 «bei freilich entgegengesetzter Interpretation» auf Holl: Kirchenbe¬

griff [Anm. 4], 59, verwiesen wird).
13 Ebd. 908f.
14 Ebd. 909.
15 Ebd.
" S. dazu ebd. 894-908, und J.U.-S. Ro: Die sogenannte «Armenfrömmigkeit» im nachexili-



«... an sie und an alle» (II Kor 9,13) 439

— Dass die Kollekte auf Judäa und da besonders auf Jerusalem bezogen wird,
ist — wie bereits anklang — in der Tat auffällig. Von der Stadt ist ja — das

Material wurde schon zusammengestellt — immerhin in Gal 2,1 ; I Kor 16,3

und in Rom 15,25.26.31 die Rede, in Rom 15,31 ausserdem von «Judäa».

In die jüdische Metropole will Paulus zur Überbringung des Gesammelten

gemäss I Kor 16,3f. mindestens eine (mit Briefen versehene) Delegation

von bewährten Leuten (vgl. II Kor 8,18-23; 9,2-5) senden, sie möglicherweise

auch begleiten; nach Rom 15,28-31 ist er schliesslich gar entschlossen,

die Kollekte selbst zu übermitteln. Dass das aus weithin heidenchristlichen

Gemeinden stammende Geld in Jerusalem freilich zu Schwierigkeiten führen

kann, wird in Rom 15,31 ebenfalls zum Ausdruck gebracht, wo Paulus

der Hoffnung Ausdruck gibt, dass er «bewahrt werde vor den Ungläubigen
in Judäa» und dass sein «Dienst eiç 'Iepouoa^rjp den Heiligen annehmbar

[sÙÂpôoôsKXOÇ]» sein möge. (Solche Erwägungen sind der Angelegenheit

offenkundig angemessen. Nicht viel später etwa wird im Tempel von
Jerusalem bekanntlich von der Sitte abgewichen, xàç ttaprx xœv akXoysvcöv

Oucnaç anzunehmen, und eben das bedeutet, Josephus zufolge, den Beginn
des [ersten] jüdischen Krieges [Bell 2,417<-421>; vgl. § 409].)

- Das breite begriffliche Spektrum, mit dem in den paulinischen Briefen

auf die Kollekte abgehoben wird, fällt ebenfalls auf. Ohne dass dem hier

eingehend nachgegangen werden kann, seien immerhin einige Termini

aufgeführt. Besonders häufig begegnen in den einschlägigen Passagen

SuxKOvla (Rom 15,31; II Kor 8,4; 9,1.12.13; vgl. Suxkovbco: Rom 15,25; II
Kor 8,19.20) und x<xpiç (I Kor 16,3; II Kor 8,4.6.7.19; vgl. 8,1; 9,1.8.14.15;

Gal 2,9, auch Rom 15,15, ferner yaprl: II Kor 8,2; vgl. Rom 15,32, auch V.

13), gefolgt von KOivcovla (Rom 15,26; II Kor 8,4; 9,13; vgl. Gal 2,9, ferner
Kotvcovéco: Rom 15,27). Etwas seltener finden sich iooxr|Ç (II Kor 8,13.14)

und À-oyela (I Kor 16,1.2), auch keixoupyia (II Kor 9,12) bzw. ÂBixoupyéo)

(Rom 15,27). Erwähnt sei noch Kapîiôç (Rom 15,28; vgl. II Kor 9,10:

yevfjpaxa [gemäss Hos 10,12LXX; dort auch: Kaprojç). Soviel ist dabei

jedenfalls deutlich, dass bei aller Reziprozität17 letztlich doch ein dankbarer

Dienst in Richtung Jerusalem, siç Iepouoaürjp (Rom 15,25.31; I Kor 16,3;

vgl. Rom 15,26), vollzogen werden und dass damit der Gemeinschaft ge¬

sehen Israel (BZAW 322), Berlin / New York 2002, bes. 200-206.
17 S. dazu etwa Joubert: Paul as Benefactor (Anm. 5), bes. 216. Vgl. u. (bei) Anm. 25.



440 Michael Bachmann

dient werden soll. Nicht betont wird dabei das Christsein von Personen des

Adressatenkreises. Im rückwärtigen Kontext von Rom 15,25-32, in dem das

Christusereignis sehr wohl stark akzentuiert ist (s. bes. V. 7.8.12.16.18), kann

indes die Zentralität Jerusalems beschworen (V. 19) und vor allem der

bemerkenswerte Sachverhalt des Erreichtwerdens der 80VT| (und Lao!) (V. 9a.

9b. 10.11.12b. 12c. 16a. 16b. 18.27 [vgl. V. 11: taxo!]) hervorgehoben werden.

So etwas soll sich nicht nur in der dankbaren Verherrlichung Gottes durch

die e0vr| ausdrücken (s. bes. V. 11), sondern auch darin, dass sie sich mit
Gottes Xaôq freuen (V. 10), ja (so V. 16), als îtpoocpopà xcôv ë0vœv gelten

(bzw. sozusagen exmpooSeierog [vgl. nochmals V. 31, überdies II Kor 8,1218]

werden) können.

— Im Blick auf den Adressatenkreis fällt der im Zusammenhang der Kollek¬

tenthematik nicht weniger als siebenmal (Rom 15,25.26.31; I Kor 16,1; II
Kor 8,4; 9,1.12) gebrauchte Plural aytoi auf. Die Verwendung des Wortes,

auf die ja auch Bammel knapp hinweist («allg Bdtg»),19 verdient in der Tat

Interesse. Bemerkenswert ist jedenfalls:

- Diese Belege weisen durchweg den Artikel auf; das ist sonst in den Paulusbriefen

nicht immer der Fall (z.B. nicht in Rom 8,27).

- Auch fehlt, anders als in I Thess 3,13 (vgl. II Thess 1,10), ein Pronomen,
das die Heiligen der Kollektenangaben mit Christus in Verbindung bringt.

- Es finden sich hier keine Analogien zu der Formulierung von I Kor 1,2,

nämlich: «an die Geheiligten in Christus Jesus, die berufenen Heiligen

[...]» (Lutherübersetzung), bei welcher der Christus-Bezug (bei «die

Geheiligten [...]», «[...] Heiligen») sozusagen doppelt zum Ausdruck kommt

(vgl. noch Phil 1,1 [ferner überdies: I Kor 14,33]: «den Heiligen in Christus

Jesus» [Lutherübersetzung]).
— Das verstärkt natürlich die Vorsicht gegenüber der üblichen Auffassung,

die als Adressaten der Kollekte ins Auge gefassten «Heiligen» würden
spezifisch als Christen, als Judenchristen, begriffen.20 (Und ein Seitenblick in

18 Zu vergleichen ist zudem Phil 4,18, vor allem indes auch Apg 10,35 (je: SeKTÔç), zumal im

rückwärtigen Kontext (Apg 10,2; vgl. V. 4.31) von «vielen Almosen für das [jüdische] Volk»
die Rede war. Vgl. o. (bei) Anm. 4£10 und u. (bei) Anm. 23f.32.

15 S. o. (bei) Anm. 13.
20 So etwa Holl: Kirchenbegriff (Anm. 4), 59, und R. Asting: Die Heiligkeit des Urchristen¬

tums (FRLANT 46), Göttingen 1930, bes. 157.



«... an sie und an alle» (II Kor 9,13) 441

die Septuaginta lehrt denn auch, dass zumal in I Makk 2,46 die «Heiligen»,
hier: in ihrer kultischen Unversehrtheit bedrohte Juden, gerade mit dem

jerusalemischen «Heiligtum» verbunden werden können [vgl. Ps 33<34>,10

und dazu bes. II Kor 9,12].)

— Der Wortlaut des Beleges II Kor 9,12 führt zusammen mit dem des sich

anschliessenden Passus V. 13f. wohl erst recht dazu, den Abschied von der

herkömmlichen Einschätzung des von Paulus ins Auge gefassten
Adressatenkreises ernsthaft zu erwägen. Angesichts der mancherlei Verständnisprobleme

aufwerfenden Formulierungen21 sollte nämlich der bemerkenswerte

Sachverhalt nicht übersehen werden, dass hier, wo es um den «Dienst dieser

Sammlung» geht, der dem «Mangel der Heiligen» (Lutherübersetzung)

entgegenwirken soll (V. 12; vgl. nochmals Ps 33[34] ,10!), hinsichtlich des

Adressatenkreises der Kollekte offenkundig (mindestens) zwei Gruppen
angesprochen werden. Es heisst ja: die «Heiligen» und «viele» (II Kor 9,12),
«sie» und «alle» (V. 13f.). Diese Differenzierung passt kaum zu der Auffassung,

es werde allein auf Judenchristen abgehoben, lässt vielmehr auch an

Nicht-Christen,22 an Juden jenseits der christlichen Gemeinde(n) denken.

3. Vorteile bei Annahme eines weiteren Adressatenkreises

Wenn man es mit der Hypothese einer gerade auch auf nicht-christliche Juden

ausgerichteten Jerusalemkollekte versucht — die in Jerusalem möglicherweise

Judenchristen übergeben werden sollte —, resultieren daraus eine Reihe von
Vorzügen gegenüber der üblicherweise vorausgesetzten Konstellation und
dem in aller Regel zugrundegelegten Modell.
— Zunächst gilt natürlich: Es fallen die (unter Punkt 2.) zusammengestellten

Anfragen weg. Die fehlende Erwähnung speziell christlicher Armer muss unter

dieser Voraussetzung nicht (mehr) verwundern; die Sorge im Blick auf
die in Verbindung mit dem Bestimmungsort Jerusalem erwähnten «Ungläubigen

in Judäa» leuchtet ohne weiteres ein; dass die Zentralität Jerusalems

21 S. dazu lediglich H. Klein: Vereinbarung hinsichtlich der Mission? ô|toXoy(a siç tö
eixxyysVov in 2Kor 9,13, ZNW 103 (2012) 146-151 (vgl. ders.: Die Begründung für den

Spendenaufruf für die Heiligen Jerusalems in 2Kor 8 und 9, in: Sänger [Hg.]: Der zweite

Korintherbrief [Anm. 4], 104-130, 117f.).
22 Erwogen wird ein solches Verständnis von V.P. Furnish: II Corinthians (AncB 32A), Gar¬

den City (NY) 1984, 445, der dabei (zu Recht) auf Gal 6,10 und I Thess 5,13 (gemeint
wohl: 5,14) verweist, diese Option indes letztlich doch verwirft.



442 Michael Bachmann

auf unterschiedliche Weise ins Spiel gebracht wird und dabei auch das

Verhältnis von £0VT| und Xaöq (Gottes) bedacht wird, wirkt so selbstverständlich;

die einen Christus-Bezug vermeidende Rede von den Adressaten als

den «Heiligen» kann dann ebenfalls nicht erstaunen, ist vielmehr dem weiteren

Adressatenkreis angemessen, und ebenso sind es die Differenzierungen
von II Kor 9,12-14.

- Ausserdem wird man jene traditionsgeschichtlichen Momente, die im

Vorangehenden ([als Ergänzungen diachroner Art] teils in Klammern)
angesprochen wurden, viel besser mit den paulinischen Aussagen verbinden

können, als das normalerweise möglich ist. Das gilt für die z.B. in I Makk
2,46 begegnende Verknüpfung von «Heiligen» und jerusalemischem
«Heiligtum», ferner für die nach Josephus, Bell 2,409.417 (vgl. § 420) den ersten

jüdischen Krieg sozusagen einleitende Ablehnung derjenigen für den Tempel

in Jerusalem bestimmten «Opfer», die von fremdstämmigen Personen

kommen. Auch lässt sich bezüglich der von Bammel und Berger geltend

gemachten Analogie, also: durch (gottesfürchtige) Heiden an Juden
übermittelte Gaben (s. z.B. Apg 10,2),23 die bei diesen Exegeten begegnende
Unschärfe bewältigen, dass die paulinische Kollekte doch nicht eigentlich
den Kreis der beschnittenen Juden als solchen im Blick haben soll, sondern

die christliche Gemeinde, die «Gemeinde in Jerusalem».24 Eben so ist nach

unserer Hypothese ja nicht zu akzentuieren.

— Ferner wird mit ihr deutlicher, warum Paulus, der das Prinzip einer Gott
bzw. Christus, Mitarbeitende und Gruppen verbindenden «Mutualität» ja

auch sonst kennt (s. nur II Kor 1,3-7; Phil 3,20; 4,18),25 gerade das Projekt
der Jerusalemkollekte — trotz aller Mühen und Gefahren — mit ganz erheblicher

Energie verfolgt. Die Evangeliumsverkündigung unter Nicht-Juden
(s. nur Gal 1,16) ändert für ihn nämlich nichts an dem heilsgeschichtlichen

Vorrang des — gerade nicht aufzugebenden, nicht aufgegebenen — jüdischen
Volkes und an einer Jerusalemzentrierung des paulinischen Handelns und

23 Vgl. o. (bei) Anm. 4f. 10.18 und u. (bei) Anm. 24.32.
24 Berger: Almosen für Israel (Anm. 4), 198 (vgl. nochmals ebd., 197-199). Vgl. Bammel:

71TC0XÔÇ (Anm. 9), 908f.
25 S. dazu U. Schmidt: «Nicht vergeblich empfangen»! Eine Untersuchung zum 2. Korinther-

brief als Beitrag zur Frage nach der paulinischen Einschätzung des Handelns (BWANT
162), Stuttgart 2004, bes. 129f.148f.179-195.248f. Vgl. o. (bei) Anm. 17.



«... an sie und an alle» (II Kor 9,13) 443

Denkens. Das ist im Übrigen nicht erst im Römerbrief zu beobachten (s.

etwa Rom 9-11, bes. 11,24-27; 15,7-32, bes. V. 19), vielmehr gerade auch für
den Galaterbrief zu konstatieren (s. bes. Gal 2,1 f.9; 6,1626).

Überdies: Ein oft benanntes und bedachtes Problem27 — das auch ich selbst

früher meinte geltend machen zu müssen28 —, nämlich «das Fehlen der

Schilderung des [Kollekten-] Vorhabens» «in der Apostelgeschichte»,29 kann

mit der (nun) im vorliegenden Aufsatz verfochtenen Hypothese zumindest

neu beleuchtet, wenn nicht gar als Schein-Problem durchschaut werden.

Das, was die Acta-Darstellung im Anschluss an die (neben Makedonien,
Achaia und Rom) auch «Jerusalem» eigens als Lokalität aufführende Notiz
Apg 19,21 im Blick auf die letzte Reise des Apostels — samt Begleitern

S. zumal zum «Israel Gottes» dieses Verses M. Bachmann: Kirche und Israel Gottes. Zur
Bedeutung und ekklesiologischen Relevanz des Segenswortes am Schluß des Galater-

briefs, in: ders.: Antijudaismus im Galaterbrief? Exegetische Studien zu einem polemischen

Schreiben und zur Theologie des Apostels Paulus (NTOA 40), Freiburg (Schweiz)

/ Göttingen 1999 (englisch: Grand Rapids [MI] / Cambridge [U.K.] 2009), 159-189, und
ders.: Beobachtungen zur Auslegung zweier Genitiwerbindungen des Galaterbriefs: «Werke

des Gesetzes» (Gal 2,16 u.ö.) und «Israel Gottes» (Gal 6,16), in: ders.: Von Paulus zur
Apokalypse — und weiter. Exegetische und rezeptionsgeschichtliche Studien zum Neuen
Testament (samt englischsprachigen summaries) (NTOA / StUNT 91), Göttingen / Oak-
ville (CT) 2011, 277-295 (zuerst: 2010). Weitere Literatur wird genannt bei ders.: Identität
bei Paulus: Beobachtungen am Galaterbrief, NTS 58 (2012) 571-597, 595f. samt Anm.
122f. Ähnlich wie ich beziehen den Ausdruck («Israel Gottes«) in jüngerer Zeit u.a. die

folgenden Beiträge auf wirkliche Juden: S.G. Eastman: Israel and the Mercy of God: A
Re-reading of Galatians 6.16 and Romans 9-11, NTS 56 (2010) 367-395, bes. 385-390; B.

Schaller: Die Rolle des Paulus im Verhältnis zwischen Christen und Israel, in: F. Wilk / J.R.

Wagner (ed.): Between Gospel and Election. Explorations in the Interpretation of Romans
9-11 (WUNT 257), Tübingen 2010, 1-36, 6 Anm. 19; Ch. Zimmermann: Kirche und Israel

Gottes im Galaterbrief, in: M. Witte / T. Pilger (Hg.): Masel Tov. Interdisziplinäre Beiträge
zum Verhältnis von Christentum und Judentum, Leipzig 2012, 121-140, 130-134.
S. dazu etwa H. Omerzu: Der Prozess des Paulus. Eine exegetische und rechtshistorische

Untersuchung der Apostelgeschichte (BZNW 115), Berlin / New York 2002, 302f., F.W

Horn: Die Kollektenthematik in der Apostelgeschichte, in: C. Breytenbach / J. Schröter

(Hg.): Die Apostelgeschichte und die hellenistische Geschichtsschreibung. Festschrift für
Eckhard Plümacher zu seinem 65. Geburtstag (AGJU 67), Leiden / Boston 2004,135-156,
bes. 137f. samt Anm. 6, D.J. Downs: Paul's Collection and the Book of Acts Revisited,
NTS 52 (2006) 50-72, bes. 52-54, und Wolter: Paulus (Anm. 5), 39 samt Anm. 16.

M. Bachmann: Jerusalem und der Tempel. Die geographisch-theologischen Elemente in
der lukanischen Sicht des jüdischen Kultzentrums (BWANT 109), Stuttgart 1989 (BonD-
Ausgabe: 2012), 310 Anm. 397.

Ebd.



444 Michael Bachmann

— dorthin bietet, passt nämlich eben dann recht gut zu den betreffenden

Aussagen der paulinischen Briefe, wenn sie auf einen weiteren Adressatenkreis

zielen. Einige Hinweise dazu mögen genügen. In Apg 20,4f. wird eine

Paulus begleitende Gruppe von Männern aus Beröa, Thessalonich, Derbe
und der Asia genannt; darunter befindet sich mit Trophimus zumindest ein

unbeschnittener Nicht-Jude (s. 21,28f.). Gemäss 20,22f. (vgl. 21,11-13) reist
der Apostel mit sein weiteres Schicksal betreffenden Befürchtungen nach

Jerusalem; dort nun, wo, 21,18-22 zufolge, die Gefahr auch in der
judenchristlichen Gemeinde benannt wird und wo dann, ab 21,30, Verhaftung
und Paulus-Prozess thematisiert werden, erscheint der Apostel verschiedentlich

in der Rolle einer Person, die eine nicht unerhebliche Geldsumme
bei sich haben muss3": nach 21,23f.26f. bei der Übernahme der (ziemlich

hohen) Ausweihkosten für vier Nasiräer (vgl. 18,18.22)31 und nach 24,17

(vgl. nochmals 21,26), also nach der vor Felix formulierten Aussage, er, Paulus,

sei «[njach mehreren Jahren [...] gekommen, um Almosen für mein»,

nämlich des Apostels, «Volk zu überbringen und zu opfern» (Lutherübersetzung).

Beides, zudem auch die in 24,26 angedeutete Verweigerung eines

seitens des römischen Statthalters erhofften Bestechungsgeldes, fügt sich

völlig problemlos zu den oben zusammengetragenen Daten (vgl. etwa Apg
10,2 [auch: V. 4.31];32 Josephus, Bell 2,409.417; Rom 15,16) — versucht man
es nur mit der sich zumal aufgrund nicht-lukanischer Indizien aufdrängenden

Hypothese eines weiteren Adressatenkreises der Jerusalemkollekte.

4. Summe

Also: Dass Paulus bei der nach Jerusalem zu überbringenden Sammlung
seitens einiger «unter den Heiden» entstandener Gemeinden nicht allein an

judenchristliche Adressaten denkt, vielmehr gerade auch an weithin nicht zu den

Christus-Anhängern zu rechnende sonstige Juden Jerusalems, der Stadt des

30 S. dazu Horn: Kollektenthematik in der Apostelgeschichte (Anm. 27), 152-154.
31 S. dazu Bachmann: Jerusalem und der Tempel (Anm. 28), 316-323. Vgl. ders.: Art. Tempel

III. Neues Testament, TRE 33 (2002), 54-65, 58 (samt literaturhinweisen: u.a. B.J. Koet:

Why did Paul Shave His Hair (Acts 18,18)? Nazirate and Temple in the Book of Acts, in:

M. Poorthuis / Ch. Safrai [ed.] : The Centrality of Jerusalem. Historical Perspectives, Kampen

1996, 128-142, bes. 136-141; F.W. Horn: Paulus, das Nasiräat und die Nasiräer, NT 39

[1997] 117-134, bes. 134), ferner Omerzu: Prozess des Paulus (Anm. 27), 298-302.
32 Vgl. o. (bei) Anm. 4f. 10.18.23E



«... an sie und an alle» (II Kor 9,13) 445

(jüdischen) Tempels, sollte ernsthafter erwogen werden, als das bislang der Fall

war. Diese Hypothese, dieses Modell dürfte das Kollekten-Projekt besser als

bisherige Deutungen verstehen lassen, natürlich auch manche diesbezügliche

Aussage, z.B. das eiç ahxoùç Kai eiç nàvzaq von II Kor 9,13.

Abstract
Die in paulinischen Gemeinden organisierte sog. Jerusalemkollekte (s. I Kor 16,1-4;

II Kor 8£; Rom 15,25-32; vgl. Gal 2,10) wurde und wird oft diskutiert. Dabei geht es

u.a. um die Frage nach möglicherweise für diese Aktion(en) relevanten Modellen (etwa:
«Almosen für Israel»; Euergetismus). Als Adressatenkreis wird indes nahezu durchweg

die christliche Gemeinde in Jerusalem angenommen (anders: E. Bammel). Der
vorliegende Aufsatz stellt diesen Konsens in Frage, meint nämlich, nicht speziell mit
judenchristlichen, sondern allgemein mit jüdischen Empfängern in Jerusalem rechnen

zu sollen. Dafür werden die folgenden Indizien veranschlagt: Beschneidung (Gal 2,9 [-

10]); Jerusalem / Judäa (z.B. I Kor 16,3; Rom 15,31); «Opfergabe der Heiden» (Rom
15,16; vgl. V. 31); «die Heiligen» (u.a. Rom 15,25; vgl. I Makk 2,46); (mindestens) zwei

Gruppen in II Kor 9,12-14. Die sich von daher aufdrängende These hat im Übrigen
etwa den Vorzug, dass sie sich recht gut zur Schilderung der Apostelgeschichte (Apg
19,21 ff.) fügt.

Michael Bachmann, Siegen


	"... an sie und an alle" (II Kor 9, 13) : zum Adressatenkreis der sog. Jerusalemkollekte paulinischer Gemeinden

