Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 4

Artikel: Gerusalemme : la congiunzione del tempio e del deserto
Autor: Destro, Adriana / Pesce, Mauro

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877675

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gerusalemme. La congiunzione del tempio e del deserto

Dopo avere ricevuto il battesimo di Giovanni, Gesu, nei racconti delle tenta-
zioni (Mt 4,5 // Lc 4,9), ¢ trasportato «nella citta santa» dal demonio che lo
depone sul pinnacolo del Tempio, che rappresenta certamente un punto alto
del sistema spaziale e simbolico ebraico. Prima del pinnacolo, Gesu ¢ condotto
dallo Spirito nel deserto che sembra costituire un punto basso dello stesso sis-
tema. Infine il diavolo lo conduce su un monte molto alto (Mt 4,8) o in un lu-
ogo elevato (Lc 4,5). La coesistenza di localizzazioni opposte ed estreme nella
vicenda di Gesu sembra un tratto necessario di un codice complesso di principi
che regolano gli spazi degli Israeliti. Si tratta di principi e norme finalizzati alla
strutturazione di un mondo ordinato e al riscatto dal peccato.

Il racconto della tentazione di Gesu riflette una polarizzazione degli spazi
che sta al cuore dell'immaginario religioso e della ritualita ebraica dal Penta-
teuco alla Mishnah. Si tratta, in particolare, della relazione tra Gerusalemme e
il suo territorio, inteso nel suo senso piu generale e duraturo. Occorre tenere
in conto due fatti. Anzitutto, nel’'immaginario collettivo esiste un continuum
ideale di natura culturale e religiosa tra spazi differenti, in particolare, tra Ge-
rusalemme e il deserto che la circonda a est. Esso si basa sull’idea di terra pro-
messa e concessa da Dio, sull’attivita di profeti come Mos¢ ed Elia nel deserto
ed altro ancora. 1l deserto entra nei confini della terra santa. In secondo luogo,
la vita ordinaria ¢ dipendente da regole e forme religiose organizzate che esal-
tano questa relazione la quale trova espressione in meccanismi rituali e sistemi
simbolici.

Tradizionalmente, quest’organizzazione si fonda anche su un altro dato im-
portante: il legame tra accampamento degli Israeliti, al cui centro sta la tenda
del convegno (il Santuario) e il deserto, secondo il racconto immaginario della
peregrinazione del popolo di Israele dopo I'uscita dall’Egitto. Questo rapporto
essenziale tra tenda e deserto si sovrappone al continuum tra Gerusalemme, 1l
suo Tempio, e il deserto.

A questa relazione tra citta abitata e deserto inospitale ¢ dedicata la nostra
attenzione e ai processi rituali che intendono dominarla. Questi legami di con-
tinuita e di congiunzione, nell”’ immaginazione sociale e simbolica ebraica, sono
perpetuati dalle attivita che si dovrebbero svolgere in sede rituale, secondo la
tradizione giudaica scritta. E noto che le prescrizioni del libro del Levitico non

ThZ 4/69 (2013) S. 416-434



Gerusalemme. La congiunzione del tempio e del deserto 417

sono tanto delle descrizioni della pratica rituale, quanto piuttosto un tentativo
di modificarla e controllarla. Ed ¢ altrettanto noto che il trattato della Mish-
nah che riguarda il rito di Yom ha-kippurim di cui patleremo — e che riguarda
1 rapporti tra il tempio di Gerusalemme e il deserto — viene redatto quando
il Tempio non esisteva piu da circa centocinquanta anni. Ma il fatto stesso
che questi rituali continuino ad essere oggetto di attenzione sta a dimostrare
quanto sia centrale il rapporto tra Gerusalemme, il suo tempio e il deserto
nell'immaginario religioso ebraico.

Un processo rituale attraverso il guale si legge Gerusalemme. 1/ testo di Yoma

La relazione tra il Santuario che sta al centro dell’accampamento e il deserto
che lo circonda ha la funzione di rappresentare i confini simbolici di tutto il sis-
tema religioso del popolo di Israele. E’ percio comprensibile che questa relazio-
ne, che definisce la natura del popolo, sia controllata attraverso un fondamenta-
le processo rituale che si svolge una volta all’anno, quello di Yom ha-kippurim.

La celebrazione di Yom ha-kippurim risponde a una norma biblica (conte-
nuta soprattutto nel capitolo 16 del Levitico).! Nel rito, ogni elemento negati-
vo e contaminante del popolo viene allontanato dall’accampamento e relegato
nel deserto, mentre il sommo sacerdote pud entrare, solo in quest’occasione,
all'interno del Santuario dove ¢ presente la divinita:

Aronne offrira il proprio giovenco in sacrificio purificatorio e compira la purificazi-
one per sé e per la sua casa. Poi prendera i due capri e li fara stare davanti al Signore
all'ingresso della tenda del convegno e gettera le sorti per vedere quale dei due debba
essere del Signore e quale di Azazel. Fara quindi avvicinare il capro che ¢ toccato in
sorte al Signore e offrira in sacrificio; invece il capro che é toccato in sorte ad Azazel
sara posto vivo davanti al Signore, perché si compia il rito su di lui e sia mandato poi
ad Azazel nel deserto (Lev 16,6-10).

! Sul libro del Levitico e su Lev 16 cfr.: G.J. Wenham: The Book of Leviticus, Grand Ra-
pids 1979; Ph.]. Budd: Leviticus, London — Grand Rapids 1996; M. Douglas: Leviticus
as Literature, Oxford 1999; J.E. Hartley: Leviticus (Word Biblical Commentary 4), Dal-
las Texas 1992; B.A. Levine: Leviticus Wyqr’ (The JPS Torah Commentary), Philadelphia
5749/1989; J. Milgrom: Leviticus 1-16. A New Translation with Introduction and Com-
mentary (The Anchor Bible 3), New York 1991; R. Péter-Contesse: Lévitique 1-16 (CAT
3a), Genével993; Ch. Nihan: From Priestly Torah to Pentateuch. A Study in the Compo-
sition of Leviticus (FAT 2. R. 25), Tiibingen 2007.



418 Adriana Destro / Mauro Pesce

Il tentativo di dominare ritualmente la relazione santuario-deserto appare del
resto in altri riti levitici come quello molto complesso della purificazione del
lebbroso (Lev 14).2

Cio che pero vogliamo mettere in luce subito ¢ che il luogo di abitazione
del popolo di Israele (con il suo Santuario) ¢ immaginato dagli autori dei libri
del Pentateuco come un campo nel mezzo del deserto, con tende infisse su un
terreno incolto e desolato. In realta, per chi scrive il Levitico e per chi lo legge
nei secoli successivi, 1l Santuario € un tempio in muratura, non mobile, dentro
la citta di Gerusalemme e nella terra di Israele. Cio significa che la situazione
geografica di Gerusalemme, situata nel suo lato sud-orientale ai bordi dell’area
desertica, permette di applicare al suo Tempio la relazione sistemica tra tenda
del convegno e deserto che domina la struttura simbolica del libro del Levitico.
In altri termini, il rito immaginato per un accampamento nel deserto puo essere
applicato al tempio di Gerusalemme che diviene cosi simbolicamente uno spa-
zlo contrapposto e connesso al deserto che confina con la citta.

Il rito di Yom ha-kippurim ¢ soprattutto descritto, con molti dettagli, nella
Mishnah (trattato Yoma).’ In esso sono fondamentali, oltre ad altri aspetti di
cui parleremo in seguito, gli spazi in cui si compiono i cosiddetti sacrifici* (che

A.Destro — M.Pesce: The Levitical Sacrifices in Anthropological Perspective: The Case
of the Ritual for a Leper (Lev. 14: 1-32), in Ph. Esler (ed.): The Old Testament in its So-
cial Context, Minneapolis 2005, 66-77; Ch. Lemardelé: Une solution pour le ’ASAM du
lépreux, VT 54 (2004) 208-215; B.S. Ostrer: Birds of Leper: Statistical Assessment of two
Commentaries, ZAW 115 (2003) 348-361; Th. Seidl: Tora fir den Aussatz-Fall: literati-
sche Schichten und syntaktische Strukturen in Levitikus 13 und 14 (Minchener Universi-
titssschriften, Arbeiten zu Text und Sprache im Alten Testament 18), St.Ottilien 1982; id.:
Die Symbolik des Vogelsrituals bei der Reiningung von Aussitzigen, Lev 14,4-7, Bib. 83
(2002) 230-237.

3 1l testo ebraico di Yoma si trova in Ch. Albech: Shishe Sidre Mishnah, Tel-Aviv, 1969; cft.
P. Fiebig: Joma. Der Mischnahtracrat «Versdhnungstag» ins Deutsche iibersetzt, Tiibingen
1905.

Sul sacrificio levitico cfr.: H. Eilberg-Schwartz: The Savage in Judaism. An Anthropology
of Israelite Religion and Ancient Judaism, Bloomington and Indianapolis 1990; B. Chil-
ton: The Temple of Jesus. His Sacrificial Program Within a Cultural History of Sacrifice,
University Park, Pennsylvania 1992, 45-67; M. Douglas: Atonement in Leviticus, Jewish
Studies Quarterly 1 (1993/94) 109-130; J. Davies (ed.): Rituals and Remembrance, Shef-
field 1994; B.J. Malina: Mediterranean Sacrifice: Dimensions of Domestc and Political
Religion, BTB 26 (1996) 26-44; id.: Rituale der Lebensexklusivitit. Zu einer Definition des
Opfers, in B. Janowski — M. Welker (eds.): Opfer. Theologische und kulturelle Kontexte,
Frankfurt 2000, 23-57; K.C.Hanson: Sin, Purification, and Group Process, in: H.T.C. Sun,



Gerusalemme. La congiunzione del tempio e del deserto 419

non possono svolgersi se non nel Tempio di Gerusalemme). Di importanza
essenziale ¢ anche lo spazio in cui viene inviato uno det due capri, quello co-
munemente CONOSCiuto come «Capro espiatorion.

Nell’eta del Tempio, nel rito di Yom ha-kippurim, il significato dell” immo-
lazione di animali ¢ espresso chiaramente: «l sacerdote fara-il-rito-purificato-
rio (kipper) per loro e sara loro perdonato (nisiah) (Lev 4,20, cf. 4,31.35; 5,13;
19,22). In qualsiasi momento dell’anno, si possono presentare animali immolati
per ottenere il perdono dei peccati. Ciononostante, I'ebraismo prevede anche
un momento particolare, una sola volta I'anno, per il perdono di tutti i pec-
cati del popolo (di ciascun individuo e di tutti i membri del popolo nel suo
complesso). Cio avviene nella solennita di Yom ha-kippurim, il Giorno delle
purificazioni (cf. Lev 16; 23,26-32; Num 29,7-11). Il passo di Lev 16,30 esprime
bene questo concetto: « ... in quel giorno si compira la purificazione (jekhapper)
per voi, al fine di purificarvi (letaber) da tutti i vostri peccati; voi sarete purificati
(tithari) davanti al Signore».

Dal punto di vista del fenomeno religioso si puo sottolineare come 1 diversi
termini usati sia in Lev 4,20 che in 16,30 esprimano due aspetti che da un punto
di vista strettamente logico sono in qualche modo definibili come fasi distinte.
Da un lato il sacerdote compie un rito il cui esito ¢ di lkapper 'uomo. 1esito
del /ekapper ¢ a sua volta di rendere 'vomo puro (zahor). E’ a questo punto che
Dio interviene per perdonare (#:slap) 'nomo purificato dal rito.

Questa brevissima presentazione permette di chiarire sommariamente al-
cune decisive questioni o nozioni. Abbiamo usato P'espressione «presentare
animali immolati» per evitare la parola «sacrificio»,” inesistente nell’ebraico del

et al. (eds.): Problems in Biblical Theology: Essays in Honor of Rolf Knierim, (Grand Ra-
pids 1997, 167-91; M. Pesce: La remissione dei peccati nell’escatologia di Gesu, ASEs 16
(1999) 45-76; id.: Gesu e i sacrifici ebraici, ASEs 17 (2001) 129-168; 1. Cardellini: I sacrifici
dell’antica alleanza. Tipologie, Rituali, Celebrazioni, Cinisello Balsamo, San Paolo 2001; G.
Dorival: Le sacrifice dans la traduction grecque de la Septante, ASEs 18 (2001) 61-79; I.
Gruenwald: Sacrifices in Biblical Literature and Ritual Theory, The Review of Rabbinic
Judaism 4 (2001) 1-44; J. Neusner: Sacrifice in Rabinic Judaism: The Presentation of the
Atonement-rite of Sacrifice in Tractate Zebahim in the Mishnah, ASEs 18 (2001) 225-254;
A. Baumgarten (ed.): Sacrifice in Religious Experience, Leiden 2002,

Per una teoria generale sul sacrificio cf. M. Mauss — H. Hubert: FEssai sur la nature et la
function du sacrifice, I’Année sociologique, 1898, 29-138; W. Burkert: Homo Necans.
Interpretation alt-griechischer Opferriten und Mythen, Berlin 1997; J.L. Durand: Sacrifiet,
partager, repartir, L’Uomo 9 (1985) 53-62; V. Valeri: Kingship and Sacrifice in Ancient



420 Adriana Destro / Mauro Pesce

Levitico e di Yoma. Nel linguaggio relativo all'immolazione di animali nel Tem-
pio, infatti, non si usano mai i verbi che abbiano parentela con la parola relativa
al cosiddetto «sacrom, cioe gadosh. In secondo luogo, il verbo kzpper, che ¢ stato
tradotto dagli ebrei di lingua greca nella Setfanta con il verbo greco exilaskomat,
propiziare, nel contesto del rito di Yom ha-kippurim ci sembra essere quello di
«toglierex. Il verbo «purificarer, il sostantivo «purificazione» e 'aggettivo «puro»
vanno usati solo per tradurre la radice #hr nel verbo fetaber o nell’aggettivo tabor.
«Perdonare» o «perdono» traduce il verbo ebraico #islah che € stato tradotto
nella Settanta con afiemi (afesis).

Gerusalemme: le evidenze della sua unicita
Gerusalemme ¢ luogo di fondazione ideologica e di prassi rituale insostituibile.
Fornisce continuita e innovazione proprio nei titi® del Tempio. E” un modello

Hawaii, Chicago and London 1985; id.: Wild Victims: Hunting as Sacrifice and Sacrifice
as Hunting in Huaulu, HR 24 (1994) 101-131; C. Grottanelli — N.F. Parise (a cura di): Sac-
rificio e societa nel mondo antico, Roma-Bari 1988; C. Riviere: Approches comparatives
du sacrifice, in E Boespflug — I Dunand (eds.): Le comparatisme en histoire des religions,
Paris 1997, 279-288; M.Detienne — J.P.Vernant (eds.): La cuisine du sacrifice en pays grec,
Paris 1979; A. De Surgy: De luniversalité d’une forme africaine de sacrifice, Paris 1988,
A. Caillé: 1] terzo Paradigma. Antropologia filosofica del dono, Torino 1998; A. Destro: 11
dispositivo sacrificale. Strumento della morte e della vita, ASEs 18 (2001) 9-46; A.Destro
— M.Pesce: Between Family and Temple. Jesus and Sacrifices, HTS Teologiese Studies —
Theological Studies 58 (2002) 472-501; A.Destro — M.Pesce: 1 corpi sacrificali: smembra-
mento e rimembramento. I presupposti culturali di Rom 13,1-2, in L. Padovese (a cura di):
Paolo di Tarso. Archeologia. Storia. Ricezione. Vol. L., Cantalupa (Torino) 2009, 437-468.
g Per una teoria del tito cfr. J. Goody: Religion and ritual: The definition problem, Bri-
tish Journal of Sociology 12 (1961) 142-164; E. Turner: Experiencing Ritual, Philadelphia
1992; V. Turner: The Forest of Symbols. Aspects of Ndembu Ritual, Ithaca 1967; id.:
The Ritual Process. Structure and anti-Structure, Chicago 1969; id.: The Anthropology
of Performance, New York 1987; S.J. Tambiah: Culture, Thougth, and Social Action. An
Anthropological Perspective, Cambridge, Mass. 1985; J. Maisonneuve: Les conduites ri-
tuelles, Paris 1988; C. Bell: Ritual Theory, Ritual Practice, New York / Oxford 1992; A.
Destro — M. Pesce: Antropologia delle origini cristiane, Bari-Roma *2008, 111-129. Per una
teoria della pratica sottesa alla concezione della peratica rituale cfr. P. Bourdieu: Raisons
pratiques, Paris 1994. Sul rapporto tra ritualita e spazio, cfr.: B. Goldman: The Sacred Por-
tal. A Primary Symbol in Ancient Judaic Art, Detroit 1966; ].Z. Smith: To Take Place. To-
ward a Theory in Ritual, Chicago 1987; id.: Map is not Territory. Studies in the History of
Religions, Leiden 1978; EH.Gorman Jr.: The Ideology of Ritual. Space, Time and Status
in the Priestly Theology, Sheffield 1990; G. van den Heever: Space, Social Space, and the
Construction of Early Christian Identity in First Century Asia Minor, Religion & Theology
17 (2010) 205-243; E.W. Soja: The Socio-Spatial Dialectic, Annals of the Association of



Gerusalemme. La congiunzione del tempio e del deserto 421

ideale di forze e prospettive ancor prima di essere un luogo stotico, uno spazio
costruito e abitato.

Il rito di Yom ha-Kippurim’ ¢ anzitutto un procedimento solenne, un passag-
gio petiodico (una sola volta all’anno) a una condizione nuova o differente. Nel
Tempio si inaugura in questo caso uno stato di cose che singolarizza lo spazio
templare, i suoi soggetti, 1 suoi scopi. Avvengono fatti che rendono unica Ge-
rusalemme e il suo rapporto con il restante territorio. Ne sono prova alcuni ele-
menti del rito di Yom ha-kippurim che sottolineano diversita e inversione. Anzi-
tutto, alcuni atti rituali vengono eseguiti secondo un ordine inverso tispetto a quello
consueto, o ancora gli strumenti adoperati sono djfferengiati da quelli usuali: gli
elementi del rito appaiono superiori (in quantita e qualita) rispetto all’'ordinario:

Ogni giorno [li] prendeva con una d’argento e [li] versava in una d’oro, ma questo gior-
no [li] prendeva con quella d’oro e con quella [li] portava dentro. Tutti 1 giorni li prende-
va in un recipiente da quattro cabzn e li vuotava in un recipiente da tre czbin, ma in questo
giotno [li] prendeva con un recipiente da tre cabin e con quello li portava dentro. Rabbi
Jose dice: «Ogni giorno li prendeva in un recipiente da un sez e li metteva in uno da
tre cabin, ma questo giorno in un recipiente da tre cabin e li portava dentro con quello.
Ogni giorno era pesante e questo giorno leggera. Ogni giorno aveva un manico corto,
ma questo giorno lungo. Ogni giorno il suo manico era giallo, ma questo giorno rosso,
parole di rabbi Menahem. Ogni giorno offre un peras 1a mattina e un peras al crepuscolo,
ma questo giorno aggiunge un pugno pieno. Ogni giorno era fine, ma questo giorno
era finissimo. Ogni giorno i sacerdoti salgono da est del ponte e scendono da ovest, ma
questo giorno il sommo sacerdote sale dal centro e scende dal centro. Rabbi Jehudah
dice: «Sempre il sommo sacerdote sale dal centro e scende dal centro». Ogni giorno il
sommo sacerdote santifica le mani e i piedi dal lavello. Questo giorno dal catino d’oro.
Rabbi Jehudah dice: Ogni giorno il sommo sacerdote santifica le mani e i piedi dal cati-
no d’oro. Ogni giorno c’erano la quattro strumenti, questo giorno cinque (Yoma 4,4-6).

In secondo luogo, la preparazione del Sommo sacerdote (cf. Yoma 1,1-7) ¢ ec-
cezionale. Comporta la sua separazione per sette giorni (ptima del rito) dalla
propria famiglia e dalla comunita:

American Geographers 70 (1980) 207-225; id.: Postmodern Geographies. The Reassertion
of Space in Critical Social Theory, London/New York 1989.

. 1. Zatelli: The Origin of the Biblical Scapegoat Ritual: the Evidence of two Eblaite Texts,
VT 48 (1998) 254-263; A. Destro — M. Pesce: La normativita del Levitico: interpretazioni
ebraiche e protocristiane, ASEs 13 (1996) 15-37.



422 Adriana Destro / Mauro Pesce

Sette giorni prima del Giorno delle purificazioni separavano il Sommo sacerdote —
dalla sua casa alla stanza dei Palhedrin (7,1).

Durante questi giorni doveva essere sottoposto a purificazioni ripetute e istrui-
to nel Tempio da diverse categorie di specialisti (Yoma 7,2-7).

Nel rito Yom ha-Kippurim, il procedimento ¢ strettamente regolamentato.
Gli adempimenti prescritti si intrecciano o si sdoppiamo varie volte, nei vari
spazi, ottenendo un effetto di straordinaria solennita e inclusivita.

Sulla scena del rito sono condotte tre vittime: un toro, un capro «per il
Nome» (per Dio), un capro «per Azazel» o «da mandare via» (Yoma 6,2). Esse
sono destinate ad essete offerte secondo specifiche modalita. Il procedimento
rituale segue praticamente due assi o percorsi. Nel primo, si compie 'offerta
vera e propria, cio¢ viene immolato 'animale entro lo spazio templare. Nel
secondo percorso il centro del rito sta nel fatto che il sangue ottenuto mediante
le immolazioni ¢ versato sui tre luoghi fondamentali del culto: il Santo dei Santi,
I’altare interno e I'altare esterno.

Immolagione animale. Offerta cruenta. 1/ primo asse
Intervengono su questo asse quattro elementi (imposizione delle mani, confes-
sione dei peccati, invocazione a Dio, risposta liturgica da parte del popolo). La
sequenza si presenta in relazione sia al toro che al capro «per Azazel».

a) Procedimento sul toro. Tutto inizia con una prima imposizione delle mani (semikah):

Si spostava presso il suo toro, e il suo toro stava in piedi tra il pubblico e I’altare, con
la testa a sud e la faccia a ovest; e il sacerdote stava in piedi a est con il volto a ovest e
appoggiava le due mani su di lui e faceva la confessione (Yoma 3,8).

Segue una confessione dei peccati fatta dal Sommo sacerdote solo per sé e per la
propria famiglia:

O Nome, ho trasgredito, ho commesso empieta, ho peccato davanti a te, io e la mia

casa... (Yoma 3,8).

La confessione termina con un’ znvocazgione che riguarda chi sta compiendo il
rito.



Gerusalemme. La congiunzione del tempio e del deserto 423

O Nome, togli (kippen)® le trasgressioni e le empieta e i peccati per i quali ho tras-
gredito e ho commesso iniquita e ho peccato davanti a te, io e la mia casa, come ¢
scritto nella Torah di Moseé tuo servo: «poiché in questo giorno sara fatta purificazione
(jekapper) su di voi per rendervi puri da tutti i vostri peccati; di fronte a Dio diverrete
puri» (Lev 16,30).
Questa parte del procedimento si conclude con una rispesta liturgica. Viene det-
to: «Benedetto il nome della gloria della sua regalita in eterno.

In un momento successivo, sullo stesso toro, si compie una seconda impo-
sizione delle mani (Yoma 4,2) alla quale segue una confessione (che ¢ fatta non
solo per il sommo sacerdote e la sua casa come nel caso precedente, ma anche

«pert i figli di Aronney):

O Nome! ho trasgredito, ho commesso empieta, ho peccato davanti a te, io e la mia
casa e 1 figli di Aronne popolo della tua santita.

Seguono le fasi gia viste in precedenza, anzitutto I'invecazgione:

O Nome! Togli le trasgressioni e le empieta e i peccati con i quali ho trasgredito, ho
commesso empieta, ho peccato davanti a te, 1o e la mia casa e i figli di Aronne popolo
della tua santita, come ¢ scritto nella Torah di Mos¢ tuo servo: «Perché in questo gior-
no sara fatta purificazione per loro per purificarli da ogni peccato, saranno purificati
davanti a JHWH»,’

pot ha luogo la risposta liturgica : «Benedetto il nome della gloria della sua regalita
in eterno». A questo punto avviene la macellazione del toro e la raccolta del suo

sangue (Yoma 4,3).

b) Procedimento sui capri. 1 due capri sono contemporaneamente uniti e distinti.
Sono cio¢ nominalmente identici e correlati. Si pone cosi il problema se essi
costituiscano un unico simbolo di una medesima cosa, oppure parti identiche
di uno stesso simbolo, oppure simboli di cose equivalenti. La loro identita ¢
sottolineata anzitutto nel momento dell’acquisto e in quello dell’estrazione a
sorte, quando, cio¢, proprio in base alla loro assoluta somiglianza, uno viene
destinato a Dio e I'altro ad Azazel. L’estrazione a sorte segna la diversa destina-
zione e i diversi usi di due capri identici e scambiabili:

Kipper ¢ diverso da letaher. Difatti Lev 16,30 dice: si fara kippur sui tuoi peccati e diverrai
tahor. La LXX di Lev 16,30 distingue parimenti tra exilaskomai e katharizo.
? Non ¢ citato Lev 16,30.



424 Adriana Destro / Mauro Pesce

Il precetto € che essi siano ambedue uguali in aspetto e in altezza e in danaro e il loro
acquisto come uno (Yoma 6,1).

La natura identica dei due capti ¢, in secondo luogo, presupposta nella procedura
di sostituzione, nel caso che uno dei due capri muoia dopo il sorteggio e prima
dell'immolazione:

si portera un’altra coppia e si fara il sorteggio sui due dall’inizio (Yoma 6,1).

Dopo il sorteggio, tuttavia, 1 due capri identici vengono condotti in due spazi
distinti. L'uno ¢ destinato, nel Tempio, alla macellazione. L altro sara cacciato nel
deserto. Il luogo esterno, fuori da spazi sacralizzati. A questo fine, una striscia di
porpora viene usata differentemente per segnalare i due animali.

In breve, il capro «per il Nome» viene scannato e il suo sangue raccolto dal
sacerdote (Yoma 5,4). Il capro «per Azazel, invece, viene sottoposto a un proce-
dimento simile a quello cui ¢ stato sottoposto il toro. Il sommo sacerdote, ciog,
esegue U'zmposizione delle mant:

Si spostava presso il capro da mandar via e appoggia le sue due mani su di lui (Yoma 6,2),

pronuncia poi la confessione:

e confessava e diceva cosi: «O Nome, hanno trasgredito, hanno commesso empieta,
hanno peccato davanti a te, il tuo popolo casa di Israele» (Yoma 6,2).

Segue I'znvocazione:

O Nome, togli le trasgressioni e le empieta e i peccati per i quali hanno trasgredito e han-
no commesso iniquita e hanno peccato davanti a te, il tuo popolo casa di Israele, come ¢
scritto nella Torah di Mosé tuo servo: «poiché in questo giorno sara fatta purificazione
su di voi per rendervi puri da tutti i vostri peccati; di fronte a Dio diverrete puri» (Lev

16,30).
e alla fine la risposta liturgica:

E i sacerdoti e il popolo che stanno nel cortile, come sentivano il Nome spiegato'’ che
esce dalla bocca del Sommo sacerdote, si inginocchiavano, si prostravano, cadevano fac-
cia a terra e dicevano: «Benedetto il nome della gloria della sua regalita in eterno» (Yoma
B:2);

1l «tetragramma» di Dio pronunciato come € scritto.



Gerusalemme. La congiunzione del tempio e del deserto 425

Solo a questo punto il capro «da mandare via» & fatto uscire dal Tempio. I
portato in altro spazio, fino alla rupe nel deserto da una guida che lo custodisce
e lo conduce (Yoma 6, 3-6). Il procedimento di conduzione del capro alla rupe
¢ complesso:

Lo consegnavano a chi doveva condurlo. Tutti sono adatti (lett. permessi) a condut-
lo, solo che i sommi sacerdoti avevano fatto una regola e non permettevano ad un
membro-del-popolo (lett. Israele) di condurlo. Disse Rabbi Jose: «E’ un fatto: e lo
condusse Arsela, ed era un membro-del-popolo (lett. Isracle)». E fecero un ponte per
lui a causa dei babilonesi che gli staccavano i peli e gli dicevano: «prendi e va, prendi e
var. Notabili di Gerusalemme usavano accompagnarlo fino alla prima capanna. Dieci
capanne c’erano da Gerusalemme alla rupe, novanta ris. Sette e mezzo fanno un mil
intero. Ad ogni capanna gli dicono: «ecco cibo ed ecco acquar, e lo accompagnano da
capanna a capanna, eccetto dall’ultima perché non arrivava con lui alla rupe, ma stava
in piedi da lontano e guardava il suo fare. Cosa faceva? Divideva la striscia di porpo-
ra, una meta la legava alla roccia e un’altra meta la legava tra le corna e lo spingeva
dal di dietro ed esso rotolava e scendeva, e non era arrivato a meta del monte che si
disfaceva in vari pezzi. Tornava e sedeva nella ultima capanna fino a che facesse buio.
E da quando contamina 1 vestiti? Da quando esce dalle mura di Gerusalemme. Rabbi
Shim‘on dice: «Dal momento del suo allontanamento dalla rupe».

Le invocazioni segnano l'intenzionalita della cacciata del capro nel deserto.
L’accompagnamento ¢ un atto ben piu esplicito dell” imposizione rituale delle
mani nel Tempio, ma appartiene allo stesso ordine di azioni. Le dieci capanne
indicano una serialita spaziale e sia un graduale distacco dal luogo alto, sia un
avvicinamento graduale a quello basso.

Arrivata alla rupe, la persona che aveva condotto il capro «per Azazel» da
mandare nel deserto «lo spingeva dal di dietro». Cid provocava una rovinosa
caduta e uno smembramento dell’animale (Yoma 6,6)." E’ da notare che nel
rito € essenziale che il sommo sacerdote nel Tempio venga a sapere con certez-
za che il capro sia realmente giunto nel deserto e quando cio sia avvenuto (6,8).

Versamento del sangue animale net lnoght del culto. 1] secondo asse
Yom ha-kippurim ¢ anche il momento della purificazione dei luoghi piu im-
portanti del culto (il Santo dei Santi, la tenda che lo delimita, l'altare interno,
Ialtare esterno). Questa purificazione avviene anch’essa una volta all’anno e in

" Sullo smembramento e ri-oridino delle membra dell’animale sacrificale vedi Destro —

Pesce: I corpi sacrificali (n. 5), 451-456.



426 Adriana Destro / Mauro Pesce

torma solenne e attraverso I'incenso e il sangue. Il primo atto avviene nel Santo
dei Santi. Si compie un’ incensazione in questo luogo chiuso e segreto. L'uso
dell’incenso ha lo scopo di proteggere il Sommo sacerdote, 'unico che poteva
entrare nel Santo dei Santi. Lo sprigionamento di una nuvola di fumo lo cop-
riva dal pericolo di morte che egli correva entrando nel luogo piu santo. Egli,

arrivato all’arca metteva la pala tra le due stanghe. Metteva un mucchietto di incenso
sul tizzoni ardenti e si riempiva tutta la casa di fumo. Usciva e se ne andava per la
strada per cul era entrato e pregava con una preghiera breve nella casa esterna e non
prolungava la sua preghiera per non spaventare Isracle (Yoma 5,1).

Il secondo atto consiste nelle aspersioni col sangue del toro, prima all’interno
del Santo dei Santi e poi sulla tenda che separa quest’'ultimo dalla stanza del
santuario (Hékhal): una volta in alto e sette in basso (Yoma 5,3). Le due me-
desime aspersioni venivano fatte dal sommo sacerdote anche con il sangue
del capro «per il Nome»: e di nuovo una volta in alto e sette in basso (5,4). La
successione dei luoghi illustra il loro grado di importanza.

A questo punto, avviene il mescolamento dei sangut: il sangue del toro e del
capro vengono messi insieme (5,0) per essere utilizzati per purificare Ialtare
interno (d’oro) del santuario che viene spruzzato sette volte (5,0). 1l residuo del
sangue del toro e del «capro per il Nome» € versato alla base ovest dell’altare
esterno, dove si mescola con altro sangue dei sacrifici fatti e viene fatto scorrere
verso la valle del Kidron (5,6).

Gerusalemme contiene il luogo in cui si ottiene il sangue da impiegare nelle
purificazioni di persone e oggetti del culto. Il sangue ¢ ottenuto dalle immola-
zioni rituali che trovano la loro sede nel Tempio di Gerusalemme. Il sangue ¢
'obiettivo finale cui tende Papparato e lo strumentario sacralizzante della citta.

Questa parte del rito si concludera con I'incenerimento sull’altare esterno
di alcune parti del toro e del capro e poi con la distruzione mediante fuoco del
toro e del capro «per il Nome» legati insieme (6,7).

L'azione vittimaria qualifica Gerusalemme
1. E necessario esaminare complessivamente il quadro del rito. Nel Tempio,
il toro costituisce il cardine del sistema. E’ la vittima fondamentale presente
in tutte le fasi templari. I due capri, invece, sono quelli che articolano il rito
in due assi o percorsi, come si € appena visto, uno diretto chiaramente alla
kapparah (atto che toglie il peccato e che ¢ presupposto del perdono da parte



Gerusalemme. La congiunzione del tempio e del deserto 427

di Dio) e I'altro principalmente diretto alla rivitalizzazione cultuale dei luoghi
piu santi.

La kapparah presuppone un legame diretto di chi offre con gli animali offerti.
E’ con 'imposizione della mani (sewzkah) che si costituisce un legame stretto tra
offerente e offerta e una sorta di identificazione tra il primo e la seconda. Me-
diante la semikah, cioe, gli effetti ottenuti sulla e attraverso la vittima sono attri-
buiti all’offerente. I’animale, dopo I'identificazione, diventa 'oggetto materiale
attraverso il quale la persona da esso rappresentata entra nel rito e si appropria
dei suoi effetti. Il toro, da questo punto di vista, € una vittima molto ben evi-
denziata (ai fini del perdono) perché su di lui il Sommo sacerdote compie due
imposizioni delle mani, 'una riguardante la propria persona e la propria casa, e
Ialtra riguardante sé stesso, la propria casa e i figli di Aronne (cioé i sacerdoti
nel loro complesso).

Nel suo valore teorico e prospettico, il modello procedurale, mediante pre-
cisi segni e atti, € costituito dalle operazioni compiute sul toro. In sostanza,
P'importanza del toro dipende enormemente dal fatto di venire di volta in volta
posto in relazione al capro «per Azazel» e al capro «per il Nome». Esso rende co-
municant? 1 due percorsi rituali. I due capri sono complementari perché 'uno ¢ des-
tinato al Tempio, 'altro invece ¢ inviato nel deserto. Il capro «per il Nome» serve
solo per ottenere il sangue con cui aspergere il Santo dei Santi e I'altare interno.

L’esito dello scannamento, infatti, ¢ la raccolta in un recipiente del sangue,
concepito come essenza della vita (e che rimane tale probabilmente finché non
si coagula). Infatti, il sacerdote

riceveva 1l suo sangue nell’aspersorio e lo consegnava a colui che lo mescolava ... per-
ché non coagulasse (Yoma 4,3).

Sul capro «per il Nome» non si compie né I'imposizione delle mani, né la con-
fessione dei peccati. Questo capro non diviene incarnazione o sostituto del pec-
catore. Non ¢ percio portatore dei peccati di alcuno. E’ solo uno strumento
attraverso il quale si ottiene il mezzo essenziale (sangue) per la purificazione di
luoghi e di oggetti, non di persone. Il capro «per Azazel», invece, ¢ un punto
chiave nella cancellazione dei peccati del popolo, ma non ha alcuna funzione
rituale templare (nella raccolta del sangue). Nella confessione, infatti, come si
ricordera, ¢ espressamente detto che esso si applica al popolo: «O Nome, hanno
trasgredito, hanno commesso empieta, hanno peccato davanti a te, il tuo popolo
casa di Israele» (Yoma 6,2).



428 Adtriana Destro / Mauro Pesce

Corpi diversi, in luoghi diversi, vengono utilizzati in forma armonica e par-
tecipata. La spazialita diventa essenziale per perseguire 'unita del rito e la sua
piena efficacia. I'unita del rito € ottenuta mediante una forma di ricongiunzio-
ne complessa di parti. Nel risanamento globale vengono riscattate sia le perso-
ne (il popolo comune, i sacerdoti, la famiglia del sacerdote e il sacerdote stesso),
sia 1 luoghi (Santo dei Santi ¢ altare interno) fondamentali del culto.

Ma la sua compattezza risulta da un’ulteriore circostanza. I'immolazione
del capro «per i1l Nome» e quella del toro hanno la stessa funzione. Entram-
bi servono per le aspersioni. I due sangui chiudono insieme gli atti della pu-
rificazione principale. Vengono mescolati e usati velocemente (Yoma 6,0).
L’espulsione di tutti 1 sangui vittimari, negli stessi spazi, ricompatta il quadro
simbolico comune.

2. Perché ¢ necessario un rito, dunque un’attivita solenne, vistosa, preordinata
e fissa? Tenendo presente che i riti servono per dare certezze, impedire ogni
imprecisione o oscillazione del significato, si puo tentare qualche risposta.

a) Solo nel rito si determina senza ombra di dubbio la situazione personale e
collettiva del mutamento o della riconquista di uno stato originario. In questo
caso, 1l popolo purificato e perdonato si accinge al nuovo anno (Yom ha-kip-
purim avviene dieci giorni dopo il capodanno ebraico).

b) I riti creano un ambito di potenza (simbolica e astratta) che pertiene alla citta
simbolo di tutto 'universo ebraico, Gerusalemme. La citta del rito templare
esplicita il suo ruolo: i suoi spazi interni e esterni interagiscono per il risana-
mento.

Nel caso di Yom ha-kippurim, la ricostituzione dell’ordine e della correttez-
za delle persone e dei luoghi ¢ spettacolarizzata nella sede cittadina prestigiosa
ed efficace.'

c) Il rito rappresenta un’uccisione, un atto cruento, ma permesso e regolamen-
tato. Ogni immolazione ¢ in qualche misura un delitto.” L’animale-vittima ¢é
innocente ed ¢ fittiziamente coperto dei peccati che meriteranno la sua morte.

Una precisazione: in altri moment dell’anno le colpe piu gravi sono sospese finché I'azione
rituale della festa solenne di Yom ha-kippurim non scatena I'effetto: «La teshuvah (ritorno
a Dio, conversione) toglie le trasgressioni leggere, quelle «fab e quelle mon fare); e sospende
quelle gravi fin quando venga il Giorno delle purificazioni a toglierle» (Yoma 8,8).

13 Cfr. Mauss — Hubert: Essai (n. 5), 38.



Gerusalemme. La congiunzione del tempio e del deserto 429

Il dramma dell” uccisione violenta ¢ esorcizzato dalle attivita di purificazione
e dalla sacralita dei luoghi. 1l rito permette di fare cid che normalmente non ¢é
lecito fare. E’ dunque benefico."

I/ significato del capro inviato nel deserto
1. Nel processo rituale di Yom ha-kippurim, ad un certo momento la citta di
Gerusalemme non ¢ piu il centro della scena. Altri spazi sono in primo piano.
11 fatto singolate ¢ che il capro di Azazel, portatore dei peccati, non ¢ immolato,
cioé scannato, dall'uomo e che non si utilizzi né il suo corpo, né il suo sangue
nel Tempio. Come si ¢ detto, esso ¢ accompagnato, in una serie di adempimen-
ti, fuori della citta.

Esso ¢ fatto precipitare da una rupe nel deserto e «consegnaton, almeno in
apparenza, allo stesso Azazel (che nella concezione ebraica appare essere un
demone localizzato nel deserto). Il fatto che probabilmente in origine si trat-
tasse di una divinita vera e propria e di un rito pre-israelitico non toglie nulla
al significato assunto nell’ebraismo successivo. In ogni caso, si lascia che siano
queste forze malefiche, presenti in specifici spazi, a operare la morte del capro.
La morte ¢ resa inevitabile. Il capro deve avere raggiunto il deserto ed essere
entrato in un dominio diverso e superiore a quello dell'uomo.

Bisogna domandarsi: Qual ¢ il nesso tra deserto e citta? Selvatichezza, im-
produttivita sono esterne alla citta. Vanno considerate qualita caratteristiche di
cio che ¢ «fuori» dai confini del mondo conosciuto e riscattato. Il deserto puo,
dunque, essere lo spazio degli eventi incontrollabili che si oppongono a tutto
cio che e ordinato, utile, regolare.

I1 punto centrale ¢ che il capro che porta i peccati nel deserto ¢ funzionale
ad alcuni tratti del sistema sacrificale di Gerusalemme. Il riscatto dalle colpe,
quindi, ¢ idealmente immaginato come possibile e praticabile in un luogo es-
terno all’area sacra cittadina, ma essenziale rispetto ad essa. Cio potrebbe anche
significare che la morte del capro € lasciata a Dio. Come gia si ¢ detto, 'uvomo
si aspetta che intervengano forze a lui superiori che, in ultima analisi, benché
malefiche, riconducono a Dio stesso, in quanto subordinate a lui.

Il sangue dell’animale normalmente tabuizzato, nel rito di Yom ha-kippurim ¢ lo stru-
mento privilegiato. Il sangue del toro e quello del capro-del-Nome ¢ messo a disposizione
dell'uomo, che lo utilizza come un mezzo formale e essenziale con cui ripristinare le con-
dizioni necessarie alla vita.



430 Adriana Destro / Mauro Pesce

Come ¢ possibile che I'atto fondamentale della purificazione, cancellazione
e perdono dei peccati della religione ebraica preveda un rito fuori del Tempio,
anzi nell’ambito a esso piu radicalmente contrapposto, e per di piu in relazione
a un demone?

La struttura del rito dei due capti presuppone una polarizzazione tra deserto
e Tempio. La singolarita della polarizzazione acquista ancora maggior risalto se
si tiene conto di una condizione cultuale rigorosa: ¢ tipico non solo della Mish-
nah, ma anche della Bibbia ebraica, un rigido monoteismo che esclude radical-
mente la possibilita di un culto qual sivoglia a un’altra divinita o a un demone,
come in questo caso sarebbe Azazel. Azazel non pud, perd, essere ignorato. E
solo ricondotto entro la unicita rituale del tempio di Gerusalemme.

Come si compongono le parti del rito? Per trovare una spiegazione di questa
ricomposizione di Azazel all’interno del culto a Dio, bisogna partire dal fatto
che i due capri costituiscono una coppia di eguali.”® L'uno non vale senza I'altro.
I due animali costituiscono la base di un evento unitario bifacciale. L’essere
identici significa che si tratta in realta di un solo capro sdoppiato. L’idea di
sdoppiamento permette I'utilizzazione dell’'unico capro in due ambiti opposti
(il Tempio e il deserto). Essi, esprimendo gli estremi di un unico universo, defi-
niscono la sua totalita, anzi la costituiscono. Mediante lo sdoppiamento dei ca-
pri, che garantisce la non interscambiabilita delle funzioni, si riconduce a unita,
sotto il potere dell’'unico Dio, il dualismo tra deserto e Tempio. Il «capro per
Azazel», in quanto identico a quello «per il Nome» ¢ anch’esso in qualche modo
«capro per il Nome», cio¢ per Dio. A conferma, vale il fatto che 'imposizione
delle mani e la confessione dei peccati, come abbiamo visto nello schema del
rito, non viene fatta sul capro di Dio, ma solo su quella di Azazel. Non sarebbe,
infatti, ammissibile compiere due volte I'imposizione delle mani e la confessione
degli stessi peccati quando i due capri sono soltanto lo sdoppiamento di un uni-
co animale. Un capro ¢ meta dell’'unita. Insieme sono una meta del doppio. Una
meta del doppio, il «capro per il Nomen, arriva, col proprio sangue nel Santo dei
Santi, cioé nel luogo della massima santita immaginabile sulla terra. Per conver-
so, I'altra meta, «l capro per Azazel» arriva nel cuore del deserto, cioe nel luogo
della massima distanza dal sacro. Cosicché si tratta della medesima operazione
rituale complessiva che avviene per parti, tempi e spazi differenti.

> Sul tema del doppio nel mondo antico dal punto di vista antropologico, cfr. M. Bettini (a

cura di): La maschera, il doppio e il ritratto. Strategie dell'identita, Bari-Roma 1991.



Gerusalemme. La congiunzione del tempio e del deserto 431

Si deve anche notare un’altra connessione. Affinché, come abbiamo detto,
possa iniziare I'invio del capro di Azazel nel deserto, ¢ necessario che il sangue
del capro di Dio raggiunga prima il Santo dei Santi e contribuisca a purificare
Paltare interno. Cio significa che il capro «per Azazel» e subordinato a quello
«per Diow, che il rito nel deserto dipende da quello del Tempio e ne ¢ automati-
camente parte integrante. Che sia parte di un unico processo ¢ del resto anche
mostrato dal fatto che solo dopo il compimento del rito nel deserto si possono
riprendere e completare le successive parti del rito nel Tempio.

I1 rito pare esprimere la necessita che venga esercitata una padronanza ritu-
ale sul deserto affinché il rito liberatorio di Gerusalemme possa avere effetto. I
dominio rituale del rapporto Tempio-deserto si esprime totalmente nell’ordine
dei tempi e nella congiunzione degli spazi.'®

2. La complementarieta ¢ sicuramente necessaria fra citta santa dei culti e il de-
serto che non contiene culti propriamente detti. Nel deserto non pud compiet-
si I'atto d’immolazione che presuppone I'ambito sacro e purificato del Tempio
di Gerusalemme. Il capro coperto di peccati non pud essere abbandonato nel
Tempio, né il suo sangue puo essere usato per le aspersioni purificatrici.

Per comprendere questi dati occorre, pero superare I'idea di una contrap-
posizione dicotomica tra citta costruita e terra arsa e incolta. Nel sistema della
Mishnah dobbiamo piuttosto pensare ad un continuum che ha il suo massi-
mo di santita nel Tempio di Gerusalemme'” e il suo minimo nei luoghi pro-
tani incolti, abbandonati. Percio sono immaginabili caratteri culturali attribu-
iti al deserto sulla base di ipotesi che non partono solo dalla conflittualita o
dall’opposizione, o dalla polarizzazione ma dalla gradualita (come si vede dalla
successione di nove tappe che segnano lo spazio tra tempio e deserto).

I sistemi culturali contengono parti in conflitto pitt 0 meno forti che vengo-
no raffigurate dagli spazi, ad esempio interni ed esterni, centrali o periferici. In
essi, esiste il regolare e il suo rovescio, Iirregolare. Il deserto, percio, potrebbe
qui simboleggiare o svelare la necessita di mantenere un luogo dove potere far

11 dominio rituale del rapporto santuario-deserto appare anche nel rituale della purificazio-
ne del lebbroso il quale si serve come nel caso del rito del capro emissario di una coppia di
animali. Cfr. Destro-Pesce: Sacrifice. The Ritual for a Leper (n. 2), 70-71.

" Ph.P. Jenson: Graded Holiness. A Key to the Priestly Conception of the World (JSOT
106), Sheffield 1992.



432 Adriana Destro / Mauro Pesce

confluire le forze incontrollate, non strutturate o residue o trasgressive. I pec-
cati vengono cosi allontanati dallo spazio otdinato entro un altro spazio che ¢
parte integrante del sistema, necessario quanto il suo opposto.

In sostanza, il deserto non ¢ solo uno spazio fuori della citta. Potrebbe
simboleggiare, in particolare, la possibilita di padroneggiare le forze, non solo
profane, che si muovono al di fuori dello spazio sacro. Simboleggia ogni spazio
ed ogni elemento che minaccia la santita e la purita del sistema simbolico reli-
gioso ebraico-levitico. La vita quotidiana, infatti, ¢ continuamente minacciata
dalle fonti di impurita.

Nel rito di Yom ha-kippurim sull’animale, 1l sacerdote ha pronunciato il
nome santo di Dio cosi come ¢ scritto. Ha pronunciato e attualizzato, ciog, la
forza sacra per eccellenza e questa forza sacra, ora vitalizzata e presente, ac-
compagna il capro nel deserto e quando il capro viene ucciso ¢ in fondo Azazel
stesso che viene neutralizzato dal nome stesso di Dio. Tutto il rito, nelle sue
componenti e nelle loro connessioni, ricompatta un modello simbolico memo-
rizzabile che parte da Gerusalemme e investe ogni tipo di spazio.

KKk

Al livello della spazialita simbolica, tutto si tiene e tutto si deve tenere.

I’area desertica inequivocabilmente esterna alla vita organizzata puo essere
minacciosa perché contiene forze malefiche (che pero sono vinte). Diventa il
luogo del deposito e della sconfitta del peccato e delle colpe, proprio per opera
di tali forze dominabili e soggette a Dio, con fini di remissione e di perdono.

L’area della citta santa non puo essere caricata del peccato, delle trasgressi-
oni. Ne sarebbe deturpata. Anzi, per essere santa, non ha altra possibilita che
quella di ricorrere a una controparte che puo assorbire le colpe. Ha bisogno
di una forza esterna. E’ il deserto che ¢ fatto intervenire come luogo in cui si
dissolvono 1 problemi gravi delle trasgressioni volontarie, ineliminabili con la
sola Zeshuvah, quelle che la determinazione umana non puo sconfiggere.

I1 deserto, incolto e arido ¢ il luogo fidato per cercare soluzioni altrimenti
impossibili. Iatto rituale — richiesto all'uomo — per un verso lo riscatta e per
un altro lo distanzia da Gerusalemme, consacrandolo come fattore difficile ma
raggiungibile perché necessario.

La complementarieta delle due aree ¢ rafforzata dalla coincidenza di tenda
del Santuario e Tempio di Gerusalemme che puo esistere ed ¢ funzionale per-



Gerusalemme. La congiunzione del tempio e del deserto 433

ché i due luoghi si ricongiungono grazie al deserto. La coincidenza in sé non
esisterebbe: ¢ impossibile equiparare una tenda e un edificio se non esiste un
terzo elemento, un catalizzatore di significati (dell’una e dell’altro) che li possa
fondare insieme.

I1 tempio di Gerusalemme ¢ solo uno dei due poli catalizzanti del sistema
simbolico giudaico. Gerusalemme, la citta che lo contiene e che ne viene ca-
ratterizzata, non ¢ totalmente in grado di operare. Non ¢ qualificata per fare
il doppio polo, o per eliminarne uno. E cosi che il monoteismo levitico cerca
di subordinare la forza negativa restaurando un’unita, attraverso un processo
rituale che subordina il capro emissario al rito di Gerusalemme.

In sostanza, ¢ la disomogeneita di tempio e deserto che consente una con-
giunzione e una continuita delle basi rituali di Israele. E’ I'inclusione in un
medesimo orizzonte di spazi e di fattori che viene a risolvere beneficamente
ogni conflitto o dissonanza simbolica. I rito di Yom ha- kippurim non implica
soltanto la cancellazione dei peccati commessi dagli uomini, ma lo stato primi-
genio del popolo in alleanza con Dio e addirittura in qualche modo un reinizio
della creazione, una palingenesi cosmica e sociale.



434 Adriana Destro / Mauro Pesce

Abstract

Nel rito di Yom ha-kippurim descritto nel trattato Yoma della Mishnah, I’area della
citta santa — Gerusalemme — non puo essere contaminata dal peccato. Per essere santa,
non ha, quindi, altra possibilita che di ricorrere a una controparte che puo assorbire
le colpe. Ha bisogno di una forza esterna e correlata: il deserto. La complementarieta
delle due aree (Il tempio di Gerusalemme e il deserto) ¢ rafforzata dalla coincidenza
della tenda del Santuario (di cui parla il Levitico) e il Tempio che esiste storicamente a
Gerusalemme. Essi coincidono petché ambedue opposti al deserto. Gli autori esami-
nano la relazione Gerusalemme deserto come uno degli elementi strutturali e rituali del
sistema giudaico della Mishnah.

In the ritual of Yom ha-kippurim described in the Yoma tractate of the Mishnah, the
Temple of the Holy city of Jerusalem cannot be contaminated by sins. To be holy
Jerusalem must be therefore connected in a oppositive relation with a place in which
the contaminating force of sin can be discharged. The complementarity of the two
spheres (the Temple of Jerusalem and the wilderness) is reinforced by the coincidence
of the tent of sanctuary (in the book of Leviticus) and the second Temple of Jerusa-
lem. They coincide because are both opposed to the desert. The article takes the rela-
tion Jerusalem — wilderness as one of the structural and ritual elements of the Judaic
system of the Mishnah.

Adriana Destro /| Mauro Pesce, Bologna



	Gerusalemme : la congiunzione del tempio e del deserto

