
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 4

Artikel: Gerusalemme : la congiunzione del tempio e del deserto

Autor: Destro, Adriana / Pesce, Mauro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877675

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gerusalemme. La congiunzione del tempio e del deserto

Dopo avere ricevuto il battesimo di Giovanni, Gesù, nei racconti delle tenta-
zioni (Mt 4,5 // Lc 4,9), è trasportato «nella città santa» dal demonio che lo

depone sul pinnacolo del Tempio, che rappresenta certamente un punto alto

del sistema spaziale e simbolico ebraico. Prima del pinnacolo, Gesù è condotto
dallo Spirito nel deserto che sembra costituire un punto basso dello stesso

sistema. Infine il diavolo lo conduce su un monte molto alto (Mt 4,8) o in un lu-

ogo elevato (Lc 4,5). La coesistenza di localizzazioni opposte ed estreme nella

vicenda di Gesù sembra un tratto necessario di un codice complesso di principi
che regolano gli spazi degli Israeliti. Si tratta di principi e norme finalizzati alia

strutturazione di un mondo ordinato e al riscatto dal peccato.
Il racconto délia tentazione di Gesù riflette una polarizzazione degli spazi

che sta al cuore dell'immaginario religioso e délia ritualità ebraica dal Penta-

teuco alla Mishnah. Si tratta, in particolare, della relazione tra Gerusalemme e

il suo territorio, inteso nel suo senso più generale e duraturo. Occorre tenere

in conto due fatti. Anzitutto, nell'immaginario collettivo esiste un continuum
ideale di natura culturale e religiosa tra spazi differenti, in particolare, tra
Gerusalemme e il deserto che la circonda a est. Esso si basa sull'idea di terra pro-
messa e concessa da Dio, sull'attività di profeti come Mosè ed Elia nel deserto

ed altro ancora. II deserto entra nei confini della terra santa. In secondo luogo,
la vita ordinaria è dipendente da regole e forme religiose organizzate che esal-

tano questa relazione la quale trova espressione in meccanismi rituali e sistemi

simbolici.

Tradizionalmente, quest'organizzazione si fonda anche su un altro dato

importante: il legame tra accampamento degli Israeliti, al cui centro sta la tenda

del convegno (il Santuario) e il deserto, secondo il racconto immaginario della

peregrinazione del popolo di Israele dopo l'uscita dall'Egitto. Questo rapporto
essenziale tra tenda e deserto si sovrappone al continuum tra Gerusalemme, il
suo Tempio, e il deserto.

A questa relazione tra città abitata e deserto inospitale è dedicata la nostra
attenzione e ai processi rituali che intendono dominarla. Questi legami di con-
tinuità e di congiunzione, nell' immaginazione sociale e simbolica ebraica, sono

perpetuati dalle attività che si dovrebbero svolgere in sede rituale, secondo la

tradizione giudaica scritta. E noto che le prescrizioni del libro del Levitico non

ThZ 4/69 (2013) S. 416-434



Gerusalemme. La congiunzione del tempio e del deserto 417

sono tanto delle descrizioni délia pratica rituale, quanto piuttosto un tentativo
di modificarla e controllarla. Ed è altrettanto noto che il trattato della Mish-
nah che riguarda il rito di Yom ha-kippurim di cui parleremo — e che riguarda
i rapporti tra il tempio di Gerusalemme e il deserto — viene redatto quando
il Tempio non esisteva più da circa centocinquanta anni. Ma il fatto stesso

che questi rituali continuino ad essere oggetto di attenzione sta a dimostrare

quanto sia centrale il rapporto tra Gerusalemme, il suo tempio e il deserto

nell'immaginario religioso ebraico.

Un processo rituale attraverso il quale si legge Gerusalemme. II testo di Yoma

La relazione tra il Santuario che sta al centro dell'accampamento e il deserto

che lo circonda ha la funzione di rappresentare i confini simbolici di tutto il sis-

tema religioso del popolo di Israele. E' perciô comprensibile che questa relazione,

che definisce la natura del popolo, sia controllata attraverso un fondamentale

processo rituale che si svolge una volta all'anno, quello di Yom ha-kippurim.
La celebrazione di Yom ha-kippurim risponde a una norma biblica (conte-

nuta soprattutto nel capitolo 16 del Levitico).1 Nel rito, ogni elemento negati-

vo e contaminante del popolo viene allontanato dall'accampamento e relegato
nel deserto, mentre il sommo sacerdote puo entrare, solo in quest'occasione,
all'interno del Santuario dove è présente la divinità:

Aronne offrirà il proprio giovenco in sacrificio purificatorio e compirà la purificazi-
one per sé e per la sua casa. Poi prenderà i due capri e li farà stare davanti al Signore
all'ingresso della tenda del convegno e getterà le sorti per vedere quale dei due debba

essere del Signore e quale di Azazel. Farà quindi awicinare il capro che è toccato in
sorte al Signore e l'offrira in sacrificio; invece il capro che è toccato in sorte ad Azazel
sarà posto vivo davanti al Signore, perché si compia il rito su di lui e sia mandato poi
ad Azazel nel deserto (Lev 16,6-10).

Sul libro del Levitico e su Lev 16 cfr.: G.J. Wenham: The Book of Leviticus, Grand
Rapids 1979; Ph.J. Budd: Leviticus, London - Grand Rapids 1996; M. Douglas: Leviticus
as Literature, Oxford 1999; J.E. Hartley: Leviticus (Word Biblical Commentary 4), Dallas

Texas 1992; B.A. Levine: Leviticus Wyqr' (The JPS Torah Commentary), Philadelphia
5749/1989; J. Milgrom: Leviticus 1-16. A New Translation with Introduction and

Commentary (The Anchor Bible 3), New York 1991; R. Péter-Contesse: Lévitique 1-16 (CAT
3a), Genèvel993; Ch. Nihan: From Priestly Torah to Pentateuch. A Study in the Composition

of Leviticus (FAT 2. R. 25), Tübingen 2007.



418 Adriana Destro / Mauro Pesce

Il tentativo di dominare ritualmente la relazione santuario-deserto appare del

resto in altri riti levitici come quello molto complesso della purificazione del

lebbroso (Lev 14).2

Ciô che perô vogliamo mettere in luce subito è che il luogo di abitazione

del popolo di Israele (con il suo Santuario) è immaginato dagli autori dei libri
del Pentateuco come un campo nel mezzo del deserto, con tende infisse su un

terreno incolto e desolato. In realtà, per chi scrive il Levitico e per chi lo legge

nei secoli successivi, il Santuario è un tempio in muratura, non mobile, dentro
la città di Gerusalemme e nella terra di Israele. Ciô significa che la situazione

geografica di Gerusalemme, situata nel suo lato sud-orientale ai bordi dell'area

desertica, permette di applicare al suo Tempio la relazione sistemica tra tenda

del convegno e deserto che domina la struttura simbolica del libro del Levitico.

In altri termini, il rito immaginato per un accampamento nel deserto puô essere

applicato al tempio di Gerusalemme che diviene cosi simbolicamente uno spa-
zio contrapposto e connesso al deserto che confina con la città.

Il rito di Yom ha-kippurim è soprattutto descritto, con molti dettagli, nella

Mishnah (trattato Yoma).3 In esso sono fondamentali, oltre ad altri aspetti di

cui parleremo in seguito, gli spazi in cui si compiono i cosiddetti sacrifici4 (che

2 A.Destro — M.Pesce: The Levitical Sacrifices in Anthropological Perspective: The Case

of the Ritual for a Leper (Lev. 14: 1-32), in Ph. Esler (ed.): The Old Testament in its
Social Context, Minneapolis 2005, 66-77; Ch. Lemardelé: Une soludon pour le 'ASAM du

lépreux, VT 54 (2004) 208-215; B.S. Ostrer: Birds of Leper: Statistical Assessment of two
Commentaries, ZAW 115 (2003) 348-361; Th. Seidl: Tora für den Aussatz-Fall: literarische

Schichten und syntaktische Strukturen in Levitikus 13 und 14 (Münchener Universi-
tätssschriften, Arbeiten zu Text und Sprache im Alten Testament 18), St.Ottilien 1982; id.:

Die Symbolik des Vogelsrituals bei der Reiningung von Aussätzigen, Lev 14,4-7, Bib. 83

(2002) 230-237.
3 II testo ebraico di Yoma si trova in Ch. Albech: Shishe Sidre Mishnah, Tel-Aviv, 1969; cfr.

P. Fiebig: Joma. Der Mischnahtractat «Versöhnungstag» ins Deutsche übersetzt, Tübingen
1905.

4 Sul sacrificio levitico cfr.: H. Eilberg-Schwartz: The Savage in Judaism. An Anthropology
of Israelite Religion and Ancient Judaism, Bloomington and Indianapolis 1990; B. Chilton:

The Temple of Jesus. His Sacrificial Program Within a Cultural History of Sacrifice,

University Park, Pennsylvania 1992, 45-67; M. Douglas: Atonement in Leviticus, Jewish
Studies Quarterly 1 (1993/94) 109-130; J. Davies (ed.): Rituals and Remembrance, Sheffield

1994; B.J. Malina: Mediterranean Sacrifice: Dimensions of Domestic and Political

Religion, BTB 26 (1996) 26-44; id.: Rituale der Lebensexklusivität. Zu einer Definition des

Opfers, in B. Janowski — M. Welker (eds.): Opfer. Theologische und kulturelle Kontexte,
Frankfurt 2000, 23-57; K.C.Hanson: Sin, Purification, and Group Process, in: H.T.C. Sun,



Gerusalemme. La congiunzione del tempio e del deserto 419

non possono svolgersi se non nel Tempio di Gerusalemme). Di importanza
essenziale è anche lo spazio in cui viene inviato uno dei due capri, quello co-
munemente conosciuto come «capro espiatorio».

Nell'età del Tempio, nel rito di Yom ha-kippurim, il significato dell' immo-
lazione di animali è espresso chiaramente: «il sacerdote farà-il-rito-purificato-
rio (kipper) per loro e sarà loro perdonato (nislahp> (Lev 4,20; cf. 4,31.35; 5,13;

19,22). In qualsiasi momento dell'anno, si possono presentare animali immolati

per ottenere il perdono dei peccati. Ciononostante, l'ebraismo prevede anche

un momento particolare, una sola volta l'anno, per il perdono di tutti i peccati

del popolo (di ciascun individuo e di tutti i membri del popolo nel suo

complesso). Cio awiene nella solennità di Yom ha-kippurim, il Giorno delle

purificazioni (cf. Lev 16; 23,26-32; Num 29,7-11). II passo di Lev 16,30 esprime
bene questo concetto: «... in quel giorno si compirà la purificazione (jekhapper)

per voi, al fine di purificarvi (letaher) da tutti i vostri peccati; voi sarete purificati
(titharû) davanti al Signore».

Dal punto di vista del fenomeno religioso si puo sottolineare come i diversi

termini usati sia in Lev 4,20 che in 16,30 esprimano due aspetti che da un punto
di vista strettamente logico sono in qualche modo definibili come fasi distinte.

Da un lato il sacerdote compie un rito il cui esito è di lekapper l'uomo. L'esito
del lekapper è a sua volta di rendere l'uomo puro (tahor). E' a questo punto che

Dio interviene per perdonare (nislak) l'uomo purificato dal rito.

Questa brevissima presentazione permette di chiarire sommariamente al-

cune decisive questioni o nozioni. Abbiamo usato l'espressione «presentare
animali immolati» per evitare la parola «sacrificio»,5 inesistente nell'ebraico del

et al. (eds.): Problems in Biblical Theology: Essays in Honor of Rolf Knierim, Grand
Rapids 1997, 167-91; M. Pesce: La remissione dei peccati nell'escatologia di Gesù, ASEs 16

(1999) 45-76; id.: Gesù e i sacrifici ebraici, ASEs 17 (2001) 129-168; I. Cardellini: I sacrifici
dell'antica alleanza. Tipologie, Rituali, Celebrazioni, Cinisello Balsamo, San Paolo 2001; G.

Dorival: Le sacrifice dans la traduction grecque de la Septante, ASEs 18 (2001) 61-79; I.
Gruenwald: Sacrifices in Biblical Literature and Ritual Theory, The Review of Rabbinic

Judaism 4 (2001) 1-44; J. Neusner: Sacrifice in Rabinic Judaism: The Presentation of the

Atonement-rite of Sacrifice in Tractate Zebahim in the Mishnah, ASEs 18 (2001) 225-254;
A. Baumgarten (ed.): Sacrifice in Religious Experience, Leiden 2002.

5 Per una teoria generale sul sacrificio cf. M. Mauss - H. Hubert: Essai sur la nature et la

function du sacrifice, L'Année sociologique, 1898, 29-138; W Burkert: Homo Necans.

Interpretation alt-griechischer Opferriten und Mythen, Berlin 1997; J.L. Durand: Sacrifier,

partager, repartir, L'Uomo 9 (1985) 53-62; V. Valeri: Kingship and Sacrifice in Ancient



420 Adriana Destro / Mauro Pesce

Levitico e di Yoma. Nel linguaggio relative» all'immolazione di animali nel Tem-

pio, infatti, non si usano mai i verbi che abbiano parentela con la parola relativa

al cosiddetto «sacro», cioè qadosh. In secondo luogo, il verbo kipper, che è stato

tradotto dagli ebrei di lingua greca nella Settanta con il verbo greco exilaskomai,

propiziare, nel contesto del rito di Yom ha-kippurim ci sembra essere quello di

«togliere». Il verbo «purificare», il sostantivo «purificazione» e l'aggettivo «puro»
vanno usati solo per tradurre la radice thr nel verbo letaher o nell'aggettivo tahor.

«Perdonare» o «perdono» traduce il verbo ebraico nislah che è stato tradotto
nella Settanta con afiemi (afesis).

Gerusalemme: le evidence délia sua unidtà

Gerusalemme è luogo di fondazione ideologica e di prassi rituale insostituibile.

Fornisce continuità e innovazione proprio nei riti6 del Tempio. E' un modello

Hawaii, Chicago and London 1985; id.: Wild Victims: Hunting as Sacrifice and Sacrifice

as Hunting in Huaulu, HR 24 (1994) 101-131; C. Grottanelli - N.F. Parise (a cura di): Sac-

rificio e società nel mondo antico, Roma-Bari 1988; C. Rivière: Approches comparatives
du sacrifice, in F. Boespflug - F. Dunand (eds.): Le comparatisme en histoire des religions,
Paris 1997, 279-288; M.Detienne - J.P.Vernant (eds.): La cuisine du sacrifice en pays grec,
Paris 1979; A. De Surgy: De l'universalité d'une forme africaine de sacrifice, Paris 1988;

A. Caillé: Il terzo Paradigma. Antropologia filosofica del dono, Torino 1998; A. Destro: Il
dispositivo sacrificale. Strumento délia morte e délia vita, ASEs 18 (2001) 9-46; A.Destro

- M.Pesce: Between Family and Temple. Jesus and Sacrifices, HTS Teologiese Studies -
Theological Studies 58 (2002) 472-501; A.Destro — M.Pesce: I corpi sacrificali: smembra-

mento e rimembramento. I presupposti culturali di Rom 13,1-2, in L. Padovese (a cura di):
Paolo di Tarso. Archeologia. Storia. Ricezione. Vol. I., Cantalupa (Torino) 2009, 437-468.
Per una teoria del rito cfr. J. Goody: Religion and ritual: The definition problem, British

Journal of Sociology 12 (1961) 142-164; E. Turner: Experiencing Ritual, Philadelphia
1992; V. Turner: The Forest of Symbols. Aspects of Ndembu Ritual, Ithaca 1967; id.:

The Ritual Process. Structure and anti-Structure, Chicago 1969; id.: The Anthropology
of Performance, New York 1987; S.J. Tambiah: Culture, Thougth, and Social Action. An

Anthropological Perspective, Cambridge, Mass. 1985; J. Maisonneuve: Les conduites
rituelles, Paris 1988; C. Bell: Ritual Theory, Ritual Practice, New York / Oxford 1992; A.
Destro - M. Pesce: Antropologia delle origini cristiane, Bari-Roma 42008,111-129. Per una
teoria délia pratica sottesa alla concezione della peratica rituale cfr. P. Bourdieu: Raisons

pratiques, Paris 1994. Sul rapporto tra ritualità e spazio, cfr.: B. Goldman: The Sacred Portal.

A Primary Symbol in Ancient Judaic Art, Detroit 1966; J.Z. Smith: To Take Place.
Toward a Theory in Ritual, Chicago 1987; id.: Map is not Territory. Studies in the History of
Religions, Leiden 1978; F.H.Gorman Jr.: The Ideology of Ritual. Space, Time and Status

in the Priestly Theology, Sheffield 1990; G. van den Heever: Space, Social Space, and the

Construction of Early Christian Identity in First Century Asia Minor, Religion & Theology
17 (2010) 205-243; E.W. Soja: The Socio-Spatial Dialectic, Annals of the Association of



Gerusalemme. La congiunzione del tempio e del deserto 421

ideale di forze e prospettive ancor prima di essere un luogo storico, uno spazio

costruito e abitato.

II rito di Yom ha-Kippurim7 è anzitutto un procedimento solenne, un passag-

gio periodico (una sola volta all'anno) a una condizione nuova o différente. Nel

Tempio si inaugura in questo caso uno stato di cose che singolarizza lo spazio

templare, i suoi soggetti, i suoi scopi. Awengono fatti che rendono unica

Gerusalemme e il suo rapporto con il restante territorio. Ne sono prova alcuni ele-

menti del rito di Yom ha-kippurim che sottolineano diversità e inversione. Anzitutto,

alcuni atti rituali vengono eseguiti secondo un ordine inverso rispetto a quello

consueto, o ancora gli strumenti adoperati sono differen^iati da quelli usuali: gli
elementi del rito appaiono superiori (in quantità e qualità) rispetto all'ordinario:

Ogni giorno [Ii] prendeva con una d'argento e [li] versava in una d'oro, ma questo giorno

[Ii] prendeva con quella d'oro e con quella [li] portava dentro. Tutti i giorni li prendeva

in un recipiente da quattro cabin e li vuotava in un recipiente da tre cabin, ma in questo
giorno [li] prendeva con un recipiente da tre cabin e con quello li portava dentro. Rabbi

Jose dice: «Ogni giorno li prendeva in un recipiente da un sea e li metteva in uno da

tre cabin, ma questo giorno in un recipiente da tre cabin e li portava dentro con quello.

Ogni giorno era pesante e questo giorno leggera. Ogni giorno aveva un manico corto,
ma questo giorno lungo. Ogni giorno il suo manico era giallo, ma questo giorno rosso,
parole di rabbi Menahem. Ogni giorno offre unperas la mattina e unperas al crepuscolo,
ma questo giorno aggiunge un pugno pieno. Ogni giorno era fine, ma questo giorno
era finissimo. Ogni giorno i sacerdoti salgono da est del ponte e scendono da ovest, ma

questo giorno il sommo sacerdote sale dal centro e scende dal centro. Rabbi Jehudah
dice: «Sempre il sommo sacerdote sale dal centro e scende dal centro». Ogni giorno il
sommo sacerdote santifica le mani e i piedi dal lavello. Questo giorno dal catino d'oro.
Rabbi Jehudah dice: Ogni giorno il sommo sacerdote santifica le mani e i piedi dal catino

d'oro. Ogni giorno c'erano là quattro strumenti, questo giorno cinque (Yoma 4,4-6).

In secondo luogo, la preparazione del Sommo sacerdote (cf. Yoma 1,1-7) è ec-

cezionale. Comporta la sua separazione per sette giorni (prima del rito) dalla

propria famiglia e dalla comunità:

American Geographers 70 (1980) 207-225; id.: Postmodern Geographies. The Reassertion

of Space in Critical Social Theory, London/New York 1989.

I. Zatelli: The Origin of the Biblical Scapegoat Ritual: the Evidence of two Eblaite Texts,

VT 48 (1998) 254-263; A. Destro - M. Pesce: La normatività del Levitico: interpretazioni
ebraiche e protocrisdane, ASEs 13 (1996) 15-37.



422 Adriana Destro / Mauro Pesce

Sette giorni prima del Giorno delle purificazioni separavano il Sommo sacerdote -
dalla sua casa alla stanza dei Palhedrin (7,1).

Durante questi giorni doveva essere sottoposto a purificazioni ripetute e istrui-

to nel Tempio da diverse catégorie di specialisti (Yoma 7,2-7).

Nel rito Yom ha-Kippurim, il procedimento è strettamente regolamentato.
Gli adempimenti prescritti si intrecciano o si sdoppiamo varie volte, nei vari

spazi, ottenendo un effetto di straordinaria solennità e inclusività.

Sulla scena del rito sono condotte tre vittime: un toro, un capro «per il
Nome» (per Dio), un capro «per Azazel» o «da mandare via» (Yoma 6,2). Esse

sono destinate ad essere offerte secondo specifiche modalità. Il procedimento
rituale segue praticamente due as si o percorsi. Nel primo, si compie l'offerta

vera e propria, cioè viene immolato l'animale entro lo spazio templare. Nel
secondo percorso il centro del rito sta nel fatto che il sangue ottenuto mediante

le immolazioni è versato sui tre luoghi fondamentali del culto: il Santo dei Santi,

l'altare interno e l'altare esterno.

Immola^ione animale. Offerta cruenta. Ilprimo asse

Intervengono su questo asse quattro elementi (imposizione delle mani, confes-

sione dei peccati, invocazione a Dio, risposta liturgica da parte del popolo). La

sequenza si présenta in relazione sia al toro che al capro «per Azazel».

a) Procedimento sul toro. Tutto inizia con una prima imposizione delle mani (semikah):

Si spostava presso il suo toro, e il suo toro stava in piedi tra il pubblico e l'altare, con
la testa a sud e la faccia a ovest; e il sacerdote stava in piedi a est con il volto a ovest e

appoggiava le due mani su di lui e faceva la confessione (Yoma 3,8).

Segue una confessione dei peccati fatta dal Sommo sacerdote solo per sé e per la

propria famiglia:

O Nome, ho trasgredito, ho commesso empietà, ho peccato davanti a te, io e la mia

casa... (Yoma 3,8).

La confessione termina con un' invocazione che riguarda chi sta compiendo il
rito.



Gerusalemme. La congiunzione del tempio e del deserto 423

O Nome, togli (kipper)* le trasgressioni e le empietà e i peccati per i quali ho tras-

gredito e ho commesso iniquità e ho peccato davanti a te, io e la mia casa, come è

scritto nella Torah di Mosè tuo servo: «poiché in questo giorno sarà fatta purificazione
(jekapper) su di voi per rendervi puri da tutti i vostri peccati; di fronte a Dio diverrete

puri» (Lev 16,30).

Questa parte del procedimento si conclude con una risposta liturgica. Viene det-

to: «Benedetto il nome della gloria della sua regalità in eterno».

In un momento successivo, sullo stesso toro, si compie una seconda impo-
sizione delle mani (Yoma 4,2) alia quale segue una confessione (che è fatta non
solo per il sommo sacerdote e la sua casa come nel caso precedente, ma anche

«per i figli di Aronne»):

O Nome! ho trasgredito, ho commesso empietà, ho peccato davanti a te, io e la mia

casa e i figli di Aronne popolo della tua santità.

Seguono le fasi già viste in precedenza, anzitutto Yinvoca^ione:

O Nome! Togli le trasgressioni e le empietà e i peccati con i quali ho trasgredito, ho
commesso empietà, ho peccato davanti a te, io e la mia casa e i figli di Aronne popolo
della tua santità, come è scritto nella Torah di Mosè tuo servo: «Perché in questo giorno

sarà fatta purificazione per loro per purificarli da ogni peccato, saranno purificati
davanti a JHWH»,9

poi ha luogo la risposta liturgica : «Benedetto il nome della gloria della sua regalità
in eterno». A questo punto awiene la macellazione del toro e la raccolta del suo

sangue (Yoma 4,3).

b) Procedimento sui capri. I due capri sono contemporaneamente uniti e distinti.
Sono cioè nominalmente identici e correlati. Si pone cosi il problema se essi

costituiscano un unico simbolo di una medesima cosa, oppure parti identiche
di uno stesso simbolo, oppure simboli di cose equivalenti. La loro identità è

sottolineata anzitutto nel momento dell'acquisto e in quello dell'estrazione a

sorte, quando, cioè, proprio in base alla loro assoluta somiglianza, uno viene

destinato a Dio e l'altro ad Azazel. L'estrazione a sorte segna la diversa destina-

zione e i diversi usi di due capri identici e scambiabili:

8 Kipper è diverso da letaher. Difatti Lev 16,30 dice: si farà kippur sui tuoi peccati e diverrai
tahor. La LXX di Lev 16,30 distingue parimenti tra exilaskomai e katharizô.

9 Non è citato Lev 16,30.



424 Adriana Destro / Mauro Pesce

Il precetto è che essi siano ambedue uguali in aspetto e in altezza e in danaro e il loro
acquisto come uno (Yoma 6,1).

La natura identica dei due capri è, in secondo luogo, presupposta nella procedura
di sostituzione, nel caso che uno dei due capri muoia dopo il sorteggio e prima
dell'immolazione:

si portera un'altra coppia e si farà il sorteggio sui due dall'inizio (Yoma 6,1).

Dopo il sorteggio, tuttavia, i due capri identici vengono condotti in due spazi

distinti. L'uno è destinato, nel Tempio, alla macellazione. L'altro sarà cacciato nel

deserto. II luogo esterno, fuori da spazi sacralizzati. A questo fine, una striscia di

porpora viene usata differentemente per segnalare i due animali.

In breve, il capro «per il Nome» viene scannato e il suo sangue raccolto dal

sacerdote (Yoma 5,4). II capro «per Azazel», invece, viene sottoposto a un proce-
dimento simile a quello cui è stato sottoposto il toro. II sommo sacerdote, cioè,

esegue Fimposi^ione delle mani:

Si spostava presso il capro da mandar via e appoggia le sue due mani su di lui (Yoma 6,2),

pronuncia poi la confessioner.

e confessava e diceva cosi: «O Nome, hanno trasgredito, hanno commesso empietà,
hanno peccato davanti a te, il tuo popolo casa di Israele» (Yoma 6,2).

Segue 1'invocaefone:

O Nome, togli le trasgressioni e le empietà e i peccati per i quali hanno trasgredito e hanno

commesso iniquità e hanno peccato davanti a te, il tuo popolo casa di Israele, corne è

scritto nella Torah di Mosè tuo servo: «poiché in questo giorno sarà fatta purificazione
su di voi per rendervi puri da tutti i vostri peccati; di fronte a Dio diverrete puri» (Lev
16,30).

e alla fine la risposta liturgica:

E i sacerdoti e il popolo che stanno nel cortile, come sentivano il Nome spiegato1" che

esce dalla bocca del Sommo sacerdote, si inginocchiavano, si prostravano, cadevano fac-

cia a terra e dicevano: «Benedetto il nome délia gloria délia sua regalità in eterno» (Yoma
6,2).

10 II «tetragramma» di Dio pronunciato come è scritto.



Gerusalemme. La congiunzione del tempio e del deserto 425

Solo a questo punto il capro «da mandare via» è fatto uscire dal Tempio. É

portato in altro spazio, fino alia rupe nel deserto da una guida che lo custodisce

e lo conduce (Yoma 6, 3-6). II procedimento di conduzione del capro alia rupe
è complesso:

Lo consegnavano a chi doveva condurlo. Tutti sono adatti (lett. permessi) a condur-
lo, solo che i sommi sacerdoti avevano fatto una regola e non permettevano ad un
membro-del-popolo (lett. Israele) di condurlo. Disse Rabbi Jose: «E' un fatto: e lo
condusse Arsela, ed era un membro-del-popolo (lett. Israele)». E fecero un ponte per
lui a causa dei babilonesi che gli staccavano i peli e gli dicevano: «prendi e va, prendi e

va». Notabili di Gerusalemme usavano accompagnarlo fino alia prima capanna. Dieci

capanne c'erano da Gerusalemme alia rupe, novanta ris. Sette e mezzo fanno un mil
intero. Ad ogni capanna gli dicono: «ecco cibo ed ecco acqua», e lo accompagnano da

capanna a capanna, eccetto daH'ultima perché non arrivava con lui alla rupe, ma stava

in piedi da lontano e guardava il suo fare. Cosa faceva? Divideva la striscia di porpo-
ra, una metà la legava alla roccia e un'altra metà la legava tra le corna e lo spingeva
dal di dietro ed esso rotolava e scendeva, e non era arrivato a metà del monte che si

disfaceva in vari pezzi. Tornava e sedeva nella ultima capanna fino a che facesse buio.
E da quando contamina i vestiti? Da quando esce dalle mura di Gerusalemme. Rabbi
Shim'on dice: «Dal momento del suo allontanamento dalla rupe».

Le invocazioni segnano l'intenzionalità della cacciata del capro nel deserto.

L'accompagnamento è un atto ben più esplicito dell' imposizione rituale delle

mani nel Tempio, ma appartiene alio stesso ordine di azioni. Le dieci capanne
indicano una serialità spaziale e sia un graduale distacco dal luogo alto, sia un
awicinamento graduale a quello basso.

Arrivata alia rupe, la persona che aveva condotto il capro «per Azazel» da

mandare nel deserto «lo spingeva dal di dietro». Ciô provocava una rovinosa
caduta e uno smembramento dell'animale (Yoma 6,6).11 E' da notare che nel

rito è essenziale che il sommo sacerdote nel Tempio venga a sapere con certez-

za che il capro sia realmente giunto nel deserto e quando cio sia awenuto (6,8).

1Versamento del sangue animale nei luoghi del culto. II secondo asse

Yom ha-kippurim è anche il momento della purificazione dei luoghi più
important! del culto (il Santo dei Santi, la tenda che lo délimita, l'altare interno,
l'altare esterno). Questa purificazione awiene anch'essa una volta all'anno e in

11 Sullo smembramento e ri-oridino delle membra deiranimale sacrificale vedi Destro —

Pesce: I corpi sacrificali (n. 5), 451-456.



426 Adriana Destro / Mauro Pesce

forma solenne e attraverso l'incenso e il sangue. Il primo atto awiene nel Santo

dei Sand. Si compie un' incensazione in questo luogo chiuso e segreto. L'uso
dell'incenso ha lo scopo di proteggere il Sommo sacerdote, l'unico che poteva
entrare nel Santo dei Sand. Lo sprigionamento di una nuvola di fumo lo cop-
riva dal pericolo di morte che egli correva entrando nel luogo più santo. Egli,

arrivato all'arca metteva la pala tra le due stanghe. Metteva un mucchietto di incenso
sui tizzoni ardenti e si riempiva tutta la casa di fumo. Usciva e se ne andava per la

strada per cui era entrato e pregava con una preghiera breve nella casa esterna e non
prolungava la sua preghiera per non spaventare Israele (Yoma 5,1).

Il secondo atto consiste nelle aspersioni col sangue del toro, prima all'interno
del Santo dei Sand e poi sulla tenda che sépara quest'ultimo dalla stanza del

santuario (Hêkhal): una volta in alto e sette in basso (Yoma 5,3). Le due me-
desime aspersioni venivano fatte dal sommo sacerdote anche con il sangue
del capro «per il Nome»: e di nuovo una volta in alto e sette in basso (5,4). La
successione dei luoghi illustra il loro grado di importanza.

A questo punto, awiene il mescolamento dei sangui: il sangue del toro e del

capro vengono messi insieme (5,6) per essere utilizzati per purificare l'altare

interno (d'oro) del santuario che viene spruzzato sette volte (5,6). II residuo del

sangue del toro e del «capro per il Nome» è versato alla base ovest dell'altare

esterno, dove si mescola con altro sangue dei sacrifici fatti e viene fatto scorrere

verso la valle del Kidron (5,6).

Gerusalemme contiene il luogo in cui si ottiene il sangue da impiegare nelle

purificazioni di persone e oggetti del culto. II sangue è ottenuto dalle immola-
zioni rituali che trovano la loro sede nel Tempio di Gerusalemme. II sangue è

l'obiettivo finale cui tende l'apparato e lo strumentario sacralizzante délia città.

Questa parte del rito si concluderà con l'incenerimento sull'altare esterno
di alcune parti del toro e del capro e poi con la distruzione mediante fuoco del

toro e del capro «per il Nome» legati insieme (6,7).

IPafione vittimaria qualified Gerusalemme

1. È necessario esaminare complessivamente il quadro del rito. Nel Tempio,
il toro costituisce il cardine del sistema. E' la vittima fondamentale présente
in tutte le fasi templari. I due capri, invece, sono quelli che articolano il rito
in due assi o percorsi, come si è appena visto, uno diretto chiaramente alia

kapparah (atto che toglie il peccato e che è presupposto del perdono da parte



Gerusalemme. La congiunzione del tempio e del deserto 427

di Dio) e l'altro principalmente diretto alia rivitalizzazione cultuale dei luoghi
più santi.

La kapparah presuppone un legame diretto di chi offre con gli animali offerti.
E' con l'imposizione della mani (semikah) che si costituisce un legame stretto tra
offerente e offerta e una sorta di identificazione tra il primo e la seconda. Me-
diante la semikah, cioè, gli effetti ottenuti sulla e attraverso la vittima sono attri-
buiti all'offerente. L'animale, dopo l'identificazione, diventa l'oggetto materiale

attraverso il quale la persona da esso rappresentata entra nel rito e si appropria
dei suoi effetti. Il toro, da questo punto di vista, è una vittima molto ben evi-

denziata (ai fini del perdono) perché su di lui il Sommo sacerdote compie due

imposizioni delle mani, l'una riguardante la propria persona e la propria casa, e

l'altra riguardante sé stesso, la propria casa e i figli di Aronne (cioè i sacerdoti

nel loro complesso).
Nel suo valore teorico e prospettico, il modello procédurale, mediante pre-

cisi segni e atti, è costituito dalle operazioni compiute sul toro. In sostanza,

l'importanza del toro dipende enormemente dal fatto di venire di volta in volta

posto in relazione al capro «per Azazel» e al capro «per il Nome». Esso rende co-

municanti i due percorsi rituali. I due capri sono complementari perché l'uno è des-

tinato al Tempio, l'altro invece è inviato nel deserto. Il capro «per il Nome» serve

solo per ottenere il sangue con cui aspergere il Santo dei Santi e l'altare interno.

L'esito dello scannamento, infatti, è la raccolta in un recipiente del sangue,

concepito come essenza della vita (e che rimane taie probabilmente finché non
si coagula). Infatti, il sacerdote

riceveva il suo sangue nell'aspersorio e lo consegnava a colui che lo mescolava perché

non coagulasse (Yoma 4,3).

Sul capro «per il Nome» non si compie né l'imposizione delle mani, né la con-
fessione dei peccati. Questo capro non diviene incarnazione o sostituto del pec-
catore. Non è perciô portatore dei peccati di alcuno. E' solo uno strumento

attraverso il quale si ottiene il mezzo essenziale (sangue) per la purificazione di

luoghi e di oggetti, non di persone. Il capro «per Azazel», invece, è un punto
chiave nella cancellazione dei peccati del popolo, ma non ha alcuna funzione
rituale templare (nella raccolta del sangue). Nella confessione, infatti, corne si

ricorderà, è espressamente detto che esso si applica al popolo: «O Nome, hanno

trasgredito, hanno commesso empietà, hanno peccato davanti a te, il tuo popolo
casa di Israele» (Yoma 6,2).



428 Adriana Destro / Mauro Pesce

Corpi diversi, in luoghi diversi, vengono utilizzati in forma armonica e par-
tecipata. La spazialità diventa essenziale per perseguire l'unità del rito e la sua

piena efficacia. L'unità del rito è ottenuta mediante una forma di ricongiunzio-
ne complessa di parti. Nel risanamento globale vengono riscattate sia le perso-
ne (il popolo comune, i sacerdoti, la famiglia del sacerdote e il sacerdote stesso),

sia i luoghi (Santo dei Santi e altare interno) fondamentali del culto.

Ma la sua compattezza risulta da un'ulteriore circostanza. L'immolazione
del capro «per il Nome» e quella del toro hanno la stessa funzione. Entram-
bi servono per le aspersioni. I due sangui chiudono insieme gli atti della pu-
rificazione principale. Vengono mescolati e usati velocemente (Yoma 6,6).

L'espulsione di tutti i sangui vittimari, negli stessi spazi, ricompatta il quadro
simbolico comune.

2. Perché è necessario un rito, dunque un'attività solenne, vistosa, preordinata
e tissa? Tenendo présente che i riti servono per dare certezze, impedire ogni

imprecisione o oscillazione del significato, si pub tentare qualche risposta.
a) Solo nel rito si détermina senza ombra di dubbio la situazione personale e

collettiva del mutamento o della riconquista di uno stato originario. In questo

caso, il popolo purificato e perdonato si accinge al nuovo anno (Yom ha-kip-

purim awiene dieci giorni dopo il capodanno ebraico).

b) I riti creano un ambito di potenza (simbolica e astratta) che pertiene alla città

simbolo di tutto l'universo ebraico, Gerusalemme. La città del rito template

esplicita il suo ruolo: i suoi spazi interni e esterni interagiscono per il
risanamento.

Nel caso di Yom ha-kippurim, la ricostituzione dell'ordine e della correttez-
za delle persone e dei luoghi è spettacolarizzata nella sede cittadina prestigiosa
ed efficace.12

c) II rito rappresenta un'uccisione, un atto cruento, ma permesso e regolamen-
tato. Ogni immolazione è in qualche misura un delitto.13 L'animale-vittima è

innocente ed è fittiziamente coperto dei peccati che meriteranno la sua morte.

12 Una precisazione: in altri momenti dell'anno le colpe più gravi sono sospese finché l'azione
rituale della festa solenne di Yom ha-kippurim non scatena l'effetto: «La teshuvah (ritorno
a Dio, conversione) toglie le trasgressioni leggere, quelle <fai> e quelle <non fare>; e sospende

quelle gravi fin quando venga il Giorno delle purificazioni a toglierle» (Yoma 8,8).
13 Cfr. Mauss - Hubert: Essai (n. 5), 38.



Gerusalemme. La congiunzione del tempio e del deserto 429

II dramma dell' uccisione violenta è esorcizzato dalle attività di purificazione
e dalla sacralità dei luoghi. Il rito permette di fare cid che normalmente non è

lecito fare. E' dunque benefico.14

II significato del capro inviato nel deserto

1. Nel processo rituale di Yom ha-kippurim, ad un certo momento la città di

Gerusalemme non è più il centra délia scena. Altri spazi sono in primo piano.
Il fatto singolare è che il capro di Azazel, portatore dei peccati, non è immolato,
cioè scannato, dall'uomo e che non si utilizzi né il suo corpo, né il suo sangue
nel Tempio. Corne si è detto, esso è accompagnato, in una serie di adempimen-
ti, fuori délia città.

Esso è fatto precipitate da una rupe nel deserto e «consegnato», almeno in

apparenza, alio stesso Azazel (che nella concezione ebraica appare essere un
demone localizzato nel deserto). Il fatto che probabilmente in origine si trat-
tasse di una divinità vera e propria e di un rito pre-israelitico non toglie nulla
al significato assunto nell'ebraismo successivo. In ogni caso, si lascia che siano

queste forze malefiche, presenti in specifici spazi, a operare la morte del capro.
La morte è resa inevitabile. Il capro deve avere raggiunto il deserto ed essere

entrato in un dominio diverso e superiore a quello dell'uomo.

Bisogna domandarsi: Quai è il nesso tra deserto e città? Selvatichezza, im-

produttività sono esterne alla città. Vanno considerate qualità caratteristiche di
ciô che è «fuori» dai confini del mondo conosciuto e riscattato. Il deserto puô,

dunque, essere lo spazio degli eventi incontrollabili che si oppongono a tutto
ciô che è ordinato, utile, regolare.

Il punto centrale è che il capro che porta i peccati nel deserto è funzionale
ad alcuni tratti del sistema sacrificale di Gerusalemme. Il riscatto dalle colpe,

quindi, è idealmente immaginato come possibile e praticabile in un luogo es-

terno all'area sacra cittadina, ma essenziale rispetto ad essa. Ciô potrebbe anche

significare che la morte del capro è lasciata a Dio. Come già si è detto, l'uomo
si aspetta che intervengano forze a lui superiori che, in ultima analisi, benché

malefiche, riconducono a Dio stesso, in quanto subordinate a lui.

14 II sangue dell'animale normalmente tabuizzato, nel rito di Yom ha-kippurim è lo stru-
mento privilegiato. Il sangue del toro e quello del capro-del-Nome è messo a disposizione
dell'uomo, che lo utilizza come un mezzo formale e essenziale con cui ripristinare le con-
dizioni necessarie alla vita.



430 Adriana Destro / Mauro Pesce

Come è possibile che l'atto fondamentale della purificazione, cancellazione

e perdono dei peccati della religione ebraica preveda un rito fuori del Tempio,
anzi nell'ambito a esso più radicalmente contrapposto, e per di più in relazione

a un demone?

La struttura del rito dei due capri presuppone una polarizzazione tra deserto

e Tempio. La singolarità della polarizzazione acquista ancora maggior risalto se

si tiene conto di una condizione cultuale rigorosa: è tipico non solo della Mish-

nah, ma anche della Bibbia ebraica, un rigido monoteismo che esclude radicalmente

la possibilità di un culto quai sivoglia a un'altra divinità o a un demone,

come in questo caso sarebbe Azazel. Azazel non puô, perd, essere ignorato. È

solo ricondotto entro la unicità rituale del tempio di Gerusalemme.

Come si compongono le parti del rito? Per trovare una spiegazione di questa

ricomposizione di Azazel all'interno del culto a Dio, bisogna partire dal fatto
che i due capri costituiscono una coppia di eguali.15 L'uno non vale senza l'altro.

I due animali costituiscono la base di un evento unitario bifacciale. L'essere

identici significa che si tratta in realtà di un solo capro sdoppiato. L'idea di

sdoppiamento permette l'utilizzazione dell'unico capro in due ambiti opposti
(il Tempio e il deserto). Essi, esprimendo gli estremi di un unico universo, defi-

niscono la sua totalità, anzi la costituiscono. Mediante lo sdoppiamento dei

capri, che garantisce la non interscambiabilità delle funzioni, si riconduce a unità,

sotto il potere dell'unico Dio, il dualismo tra deserto e Tempio. Il «capro per
Azazel», in quanto identico a quello «per il Nome» è anch'esso in qualche modo

«capro per il Nome», cioè per Dio. A conferma, vale il fatto che l'imposizione
delle mani e la confessione dei peccati, come abbiamo visto nello schema del

rito, non viene fatta sul capro di Dio, ma solo su quella di Azazel. Non sarebbe,

infatti, ammissibile compiere due volte l'imposizione delle mani e la confessione

degli stessi peccati quando i due capri sono soltanto lo sdoppiamento di un unico

animale. Un capro è metà dell'unità. Insieme sono una metà del doppio. Una

metà del doppio, il «capro per il Nome», arriva, col proprio sangue nel Santo dei

Santi, cioè nel luogo della massima santità immaginabile sulla terra. Per conver-

so, Paîtra metà, «il capro per Azazel» arriva nel cuore del deserto, cioè nel luogo
della massima distanza dal sacro. Cosicché si tratta della medesima operazione
rituale complessiva che awiene per parti, tempi e spazi differenti.

15 Sul tema del doppio nel mondo antico dal punto di vista antropologico, cfr. M. Bettini (a

cura di): La maschera, il doppio e il ritratto. Strategie dell'identità, Bari-Roma 1991.



Gerusalemme. La congiunzione del tempio e del deserto 431

Si deve anche notare un'altra connessione. Affinché, come abbiamo detto,

possa iniziare l'invio del capro di Azazel nel deserto, è necessario che il sangue
del capro di Dio raggiunga prima il Santo dei Santi e contribuisca a purificare
l'altare interno. Ciô significa che il capro «per Azazel» è subordinato a quello

«per Dio», che il rito nel deserto dipende da quello del Tempio e ne è automati-

camente parte intégrante. Che sia parte di un unico processo è del resto anche

mostrato dal fatto che solo dopo il compimento del rito nel deserto si possono
riprendere e completare le successive parti del rito nel Tempio.

Il rito pare esprimere la nécessita che venga esercitata una padronanza ritu-
ale sul deserto affinché il rito liberatorio di Gerusalemme possa avere effetto. Il
dominio rituale del rapporto Tempio-deserto si esprime totalmente nell'ordine
dei tempi e nella congiunzione degli spazi.16

2. La complementarietà è sicuramente necessaria fra città santa dei culti e il
deserto che non contiene culti propriamente detti. Nel deserto non puô compier-
si l'atto d'immolazione che presuppone l'ambito sacro e purificato del Tempio
di Gerusalemme. Il capro coperto di peccati non puô essere abbandonato nel

Tempio, né il suo sangue puô essere usato per le aspersioni purificatrici.
Per comprendere questi dati occorre, perô superare l'idea di una contrap-

posizione dicotomica tra città costruita e terra arsa e incolta. Nel sistema délia

Mishnah dobbiamo piuttosto pensare ad un continuum che ha il suo massi-

mo di santità nel Tempio di Gerusalemme17 e il suo minimo nei luoghi pro-
fani incolti, abbandonati. Perciô sono immaginabili caratteri culturali attribu-

iti al deserto sulla base di ipotesi che non partono solo dalla conflittualità o

dall'opposizione, o dalla polarizzazione ma dalla gradualità (corne si vede dalla

successione di nove tappe che segnano lo spazio tra tempio e deserto).

I sistemi culturali contengono parti in conflitto più o meno forti che vengo-
no raffigurate dagli spazi, ad esempio interni ed esterni, centrali o periferici. In
essi, esiste il regolare e il suo rovescio, l'irregolare. Il deserto, perciô, potrebbe

qui simboleggiare o svelare la nécessita di mantenere un luogo dove potere far

16 II dominio rituale del rapporto santuario-deserto appare anche nel rituale délia purificazio-
ne del lebbroso il quale si serve come nel caso del rito del capro emissario di una coppia di
animali. Cfr. Destro-Pesce: Sacrifice. The Ritual for a Leper (n. 2), 70-71.

17 Ph.P. Jenson: Graded Holiness. A Key to the Priestly Conception of the World (JSOT
106), Sheffield 1992.



432 Adriana Destro / Mauro Pesce

confluire le forze incontrollate, non strutturate o residue o trasgressive. I pec-
cati vengono cosi allontanati dallo spazio ordinato entro un altro spazio che è

parte intégrante del sistema, necessario quanto il suo opposto.
In sostanza, il deserto non è solo uno spazio fuori délia città. Potrebbe

simboleggiare, in particolare, la possibilità di padroneggiare le forze, non solo

profane, che si muovono al di fuori dello spazio sacro. Simboleggia ogni spazio
ed ogni elemento che minaccia la santità e la purità del sistema simbolico reli-

gioso ebraico-levitico. La vita quotidiana, infatti, è condnuamente minacciata

dalle fond di impurità.
Nel rito di Yom ha-kippurim sull'animale, il sacerdote ha pronunciato il

nome santo di Dio cosi come è scritto. Ha pronunciato e attualizzato, cioè, la

forza sacra per eccellenza e questa forza sacra, ora vitalizzata e présente,

accompagna il capro nel deserto e quando il capro viene ucciso è in fondo Azazel

stesso che viene neutralizzato dal nome stesso di Dio.Tutto il rito, nelle sue

componenti e nelle loro connessioni, ricompatta un modello simbolico memo-
rizzabile che parte da Gerusalemme e investe ogni tipo di spazio.

***

Al livello délia spazialità simbolica, tutto si dene e tutto si deve tenere.

L'area desertica inequivocabilmente esterna alia vita organizzata pub essere

minacciosa perché contiene forze malefiche (che perô sono vinte). Diventa il
luogo del deposito e della sconfitta del peccato e delle colpe, proprio per opera
di tali forze dominabili e soggette a Dio, con fini di remissione e di perdono.

L'area della città santa non pub essere caricata del peccato, delle trasgressi-
oni. Ne sarebbe deturpata. Anzi, per essere santa, non ha altra possibilità che

quella di ricorrere a una controparte che pub assorbire le colpe. Ha bisogno
di una forza esterna. E' il deserto che è fatto intervenire come luogo in cui si

dissolvono i problemi gravi delle trasgressioni volontarie, ineliminabili con la

sola teshuvah, quelle che la determinazione umana non pub sconfiggere.
II deserto, incolto e arido è il luogo fidato per cercare soluzioni altrimend

impossibili. L'atto rituale — richiesto all'uomo — per un verso lo riscatta e per
un altro lo distanzia da Gerusalemme, consacrandolo come fattore difficile ma

raggiungibile perché necessario.

La complementarietà delle due aree è rafforzata dalla coincidenza di tenda

del Santuario e Tempio di Gerusalemme che pub esistere ed è funzionale per-



Gerusalemme. La congiunzione del tempio e del deserto 433

ché i due luoghi si ricongiungono grazie al deserto. La coincidenza in sé non
esisterebbe: è impossibile equiparare una tenda e un edificio se non esiste un

terzo elemento, un catalizzatore di significati (dell'una e dell'altro) che Ii possa
fondare insieme.

Il tempio di Gerusalemme è solo uno dei due poli catalizzanti del sistema

simbolico giudaico. Gerusalemme, la città che lo condene e che ne viene ca-

ratterizzata, non è totalmente in grado di operare. Non è qualificata per fare

il doppio polo, o per eliminarne uno. È cosi che il monoteismo levitico cerca

di subordinare la forza negativa restaurando un'unità, attraverso un processo
rituale che subordina il capro emissario al rito di Gerusalemme.

In sostanza, è la disomogeneità di tempio e deserto che consente una

congiunzione e una continuità delle basi rituali di Israele. E' l'inclusione in un
medesimo orizzonte di spazi e di fattori che viene a risolvere beneficamente

ogni conflitto o dissonanza simbolica. Il rito di Yom ha- kippurim non implica
soltanto la cancellazione dei peccati commessi dagli uomini, ma lo stato primi-
genio del popolo in alleanza con Dio e addirittura in qualche modo un reinizio
délia creazione, una palingenesi cosmica e sociale.



434 Adriana Destro / Mauro Pesce

Abstract
Nel rito di Yom ha-kippurim descritto nel trattato Yoma della Mishnah, l'area della

città santa — Gerusalemme — non puô essere contaminata dal peccato. Per essere santa,

non ha, quindi, altra possibilità che di ricorrere a una controparte che puô assorbire
le colpe. Ha bisogno di una forza esterna e correlata: il deserto. La complementarietà
delle due aree (II tempio di Gerusalemme e il deserto) è rafforzata dalla coincidenza
della tenda del Santuario (di cui parla il Levitico) e il Tempio che esiste storicamente a

Gerusalemme. Essi coincidono perché ambedue opposti al deserto. Gli autori esami-

nano la relazione Gerusalemme deserto come uno degli elementi strutturali e rituali del
sistema giudaico della Mishnah.

In the ritual of Yom ha-kippurim described in the Yoma tractate of the Mishnah, the

Temple of the Holy city of Jerusalem cannot be contaminated by sins. To be holy
Jerusalem must be therefore connected in a oppositive relation with a place in which
the contaminating force of sin can be discharged. The complementarity of the two
spheres (the Temple of Jerusalem and the wilderness) is reinforced by the coincidence

of the tent of sanctuary (in the book of Leviticus) and the second Temple of Jerusalem.

They coincide because are both opposed to the desert. The article takes the relation

Jerusalem - wilderness as one of the structural and ritual elements of the Judaic

system of the Mishnah.

Adriana Destro / Mauro Pesce, Bologna


	Gerusalemme : la congiunzione del tempio e del deserto

