
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 4

Artikel: Philippi und Jerusalem : sind Phil 3, 20 und Gal 4, 24-26 politische oder
ethische Texte?

Autor: Wischmeyer, Oda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877668

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877668
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philipp! und Jerusalem

Sind Phil 3,20 und Gal 4,24-26 politische oder ethische Texte?

Ungemessen ist die Fülle des Lichtes, das sich, von Jahr zu Jahr
zunehmend, über die griechischen, kleinasiatischen und syrischen
Großstädte des Neuen Testaments ergießt, das eigentliche
Missionsgebiet des Urchristentums erhellend wer das alles geschaut

hat, der wird ein Bleibendes besitzen: die Erkenntnis von der

Großartigkeit jener «Welt», von der ein Paulus zu sagen gewagt hat,
sie sei im Vergehen: War dies Wort eines Handwerkermissionars

vom ohnmächtigen Neid des Ausgeschlossenen diktiert, oder kam

es aus dem Bewußtsein einer selbst dieser Welt überlegenen Kraft?1

In bewundernswerter Klarsicht hat Adolf Deissmann, einer der Pioniere

frühchristlicher Religions-, Sozial- und Mentalitätsgeschichte, das spannungsvolle

Verhältnis zwischen den sozialen und politischen Rahmenbedingungen der

Mission des Paulus und seiner eigenen religiösen Weltsicht formuliert. Die

gegenwärtige kontextuelle Paulusforschung dagegen geht grundsätzlich von
Beziehungen, Interdependenzen und Koinzidenzen zwischen den allgemeinen

politischen Bedingungen der Prinzipatszeit, der Verfassung der
kleinasiatischen und griechischen Städte, den kommunitären und kommunikativen

Strukturen der frühchristlichen Gemeinden und den paulinischen Briefen aus,

arbeitet aber im Hinblick auf den römischen Staat und die Rolle des princeps

auch mit einem politischen Konfrontationsmodell. In diesem Zusammenhang
wird in der exegetischen Literatur häufig auf Phil 3,20 und Gal 4,25f. verwiesen

— zwei prominente Paulustexte, die politische Interpretationen geradezu
herauszufordern scheinen. Doch wird eine solche Deutung der Komplexität der

Wechselwirkungen gerecht, die Paulus bei seiner Wahrnehmung der politischen
und sozialen Bedingungen seiner Zeit und bei der Konzeption seiner eigenen
Gemeinden geleitet haben?

Diese Frage leitet die folgenden Überlegungen, deren Absicht es ist, Phil

3,20 und Gal 4,25f. von der Distanz her zu interpretieren, auf die Deissmann

1 A. Deissmann: Licht vom Osten, Tübingen '*1923, 240f. - Der Beitrag ist Ekkehard W
Stegemann gewidmet, der selbst gewichtige Untersuchungen zur frühchristlichen
Sozialgeschichte sowie zu neuen readings der Paulusbriefe beigesteuert hat.

ThZ 4/69 (2013) S. 298-319



Philippi und Jerusalem 299

hingewiesen hat: Es handelt sich — so werde ich argumentieren — weder um
allgemein-politische noch der Stadt-Thematik gewidmete, sondern um ethische

Texte, mit denen Paulus das eigene Ethos seiner christusbekennenden

Gemeinden entwickeln und stärken will. Bei meiner Interpretation nehme ich

im kritischen Dialog auf drei benachbarte aktuelle Bereiche der Paulusforschung

Bezug: erstens auf die politische und sozialgeschichtliche Interpretation
von Phil 3,20 und Gal 4,25£, zweitens auf einige Aspekte der Polis2- und drittens

der «territoriality»- bzw. «Space»- oder «geographical awareness»-Forschung.3

1. Paulus und die Städte

Beginnen wir mit der Wahrnehmung der Städte. Paulus war ein Stadtmensch,4

und trotz seiner umfangreichen Reisen durch Syrien, Kleinasien und
Griechenland, die ihn zwar über die guten römischen Strassen, dabei aber durch

Gebirge, Wüsten und Flüsse führten und mit Räubern und Landbewohnern

zusammenbrachten, konzentrierte er seine Wirksamkeit auf die zumeist in
Küstennähe liegenden Städte, auch wenn diese für ihn ebenso gefährlich waren
wie das Land (II Kor 11,26). Die Städte waren seine politische Wirklichkeit. In
den Städten waren die Menschen, denen seine Sendung galt. In den Städten

predigte er das eùayyéLiov, lehrte er, gründete er eigene 8KKÀr|cnai, in den

2 Vgl. zur Definition K.L. Noethlichs: Städte des Mittelmeergebietes: Entwicklung und In¬

stitutionen, in: NTAK 2, Familie, Gesellschaft, Wirtschaft, Neukirchen-Vluyn 2005, 116-

123 (117): «Eine <Stadt> ist... eine Gebietskörperschaft, bestehend aus einem eng bebauten

Zentrum (der eigentlichen ävitas) und einem dazugehörigen territorium, auf dem dasselbe

Stadtrecht gilt. Das röm. Reich stellt sich also dar als eine flächendeckende Ansammlung
einzelner Städte, insgesamt etwa 2000 zur Zeit der größten Ausdehnung Die röm. Zentrale

vertrat eindeutig das Prinzip kommunaler Autonomie». Wichtig ist der Unterschied
zwischen griechischer und römischer Stadt: «Bei den gr. poleis gab es keine rechtlichen
Unterschiede [Die Römer] erfanden ein abgestuftes System verschiedener städtischer

Rechtskategorien» (116). Dazu gehört der Status der colonia, der im Neuen Testament nur
für Philippi erwähnt wird. Vgl. dazu P. Pilhofer: Antiochia und Philippi. Zwei römische
Kolonien auf dem Weg des Paulus nach Spanien, in: ders.: Die frühen Christen und ihre
Welt. Greifswalder Aufsätze 1996-2001 (WUNT 145), Tübingen 2002, 154-165.

3 Zwei weitere Bereiche werden ebenfalls berührt, soweit sie mit Phil 3 und Gal 4 befasst

sind: die umfangreiche motivgeschichtliche Forschung zum Thema der himmlischen Stadt

und die Jerusalemtheologie der neutestamentlichen Schriften - letzteres ebenfalls ein Thema

von E.W Stegemann.
4 Vgl. den entsprechenden Beginn des Kapitels «Die urbane Umwelt des paulinischen Chris¬

tentums» bei W.A. Meeks: Urchristentum und Stadtkultur. Die soziale Welt der paulinischen

Gemeinden, Gütersloh 1993 [The First Urban Christians, London 1983], 24-110.



300 Oda Wischmeyer

Städten wurde er gehört, aber auch abgewiesen, verfolgt, verhaftet, ausgewiesen.

Trotzdem zeigte er keine Furcht gegenüber den Städten der hellenistischrömischen

Welt.

Die verschiedenen Stationen der paulinischen Missions- und Besuchsaufenthalte

in den Städten des östlichen Mittelmeerraumes hat der Verfasser der

Apostelgeschichte festgehalten. Er ist es auch, der uns das Bild von Paulus,

dem 7roÀ.vcr|ç der «nicht unbekannten Stadt Tarsus in Kilikien» (Apg 21,39)

vermittelt, der zugleich Pcopaioç ist (Apg 16,37; 22,25.26.27.29; 23,27), ja der

diese 7toÀ.iT8Îa nicht erst für viel Geld erworben, sondern schon geerbt hat

(Apg 22,28). Paulus wird von Lukas die doppelte Stadtbürgerschaft von Tarsus

und von Rom attestiert. Über die Historizität der lukanischen Angaben ist viel

gestritten worden, eine eindeutige Entscheidung wird sich weder für das

tarsische noch für das römische Bürgerrecht fällen lassen.5 Wayne A. Meeks hat

aber zurecht darauf hingewiesen, dass «der Verfasser der Apostelgeschichte

es, ob seine Information nun auf Wahrheit oder Fiktion beruhte, immerhin für

glaubhaft [hielt], dass Paulus' Vater sowohl Bürger von Tarsus als auch Bürger
Roms war und dennoch seinen Sohn zum Studium bei Rabbi Gamaliel nach

Jerusalem schickte».6 Auf jeden Fall hat sich das Leben des Paulus in Städten

zwischen Tarsus, Jerusalem und Rom abgespielt. Er war in verschiedenen

Städten erfolgreich — in anderen nicht — und wusste sich dort zu behaupten.
Für die gegenwärtige Paulusforschung, besonders soweit sie sozialgeschichtlich

geprägt ist,7 ist daher mit guten Gründen die lukanische Wahrnehmung
der städtischen Herkunft und des städtischen Missionsfeldes des Paulus von
entscheidender Bedeutung.8

5 Vgl. dazu die nüchterne und informative Zusammenstellung bei F.. Ebel: Das Leben des

Paulus, in: O. Wischmeyer (Hg.): Paulus. Leben - Umwelt - Werk - Briefe (UTB 2767),

Tübingen 22012, 105-118 (Auseinandersetzung mit der Lit.). Für das Bürgerrecht
argumentiert jetzt E. Weber: Das römische Bürgerrecht des Apostels Paulus, Tyche 27 (2012)
193-208.

6 Meeks: Urchristentum (Anm. 4), 83.
7 Vgl. besonders: Meeks: Urchristentum (Anm. 4; dort das luzide Nachwort von G. Theis-

sen, 382-387); G. Theissen: Studien zur Soziologie des Urchristentums (WUNT 19),

Tübingen 1979 [31989] ; E.W Stegemann und W. Stegemann: Urchristliche Sozialgeschichte,

Stuttgart-Berlin-Köln 1995.
8 Vgl. die klassische Darstellung bei Meeks: Urchristentum (Anm. 4), bes. 88-110. Für die

gegenwärtige, stark expandierte Forschungslage informativ der Einführungsartikel Noeth-
lichs: Städte des Mittelmeergebietes (Anm. 2), 116-123. Dort auch die folgenden Beiträge



Philippi und Jerusalem 301

Sucht man bei Paulus selbst nach einem entsprechenden Echo der

Erfahrungen mit Städten, findet sich nichts Derartiges. Es ist daher nicht verwunderlich,

dass die schwache eigene paulinische Wahrnehmung von Städten9 gegenüber

der lukanischen Darstellung kaum Aufmerksamkeit auf sich gezogen hat.

Die folgende Aufstellung dokumentiert zunächst, dass Paulus selbst in seiner

Korrespondenz wesentlich weniger Städte nennt als die Apostelgeschichte.

Städte, die in den Paulusbriefen genannt werden (ausser Jerusalem)

Antiochia am Orontes Gal2,ll
Athen I Thess 3,1 (Athenaioi Apg)
Damaskus II Kor 11,32; Gal 1,17

Ephesus I Kor 15,32; 16,8

Kenchreai Rom 16,1

Korinth I Kor 1,2; II Kor 1,1.23 (Corinthioi II Kor 6,11)

Philippi Phil 1,1; I Thess 2,2 (Philippesioi10 Phil 4,15)

Rom Rom 1,7.15 (Romaioi fehlt, mehrfach in Apg)
Thessaloniki Phil 4,16 (Thessalonikoi I Thess 1,1)

Troas II Kor 2,12

unter: «Einzelne Städte im Profil» (127-177). Weiter D.-A. Koch: Die Städte des Paulus, in:

Wischmeyer: Paulus (Anm. 5), 142-159. Koch konzentriert sich auf die Poleis der Asia und
auf die Poleis und Coloniae (Philippi und Korinth) in Griechenland als auf jene Städte, in
denen Paulus erfolgreich und nachhaltig gewirkt hat. Hinzu kommt Rom als seine letzte

Wirkungsstätte. Jerusalem behandelt Koch nicht. - Wichtig sind die grossen Monographien

zu den «paulinischen» Städten aus neutestamentlicher Sicht: A. Dauer: Paulus und
die christliche Gemeinde im syrischen Antiochia (BBB 106), Weinheim 1996; Ch. von
Brocke: Thessaloniki - Stadt des Kassander und Gemeinde des Paulus. Eine frühe christliche

Gemeinde in ihrer heidnischen Umwelt (WUNT 2.R. 125), Tübingen 2001; J.M. Mur-
phy-O'Connor: St. Paul's Corinth: Text and Archaeology, Collegeville '2002; P. Trebilco:
The Early Christians in Ephesus from Paul to Ignatius (WUNT 166), Tübingen, 2004;
St. Witetschek: Ephesinische Enthüllungen 1. Frühe Christen in einer antiken Grossstadt

(BiTS 6), Leuven 2008. Zu Philippi s.u. (vgl. auch zahlreiche Sammelbände zu den genannten

Städten). Zum Thema allg. R. von Bendemann/M. Tiwald (Hg.): Das frühe Christentum

und die Stadt (BWANT 198), Stuttgart 2012.

imiç begegnet nur Rom 16,23; II Kor 11,26.32. Vgl. dagegen die Stadt-Texte in Hebr und
in Apk.
Vgl. dazu P. Pilhofer: Philippi. Band I. Die erste christliche Gemeinde Europas (WUNT
87), Tübingen 1995, 117f. (mit Rückbezug auf WM. Ramsay: The Philippians and Their
Magistrates, JThS 1 [1900] 114-116): Philippesioi ist die Gräzisierung von Philippenses.



302 Oda Wischmeyer

Städte, die nicht in den Paulusbriefen, aber in der Apostelgeschichte und in den

Deutero- bzw. Tritopaulinen genannt werden (Auswahl)

Amphipolis Lystra
Antiochia in Pisidien Milet

Apollonia Neapolis
Assos Paphos
Attalia Patara

Caesarea maritima Perge

Beröa Ptolemais

Derbe Salamis

Hierapolis Smyrna
Iconium Tarsus

Kolossae Tyrus
Laodicea

Jerusalem in den Paulusbriefen'1

Jerusalem Rom 15,19 Hierosolyma Gal 1,17

Rom 15,25 Gal 1,18

Rom 15,26 Gal 2,1

Rom 15,31

I Kor 16,3

Gal 4,25.26

Im Vergleich zwischen der ersten und zweiten Städtegruppe fällt besonders

auf, dass Paulus selbst nirgendwo Tarsus nennt und auch nicht auf die Städte

im Lykostal verweist, die eng mit seiner Missionstäügkeit verbunden sind. In
der ersten Gruppe erstaunen das völlige Desinteresse des Paulus an dem Lob

" Zu der unterschiedlichen Schreibweise vgl. M. Bachmann: Jerusalem und der Tempel. Die

geographisch-theologischen Elemente der lukanischen Sicht des jüdischen Kultzentrums

(BWANT 109), Stuttgart u.a. 1980,13-66.



Philippi und Jerusalem 303

jener Städte, an deren Gemeinden er schrieb, sowie der äusserst seltene Verweis

auf die wichtigen Städte selbst: auf Korinth, Philippi und Thessaloniki, aber

auch auf Antiochia und Ephesus, jene Städte, in denen sich Paulus längere Zeit
als Missionar und Handwerker aufhielt und die wichtige Gemeinden hatten.12

Auch Rom wird nicht als Hauptstadt thematisiert.13 Dagegen wird mehrfach

Jerusalem14 genannt. Bei näherem Hinsehen zeigt sich allerdings, dass

Jerusalem nur in Rom 15,19 und Gal 4,25 in thematischem, nicht nur in

geographisch-biographischem Zusammenhang erwähnt wird. Trotzdem wird einzig
jene Stadt, die nirgendwo als «Paulusstadt» fungiert, nämlich Jerusalem, anders

als alle anderen Städte und vor allem als Rom, ein eigenes Thema für Paulus.15

Diese Diskrepanz in der Wahrnehmung der Städte zwischen Paulus und
der Apostelgeschichte, die sich weder einfach sozialgeschichtlich noch biographisch

erklärt, ist der Ausgangspunkt der folgenden Ausführungen, deren Ziel
es nicht ist, die urchristliche Sozialgeschichte zu relativieren, sondern darauf
aufmerksam zu machen, dass sich die eigene Wahrnehmung des Paulus, soweit

wir sie aus seinen Briefen rekonstruieren können, sowohl von der Darstellung

12 Ich kann hier nur im Vorbeigehen darauf hinweisen, dass Paulus offensichtlich missions¬

strategisch in Provinzen und Landschaften dachte und sich auf territorial-politische
Ordnungsbegriffe des Imperiums bezog (Rom 15,17-29); vgl. O. Wischmeyer: Die paulinische
Mission als religiöse und literarische Kommunikation, in: F.W Graf/K. Wiegandt (Hgg.):
Die Anfange des Christentums, Frankfurt/M. 2009, 90-121. Aus geographischer Perspektive:

K. Magda: Paul's Territoriality and Mission Strategy. Searching for the Geographical
Awareness Paradigm behind Romans (WUNT 2.R. 266), Tübingen 2009. Magda setzt sich

kritisch mit J.M. Scott: Paul and the Nations: The Old Testament and Jewish Background
of Paul's Mission to the Nations with Special Reference to the Destination of Galatians

(WUNT 84), Tübingen 1995, auseinander.
13 Anders die Belege in der Apostelgeschichte. Zur Frage territorialer Konzepte in Apg vgl.

Th.J. Bauer: Christliches Selbstverständnis, imperiale Propaganda und das Ziel der
Geschichte, Millenium 9 (2012) 1-58. Grundlegend für das «Raum»-Konzept: C. Nicolet:
Space, Geography, and Politics in the Early Roman Empire, Ann Arbor 1991.

14 Paulus erwähnt keine Studienzeit in Jerusalem!
15 Magda: Paul's Territoriality (Anm. 12), 25, weist zu Recht darauf hin, dass Jerusalem nicht

im Zentrum des praktischen paulinischen Verständnisses von geographischem Raum-Territorium

steht. Allerdings ist die Formulierung von Rom 15 Jerusalem-zentriert. Sie steht
in deutlichem Gegensatz zu Gal 1,17. Vgl. dazu R. Jewett: Romans. A Commentary (Her-
meneia), Minneapolis 2007, 911-915 (mit Bezug auf Scott: Paul and the Nations [Anm.
12]). Jewett sieht keinen Gegensatz zwischen Rom 15,19 und Gal 1,17: Paulus denkt in
Rom 15 an den Apostelkonvent.



304 Oda Wischmeyer

der Apostelgeschichte16 als auch von unserer Wahrnehmung und Rekonstruktion

seiner politischen Welt unterscheidet. Paulus ist es in seinen Briefen nicht

um die von Deissmann eingangs beschworene Grösse der kleinasiatischen und

griechischen Städte, in denen er sich aufhält, zu tun, um ihre besondere

kulturelle Rolle, die beispielsweise immer wieder für Tarsus betont wird, um ihre

Verwaltungs- und Bevölkerungsstruktur, oder um die Rolle Roms als urbs bzw.

caput mundi11. Paulus nimmt die Städte vielmehr als Sitze der frühchristlichen

8KKÀ,r|Gtai in den Blick, und nur um diese geht es ihm. Man muss nicht
bezweifeln, dass er den Unterschied zwischen Städten wie Athen und Rom und

zwischen îrâ^eiç und coloniae (Philippi, Korinth, Troas18) gekannt und unter
Umständen, gerade was letztere angeht, für seine Mission benutzt hat, aber er
thematisiert ihn nicht.19 Er benutzt die urbane Kultur der Osthälfte20 des Imperium

Komanum — was er thematisiert, und das heisst: was ihn beschäftigt, ist aber

etwas sehr anderes, nämlich der «Wandel» «seiner» èKKÀ,r|oiai.

Vgl. die Anknüpfungsstrategien mit dem Städtelob z.B. in Athen. - Zu Jerusalem und

Rom in Apg vgl. M. Bachmann: Jerusalem und Rom im lukanischen Doppelwerk.
Beobachtungen zu Struktur und Aussageabsicht, in: ders.: Von Paulus zur Apokalypse - und
weiter. Exegetische und rezeptionsgeschichtliche Studien zum Neuen Testament (NTOA
91), Göttingen 2011, 317-339.

Vgl. dazu R. Vorholt: Alle Wege führen nach Rom, in: von Bendemann/Tiwald: Das frühe
Christentum (Anm. 8), 208-218. Vorholt weist darauf hin, dass «Paulus und seine Mitarbeiter

offenkundig in den Maßstäben des römischen Imperiums» planen (215). Es geht
also - verkürzt gesagt - nicht um den Ruhm Roms, sondern um die paulinische Missionsstrategie.

Zu den coloniae vgl. J.E. Stambaugh: The Ancient Roman City, Baltimore / London 41992.

Zu der differenzierten Entwicklung der christlichen Gemeinden in den griechischen coloniae

Philippi und Korinth vgl. D.-A. Koch: Christsein in Philippi und Korinth. Integration
und Abgrenzung frühchristlicher Gemeinden in den römischen Provinzen Makedonien
und Achaia, Neotest. 43 (2009) 334-353.

Methodisch bleibt es fragwürdig, die Intentionen des Paulus bei seinen Missionsreisen von
Details der historischen und politischen Gegebenheiten der Stadtlandschaften im Osten
des Imperiums abhängig zu machen. Zum Verhältnis des Paulus zu den Städten seiner

Gemeinden vgl. auch O. Wischmeyer: Forming Identity Through Literature. The Impact
of Mark for the Building of Christ-Believing Communities in the Second Half of the

First Century C.E., in: E.-M. Becker/A. Runesson (Eds.): Mark and Matthew I. Comparative

Readings: Understanding the Earliest Gospels in their First-Century Settings (WUNT
271), Tübingen 2011, 355-378 (359-362).
Und er plant für den ihm unbekannten Westen.



Philippi und Jerusalem 305

2. Das himmlische Politeuma der Gemeinde in Philippi
Zwei Texte werden immer wieder für das Thema «Paulus und die Städte»

herangezogen: Phil 3,20 und Gal 4,25f. Phil 4,20 ist zudem ein Schlüsseltext im

Zusammenhang der Debatte um «Paul and Politics». Ich frage zuerst, wieweit

Phil 3,20 für dieses Thema herangezogen werden kann.

Im Rahmen einer seiner heftigsten polemischen Attacken21 gegen
ungenannte Gemeindeglieder («viele») — nicht gegen gegnerische Missionare -, die

so leben, dass sie «Feinde des Kreuzes Christi» sind, statuiert Paulus im
Philipperbrief:

f|(tcf)v yàp to 7to/.iiei)pa év oùpavoîç xmàpypv, èq ou Kai acoxfjpa

àîteKÔexôpeOa KÜpiov 'Irjootiv Xptaxôv (Phil 3,20).

Was in unserm Zusammenhang wichtig ist, ist die Interpretation von 7toldx£iJga
év onpavotç. Dabei ist Folgendes zu beachten: Der Ausdruck ist als Metapher

gesetzt, und der argumentative Kontext von Phil 3,20 muss berücksichtigt werden.

Der Vordersatz entfaltet seine Bedeutung in der Spannung zwischen (1)

dem Begriff 7ioÀ,ixenga und (2) «den Himmeln». Diese beiden Aspekte: (1)

die politische und (2) die religiöse Semantik, stellen im Kontext der genannten
Polemik die Basis meiner Interpretation dar, die im Ergebnis den Text als (3)

ethischen, nicht aber als politischen Text liest.22

Zu dieser Polemik vgl. die breite bibliographische Dokumentation bei J. Reumann: Phi-

lippians. A New Translation and Commentary (The Anchor Yale Bible), New Haven /
London 2008, 590.592-602. Reumann denkt für Phil 3 anscheinend an sog. judaisieren-
de gegnerische Missionare und an libertinistische Gemeindegruppierungen (vgl. bes. W.

Schmithals: Die Irrlehrer des Philipperbriefes, ZThK 54 [1957] 297-341).
Zur Forschungsgeschichte vgl. die sehr klare Darstellung bei D. Schinkel: Die himmlische

Bürgerschaft. Untersuchungen zu einem urchristlichen Sprachmotiv im Spannungsfeld
von religiöser Integration und Abgrenzung im 1. und 2. Jahrhundert (FRLANT 220),
Göttingen 2007, 100-119.



306 Oda Wischmeyer

(1) noMx8D(da,23 neutestamentliches hapax legomenon,24 bezeichnet nicht «die

Stadt» selbst, sondern das «politische Gemeinwesen», die «Verfassung» oder
das «Bürgerrecht» und gehört damit, wie immer das Substanüv im konkreten

Zusammenhang zu verstehen ist, zu den Grundbegriffen der griechischen Po-

lislexik.25 Die entsprechenden Lexeme 7iOÀtTT|Ç — so für Paulus in Apg 21,39

— und 7toÀ.ttela fehlen im paulinischen Lexikon, das Grundlexem 7IÔÀ.IÇ selbst

begegnet nur nebenbei in Rom 16,23 (auf die Tätigkeit des Erastos in Korinth
bezogen) und II Kor 11,26 (Peristasenkatalog) und 32 (Damaskus), dagegen

sehr oft bei den Synoptikern, in der Apostelgeschichte, im Hebräerbrief und

besonders in der Offenbarung. Eine eindeutige Entscheidung zur Bedeutung

von 7ro^ATSDp(x lässt der Text nicht zu, da das Substantiv metaphorisch verwendet

ist. Umso genauer ist der argumentative Kontext zu beachten, mit dem der

Satz in antithetischer Logik (fipcöv yàp) verbunden ist.

Lukas Bormann setzt in seiner Studie über Philippi bei 7toL(T8TJ(ta an und

formuliert in seinem Résumé: «Die Philippergemeinde fühlt sich einer anderen

politischen Gemeinschaft angehörig (Phil 3,20)».26 Nun wissen wir nicht, wie

23 Grundlegend: W Ruppel: Politeuma. Bedeutungsgeschichte eines staatsrechtlichen Termi¬

nus: Ph. 82 (1927) 268-277.433-454. Vgl. auch den Art. Politeuma, in: DNP 10, Stuttgart
2001, 27 (G. Thür): P. bedeutet zunächst Staatsgewalt, Regierungs- und Verfassungsform,
dann bes. im Seleukiden- und Ptolemäerreich «landsmannschaftliche Zusammenschlüsse
z.B. der als Minderheiten lebenden Makedonen, Griechen, Perser und Juden, mit teilweiser

Selbstverwaltung und eigener Gerichtsbarkeit». - Den Unterschied zwischen «Heimat», aus

der Lutherübersetzung vertraut, und «Bürgerrechte verdeutlicht Pilhofer: Philippi. Band I
(Anm. 10), 128f. Pilhofer votiert für die Ubersetzung mit «Bürgerrecht» (130). Reumann:

Philippians (Anm. 21), 575-577, fasst die Bedeutung enger: «our governing civic association»

(576); so schon R.S. Ascough: Paul's Macedonian Associations. The Social Context of
Philippians and IThessalonians (WUNT 2.R. 161), Tübingen 2003, 78. Vgl. die ausführliche

Diskussion bei Schinkel: Himmlische Bürgerschaft (Anm. 22), 54-67.
24 Vgl. aber Phil 1,27. Vgl. die Ausführungen Pilhofers: Philippi. Band I (Anm. 10), 136-139

zu Phil 1,27 (epigraphischer Kontext in Philippi).
25 Das gilt auch in dem administrativ veränderten Rahmen der Colonia lulia Augusta Philippen-

sis. Vgl. dazu L. Bormann: Philippi. Stadt und Christengemeinde zur Zeit des Paulus (NT.S

78), Leiden-New York-Köln 1995, 66f.222-224, und Pilhofer: Philippi. Band I (Anm. 10),

114-134. Die beiden Arbeiten gewichten den Anteil der römischen Bevölkerung der
Kolonie und die Rolle des Kaiserkultes und der imperialen Perspektive unterschiedlich (vgl.
den knappen Vergleich bei Pilhofer, 47f., der sich allerdings deutlich von seiner eigenen

Darstellung auf S. 114-118 unterscheidet, wo wie bei Bormann das «römische Milieu»
der Stadt betont wird, S. 117). Insgesamt kann an der Bedeutung der römischen

Bevölkerungsgruppe kein Zweifel bestehen.
26 Bormann: Philippi (Anm. 25) 223.



Philippi und Jerusalem 307

sich die christusgläubigen Philipper fühlten und wie weit sie bereits eine klare

Vorstellung davon hatten, eine eigene soziale und politische Körperschaft
darzustellen. Wir können aber feststellen, dass Paulus sie wie auch seine anderen

Gemeinden in der Tat als eigene Körperschaft versteht (Phil 4,15). Bormann

nennt die organisatorischen und konzeptionellen Aspekte dieser Eigenorganisation

und kommt zu dem weiteren Urteil, «daß hier Konkurrenz zum
religiöspolitischen Programm des Prinzipates im Entstehen ist».27 Auch dies ist sehr

weit gegriffen, denn im fraglichen Text geht es nicht um die Regierungsform
des Imperiums im 1. Jahrhundert n.Chr., sondern um Formen der Stadtverwaltung.

Und selbst dabei muss offen bleiben, ob Paulus lediglich eine eigene

Körperschaft konstituiert oder darüber hinaus auch schon eine Konkurrenz mit
anderen, politisch geprägten Körperschaften intendiert. Direkte Hinweise auf
eine solche Intention, die auf Konflikt und — wenn möglich — Ersatz der städtischen

durch die neue christüche Bürgerschaft hinweist, finden sich im
Philipperbrief jedenfalls nicht.

Immerhin wäre es möglich, dass Paulus in Phil 3,20 doch einen eigenen

stadtpolitischen Anspruch der Gemeinschaft der christusbekennenden

Philipper formulierte, um ihr eigenes körperschaftliches standing in der colonia von
Philippi zu betonen. Aber auch diese Interpretation ist zweifelhaft. Die Textlogik

der paulinischen Polemik von Phil 3,20 weist in eine andere Richtung.
Paulus polemisiert nicht gegen die städtischen Organe der colonia und ebenso

wenig für eine eigene Organisation. Seine Polemik richtet sich vielmehr nach

innen, nämlich gegen jene schon erwähnten «Vielen», die als Feinde des Kreuzes

Christi leben, «ehrlos» und «irdisch gesinnt» (3,19). Wie die von Paulus hart

angegriffenen Gruppierungen in der Gemeinde zu bestimmen sind, muss hier

nicht diskutiert werden.28 Deutlich ist, dass Paulus primär gegen eine falsche

27 A.a.O. 222.
28 Zur Bedeutung der Polemik-Forschung für die Frage nach den «Gegnern des Paulus» bzw.

nach unterschiedlichen Gruppierungen in den Gemeinden vgl. O. Wischmeyer/L. Scor-
naienchi: Einführung (zs. mit L. Scornaienchi), in: Polemik in der frühchristlichen Literatur.

Texte und Kontexte, hg.v. O. Wischmeyer und L. Scornaienchi (BZNW 170), Berlin/
Boston 2011, 1-14. E.-M. Becker: Polemik und Autobiographie. Ein Vorschlag zur Deutung

von Phil 3,2-4a, in: Polemik in der frühchristlichen Literatur, 233-254, interpretiert
die Polemik in Phil 3 autobiographisch-rhetorisch. Der autobiographische Aspekt besteht
in Phil 3,20 insoweit, als Paulus auch hier die «Gegner» in explizitem Gegensatz zu seiner

Person konstruiert (3,3-16: autobiographische Passage).



308 Oda Wischmeyer

Ethik, ein falsches 7io/dTO)KC70ai in der Gemeinde kämpft. Das T||iö)V in 3,20

bezieht sich ja auf die SKKXr]Gia der Philipper (4,15).

(2) Diese wird in der Polemik des Paulus nun auf ihre himmlische Bestimmung

hin durchsichtig gemacht. «Die Himmel» — singularisch oder pluralisch
— werden bei Paulus ähnlich wie 7toA.lx8l)(ta selten erwähnt.29 «Himmel» ist ein

Grundbegriff antiker Kosmologie wie gemeinantiker religiöser Sprache,30 in

frühjüdischen und neutestamentlichen Texten besonders akzentuiert in
apokalyptischen Zusammenhängen verwendet.31 Bei Paulus findet sich diese

Konnotation in I Thess 1,10 und 4,16, unter Umständen auch in der Formulierung
von Rom 1,18. Für das Verständnis des Philipperbriefs ist II Kor 5,1 f. von
besonderem Interesse, denn hier setzt Paulus eine analoge Metapher: die

Doppelmetapher (1) von «dem Haus (otKta) aus Gott», «dem nicht mit Händen
gemachten ewigen Haus in den Himmeln», das dem «irdischen Haus dieses Zeltes»

entgegengesetzt ist, und (2) der «Behausung (oiKT|Tf|plOV) aus dem Himmel». Das

Syntagma ist hier Teil eines hochkomplexen religiösen Textes (5,1-10), der am
Ende in ein apokalyptisches Szenario mündet.32 Nun wird die Hausmetapher
— anders als die Bürgerrechtsmetapher in Phil 3,20 — von der Exegese nicht im

Zusammenhang mit der Debatte um die frühchristlichen Hauskirchen33 und

deren Strukturen gelesen, sondern von vornherein als das verstanden, was sie

ist: als Bildgeber. Dasselbe gilt für Phil 3,20. Hier ist JioHTSVga Bildgeber. Beide

Substantive, 7io/dTr,U|i(r und oiida bzw. oiKriTfpiov,34 werden von Paulus in
derselben Weise metaphorisch verwendet, indem er sie mit dem Himmel als

der Sphäre des «Herrn Jesus Christus» (Phil 3,20) in Verbindung bringt, genauer

gesagt: in den Himmel verlegt und von einer himmlischen Behausung und
einem himmlischen Bürgerrecht spricht.

Wofür aber setzt Paulus die ganz und gar irdischen Grössen von Haus und

29 Rom 1,18; 10,6; II Kor 5,lf.; 12,2; Gal 1,8; Phil 3,20; I Thess 1,10; 4,16. Vgl. Art. Himmel,
in: RAC 15, Stuttgart 1989, 173-212 (A. Lumpe / H. Bietenhard).

30 So in Gal 1,8 und Rom 10,6, auch II Kor 12,2.
31 Mk 13par. und Apk.
32 Vgl. die Offenbarungsverben in Rom 1,18 und II Kor 5,10.
33 Zum Thema vgl. D. Horrell: From adelphoi to oikos theou: Social transformation in Pauline

Christianity, JBL 120 (2001) 293-311. Zuletzt B.S. Billings: From House Church to Tenement

Church: Domestic Space and the Development of Early Urban Christianity - The

Example of Ephesus, JThSt 62 (2011) 541-569.
34 Beides selten und unspezifisch bei Paulus, d.h. vergleichbar mit 7toklx8l)pa.



Philippi und Jerusalem 309

Bürgerrecht ein?35 noAitsuga und ohcla stehen in ihrer eigentlichen Bedeutung
für materiellen und ideellen festen Besitz, für ein Zuhause, für Rechte, für
bürgerliche Freiheit und Ordnung, kurz: für die Grundlagen des sicheren und
geordneten städtischen Lebens eines Polisbürgers.36 Eben diese Privilegien des

7toAnTr|ç, Haus und Bürgerrecht, die gleichermassen statisch, nämlich als Besitz

und Rechtsposition, und dynamisch, nämlich als Lebensführung, zu denken

sind, werden mittels der Metapher in «die Himmel» transponiert,37 damit sachlich

transformiert und in strikten Gegensatz zum Irdischen (xà ejtlyeta Phil

3,19; f| 87tlyeioç ijpcöv oiida II Kor 5,1) gestellt. Genau genommen handelt es

sich in Phil 3,20 und II Kor 5,1 also um paradoxe Metaphern, denn «in den

Himmeln» gibt es weder Bürgerrecht noch Häuser, und Paulus will nicht von
neuen Strukturen und Lebensverhältnissen im Eschaton sprechen.38 Mittels
der paradoxen Metapher weist Paulus die Gemeindeglieder der christusbekennenden

8KKAt]aiai in Korinth und in Philippi vielmehr darauf hin, dass ihre

Existenz und ihre Freiheit gerade nicht am Körper und einem irgendwie
gearteten «irdischen» Bürgerstatus hängen, sondern «in den Himmeln», d.h. beim

Kyrios, gegründet sind. Dort liegen ihre Sicherheit und ihre Ehre (Phil 3,21).

II Kor 5,1-10 und Phil 3,20 lassen sich also weder auf eine politische noch

auf eine religiöse, d.h. transzendente oder eschatologische Ebene reduzieren.

Auch II Kor 5,1-10 hat eine starke ethische Intention. Dem «Wandel» im

Philipperbrief entspricht das Motiv der Ehre, für Christus endpiotoi zu sein

(II Kor 5,939) und im Endgericht zu bestehen. Als Fazit für Phil 3,20 ergibt sich:

Die doppelte Dimension der christusgläubigen Gemeinde in Philippi —

Sozialkörper und politische Körperschaft einerseits und Trägerin des himmlischen

Bürgerrechtes andererseits - macht die Eigenart der paulinischen Argumentation

in Phil 3 aus. In Phil 3,20 spricht Paulus durchaus von einer Konkurrenz,
aber nicht zwischen der römischen Macht oder der Struktur der colonia und

35 Diese Frage wird in den Kommentaren zu II Kor 5 weniger behandelt als das Problem der

gleitenden Metaphorik (Leib/Zelt/Haus/Gewand). Vgl. dazu Th. Schmeller: Der zweite

Brief an die Korinther (2Kor 1,1-7,4) (EKK VIII/1), Neukirchen-Vluyn 2010, 281-290.
36 Insoweit trifft die Ubersetzung der neueren Lutherbibel «Heimat» einen Aspekt der Meta¬

pher.
37 Vgl. auch Lk 10,20 und Phil 4,3: Die Namen sind im Himmel angeschrieben (Buchmeta¬

pher).
38 So der Verfasser der Johannesoffenbarung in visionärer Form.
39 In II Kor 5 und 6 geht es vor allem um den Wandel des Apostels.



310 Oda Wischmeyer

dem himmlischen Kyrios und seiner irdischen £KKA,r)CHa, sondern zwischen

dem irdischen und dem himmlischen Wandel der Gemeindeglieder in Philippi
(Trspuraxetv 3,17f. bzw. 7io^ii£i)Eo9ai 1,27), also von einer Konkurren^desEthos
innerhalb der Gemeinde, das in 4,8f. noch einmal zusammengefasst wird. Phil 3,20

ist also kein politischer Text, sondern ein Text, der politische und religiöse Lexik
(7roA.iT£Dpa und oùpavot) synthetisiert, um daraus eine eigene ethische Begrifflichkeit

für die christusbekennende Gemeinde in Philippi zu schaffen. Dabei

wird politisch geprägte Lexik Teil der ethischen Semantik.40 Mit Hilfe dieser

ambiguen Semantik gelingt es Paulus, seine ethische Sprache gleichzeitig konkret

zu halten und theologisch zu autorisieren.41

Eine solche ethische Interpretation von Phil 3,20 muss sich mit der schon

genannten Debatte um die faktische oder zumindest potentielle politische

Dimension der paulinischen Aussagen auseinandersetzen, einer Debatte, die

vorwiegend am Römerbrief, aber eben auch im Zusammenhang mit Phil 3,20

geführt wird.42 Samuel Vollenweider hat die prominente Debatte um «Paul and

40 Der linguistische Unterschied von Lexem und seiner semantischen Setzung, von Lexema-

tik und Semantik ist für die hier vorgetragene Interpretation entscheidend (s.u. Anm. 50).
41 Ähnlich interpretiert Koch: Christsein in Philippi und Korinth (Anm. 18), bes. 343, un¬

ter Verweis auf Schinkel: Die himmlische Bürgerschaft (Anm. 22). Schinkel weist für die

Interpretation des TtoXixevpa év roïç oùpavoîç und der avco KHjcnç sowie des himmlischen

Jerusalem auf einen wichtigen Sachverhalt hin: Die Eschatologie der genannten
Vorstellungen verselbständigt sich bei Paulus nicht, sondern dient stets der Situation der

Gemeinden, sie steht also im Dienst einer kommunitären Ethik: Paulus «liegt nichts an der

Ausschmückung dieses îtoAixeupa év xoïç oùpavoîç in apokalyptischen Farben, sondern

um die Deutung der Zukunftshoffnung von der Gegenwart her. Das was die Gemeinde im
Hier und Jetzt bewegt, ist bei Paulus Dreh- und Angelpunkt seiner Verkündigung. Das
politische Bürgerrecht, auf das die Menschen in Philippi stolz sind, nimmt Paulus auf durch
das Motiv von der <himmlischen Bürgerschaft), indem er das Irdische transzendierend eine

neue Bezugsgrösse einführt» (122). Ganz anders E.W. Stegemann: Zur «apokalyptischen»
Konstruktion einer kollektiven Identität bei Paulus, in: ders.: Der Römerbrief: Brennpunkte

der Rezeption. Aufsätze. Ausgewählt und herausgegeben von Ch. Tuor und P. Wiek,
Zürich 2012, 89-120 (97): Stegemann versteht das himmlische îtoXixeupa nicht als Metapher,
sondern im Zusammenhang eines «apokalyptische(n) Mythos».

42 Die politischen readings verstehen den Satz: «Unser Bürgerrecht ist in den Himmeln» als

theologische Feststellung, ohne die Metapher und den argumentativ-polemischen Kontext

zu analysieren. — Vgl. zum Thema bes. A. Standhartinger: Die paulinische Theologie
im Spannungsfeld römisch-imperialer Machtpolitik. Eine neue Perspektive auf Paulus,

kritisch geprüft anhand des Philipperbriefs, in: F. Schweitzer (Hg.): Religion, Politik und
Gewalt (VWGTh 29), Gütersloh 2006, 364-382. Auch Standhartinger liest Phil 3,20 als

politisches Votum (366).



Philipp! und Jerusalem 311

Politics» im Philipperbrief in den grösseren Kontext der «Politischen Theologie»

gestellt.43 Vollenweider arbeitet mit differenzierender Begrifflichkeit. Er
unterscheidet zwischen einer <kratologischen> Interpretation der Machtfrage,
die er für Paulus und im Besonderen für den Philipperbrief verneint, und einer
Übernahme politischen Vokabulars. Hier, im sprachlich-begrifflichen Bereich,
kommt Vollenweider dann zu dem vorsichtig positiven Urteil, Paulus habe

durchaus Elemente der politischen Sprache seiner Zeit aufgenommen.
Die Unterscheidungen, die Vollenweider zwischen politischer Sprache und

politischen Intentionen vornimmt, müssen für interpretatorische Positionen
wie die von R.A. Horsley, N. Elliott oder N.T. Wright, die den Römerbriefals —

offene oder versteckte — politische Willenskundgebung des Paulus gegen das

imperium Romanum lesen,44 weiter entwickelt werden. Unterschieden werden

muss nicht nur zwischen der politischen und religiösen Lexik einerseits und
Semantik andererseits, d.h. der semantischen Färbung des Lexems im Textzusammenhang,

sondern auch zwischen Intention und Rezeption. Episoden wie die in

Apg 16,16-22, in denen Paulus vorgeworfen wird, «80T| zu lehren, die römische

Bürger nicht annehmen dürfen», machen deutlich, dass das Wirken des Paulus

von Anfang an und stets konfrontative stadtpolitische Folgen hatte, allerdings
solche, die er gerade nicht intendierte. Der zweite Teil der Apostelgeschichte liest
sich als Kommentar zu den städtischen und allgemein-politischen Reaktionen

auf die Verkündigungstätigkeit des Paulus. Infrage kann daher bei der Exegese

von Phil 3,20 nicht die politische Dimension stehen, die grundsätzlich in der

paulinischen Rotschaft und in seinem Wirken und in dem Aufbau christusbekennender

Gemeinden lag oder mindestens liegen konnte, sondern infrage steht,

wieweit Paulus eine politische Dimension seiner Texte intendierte. Hier also

sind Autorenintention und Rezeptions- sowie Wirkungsgeschichte zu
unterscheiden.

Mit Hilfe dieser weiteren Differenzierung ist für Phil 3,20 als Ergebnis
festzuhalten: 3,20 selbst in seinem Kontext ist kein politischer Satz, weder im Sinne

der Imperiumskritik noch im Sinne der Proklamation einer eigenen Polis-

bzw. Körperschaftsstruktur, die in Konkurrenz zu den Strukturen der colonia

43 S. Vollenweider: Politische Theologie im Philipperbrief?, in: D. Sänger / U. Meli (Hg.):
Paulus und Johannes (WUNT 198), Tübingen 2006, 457-469.

44 Vgl. dazu E.W. Stegemann: Coexistence and Transformation: Reading the Politics of Iden¬

tity in Romans in an Imperial Context, in: ders.: Der Römerbrief (Anm. 41), 243-266.



312 Oda Wischmeyer

lulia Augusta Vhilippensis entworfen wäre. Der Satz richtet sich seiner Intention
nach vielmehr gegen ein falsches Verständnis von Evangelium (1,27), wie es die

«Widersacher» vertreten (1,28), und ruft zu einem Wandel (7tepi7iaTsTv) nach

dem Vorbild des Paulus auf (3,17).45 Die dabei von Paulus gewählte Lexik kann

aber von vornherein von Aussenstehenden — wenn sie denn seine schriftlichen

Äusserungen lasen46 — seien es Juden oder griechische oder römische

Polis-Bürger, als konkurrierender stadt-politischer oder sogar allgemein-politischer

Anspruch verstanden werden.47 Die gegenwärtigen exegetischen
politischen readings führen diese Rezeptionslinie weiter, indem ihre Interpretation
die inhärente konkurrierende und konfrontative Voten£ des paulinischen Satzes

aufdeckt. Methodisch sind also drei Ebenen des Verstehens von Phil 3,20 zu
unterscheiden: (1) die Autorenintention,48 (2) die zeitgenössischen Verstehens-

modi, die die Lexik, die der Autor gewählt hat, gegen ihre semantische und

argumentative Intention im Text lesen konnten, (3) die gegenwärtigen readings als

Teil des Rezeptionsprozesses. Für Phil 3,20 bedeutet das: (1) Die Autorenintention

zielt auf die Ethik der Gemeinde in Philippi, (2) zeitgenössische Ver-

stehensmodi konnten einen Satz wie Phil 3,20 als Äusserung interpretieren, die

gegen die jeweilige städtische Ordnung gerichtet war,49 (3) gegenwärtige readings

denken die lexematischen und motivischen Potentiale50 des Satzes weiter und

45 Daher war die ursprüngliche I.utherübersetzung: «Unser Wandel ist im Himmel» nicht
falsch. Zum ethischen Motiv des Wandels vgl. E.-M. Becker: Mimerische Ethik im
Philipperbrief, in: B. Stefaniw u.a. (Hgg.): Formen der Ethikbegründung im frühen Christentum:

Metaphorische, narrative, mimetische und doxologische Ethik (Kontexte und Normen der
neutestamentlichen Ethik 5), Tübingen 2014 (im Druck).

46 Vgl. dazu die wichtigen Überlegungen von A. Standhartinger: Die paulinische Theologie
(Anm. 42), 375-377. Standhartinger geht davon aus, dass Paulus in der Gefangenschaft
nicht offen schreiben kann: «Der Brief ist durchgehend von Andeutungen und verhüllender

Rede geprägt, die mit dem Mitwissen und Mitarbeiten der Lesenden rechnete

(382). Methodische Basis ist: J.C. Scott: Domination and the Arts of Resistance. Hidden

Transcripts, New Haven/London 1990. Dieses Modell müsste sorgfältig an der Diktion
und Thematik derjenigen Paulusbriefe geprüft werden, die nicht in einer Gefängnissituation

entstanden sind: Findet sich hier «offene Redeweise» in rebuspolitiäsl
47 Dasselbe gilt für eine eindimensionale religiöse Interpretation, die die Intention des Satzes

im spirituell-transzendenten Bereich festmacht.
48 Diese ist für jedes Kommunikationsmodell unverzichtbar. Vgl. Art. Autorenintention, Le¬

xikon der Bibelhermeneutik, Berlin 2009, 63-65 (H. Utzschneider, S. Döpp, C. Spoerhase,
J. Meibauer).

49 Das ist aber keineswegs zwingend, wie Cicero De re publica, Somnium Scipionis 13 zeigt.
50 Aus linguistischer Sicht ist die Unterscheidung von Lexik und Semantik zentral, aus exegeti-



Philippi und Jerusalem 313

stellen diese in den Zusammenhang der Auseinandersetzungen zwischen den

frühchristlichen Gruppierungen und dem imperium Romanum der Prinzipatszeit.

3. Das obere Jerusalem als Mutter dergalatischen Christen

Jerusalemtexte spielen sowohl in der frühchristlichen Sozialgeschichte als auch

in der Debatte um «Paul and Politics» eine wichtige Rolle. Ein zentraler Text in
diesen Debatten ist Gal 4,24-26:

Diese [beiden Frauen] sind zwei Bundesschlüsse: der eine vom Berg Sinai, der Knechte

gebiert, der ist Hagar - der Ausdruck «Hagar» aber ist der Berg Sinai in Arabien,
er entspricht dem gegenwärtigen Jerusalem - es lebt nämlich mit seinen Kindern in
Knechtschaft. Aber das Jerusalem, das droben ist, das ist die Freie, das ist unsere Mutter.51

Auf den ersten Blick handelt es sich hier in der Tat um einen Jerusalemtext,
einen Text, der den Eindruck der Konkordanz bestätigt, Paulus habe die Stadt

Jerusalem hervorgehoben, thematisiert und mit theologischer Bedeutung
gefüllt. Eine Deutung, die die Ergebnisse der Exegese von Phil 3,20 und II Kor 5

berücksichtigt, wird diesen Eindruck aber modifizieren. Gal 4,25f. hat dieselbe

Struktur wie Phil 3,20: (1) eine politische, reale Grösse, hier «Jerusalem», wird
(2) mit einer himmlischen Lokalisierung, hier «oben», verbunden. Aus dieser

Verbindung entsteht (3) etwas Neues, ein Tertinm, dessen Bedeutung ich wieder
als ethisch bestimme. Wie bei Phil 3,20 spielt auch hier nicht das Motiv — himmlisches

Bürgerrecht und oberes Jerusalem — die entscheidende Rolle für die

Interpretation, sondern die Metaphorik und die Position im argumentativen Kontext.

(1) Auch in Gal 4 begegnet mit der Nennung des «jetzigen» (f) VÖV

'Ispot>GaXf]|4), des aus der Perspektive der Galater und des Paulus aktuellen52

scher Sicht die Unterscheidung von Motivik und argumentativer Setzung im Kontext.
51 Vgl. zu diesem Vorstellungsfeld die motiv- und religionsgeschichtliche Studie von Schinkel:

Die himmlische Bürgerschaft (Anm. 22), besonders 115-119. Schinkel bezieht sich
ausführlich auf die materialreiche Studie von A.M. Schwemer: Himmlische Stadt und himmlisches

Bürgerrecht bei Paulus (Gal 4,26 und Phil 3,20), in: M. Hengel u.a. (Hg.): La Cité de

Dieu. Die Stadt Gottes (WUNT 129), Tübingen 2000, 195-243 (ausführliche Bibliographie
und Kommentierung älterer Lit.), und auf P. Söllner: Jerusalem, die hochgebaute Stadt. Es-

chatologisches und Himmlisches Jerusalem im Frühjudentum und im frühen Christentum

(TANZ 25), Tübingen/Basel 1998.
52 M. Bachmann: Die andere Frau. Synchrone und diachrone Beobachtungen zu Gal 4.21-

5.1, in: ders.: Antijudaismus im Galaterbrief? Exegetische Studien zu einem polemischen
Schreiben und zur Theologie des Paulus (NTOA 40), Freiburg/Göttingen 1999, 126-158,



314 Oda Wischmeyer

oder zeitgenössischen Jerusalem weniger als zwei Jahrzehnte vor dem 1.

Jüdischen Krieg, politische Lexik. Wie kommt Paulus auf Jerusalem zu sprechen?53

Es begegnet im Abschluss des grossen Abrahamtextes,54 der thematisch von
Gal 3,6-4,31 reicht. Gal 4,21-31 ist in der rhetorischen Gliederung von Hans-

Dieter Betz der sechste Beweisgang (probatio) der propositio von 2,15-21. Es

handelt sich um den «abschliessenden Schriftbeweis»,55 in dem Paulus «mit
Hilfe der allegorischen Schriftauslegung [zeigt], dass Heidenchristen wie die

Galater Nachkommen von Abrahams freigeborenem Weib Sara und nicht von
der Sklavin Hagar sind».56 Ziel des Textes ist V. 31, also nicht der Verweis auf
das obere Jerusalem, sondern der Beweis der Freiheit der christusbekennenden

Galater vom Gesetz, speziell von der Beschneidung. Gal 4,21-31 ist also kein

Jerusalem-Text, sondern gehört in den Kontext der Abrahamargumentation.
Betz weist darauf hin, dass Paulus hier, wenn er in V. 24 das Verbum

àÀ,À,T|YOpeïv verwendet, typologisch57 exegesiert, indem er «historisches
Material interpretiert».''8 Das historische Material des Paulus ist der Bericht aus

Gen 16,15 — Hagar gebiert Ismael — und 21,2 — Sara gebiert Isaak - sowie

21,2-13 - Isaak wird der Erbe. Abraham hatte also zwei Frauen und eine

doppelte Nachkommenschaft (W. 12f.). Die allegorische Interpretation beruht
auf einer komplizierten exegetischen Tradition, die auf der Basis eines

doppelten Bundes Hagar zuerst mit dem Sinai und dann mit dem gegenwärtigen

Jerusalem verbindet,59 während Sara nur mit dem «oberen Jerusalem» verbun¬

betont richtig: «Während bei der Abraham-Argumentation von Kap. 3 Heilsgeschichtliches

und damit auch Zurückliegendes thematisch war, wird nun eine Aussage über ein
aktuelles Gegeneinander gemacht, in dem die Adressaten sich re-orienderen, die richtige
Position finden sollen» (151).

53 Vgl. die analoge Frage: Wie kommt Paulus auf Abraham zu sprechen? Vgl. dazu O. Wisch¬

meyer: Wie kommt Abraham in den Galaterbrief? Überlegungen zu Gal 3,6-29, in: M.
Bachmann/B. Kollmann (Hgg.): Umstrittener Galaterbrief. Studien zur Situierung der

Theologie des Paulus-Schreibens (BThSt 106), Neukirchen-Vluyn 2010, 119-163.
54 Vgl. Wischmeyer: Abraham (Anm. 53), 121-123.
55 H.-D. Betz: Der Galaterbrief, München 1988, 411. Die Einzelheiten des Schriftbeweises

können hier nicht erörtert werden.
56 Ebd. Siehe dazu auch den Aufsatz von Peter Wiek im vorliegenden Heft: «Das himmlische

Jerusalem in Gal 4,21-31 oder: Die Mutter macht den Unterschied.»
57 Vgl. Art. Typos/Typologie, in: Lexikon der Bibelhermeneutik, Berlin 2009, 601-605 (M.

Weigl, H.K. Nielsen, H.E. Lona, Ph. Stöllger, M. Margoni-Kögler).
58 Betz: Galaterbrief (Anm. 55), 411.
59 Zu dieser Gleichsetzung vgl. ausführlich Schwemer: Himmlische Stadt (Anm. 51), 198-202.



Philippi und Jerusalem 315

den wird.60 Die Argumentation ist deutlich: Das Ergebnis der sechsten probatio

findet sich in 4,31 formuliert: Analog zur AbrahamVindsch^h der
christusbekennenden Galater (3,29) entnimmt Paulus seiner typologischen
Genesisinterpretation abschliessend die Gewissheit, dass «wir» Kinder nicht der Magd,
sondern der Freien, also SaraPinàet sind. Sara wird aber anders als Abraham
nicht namentlich genannt, da mit ihrem Namen kein theologisches Programm
verbunden ist.

Typologische Auslegung von Gen 16 und 21 in Gal 4,21-26:

zwei Söhne Abrahams

Erste Frau Zweite Frau

Magd Freie

Fleischliche Zeugung Zeugung gemäss Verheissung

Erster Bundesschluss [Zweiter Bundesschluss]

Berg Sinai [Berg Zion]
Hagar [Sara]61

[Ismael] [Isaak], aber V. 28

Dienende Nachkommen Freie Nachkommen

Gegenwärtiges Jerusalem in Oberes Jerusalem in Freiheit>WIR
Knechtschaft

Damals (V. 29) Jetzt (vöv V. 29)

Fleischlich gezeugt (V. 29) Geistlich gezeugt (V. 29)

Verfolger62 Verfolgter/Verfolgte
Kinder der Magd Kinder der Freien

60 Hieraus könnte man eine eschatologische Interpretation ableiten. Paulus benutzt aber ge¬

rade keine temporale Bestimmung!
61 Der Name fehlt im NT.
62 Vgl. dazu die Parallelen in Strack-Billerbeck Bd. 3, München "1985, 575f.



316 Oda Wischmeyer

In dieses typologische Netz ist Jerusalem eingezeichnet. Jerusalem ist die Stadt,
die Paulus schon dreimal im Brief im Zusammenhang mit seinem

autobiographischen Rückblick in den Kapiteln 1 und 2 erwähnt hat,63 die Stadt, die er

mehrfach besucht hat, die Stadt des Petrus, des Jakobus und des Johannes, der

Säulen — aber auch in leicht kritischer Wendung derer, «die in Geltung stehen»

(2,6)64 — und des sog. Apostelkonvents, auf dem Paulus sich mit dem Typus
seiner Mission behauptet und zugleich die Verpflichtung zu einer Kollekte für
die Jerusalemer Gemeinde übernommen hat. In seinem polemischen Schriftbeweis

gegenüber den christusbekennenden Galatern, die — nach der Darstellung

des Paulus — «unter dem Gesetz sein wollen» (4,21), erscheint diese Stadt

Jerusalem nun als «Hagar» und damit als diejenige, «die mit ihren Kindern in
Knechtschaft ist» (4,25). Von der christusbekennenden Gemeinde in Jerusalem

und ihren wichtigen Mitgliedern, also der «£KKUr|ol(X der Jerusalemer»,65

ist nicht die Rede, es geht um Jerusalem als jüdische Stadt und Erbin Hagars.
Deutlich ist die negative Bewertung der Stadt. Wie weit in den Einzelheiten
der typologischen Hagar-Reihe zeitgeschichtliche Anspielungen kodiert sind,

muss offen bleiben. Ist die Knechtschaft ausser auf das Leben unter dem

Gesetz (4,5) auch auf den Status der römischen Herrschaft gemünzt? Und weist

Ismael auf die Verfolgung der christusbekennenden Jerusalemer Gemeinde

durch die jüdischen Religionsautoritäten hin? Jedenfalls konnte Paulus dieser

Stadt nicht die christusbekennende Gemeinde in Jerusalem gegenüberstellen,
da diese ja ganz überwiegend aus Judenchristen bestand, sondern nur f) avco

'IepOl)oaXf||t, (Sara), die Freie, die wahre Mutter der christusbekennenden Ga-

later.

(2) Hier stossen wir wieder auf religiöse Lexik. Die Wendung f) ävco

'Ispot>oaÀ,ijp66 ist umstritten, erstens was ihre theologische Qualität angeht.
Anna Maria Schwemer plädiert für eine eschatologische Interpretation: «Wenn

Paulus die himmlische Stadt und das himmlische Bürgerrecht scheinbar nur
rasch und nebenbei streift, so muss man doch unterstreichen, dass beide Vor-

63 Es fehlt ein Hinweis auf seine Ausbildung in Jerusalem. - Vgl. zum «jetzigen» Jerusalem
Schwemer: Himmlische Stadt (Anm. 51), 197.

64 Übersetzung von Betz: Galaterbrief (Anm. 55), 178.
65 Apg verwendet nur die lokale Bestimmung: Apg 5,11; 8,1 («Gemeinde in Jerusalem»);

11,22.
66 Vgl. auch Phil 3,14: r| ävto KÜfjcng und Kol 3,1-4 (là avco); Eph 2,19 und Diognetbrief 5,9.



Philippi und Jerusalem 317

Stellungen ein wesentlicher Teil seiner endzeitüch-christologisch geprägten Ek-

klesiologie sind».67 A.M. Schwemer hat aber das Motiv der himmlischen Stadt)

einseitig zuungunsten der Argumentation in Gal 4 überbetont. Es geht
argumentativ weder um Ekklesiologie noch um Eschatologie, sondern um einen

Schriftbeweis zugunsten des (Wandels in Freiheit), den Paulus verteidigt. Peter
Söllner68 hat überzeugend nachgewiesen, dass das obere Jerusalem in Gal 4,26

keine eschatologische Grösse wie in der Offenbarung des Johannes ist, d.h.

geglaubtes und ersehntes Zukunftsgut, sondern ein logisches Produkt des

allegorischen Arguments der letzten probatio des Galaterbriefes. Paulus hat die

Vorstellung ad hoc im Rahmen seiner schriftgelehrten Polemik gegen die sog.

judaisierenden Fremdmissionare und ihre galatischen Anhänger gebildet: «Paulus

kann mit Hilfe dieser antitypisch erschlossenen, nicht-christologischen
Größe die Abstammung von Sara für die galatischen Heidenchristen plausibel
machen, ohne dass diese in Wirklichkeit deren leibliche Nachkommen sind»69

— dasselbe hat er zuvor für die Abrahamskindschaft nachgewiesen. Paulus

gewinnt so «ein himmlisch verortetes Beweisargument für seine beschneidungs-
freie Heidenmission».70

Dieses Ergebnis führt zu der giveiten Frage, die mit der Wendung des oberen

Jerusalem verbunden ist: Ist Gal 4,25 antijüdisch? Diese Debatte71 kann hier
nicht in extenso dargestellt werden. Eine Interpretation, die das «obere Jerusalem»

als schriftgelehrte Metapher in einem argumentativen Kontext versteht,
der gegen die sog. judaisierenden Fremdmissionare in den galatischen Gemeinden

gerichtet ist, wird sich nüchtern darauf beschränken, diese interne Polemik

zu notieren. Es geht nicht um Jerusalem, sondern um den bleibenden Verzicht
auf Beschneidung72 von Nichtjuden, die den christusbekennenden Gemeinden
beitraten. Die Intention des Beweisganges von Gal 4,21-31 ist nicht auf Israel

und nicht gegen das Judentum gerichtet. Paulus findet vielmehr in diesem Be-

67 Schwemer: Himmlische Stadt (Anm. 51), 236.
68 Söllner: Jerusalem (Anm. 51), 169.
69 Ebd.
70 Ebd.
71 Vgl. bes. M. Bachmann: Antijudaismus im Galaterbrief? Exegetische Studien zu einem

polemischen Schreiben und zur Theologie des Apostels Paulus (NTOA 40), Freiburg i.Ü.

1999, Vf. Bachmanns Position ist der hier vertretenen ähnlich: «Nicht der Galaterbrief
selbst, vielmehr erst seine Rezeption [trägt] antijudaistische Züge», VI.

72 Und andere jüdische Bräuche (4,10).



318 Oda Wischmeyer

weis ein letztes, starkes Schriftargument für seine propositio von 2,15-21, die sich

gegen die Fremdmissionare richtet. Diese probatio beginnt mit der autobiographischen

Feststellung: «Wir sind von Geburt Juden» (4,15). Die Argumentation
des Paulus bewegt sich gerade in dieser letzten probatio innerhalb des Gesetzes

und bezieht daraus ihre Autorität: y£ypa7ixat (4,22). Zusammengefasst: Gal

4,21-31 ist seiner Intention nach weder ein Jerusalemtext noch ein antijüdischer

Text, sondern ein frühchristlicher Schriftbeweis, der mit allegorisch-typologi-
schen Mitteln arbeitet, um andere Positionen in den christusbekennenden
Gemeinden in Galatien zu bekämpfen. Soweit zur Intention von Gal 4,25.

In dem Augenblick, in dem man nicht an die Intention des Paulus, sondern

an die zeitgenössischen I^erstehensmodi, in diesem Fall an eine jüdische Position,

denkt, hat dann Betz Recht, wenn er schreibt: «Dies ist einer der schärfsten

Angriffe von Paulus auf die Juden. Er zieht das Selbstverständnis der Juden

nur heran, um es zu verwerfen». Denn er beansprucht faktisch den jüdischen
Satz: «Jerusalem ist unsere Mutter» für die christusbekennenden Gemeinden in

Galatien, die nicht jüdisch sind und mit Jerusalem nichts zu tun haben. Und es

muss noch hinzugefügt werden: Das zeitgenössische Jerusalem als Sitz des

religiösen Judentums wird durch die Verbindung mit Hagar und — dem ebenfalls

nicht genannten — Ismael schlechtgemacht. Damit greift Paulus auch die Basis

der sog. judaisierenden Gegner an.

(3) Allerdings geht Betz in diesem Zusammenhang nicht darauf ein, dass

diese Metapher wie diejenige in Phil 3 eben weder politisch noch religiös bzw.

theologisch gelesen werden will, sondern ein Tertium aussagt. Die Intention der

letzten probatio gilt nämlich wieder der Lebensführung, dem 7t£pUt(XT£lV (Gal

5,16) der christusbekennenden Galater. 5,1 nimmt das Ergebnis der probatio

auf und konkretisiert es:

Zur Freiheit hat uns Christus befreit. Steht nun fest und lasst euch nicht wieder durch
das Joch der Knechtschaft bedrängen.

Im argumentativen Kontext erweist sich Gal 4,25f. damit ebenso als ethischer

Satz wie Phil 3,20. Eindimensionale politische oder religiöse Deutungen beider

Texte hingegen greifen zu kurz — das (semantische Universum) des Paulus ist
weitaus komplexer, und seine Texte gelten dem <Wandel> seiner Gemeinden,
nicht den Städten, nicht dem Imperium und nicht einem sog. Antijudaismus.



Philippi und Jerusalem 319

Abstract
Der Beitrag gilt Phil 3,20 und Gal 4,25f., die gegenwärtig gern politisch gelesen werden.

Die These des Beitrags ist: Es handelt sich zunächst weder um allgemein-politische
oder der Stadt-Thematik gewidmete, sondern um ethische Texte, mit denen Paulus das

eigene Ethos seiner christusbekennenden Gemeinden entwickeln und stärken will. Bei

dieser Interpretation wird kritisch auf drei benachbarte aktuelle Bereiche der
Paulusforschung Bezug genommen: erstens auf die politische und sozialgeschichtliche
Interpretation von Phil 3,20 und Gal 4,25f., zweitens auf einige Aspekte der Polis- und
drittens der «territoriality»- bzw. «Space»- oder «geographical awareness»-Forschung.
Die gegenwärtigen politischen readings lassen sich als Teil der Rezeptionsgeschichte
beider Paulustexte verstehen. Sie decken die inhärente konkurrierende und konfrontative

Potenz der paulinischen Sätze auf.

Oda Wischmeyer, Erlangen


	Philippi und Jerusalem : sind Phil 3, 20 und Gal 4, 24-26 politische oder ethische Texte?

