
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 3

Artikel: Einführung in die reformierte Lehre auf Grund des Heidelberger
Katechismus

Autor: Barth, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877667

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


268 Karl Barth

Einführung in die reformierte Lehre
auf Grund des Heidelberger Katechismus

(1. Vorlesung, 5. Mai 1936)

Sie haben sich auf eine gefährliche Sache eingelassen mit dieser Vorlesung, Sie

haben sich auf die Theologie eingelassen. Die Vorschrift: nur für Nicht-Theologen

kann nicht bedeuten, daß hier nicht Theologie getrieben wird oder harmlose

Theologie (für Kinder oder solche, die Kinder lieb haben)!! Die ganze
Unterscheidung von Theologen und Nicht-Theologen ist eine sehr primitive,
die vielleicht praktisch, aber keinesfalls grundsätzlich zu verstehen ist. Gerade

nach der Lehre der reformierten Kirche kann damit nicht eine grundsätzliche
ernsthafte Scheidung gemeint sein. Alle Glieder der Kirche sind Theologen,
und alle, die erwacht sind zur Kirche, müssen auch zu dieser ihrer Eigenschaft
als Theologen erwachen. Es war in der alten Universität nahezu eine

Selbstverständlichkeit, daß die Angehörigen sämtlicher anderer Fakultäten beiläufig,
aber in der Sache auch wieder gar nicht «beiläufig» auch «irgendwie» Theologen
waren.

Lassen Sie mich Ihnen kurz sagen, was das ist: Theologie. Theologie ist ein

Lebensakt der christlichen Kirche und wird als solcher zu einer Universitäts-Wissenschaft.

Man muß die Theologie vor allen Dingen von der Kirche her verstehen.

Darin haben diejenigen, die die Theologie von der Universität trennen

möchten, ganz recht. Es handelt sich in der Theologie um einen Akt, in dem

die Kirche eine Selbstbesinnung vollzieht, eine Selbstprüfung, eine Untersuchung

ihres eigenen Handelns und Lebens, ihrer Lehre, eine Frage nach deren

Begründung, nach ihrem richtigen Inhalt und nach dem Ziel dieses Handelns

und dieser Lehre. Sofern sie nach der Begründung fragt, ist sie exegetische Theologie

(Altes Testament und Neues Testament), sofern sie nach dem Inhalt fragt
(das ist der eigentliche Mittelpunkt der Theologie), Dogmatik, und sofern sie

nach dem Ziel fragt, praktische Theologie. Kirchengeschichte ist eine Hilfswissenschaft

der Theologie.

Das Sicheinlassen auf Theologie bedeutet: Fühlung nehmen mit bestimmten

Stoffen, die dem Nicht-Theologen nicht ohne weiteres naheliegen. Ferner — und



Einführung in die reformierte Lehre 269

das ist wichtiger — eine Fühlung nehmen mit bestimmten Methoden (bestimmten

Schulregeln!), und endlich: Wer sich mit der Theologie einläßt, läßt sich mit
einer letzten und nicht eben beruhigenden Frage ein, mit einer Frage, die wir alle

uns eigentlich lieber vom Leibe halten möchten. Wer sich mit der Theologie
einläßt, der wird an den Punkt gedrängt, wo er merkt: es geht um eine

Entscheidung, um ein Ja oder ein Nein, um ein Ganges. Dieses Ganze ist eine relativ
sehr einfache, aber für die Existenz sehr folgenschwere Frage: Sich mit der

Theologie einlassen heißt nicht nur bestimmte Dinge hören und lernen, nicht

nur bestimmte Methoden zur Kenntnis nehmen, sondern: in eine Entscheidung

gestellt werden. — Ich kann Ihnen diese drei Dinge nicht ersparen: Sie müssen

einige Dinge hören, die Sie so noch nicht hörten, Sie müssen wirklich
methodisch umdenken lernen und endlich: die schwere existentielle, persönliche

Frage sich stellen lassen, ob das Sie beansprucht oder nicht. Ich bemerke zu
diesem letzten Punkt: ich werde nicht ausführlich darauf zu reden kommen.

Wir sind hier in einer akademischen Veranstaltung, und ich fasse diese nicht
auf als akademische Evangelisation. Ich werde nicht predigen, sondern lehren.

Aber die Sache bringt es mit sich, daß auch dieses Letzte sich melden wird.

Eine solche Darbietung an Nicht-Theologen hat heute aber noch eine besondere

Schwierigkeit. Ich bin nicht in der Lage, wie ein Kustos eines Museums
Sie durch ein wohlgebautes Haus zu führen. Sondern ich führe Sie durch ein

Haus, in welchem die verschiedensten unangenehmen Dinge passieren: hier
wird abgerissen und aufgebaut, im I. Stock ist leidliche Ordnung, im II. ist eine

Familie im Umzug begriffen und so fort. Ohne Bild ausgedrückt: Kirche und

Theologie sind in einer großen Wendung und Bewegung begriffen heute. So

kann es wohl sein, daß es kein Zufall ist, daß Sie geradejet^t sich für Kirche und

Theologie interessieren. Aber Sie müssen es mir zugutehalten, wenn unser Weg
da und dort etwas schwierig und steinig sein wird. Das liegt daran, daß wir in
einer Zeit des kirchlichen und theologischen Umbruchs leben.

Im voraus sei gesagt: Eines werde ich nicht tun, ich werde nicht eine Art
Propädeutik oder eine Art Apologetik treiben. Warum und wieso es Religion und
Kirche gibt, warum das notwendig, warum es wichtig ist, so daß wir am Ende
Probleme gewälzt hätten, jenseits derer die Theologie erst beginnen würde. Ich

glaube Sie damit ernst zu nehmen, wenn wir gleich in médias res gehen. Ich
werde nicht anders mit Ihnen reden, als ich mit den Theologen auch rede. Es



270 Karl Barth

wird Ihnen vielleicht auch am liebsten sein, daß Sie gleich in die Sache kommen.

Ich erlaube mir damit einen Übergriff. Es sind vielleicht einige da, die noch

nicht wissen, was das ist, wieder andere, die vielleicht mit einem Widerspruch
geladen sind, vielleicht auch einige, die sich geschworen haben: Ich bin ein

Heide. Da möchte ich darauf antworten: das alles nehme ich nicht ernst. Ich

glaube es niemand, daß er ein Heide ist, auch nicht, daß er nicht interessiert ist.

Ich rechne ohne weiteres damit: Sie sind alle dabei, Sie gehören dagu. Sie sind

aufgerufen und verantwortlich in dieser Sache. Ich nehme Sie so ernst, wie ich
Sie nur nehmen kann. Alles Übrige interessiert mich nicht. Wir setzen einfach

voraus: wir begegnen uns auf diesem Boden.

Wir wollen ein Stück Dogmatik zusammen treiben. In der Dogmadk geht

es im besonderen um die Besinnung auf die rechte christliche Lehre. Wenn

man fragt: wie will man das feststellen? so antwortet die Dogmatik: das ist

nur festzustellen im Hören auf die heilige Schrift. Man stellt sich — das ist ein

Grundsatz, eine Regel in der Theologie — unter eine Autorität. Man — liest. Das

ist — vielleicht — schon eine sehr ungewohnte Voraussetzung für Sie. In der

Philosophie fangt man mit dem Henken an. In der Theologie wird auch gedacht,

aber sie fängt nicht damit an, sondern mit dem Lesen. Auch wir wollen mit Lesen

beginnen, und zwar mit dem Heidelberger Katechismus, einem wichtigen
Dokument, das selber nichts anderes sein will als eine Erklärung der heiligen
Schrift.

Zunächst einige historische Angaben. Dieser sogenannte Heidelberger Katechismus

ist ein Dokument, das aus dem 16. Jahrhundert stammt. 1563 ist es in der

Öffentlichkeit erschienen, geschrieben im Auftrag des Kurfürsten Friedrich III.
von der Pfalz. Kaspar Olevianus, Zacharias Ursinus, beide erst 27 Jahre alt,

haben diese gute und reife Arbeit geleistet. Auch der Kurfürst selber scheint in
die Abfassung eingegriffen zu haben.

Der Zweck des Katechismus ist ein doppelter: einerseits ist es ein Handbüchlein

für den Jugendunterricht und andererseits eine Norm für Pfarrer und Lehrer.

Das Ganze ist eingeteilt in 129 Fragen und Antworten. Es bewegt sich in
der Form des Kolloquiums, das ist nicht ohne Bedeutung. Die christliche Wahrheit

ist wohl Gottes Wahrheit, aber nicht einfach vom Himmel gefallen. Es muß

gefragt und es muß geantwortet werden. Der Katechismus ist darin also ein Hin-



Einführung in die reformierte Lehre 271

weis auf die Art, wie Erkenntnis christlicher Wahrheit allein zu gewinnen ist.

Er enthält drei Teile: Von des Menschen Elend, von des Menschen Erlösung
und von des Menschen Dankbarkeit. In den 2. und 3. Teil sind verschiedene

durch die Tradition gebotene Stoffkomplexe hineingearbeitet. Im 2. Teil

[Fragen 22-58] Erklärung des apostolischen Glaubensbekenntnisses und Fragen

66-82 eine Erklärung der Sakramente. Im 3. Teil Fragen 92-115 Erklärung
der 10 Gebote, Fragen 119-129 Erklärung des Unser-Vater. - Die Angabe der

Sonntage kommt daher, daß der Katechismus eingeteilt ist in 52 Sonntage in
der Meinung, daß die pfälzischen Pfarrer in ihrem Sonntagsunterricht den

Katechismus darlegen sollen.

Der Heidelberger Katechismus fand kurz nach seinem Erscheinen eine große

Verbreitung, er ist der Katechismus der alten reformierten Kirche geworden
und auch hier in Basel bis tief hinein ins 19. Jahrhundert gebraucht worden.

Er hat es dann aus allerhand Gründen aufgehört zu sein. Aber wenn ich heute

gefragt werde, was ist Lehre der reformierten Kirche, dann würde ich mir nicht

erlauben, Ihnen das frei vorzutragen, sondern dann schlage ich dieses Büchlein
auf. Da hat die alte reformierte Kirche gesprochen, ihren Glauben bekannt,
und wenn Sie von mir wissen wollen: was ist reformierte Lehre? so lesen wir
das. Wir lesen Katechismus, also wir lesen jetzt nicht in der Bibel. Der Katechismus

will allerdings nichts anderes sein wie Erklärung der Schrift; aber das kann

nicht anders sein in der evangelischen Kirche. Die Meinung ist nicht, daß dieses

Büchlein vom Himmel gefallen sei. Es enthält das Dogma, aber nach

reformierter Lehre eben auch wieder «nur» das Dogma, das an der heiligen Schrift

zu prüfen ist.

Bevor wir an die Lektüre herantreten, möchte ich Ihnen eine kleine Hilfe leisten.

Denn ich möchte Sie bitten, bis zur nächsten Stunde ein wenig im
Katechismus zu lesen. Sie werden sehen, daß das gar nicht so ganz leicht ist. Es

wird sich empfehlen, es in seinem eigenen Zusammenhang zu lesen, Frage für

Frage. Man kann es auch diagonal lesen, d.h. unter sachlichen Gesichtspunkten,

unter bestimmten Fragestellungen. [1.] Wenn Sie sehen wollen, um was es geht
in diesem Büchlein, dann lesen Sie einmal, zweimal, dreimal die Frage 1. Dann
haben Sie die Summa des Ganzen. [2.] Sodann versteht der Heidelberger
Katechismus diese Sache als eine Angelegenheit, in welcher es um ein Entweder-

Oder geht, um eine Entscheidung. Sie können das schon bei der ersten Frage



272 Karl Barth

sehen: Was ist dein einiger Trost? Lesen Sie unter diesem Gesichtspunkt die

Fragen 94-97 und die Frage 30.

3. Sie finden im Fleidelberger Katechismus — das ist eigentlich der Inhalt des

I. Teils — eine Darstellung des Menschen, und zwar des Menschen in seinem

Widerspruch gegen Gott, nicht des untheologischen, sondern des atheologischen
Menschen, der Mensch als Sünder: Fragen 3-11. 4. Eine Reihe von Fragen und

Antworten umschreiben die Instanz, in welcher der Heidelberger Katechismus

mit der heiligen Schrift die Aufhebung dieses Widerstandes sieht, wie diesem

widersprechenden Menschen widersprochen wird: Jesus Christus: 15-19, 31,

33-34, 37, 40 und 45 (ich gebe Ihnen nicht vollständige Angaben, ich überlasse

es Ihnen, sie zu ergänzen.) 5. Der Glaube: Was ist die grundsätzliche Stellung
des Menschen angesichts des aufgehobenen Widerstandes? 32, 21, 56, 60-61,

65, 26-28. 6. Eine Reihe von Fragen und Antworten kreisen um die Frage: Was

wird nun mit dem Menschen, der glaubt: die Frage nach den Werken, dem
Leben: 62-64, 86-91,114-115. 7. Das Gebet: 116-118,129. 8. Die Kirche: 50, 54-55,

60-67, 83-85,103: 98. 9. Die Hoffnung: 49, 52, 57-58.

Frage 1. Was ist dein einiger Frost im Leben und im Sterben? Es könnte auffallen, daß

gerade diese Frage den Eingang bildet und sozusagen die Überschrift. Man hat

dem Heidelberger Katechismus schon vorgeworfen, das sei eine etwas bedürftige,

bescheidene Frage und vor allem auch eine etwas selbstsüchtige Frage,
die da an erster Stelle stehe: die Frage nach dem Trost. Ist denn das wirklich
das erste Anliegen, daß der Mensch getröstet sein will, und sollte hier nicht
etwas ganz anderes stehen? Sollte nicht zuerst nach der Wahrheit, nach Gott
gefragt werden? Um darauf gleich zu antworten: Wenn hier nach dem Trost

gefragt wird, so müssen wir verstehen: Es wird hier nicht nach dem Trost um
des Trostes willen gefragt. Sondern wenn man die Frage richüg versteht, so

sieht man in ihr nicht mehr und nicht weniger als eben die Frage nach Gott.

Denn, was des Menschen Trost ist, das ist faktisch und praktisch sein Gott. Und
nicht das, was er vielleicht theoretisch-weltanschaulich als Gott zu bezeichnen

pflegt. Wäre hier mit einer theoretischen Frage begonnen, dann würde diese

scheinbar sehr aufrichtig und sehr klar gestellte Wahrheitsfrage bedeuten, daß

die eigentliche Wahrheitsfrage vernebelt und verdeckt würde. Es könnte dann

darauf irgendeine Antwort gegeben werden, aber daneben könnte dann der

Mensch seinen «Trost» ganz anderswo suchen als bei dem so oder so als Gott



Einführung in die reformierte Lehre 273

zu bestimmenden Wesen, und er würde sich dann faktisch täuschen mit seiner

Definition. Darum wird hier also praktisch und ausdrücklich nach dem Trost

gefragt, nach dem einigen Trost. Aber indem nach dem Trost gefragt wird, wird
faktisch nach Gott gefragt. — Es kommt hinzu, daß die Vokabel «Trost» in der

alten Sprache und auch im biblischen Sprachgebrauch umfassender ist als das,

was wir unter «Trost» zu verstehen pflegen: eine freundlich beschwichtigende
Zurede, in der man sich über den Ubelstand hinwegzuhelfen versucht. Wenn
Sie das erste Kapitel des zweiten Korintherbriefes lesen, so finden Sie dort sehr

häufig die Vokabel parakalein (trösten) und Paraklesis (Trost). Und diese

Vokabel hatte einen viel kräftigeren Sinn als unser deutsches Wort trösten. Außer
dem Beschwichtigen, dem Menschen Helfen, Lindern liegt gleichzeitig darin
der Begriff Tirmahnen, Zusprechen, ihn auf die Füße Stellen! Es ist also einmal

grundsätzlich bei der Frage nach dem Trost nach Gott gefragt und, zweitens,
«Trost» bedeutet das viel Umfassendere, das, was dem Menschen Halt gibt,
bedeutet einen Indikativ mit einem Imperativ.

In der ersten Frage sind einige Voraussetzungen, die herauszuheben nicht
unwichtig sein wird. Einmal ganz schlicht: Es ist vorausgesetzt, daß der Mensch

Trost nötig hat. Das versteht sich nicht von selber. Der Mensch könnte ja auch

getröstet sein, oder er könnte sich selber trösten. Hier aber ist vorausgesetzt,
daß er Trost nötig hat im Leben und im Sterben. Also in seiner Totalität, d.h.:

nicht nur in der kleinen Strecke seiner zeitlichen Existenz, sondern gleichzeitig
in der Begrenzung dieser Strecke durch das unbegreifliche Rätsel des Sterbens,
das ebenfalls den Menschen in seiner Existenz angeht, an das man nicht nicht

denken kann, wenn man an den Menschen denkt. Dieser Mensch, der nicht nur
lebt, sondern der auch sterben muß, hat im Leben und im Sterben Trost nötig. —

Die zweite Voraussetzung ist die: Es gibt nur einen Trost. Es gibt vielleicht manche

Trostgründe, aber es gibt nur einen durchschlagenden Grund, und nach

diesem wird gefragt. Und die dritte Voraussetzung: die Frage nach dem einigen
Trost ist eine sinnvoll zu stellende Frage. Es können Menschen darum wissen,

es kann es einer dem anderen sagen, was Trost ist. Es gibt unter uns Menschen
eine Möglichkeit, anderen zu sagen, was der einige Trost ist im Leben und im
Sterben.

Die Antwort auf Frage 1 des Heidelberger Katechismus lautet: «Daß ich mit
Leib und Seele, beides, im Leben und im Sterben, nicht mein, sondern meines



274 Karl Barth

getreuen Heilands Jesu Christi eigen bin, der mit seinem teuren Blut für alle

meine Sünden vollkömmlich bezahlet und mich aus aller Gewalt des Teufels

erlöset hat und also bewahret, daß ohne den Willen meines Vaters im Himmel
kein Haar von meinem Haupt kann fallen, ja auch mir alles zu meiner Seligkeit
dienen muß. Darum er mich auch durch seinen heiligen Geist des ewigen Lebens

versichert und ihm forthin zu leben von Herzen willig und bereit macht.» Wenn
Sie diesen langen Satz zunächst rein sprachlich analysieren, so wird Ihnen in die

Augen springen, daß der entscheidende Satz ganz kurz ist: daß ich nicht mein,
sondern Jesu Christi eigen werde. Alle anderen Aussagen sind an diese angehängt,

in ihr liegt der entscheidende Gehalt des Trostes. In diesem Sinn wollen wir an

sie herantreten. Wenn diese Antwort gegeben wird, so liegt schon rein formal
in ihr: der Trost, von dem es gilt, von dem man reden kann, beruht auf einem

objektiven Sachverhalt. Er beruht darauf, daß etwas über den Menschen verfügt
ist. Eine persönliche Erfahrung kommt zunächst gar nicht in Betracht. Zunächst

ist etwas interessant, was mit dem Menschen geschieht, eine Ordnung, unter der

der Mensch steht. Der Ausdruck ist aus der Rechtssphäre gewählt. Die Analogie
[ist] das Verhältnis eines Sklaven, der nicht eigenes Recht hat, der sich nicht
gehört, sondern der mit seiner Existenz einem anderen verhaftet ist, sein Eigentum
ist. Dies ist aber selbstverständlich nur ein Bild, es bedarf der Ergänzung: daß

ich mit Leib und Seele nicht mein eigen bin. Hier geht es also um etwas, was die

leibliche Abhängigkeit des Sklaven weit übersteigt. Es geht um die gan^e Existenz
des Menschen, und von ihr ist gesagt: diese Existenz ist nicht mein. Gerade der

selbstverständliche Satz, mit dem wir beginnen möchten: ich bin mein eigener
Herr! gerade dieser Satz wird an der Schwelle des Katechismus angefochten.
Was der Heidelberger hier sagt, ist eine Umschreibung des Satzes in Calvins

Institutio: non nostri sumus, sed Domini. Dieser objektive Sachverhalt ist es, in dem

der Trost gefunden sein will. Beachten Sie, wie alles Folgende auch formal in
dieselbe Richtung weist. Alles Nachfolgende weist in keinem Sinn in das Herz oder

Gemüt oder in die Erfahrung des Menschen. Sondern alles sind Aussagen über

Jesus Christus und über das, was er für das, was ihm eigen ist, tut. Der Charakter

der Ordnung, die da besteht, wird dadurch verstärkt, daß sozusagen alles nur
mitgeteilt wird: was das bedeutet, daß der Mensch Jesu Christi eigen ist.

Der Trost besteht darin: daß für mich bezahlt ist, daß ich erlöst, bewahrt, versichert

bin, daß er mich willig und bereit macht. Auf der ganzen Linie wird über

den Menschen verfügt. Danach, was ^rdazu zu sagen hat, danach wird bis zu den



Einführung in die reformierte Lehre 275

letzten vier Worten überhaupt nicht gefragt. Erst ganz am Schluß heißt es: daß

er mich «ihm forthin zu leben von Herzen willig und bereit macht». Daß wir
dabei sind, das steht ebenfalls unter dem Zeichen: Er macht...!

Halten wir einen Augenblick inne, so wird nun festzustellen sein: Es ist
grundsätzlich jedenfalls die Antwort gegeben: es kommt nicht in Frage, daß der

Mensch etwa sich selber trösten kann oder daß er den Trost irgendwie schon

selber hätte. Er gehört ja nicht sich selber, sondern wenn er etwas hat, dann

muß er es von anderswoher haben. Er kann es sich nicht verschaffen, er braucht

es sich aber auch nicht zu verschaffen. Die ganze Sorge um sein Leben, sie ist

ihm abgenommen. Eben das £r/ja sein Trost: daß er nicht sein eigener Herr ist,

sondern daß er einen Herrn bat.

«Ich bin meines Herrn Jesu Christi eigen». Der Trost, nach dem da gefragt wird,

er besteht einerseits in einem sehr radikalen Angriff, der auf den Menschen

gemacht wird. Man kann den Trost nur als Trost hören, indem man sich diesen

Angriff gefallen läßt. Aber andererseits: dieser Angriff bedeutet Hilfe, bedeutet

Trost.

Die Situation der Menschen ist also nicht mit einem Wort zu umschreiben. Der
Mensch hat Freude und Ruhe und Frieden, und es ist gut so. Jawohl: Er hat

Frieden, aber er muß zugleich verstehen: Es ist dem Baum die Axt an die Wurzel

gelegt [Mt. 3,10 par.]. Und umgekehrt, die Existenz des Menschen ist nicht
einseitig von seiner Bedrohung aus zu verstehen. Auch das ist wahr, daß er bedroht

ist. Aber eben das bedeutet Frieden und Freude, bedeutet Trost. Sie müssen

versuchen bei allem folgenden diese Dialektik von Angriff und Wohltat sich vor
Augen zu halten und durchzudenken. Alle religiösen Einseitigkeiten, an denen

die Welt reich ist, kommen daher, daß das eine oder das andere isoliert verstanden

wird. Es handelt sich nicht darum, beides zu mischen, sondern es gilt zu

verstehen, daß das, was die Situation des Menschen charakterisiert, ein Anrufist,

der an ihn ergeht und den er hören muß, der jenseits von diesem Gegensatz liegt
und beides umspannt und also in dem Menschen Mut und Demut zugleich weckt.

Wir sind noch zu sehr am Anfang, als daß ich den Satz: «der mit seinem teuren

Blut für alle meine Sünden vollkömmlich bezahlet und mich aus aller Gewalt
des Teufels erlöset hat und also bewahret, daß ohne den Willen meines Vaters



276 Karl Barth

im Himmel kein Haar von meinem Haupt kann fallen, ja auch mir alles zu
meiner Seligkeit dienen muß» [schon ganz verständlich machen könnte], — Und

nun beginnt ein neuer Gedanke: «Darum er mich auch durch seinen heiligen
Geist des ewigen Lebens versichert und ihm forthin zu leben von Herzen willig
und bereit macht». — Es geht bei der Ausübung der Herrschaft Jesu um zweierlei:

[1.] Einmal tritt dieser hier für den Menschen ein, der Herr des Sklaven

sorgt für diesen, und das tut Jesus, als der Herr, dem der Mensch zu eigen
ist. Er tut das, indem er für den Menschen eintritt: der Mensch ist Sünder,

und Christi Eintreten für ihn besteht darin, daß er seine Sünde befahlt, die der

Mensch selber nicht bezahlen kann.

2. Der Mensch sündigt nicht nur, er steht auch unter der Herrschaft sündiger

Gewalten, der Gewalt des Teufels. Der Herr, dem der Mensch zu eigen ist,

befreit ihn von dieser Gewalt, erlöst ihn aus der Macht des Teufels. Und endlich:

er bewahrt ihn, «daß ohne den Willen meines Vaters im Himmel kein Haar von
meinem Haupt fallen kann». Der Mensch ist in Not und kann sich nicht selber

bewahren, aber Gott bewahrt ihn. Der Herr tritt ein für den Menschen gegen
des Menschen Feinde. — «Darum er mich auch durch seinen heiligen Geist
des ewigen Lebens versichert und ihm forthin zu leben von Herzen willig und

bereit macht»: dieser Herr sorgt zugleich dafür, daß der, der ihm zu eigen ist,
das einsieht, das versteht, Ja sagen kann dazu; wenn er das nicht tun würde, dann

wäre die Herrschaft Jesu Christi nicht vollständig vollstreckt. Der Mensch würde
sich dann selber noch vorbehalten. Daß er nicht sich selber leben kann und nicht

sein eigener Herr ist, das wird erst damit wahr gemacht, daß er selber Ja dazu

sagt. Der Herr sorgt auch dafür: «Darum er mich auch durch seinen heiligen
Geist...» Er sorgt auch für das Unmögliche: daß ich nicht mehr ungehorsam,
sondern gehorsam sei.

Karl Barth


	Einführung in die reformierte Lehre auf Grund des Heidelberger Katechismus

