
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 3

Artikel: Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben : zum mehrstelligen
Verhältnis von Bild und Wort

Autor: Frettlöh, Magdalene L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877665

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben
Zum mehrstelligen Verhältnis von Bild und Wort1

Frank Crüsemann zum 75. Geburtstag am 9. Juli 2013

«Es heißt,
<du sollst dir kein Bild machen);
ich male mir aus, was es heißt»

Ela^ar Benyoët£2

I. Anstoss: Zur Dialektik von Wort und Bild

Elazar Benyoëtz' als Motto vorangestellter Aphorismus provoziert mit der

dialektischen Pointe eines ausgemalten Bilderverbots und spielt dabei mit vielfältigen
Konnotationen des Wortes «heißen». Er beginnt mit: «Es heißt», wir könnten
auch sagen: «Es steht geschrieben», «Es ist uns gesagt», vielleicht gar: «Es ist

uns geheißen, also geboten». Und am Ende wiederholt sich das «es heißt» im
«was es heißt», also: «was es bedeutet», «was es meint»; und auch hier mag
mitschwingen: «was es uns heißt, nämlich zu tun oder zu lassen gebietet». Das

Geheiss des Bilderverbots erschliesst seine Bedeutung im Ausmalen des Geheissenen. Aber
wie auch immer wir das doppelte «heißt» in diesem Aphorismus deuten, es

impliziert ein Wortgeschehen, das in dialektischer Spannung ins Bild gesetzt wird.

Benyoëtz geht aus vom Wort, vom in der Bibel aufgeschriebenen
Bilderverbot, dem zweiten der Zehn Worte. Es ist für ihn dieses die menschliche

Gottesbilderproduktion untersagende Wort, das einen Malprozess und damit

Gemälde, welcher Couleur auch immer, evoziert: «... ich male mir aus». Und
eben diese Bilder führen dazu, dass man das im Bilderverbot Gesagte versteht:

«... ich male mir aus, was es heißt». Der Aphorismus führt vom Wort über das

Bild zum Wort zurück. Es sind Bilder, die die Bedeutung des Bilderverbots
erschliessen. Der Weg vom «es heißt» zum «was es heißt» führt über Gemaltes.

Das Bilderverbot kann ausgemalt werden. Doch wie sehen diese Gemälde
aus?

1

Vortrag im Rahmen der Ringvorlesung «Theologie der Bilder» der Theologischen Fakultät
und des Forums für Zeitfragen an der Universität Basel am 24. April 2013. Für die
Publikation wurde der Vortragsstil weitgehend beibehalten.

2 Finden macht das Suchen leichter, München/Wien 2004, 13.

ThZ 3/69 (2013) S. 238-265



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 239

Eine ähnliche Dialektik finden wir in dem innerhalb des interdisziplinären
Bilddiskurses vielzitierten Diktum Max Horkheimers und Theodor W. Adornos:

«Gerettet wird das Recht des Bildes in der treuen Durchführung seines

Verbotes.»3 Diese Uberzeugung nimmt — auf den ersten Blick — ihren

Ausgang beim Bild, um von ihm auf das Bilderverbot zu stossen. Doch wo es

um die Rettung des Bildrechts geht, ist immer schon die mächtige Tradition
des Bilderverbots vorausgesetzt. Ihr wird das Recht des Bildes abgerungen,

angesichts ihrer muss es zumindest begründet werden. Die «Dialektik der

Aufklärung» überrascht nun mit der Auskunft, dass die Legitimität der Bilder und
die Treue zum Bilderverbot einander nicht widersprechen müssen. Gerade die

Wahrnehmung des Bilderverbots setzt das Bild ins Recht. Im vom Bildemrbot

legitimierten Bild spricht sich jenes als Bildergebot aus. Doch welches Bild wird

vom Bilderverbot ins Recht gesetzt?

Beide Zitate bieten eine nicht gerade naheliegende Interpretation des

biblischen Bilderverbots, allemal im Vergleich zur klassischen reformierten
Auslegung, wie sie sich etwa im Genfer4 und im Heidelberger Katechismus5 oder

3 Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente (1944/1969), in: Th.W Adorno: Ge¬

sammelte Schriften 3, Frankfurt a.M. 1997/Darmstadt 1998, 40. Sprechend ist der

Zusammenhang dieses Diktums, das meist kontexdos zitiert wird: «Die jüdische Religion duldet
kein Wort, das der Verzweiflung alles Sterblichen Trost gewährte. Hoffnung knüpft sie einzig

ans Verbot, das Falsche als Gott anzurufen, das Endliche als das Unendliche, die Lüge
als Wahrheit. Das Unterpfand der Rettung liegt in der Abwendung von allem Glauben, der
sich ihr unterschiebt, die Erkenntnis in der Denunziation des Wahns. [...] Die Selbstzufriedenheit

des Vorwegbescheidwissens und die Verklärung der Negativität zur Erlösung sind

unwahre Formen des Widerstands gegen den Betrug. Gerettet wird das Recht des Bildes in
der treuen Durchführung seines Verbots» (ebd.). Siehe dazu: Chr. Link: Das Bilderverbot
als Kriterium theologischen Redens von Gott, in: ders.: Die Spur des Namens. Wege zur
Erkenntnis Gottes und zur Erfahrung der Schöpfung. Theologische Studien, Neukirchen-

Vluyn 1997, 3-35 (3-7); M. Brumlik: Schrift, Wort und Ikone. Wege aus dem Bilderverbot,
Frankfurt a.M. 1994.

4 Abschnitt 23 und 24. Nach Frageantwort FA) 144 verbietet das zweite Gebot die Anfer¬

tigung von Bildern sowohl zur Darstellung als auch zur Anbetung Gottes und begründet
in Frageantwort 145 dieses Verbot mit der grundsätzlichen Unähnlichkeit Gottes mit allem

Geschöpflichen: «Warum ist die sichtbare Darstellung Gottes nicht erlaubt? Weil es keine
Ähnlichkeit zwischen ihm als ewigem, unfaßbarem Geist und einer körperlichen, vergänglichen

und sterblichen Gestalt gibt» (zitiert nach: Calvin-Studienausgabe. Band 2: Gestalt
und Ordnung der Kirche, hg.v. E. Busch u.a., Neukirchen-Vluyn 1997, 1-135 [61]).

5 FA 96-98. Auch der Heidelberger Katechismus kennt eine Entgegensetzung von Bild und

(Predigt des) Wort(es) Gottes, wenn er in FA 98 auf die Frage «Dürfen denn nicht die

Bilder als <der Laien Bücher> in den Kirchen geduldet werden?» antwortet: «Nein; denn



240 Magdalene L. Frettiöh

auch mit einer expliziten Alternative von Wort und Bild zugunsten des Wortes

im reformierten Dekaloglied «Erheb dein Her% tu auf dein Ohren» (EG 657) findet:

«Du sollst mich nicht in Bildern fassen.

Wem sollt ich denn vergleichbar sein?

Kannst du dir doch genug sein lassen

an meinem Worte klar und rein.» (EG 657,3)6

Nach diesem Liedvers gründet das von Gott selbst gebotene Bilderverbot in
der Unvergleichlichkeit, weil Einzigartigkeit Gottes, und wahrt diese zugleich.

Jeder Vergleich — so die Theologik dieser Interpretation — hebt die grundsätzliche

Differenz zwischen Schöpfer und Geschöpf auf. Denn der Vergleich kann

sich nur aus Geschöpflichem, nur aus dem, was uns vor Augen liegt und in

unseren Erfahrungshorizont gehört, speisen. Demgegenüber aber sind die Al-
terität und mit ihr die Freiheit und Unverfügbarkeit Gottes zu wahren.7 Darum
ist jedes von Menschen gemachte Gottesbild ungenügend. «Mit wem wollt ihr
mich vergleichen, dass ich ihm gleich wäre?», lässt Jes 40,25 den Heiligen fragen, um
dann zum staunenden Anblick der schöpferischen Macht Gottes einzuladen,
die gerade darin besteht, dass der Gottheit, die Himmel und Erde gemacht hat,

kein Geschöpf verloren geht, sondern jedes namentlich vertraut ist. «... mit wem

wollt ihr Gott vergleichen und was als Ebenbild ihm gegenüberstellen?», heisst es wenige
Verse zuvor, womit gegenüber der Weltüberlegenheit Gottes polemisch die sich

geradezu lächerlich und erbärmlich ausnehmende menschliche Götterbilderproduktion

beschrieben wird (Jes 40,18ff.). Auch und gerade im Blick auf Gott

mag gelten, was Kierkegaard für zwischenmenschliche Beziehungen festhält:

«Vergleich ist die gefährlichste Bekanntschaft, welche die Liebe machen kann;

Vergleich ist die schlimmste von allen Verführungen.»8

wir sollen uns nicht für weiser halten als Gott, der seine Christenheit nicht durch stumme
Götzen, sondern durch die lebendige Predigt seines Wortes unterwiesen haben will.» Gott
abzubilden, heisst für den Heidelberger, ein Götzenbild herzustellen. Dieses aber bleibt,
im Gegensatz zur viva vox evangelii, stumm.

6 Evangelisches Gesangbuch (=EG). Ausgabe für die Evangelisch-reformierte Kirche (Syn¬

ode evangelisch-reformierter Kirchen in Bayern und Norddeutschland), die
Evangelischaltreformierte Kirche in Niedersachsen, Gütersloh u.a. 1996.

7 Siehe Chr. Link: Gott ist ein Fremdling. Das alttestamentliche Bilderverbot ist ein Garant
der Freiheit, Zeitzeichen 3/6 (2002) 26-29.

8 S. Kierkegaard: Der liebe Tun. Ediche Erwägungen in Form von Reden. Übersetzt von H.
Gerdes, Düsseldorf/Köln 1966, 205.



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 241

Die gesungene Gottesfrage «Wem sollt ich denn vergleichbar sein?» wird

zum Einspruch gegen von Menschen gemachte Gottesbilder. Sie ist rhetorisch

und als solche bereits ^antwortet: «Selbstverständlich mit niemandem und

nichts!» Damit ist sie aber noch längst nicht mantwortet, nämlich im Tun
bewährt. Rhetorische Fragen zielen auf die praktische Realisierung der bekannten

Antwort.
Dem Ungenügen jener von Menschen gemachten Gottesbilder stellt das

Dekaloglied das Gotteswort gegenüber, das in seiner Klarheit und Reinheit

genüge, also weder der Amplifikation durchs Bild noch der Explikation im Bild
bedürfe. Jedoch wimmelt es im Schriftwort, in das sich das Gotteswort je neu

einschreibt, geradezu von sprachlichen Gottesbildern und Vergleichen. Es gibt
ja nicht nur Bild-Bilder, sondern eben auch Wort-Bilder9, was an sich schon die

einfache Alternative von Wort und Bild unterläuft.

Ich nenne nur ein Beispiel: Im vorletzten Vers des Hoseabuches, das geradezu

als eine Gottesbildergalerie betrachtet werden kann, in Hos 14,9, zitiert
Gott Efraim mit der Frage: «Was soll ich noch mit den Göthen?», um unmittelbar
darauf von sich selbst zu sagen: «Ich selbst habe ihm geantwortet und schaue ihn an.

Ich bin wie üppiger Wacholder, an mir ist Früchtfür dich gu finden.» Gott selbst

beantwortet die Götzenfrage Efraims, indem er sich Geschöpflichem vergleichbar
macht, in diesem Fall «üppigem Wacholder», so die neue Zürcher Bibel, oder mit
Buber «immergrünem Wacholder» oder, wie Luther verdeutscht, einer «grünenden

Tanne». Demnach schliesst die Unvergleichlichkeit Gottes, die sich nach EG
657,3 im Bilderverbot ausspricht, nicht aus, dass Gott sich selbst ins Bild setzt,
sich in Bildern und Vergleichen vorstellt und bekannt gibt, um dann unsererseits

entsprechend benannt zu werden. Allerdings haben wir — falls wir hier

überhaupt von <haben> sprechen können — diese Bilder und Vergleiche nur als

unverfügbares Gotteswort im menschlichen Schriftwort.

Demgegenüber - und das verschiebt noch einmal die eingangs an den Zitaten

von Benyoëtz und Horkheimer/Adorno aufgewiesene Dialektik von Wort
und Bild, Bild und Wort — wird insbesondere in kunsthistorischen Bilddiskursen

auf die Eigenständigkeit der Bilder hingewiesen, die mehr oder zumindest
anderes zu zeigen vermögen, als Worte sagen können. Bilder haben eine eigene

9 Zu dieser Unterscheidung siehe M. Weinrich: Die Wahrheit des Bilderverbotes. Historische
und theologische Aspekte, in: J. Schmidt (Hg.): Von den Bildern befreit zum Leben. Wahrheit

und Weisheit des Bilderverbotes (Reformierte Akzente 6), Wuppertal 2002, 17-42.



242 Magdalene L. Fretdöh

Macht, indem sie uns zu sehen geben, uns die Augen öffnen und etwas zeigen,

was wir so durch das Wort nicht wahrnehmen. Es gibt eine ikonische Logik und
damit Sinnerschliessung durch Bilder, die ihr eigenes Recht gegenüber der
prädikativen Logik der Sprache hat. Das führt zu einer neuen Verhältnisbestimmung
von Wort und Bild, in der das Bild nicht länger vom Wort dominiert wird,
sondern dessen Fundament darstellt. «Am Anfang war das Bild ...». «Bilder»,

so formuliert Gottfried Boehm, «erschöpfen sich nicht darin, das Reale visuell

zu substituieren, sie bringen ein Zeigen eigenen Rechts zustande.»10 Bilder sind

keine blossen Platzhalter für Worte; sie bilden nicht nur eine sprachlich verfass-

te Wirklichkeit ab, sondern sie schaffen neue Wirklichkeit, erschliessen einen

eigenen Sinn, der sich dann erst sekundär versprachlicht. Gäbe es nicht diese

Kraft des Bildes zu eigener Sinnerzeugung, bräuchte es auch kein Bilderverbot.
Das Bilderverbot weiss offenbar um die Macht der Bilder, etwas zu zeigen, was

Worte uns nicht sagen können.

Wir sind mehr und anderes als nur Hörerinnen des Wortes, wenn wir Ikonen

Gottes betrachten. Noch der Begriff dkonographic redet ja einem Vorrang
der Schrift vor dem Bild das Wort. Es kommt darauf an, das Wort, den

Logos, auch den des Johannesprologs, um die aussersprachliche Dimension des

Zeigens zu erweitern. Zur Bilderlogik gehört, das s sie eine Synchronie, eine

Gleichzeitigkeit von Momenten zeigt, die die Sprache nur diachron, nur im
Nacheinander der Sätze zum Ausdruck bringen kann. Zudem eröffnet sie —

und das ist von grösster Bedeutung für die Frage des Gottesbildes — Zugänge

zum Abwesenden als Anwesendem. Die Logik des Fildes spielt mit der Dialektik

von Gegenwart und Abwesenheit, von Sichtbarkeit und UnSichtbarkeit, von Zuwendung

und Entzug.

Bevor wir uns einem solchen, das Bilderverbot wahrenden Bild zuwenden,
das uns zu mehrfachem Blickwechsel11 einlädt, gebe ich zunächst Auskunft
über drei systematisch-theologische Lesarten des Bilderverbots, die — ungeachtet

der unterschiedlichen Bild-Begrifflichkeit von boa und rumri in Ex 20,4/
Dt 5,8 gegenüber nblä und müT in Gen 1,26 sowie des ursprünglichen Sinns

10 G. Böhm: Wie Bilder Sinn erzeugen. Die Macht des Zeigens, Berlin 2007, 43.
11 Die Rede vom «Blickwechsel» mit Bildern geht davon aus, dass nicht nur wir die Bilder,

sondern auch sie uns anschauen; siehe dazu G. Didi-Huberman: Was wir sehen blickt uns

an. Zur Metapsychologie des Bildes. Aus dem Französischen von M. Sedlaczek, München
1999.



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 243

des zweiten Gebots — das Bilderverbot angesichts der Rede von der
Gottesbildlichkeit des Menschen und der Vielzahl biblischer Sprachbilder von Gott
zu deuten suchen.

II. «Nicht sollst du dir ein Bild machen ...» — drei systematisch-theologische Lesarten des

Bilderverbots

Unstrittig ist, dass das Bilderverbot ursprünglich dreidimensionale Bilder,
geschnitzte, gehauene oder gegossene, meinte.12 Aber im Laufe seiner

Rezeptionsgeschichte hat es einen erheblichen Bedeutungszuwachs erfahren und
ist — insbesondere in der reformierten Tradition — zu dem Kriterium des

Redens von Gott avanciert, das nicht mehr nur Gottesbilder-Statuen verbietet,
sondern alle Versuche, Gott ins Bild zu setzen, fragwürdig macht. Was aber

bedeutet es, dass das Bilderverbot in einem Buch steht, das die Gottesbildlichkeit

des Menschen bezeugt und einer Vielzahl von sprachlichen Gottesbildern,

Metaphern, das Wort redet? Im Anschluss an Jürgen Ebach13 lässt sich aus

dieser biblischen Trias von Bilderverbot, Gottesbildlichkeit des Menschen und
Gottesbilder-Vielfalt eine dreifache Lesart des Bilderverbots ableiten14:

Ausgeschlossen wird erstens der Mensch als Macher des Gottesbildes: «Nicht
sollst du dir ein Bild machen !» Die Gottesbildlichkeit des Menschen fällt
nicht unter das Bilderverbot, weil sich im Menschen Gott selbst ein irdisches

Bild gemacht hat — ein Bild, das Gottes eigener Lebendigkeit und Beziehungsfähigkeit

entspricht: «Gott abzubilden ist darum ein absurdes Unternehmen,
weil die Erschaffung seines Bildes nicht nur am Anfang sein eigenes Werk, und

zwar das höchste unter allen seinen Schöpfungswerken war, sondern weil auch

Vgl. etwa S. Schroer: Du sollst dir kein Bildnis machen oder: Welche Bilder verbietet das

Bilderverbot?, in: A. Hölscher/R. Kampling (Hg.): Religiöse Sprache und ihre Bilder: von
der Bibel bis zur modernen Lyrik (Schriften aus der Diözesanakademie Berlin Bd. 14),
Berlin 1998, 101-113; R. Rendtorff: Was verbietet das alttestamentliche Bilderverbot?, in:
R. Bernhardt/U. Link-Wieczorek (Hg.): Metapher und Wirklichkeit. Die Logik der Bild-
haftigkeit im Reden von Gott, Mensch und Natur. Festschrift für Dietrich Ritsehl zum 70.

Geburtstag, Göttingen 1999, 54-65.

«Hoch und Heilig wohne ich - und bei dem Zermalmten und Geisterniederten.» Versuch
über die Schwere Gottes, in: J. Ebach: Hiobs Post. Gesammelte Aufsätze zum Hiobbuch,
zu Themen biblischer Theologie und zur Methodik der Exegese, Neukirchen-Vluyn 1995,
183-211 (208f.).

Vgl. zum Folgenden ausführlich M.L. Fretdöh: Gott Gewicht geben. Bausteine einer

geschlechtergerechten Gotteslehre, Neukirchen-Vluyn 22009, 153-187.



244 Magdalene L. Fretdöh

seine Wiederholung und Bestätigung für alle Zeiten Gottes eigenes Werk bleibt
und als solches prinzipiell nicht menschliches Werk werden kann.»15

Ausgeschlossen wird mit dem Bilderverbot sodann die Eingrenzung der

Wirklichkeit Gottes auf ein Bild: «Nicht sollst du dir ein Bild machen !» Ist der

Mensch, für den der Schöpfungsbericht nur die eine Unterscheidung zwischen

«männlich und weiblich» (Gen 1,27) kennt, ist «alles, was Menschenantlitz trägt,
als Bild Gottes erschaffen [...], dann muß es so viele Gottesbilder geben, wie

es Menschen gibt - und keines ist wahrer als das andere»16. Wenn Männer

und Frauen als Ikonen Gottes gleichermassen würdig und fähig und — weil die

göttliche Gabe zur Aufgabe wird — auch beauftragt sind, Gott in der Welt zu

repräsentieren, dann verkommt eine einseitig männliche oder einseitig weibliche

Rede von Gott zur Idololatrie. Sie idoüsiert Männlichkeit oder Weiblichkeit,

anstatt Gott in Ihren und Seinen lebendigen Bildern zu begegnen.

Können wir nicht personal konkret von Gott reden, ohne dies in Sprach-
und Hörbildern, etwa in anthropomorpher Metaphorik, zu tun, so gibt es

Wege aus dem Bilderverbot nur, wenn wir Gott nicht auf ein Bild und das

heisst auch: nicht auf ein einseitiges Bild festlegen. Denn einseitige Bilder
können rasch zu einem einzigen zusammenschiessen. Nur die Vielfalt von
Gottesbildern kann davor bewahren, Gott in ein Bild zu zwingen, auf eine

Rolle festzulegen. Wer sich ein Bild von Gott macht, bildet sich ein, Gott zu

kennen, über Ihn verfügen, Sie begreifen zu können. Wer ein Gottesbild an-

fertigt, meint, mit Gott fertig werden zu können. Demgegenüber grenzt das

Bilderverbot «die Freiheit Gottes, sich zu offenbaren, auf das bestimmteste

gegenüber den Kategorien und Denkmustern ab, in denen wir das Göttliche

zu begreifen, das heißt: uns zurechtzulegen versuchen»17. Nur eine Vielfalt

von Gottesbildern, die sich auch gegenseitig den Platz innerhalb des Rahmens

streitig machen, kann davor bewahren, mit der Freiheit auch die Alterität Gottes

aufzuheben.

Ausgeschlossen wird schliesslich das menschliche Machen von Gottesbildern:

«Du sollst dir kein Bild machen ...!» Jes 44,9 bezeichnet — im Zusammenhang

einer ironisch-grotesken Polemik gegen Götterbilder anfertigende Hand-

15 K. Barth: Die Kirchliche Dogmatik. Bd. III/1, Zoilikon-Zürich 21947, 225.
16 J. Ebach: Gottesbilder im Wandel, in: ders.: «... und behutsam mitgehen mit deinem Gott».

Theologische Reden 3, Bochum 1995, 157-170 (170).
17 Link: Bilderverbot (Anm.3), 13.



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 245

werker — diese Idole-Macher als inn {tohu). Wer vor dem Werk seiner eigenen
Hände niederfällt und es bedient, betreibt Götzendienst und hebt so das Werk
des Schöpfergottes auf, bringt das Chaos (Gen 1,2) in die Schöpfung zurück.

Hier geschieht <to undo creation): Statt der Lebendigkeit des einen Gottes zu

entsprechen, in dessen Bild sie erschaffen sind, werden diejenigen, die

Götterbilder herstellen, so leblos wie ihre selbstgemachten Idole. Ein sprechender
Text in diesem Zusammenhang ist Ps 115,4-8:

«Ihre Götterbilder, Silber und Gold, Machwerk von Menschenhand.

Einen Mund haben sie, aber können nicht reden,

Augen haben sie, aber können nicht sehen.

Ohren haben sie, aber können nicht hören,

eine Nase haben sie, aber können nicht riechen.

Ihre Hände — aber sie können (damit) nicht tasten;

ihre Füsse — aber sie können (damit) nichtgehen;

nicht tönen können sie mit ihrer Kehle.

Ihnen gleich werden ihre Macher, jeder, der auf sie vertraut.»w

Menschen haben teil an der Wirklichkeit des Gottes, auf den sie vertrauen,
wobei alles darauf ankommt, welche Gottheit dies ist: die, die Menschen nach

ihrem Bild schuf, oder jene, die sich die Menschen selbst nach ihrem Bild aus

einem Stück Welt, und sei es noch so kostbares Material und sei der Arbeitsaufwand

noch so gross, gemacht haben. Wer sich an einen stummen Götzen hält,

verstummt selbst. So können die Verehrerinnen lebloser Götter selbst nur tote
Leute sein. Sie lassen sich beherrschen von ihrem eigenen Machwerk, in eine

lebendige Beziehung zu ihm können sie dagegen nicht treten. Indem sie sich

im Werk ihrer Hände selbst entfremden, heben sie ihre eigene Bestimmung,
Ikone Gottes zu sein, auf.19

18 Ps 115,4-8; vgl. Ps 135,15-18. Zum Kontrast zwischen den leblosen Götterbildern und
ihren Verehrerinnen einerseits und der Lebendigkeit der Gott segnenden Psalmbeterinnen
andererseits siehe M.L. Frettlöh: Gott segnen. Systematisch-theologische Überlegungen

zur Mitarbeit des Menschen an der Erlösung im Anschluß an Psalm 115, EvTh 56 (1996)
482-510.

19 Erich Fromm hat in der Herstellung und Bedienung von Götzen die Grundform menschli¬

cher Selbstentfremdung erkannt und dies anhand von Jes 44,12-19 illustriert: «Der Mensch

überträgt seine eigenen Leidenschaften und Eigenschaften auf den Götzen (das Idol). Je

mehr er sich selbst arm macht, um so größer und stärker wird der Götze. Der Götze ist
die entfremdete Selbsterfahrung des Menschen» (Ihr werdet sein wie Gott, Reinbek bei

Hamburg 1980, 37).



246 Magdalene L. Fretdöh

Die Herstellung von Gottesbildern geht vorbei an den gottgemachten
Bildern Gottes, die sich in zwischenmenschlichen Begegnungen «'»stellen.20 In
dieser Lesart des Bilderverbots liegt also die Pointe nicht nur auf dem Machen

von Gottes-, sondern auch von Menschenbildern. Das Bilderverbot wahrt
nicht nur die Unverfügbarkeit und Freiheit Gottes, sondern auch die des

Menschen21: Indem es jeden Menschen in seiner Einzigkeit als Bild Gottes würdigt,
widerspricht es dem «Menschen nach Mass», nämüch nach Massgabe der

eigenen Bilder, die nicht selten die Wunsch-, Traum- oder auch Trugbilder des

«gemachten Mannes» sind. Nicht zuletzt darin erweist sich das Bilderverbot

gegenwärtig als eine Weisung Gottes, die geschöpfliche Freiheit bewahren will,
indem sie der Vertauschung von Schöpferin und Geschöpf bzw. der Ersetzung

Gottes durch den Menschen wehrt und uns in unsere geschöpfliehen
Grenzen, die ja keine Willkür Gottes, sondern göttliche Wohltat sind, zurückweist.

Beim Zusammenhang von Bilderverbot und Gottesbildlichkeit geht es um
die Frage: Wer ist Schöpferin und wer ist Geschöpf? Sie begegnet als strikte

Alternative zwischen dem Menschen, der sich seinen Gott nach geschöpflichen

Vorbildern macht, und Gott, der den Menschen in Seinem Bild
gemacht hat. Nicht wir haben Gott allererst ins Bild zu bringen, sondern Gott
ist bereits im Bilde, nachdem Sie den Menschen im und nach eigenem Bild

geschaffen hat. Wer meint, Gott allererst über sich ins Bild setzen zu müssen,

verkennt, dass Gott sich immer schon über den Menschen ins Bild gesetzt hat.

Die ikonoklastische Intervention des Bilderverbots wahrt gerade das Recht

des Menschen, als imago Dei Gott in der Welt zu repräsentieren.

III. Ein Bild, das das Bilderverbot wahrt: Adam Elsheimers Gemälde «Die drei Marien

am Grab Christi»

Erschlossen haben sich mir die eingangs gemachten Überlegungen anhand

eines ganz bestimmten Bildes, das selbst einen mehrstelligen Zusammenhang

20 Vgl. zu diesem Zusammenhang von Bilderverbot und Gottesbildlichkeit des Menschen
schon W Vischer: Du sollst dir kein Bildnis machen, in: E. Wolf u.a. (Hg.): Antwort. Karl
Barth zum 70. Geburtstag am 10. Mai 1956, Zollikon-Zürich 1956, 764-772.

21 «Das Gebot, das uns jegliches Bild Gottes verwehrt, schützt auch ihn [sc. den Menschen]

vor dem Zugriff des tötenden Bildes. Es schützt sein Geheimnis, sein Wunder, seine

unfaßbare Lebendigkeit. Es schützt sein Recht» (Link: Bilderverbot [Anm. 3], 4).



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 247

von Wort und Bild zeigt, nämlich Adam Elsheimers «Die drei Marien am Grab
Christi» (1603)22.

Dieses Bild begleitet mich, seitdem es sich mir zum ersten Mal im Sommer 2005 in Köln
in der Ausstellung «Ansichten Christi. Christusbilder von der Antike bis zum 20. Jahrhundert»

(vgl. den von R. Krischel, G. Morello und T. Nagel herausgegebenen gleichnamigen
Ausstellungskatalog, Köln 2005, 48f.) und dann wieder im Frühjahr 2006 in der grossen
Adam Elsheimer-Ausstellung im Städel Museum in Frankfurt a.M. im Original zu sehen

gegeben hat (siehe den Ausstellungskatalog: R. Kiessmann: Im Detail die Welt entdecken.
Adam Elsheimer 1578-1610. Mit Beiträgen von E.E.S. Gordenker und Chr.T. Seifert,
Frankfurt a.M./Wolfratshausen 2006, 84£). Erste Beobachtungen zu diesem Bild habe ich
anlässlich der Verleihung des 8. Förderpreises der Marga Bührig-Stiftung am 19.10.2007 im



248 Magdalene L. Frettlöh

Im Folgenden möchte ich zeigen, dass «Die drei Marien am Grab Christi»

ein Christusbild, ein Gottes- und Menschenbild ist, das das Bilderverbot

achtet und seine Betrachterinnen zugleich in ein vieldeutiges Gespräch
zwischen Wort und Bild verwickelt. Dabei gehört es zur Dialektik meiner

Beobachtungen und Reflexionen, dass ich das, was sich mir in und durch
dieses Bild gezeigt hat, nur in Worten mitteilen kann. Gegenüber dem Sich-

zu-sehen-Geben, dem Zeigen des Bildes bleibt mir nur das Nachsehen und

Nachsagen. Ich kann hier nur sprechend r?«deuten, was es mir zeigend
bedeutet.

Adam Elsheimer (Frankfurt a.M. 1578 — Rom 1610), der aufs kleinste Detail

sorgfaltig achtende, eindrucksvolle Erzähler unter den Malern des

Frühbarock, hat auf dieser nur 25,8 x 20 cm grossen Kupfertafel den ursprünglichen

Schluss des Markusevangeliums, Mk 16,1-7(8), ins Bild gesetzt — und

zwar gleich doppelt: als ausgemalte Erzählung und als in lateinischer

Übersetzung eingraviertes Schriftwort. Das markinische Schriftwort erscheint als

Bild und im Bild. Wie aber gehört beides zusammen? Und wie verhält sich

das Schriftwort ausserhalb des Bildes zum Schriftwort im Bild? Zeigt das

Bild etwas, das das Wort für sich nicht sagt? Wie gehören die Theologik des

Textes und die ikonische Logik des Bildes zusammen?

Die Ostererzählungen der Evangelien enthalten keinen Bericht vom
Geschehen der Auferstehung. Sie verkündigen die geschehene Auferweckung
Jesu von den Toten und sind darin eine Hommage auf die den Tod überwindende

Gottheit Israels. Sie bezeugen zeichen- und gleichnishaft die
Wirklichkeit des Ostereignisses, indem sie von seinen Folgen und Wirkungen
erzählen. So wahren sie das Geheimnis der Auferweckung als einer (neu)

schöpferischen Tat Gottes ohne menschliche Mitwirkung. Nicht einmal die

Passivität oder Rezeptivität einer Zuschauerinnenhaltung ist menschenmöglich,

wenn Gott aus dem Tod ins Leben ruft. Wo Auferweckung ins Bild
gebracht werden soll, kommt es bestenfalls zur Abbildung von Auferstehung.
Das die Auferweckung begründende schöpferische Wirken des göttlichen
Geistes entzieht sich jeder einbildenden Visualisierung. Wo es selbst zur

Darstellung gebracht wird, kommt es zu einer Missachtung des Bilderver-

Stadthaus Basel vorgetragen: Das ausgemalte Bilderverbot. Ein geschlechtertransparenter

Deutungsversuch mit autobiographischen Pinselstrichen (2007), http://www.reformiert-
info.de/side.php?news_id=l 454&part_id=0&navi=3&part3_id=56.



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 249

bots, und zudem entsteht nicht selten religiöser Kitsch. Ist auch das Ereignis
der Auferweckung selbst nicht darstellbar, so hinterlässt es doch darstellbare

und lesbare Spuren — in Texten wie in Bildern.

IV. Ein erster Blickwechsel mit Elsheimers Bild: Die drei Marien — Reaktionen auf das

leere Grab und /oderAntworten auf die Auferweckungsbotschaft?

Mit der Darstellung der drei Marien am Grab Christi steht Elsheimer in einer

bereits ab dem 3. Jh. n.Chr. bezeugten, auf die Ostererzählungen der synoptischen

Evangelien bezogenen Bildtradition der «Frauen am Grab», die bis in die

Neuzeit lebendig geblieben ist.23 Was kunstgeschichtlich vor allem Elsheimers

innovative Leistung ausmacht, lässt sich beim Lesen dieses Bildes wiederfinden:

die detaillierte Erzählung hochkomplexer Handlungen en miniature sowie

die Erzeugung kunstvoller Lichteffekte, die den Bildraum allererst hervorbringen

und Plastizität schaffen. Die Lichtmetaphorik des Bildes ist ebenso theologisch

bedeutsam wie die sprechende Ausgestaltung der Gestik der dargestellten
Personen.

Elsheimers «Die drei Marien am Grabe Christi» gibt uns Einblick ins

Innere einer Felsengrotte, von deren Wänden Schlingpflanzen und Blattranken

herabhängen. Im Vordergrund steht parallel zum unteren Bildrand ein geöffneter

Sarkophag, der mit einem antikisierenden Puttenrelief geschmückt ist.

Die Grabplatte verschliesst das Grab nicht länger, sondern ist von aussen an

den Sarkophag angelehnt und ragt schräg nach rechts unten aus dem Bild heraus.

Sie kommt mit dem auf ihr eingravierten Evangeliumstext Mk 16,1 ff. auf
die Betrachterinnen des Bildes zu und ist auch nur von ihnen, nicht aber von
den drei Frauen am Grab, zu lesen. Genau in der unteren Bildmitte hängt das

blutverschmierte Leichentuch über den Sargrand herab. Der Auferweckte hat

es am Ort des Todes zurückgelassen. Es fungiert als Zeichen dafür, dass hier
ein wirklich Toter und Begrabener leibhaftig auferstanden ist.

Rechts neben dem Grab kniet mit vorgebeugtem Oberkörper unverkennbar

Maria Magdalena, ikonographisch eindeutig identifizierbar vor allem durch
das neben ihr auf dem Boden stehende Salbölgefäss, aber auch durch ihr
langes, offen getragenes rotblondes Haar und selbst durch ihren goldbraunen,
kunstvoll gewirkten Mantel. Maria Magdalenas Blick geht — eher nachdenklich

23 Vgl. J. Myslivec/G. Jâszai: Art. «Frauen am Grab», LCI 2, Freiburg i.Br. 1970, 54-62.



250 Magdalene L. Frettlöh

als fassungslos, irgendwie traurig und doch vielleicht das schier Unglaubliche
bereits ahnend — ins geöffnete, leere Grab. Es ist ein Blick, der sich auf der

Peripeüe von Trauer und Hoffnung, Zweifel und aufkeimendem Verstehen

bewegt. Dieser Ambivalenz entspricht die auffallend unterschiedliche Haltung
ihrer Arme und Hände: Mit der Rechten hält sie, ihr Schultertuch fassend, an

sich, scheint sich — angesichts dessen, was sie nicht fassen kann, was (noch)
über ihr Verstehen geht — an sich selbst festhalten zu wollen, um sich zu
vergewissern, dass sie noch bei sich ist. Ganz anders ihr linker Arm. Mit ihm ist sie

sich gleichsam selbst schon voraus und ausser sich: Gerade ausgestreckt, die

flache Hand ein wenig erhoben, scheint er das dem Gekreuzigten Widerfahrene

gestisch nachzuvollziehen und lässt sich in die Bewegung aus der Dunkelheit

des Grabes ins Licht des Ostermorgens mit hineinnehmen.24 Noch kniet
die Jüngerin am Ort des Todes, aber mit der Geste ihrer linken Hand streckt sie

24 Rüdiger Kiessmann, der gegenwärtig wohl profundeste Elsheimer-Kenner, sieht dagegen
eine Maria Magdalena, «die mit anklagender Gebärde Auskunft über das leere Grab
verlangt», die sie dann prompt auch vom Engel erhält, «der sich zur Erklärung des Geschehens

auf die Steinplatte mit dem Markus-Evangelium stützt» (Katalog Adam Elsheimer,
in: ders. [Hg.]: Im Detail die Welt entdecken [Anm. 22], 44-192 [84]). Setzt diese Deutung
aber nicht voraus, dass sie ihren Blick auf den Engel, von dem sie Antwort erwartet, statt
ins leere Grab richtet? Und müsste nicht ihre Hand nach oben geöffnet sein, wenn es sich

um eine den Gottesboten direkt adressierende und seine Erklärung provozierende Geste

handelte?



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 251

sich selbst zum Leben, ja zu dem, der aus dem Tod ins Leben gerufen wurde,
25aus.

Die beiden anderen Marien sind keineswegs so eindeutig zu identifizieren
wie Maria Magdalena: Alle drei synopüschen Evangelien sowie das

Johannesevangelium bezeugen den Gang der Magdalenerin ans Grab des Gekreuzigten,
differieren aber in der Identifizierung der anderen Frauen. Wer ist neben Maria

Magdalena und Maria, der Mutter des Jakobus und Joses, die dritte Maria

der «drei Marien am Grabe Christi»? Hat Elsheimer auch Salome (Mk 16,1)

den Allerweltsnamen Maria zugedacht? Ist es Maria, die [Frau?] des Kleopas,

aus Joh 19,25? Das ist nicht abwegig, weil sich in Elsheimers Bild ein deutlich
identifizierbares Zitat aus dem Johannesevangelium findet: In der Mitte des

rechten Bildrandes — unmittelbar über der sich zum Grab beugenden Maria

Magdalena — hat Elsheimer in den Eingang zur Höhle, der den Blick auf eine

hügelige Landschaft und einen vom Morgenlicht erhellten Himmel freigibt,
Petrus und den Lieblingsjünger gestellt und damit Joh 20,2ff. zitiert. Dieser

Eingang mit den beiden Jüngern liegt genau in der Diagonale, die durch den

schrägen Sarkophagdeckel markiert ist. Es zeigen sich also auch hier in Elsheimers

Bild Spuren einer kanonischen Exegese. Warum soll dies nicht auch für
die drei Marien gelten?

Dass die beiden Jünger im Hintergrund bleiben, zeigt zugleich noch einmal
das Gewicht, das Elsheimer (der Tradition von) den Frauen am Grab Christi
und ihrer Bedeutung für die Auferweckungsbotschaft beimisst. Während die

beiden Jünger in den dunklen Farben der Grotte gemalt sind, leuchten die

farbenfrohen Gewänder der Frauen im Bildvordergrund.
Ein Schlüssel zur Identifikation der dritten Maria mögen die jeweils so

gänzlich verschiedenen Haltungen dieser drei Frauen sein. Elsheimer macht

deutlich, dass das geöffnete und leere Grab selbst bei jenen Frauen, die vom
Beginn der öffentlichen Wirksamkeit in Galiläa an zur engsten Nachfolgegemeinschaft

des Nazareners gehören und die auch nicht vor der Qual zurück-

25 Wenn Heinrich Weizsäcker seine Bildbetrachtung mit «Die Trauer der Frauen am Grabe
Christi» (Adam Elsheimer - Der Maler von Frankfurt. Zweiter Teil: Beschreibende
Verzeichnisse und geschichtliche Quellen, Berlin 1952, 75) überschreibt, dann gilt dieser Titel
für Maria Magdalena doch nur bedingt. Allemal ebnet er die sprechenden Differenzen in
der Haltung der drei Frauen ein. Auch Willi Drost spricht von der «Gruppe der drei
klagenden Frauen am Grabe Christi» (Adam Elsheimer und sein Kreis, Potsdam 1933, 73).



252 Magdalene L. Frettlöh

gewichen sind, die Kreuzigung Jesu ohnmächtig mit ansehen zu müssen, sehr

unterschiedliche Reaktionen auslösen kann.

Die mittlere, etwas im Hintergrund stehende, in ein altrosafarbenes
Gewand gekleidete Maria hat die Augen geschlossen und die Arme mit nach vorn
bzw. nach oben geöffneten Händen bis auf Kopfhöhe erhoben. Wenn Roland

Krischel beobachtet: «... bei der mittleren (vielleicht Maria Salome) geht das

Erstaunen sogleich ins Gebet über»26, dann scheint mir hier eine Vereindeuti-

gung ihrer mehrdeutigen Gebärde zur Gebetshaltung vorzuliegen. Zumindest
die rechte, zum Grab hin geöffnete Hand kann auch abwehrend gedeutet werden.

Vielleicht inszeniert Elsheimer hier auch eine auf halbem Weg erstarrte

Bewegung des Fassungslos-die-Hände-über-dem-Kopf-Zusammenschlagens.27
Und selbst wenn in der nach oben geöffneten linken Hand Gebetssprache sich

26 Krischel/Morello/Nagel: Ansichten Christi (Anm. 22), 49.
27 Häufig wird diese Frauengestalt als Zitat einer entsprechenden Figur auf Caravaggios «Die

Grablegung Christi» (Vatican Pinacoteca, Rom), die um 1602 in Rom entstanden ist und
sehr schnell bekannt wurde, gedeutet (vgl. Städelsches Kunstinstitut Frankfurt a.M., Adam
Elsheimer. Werk, künsderische Herkunft und Nachfolge. Ausstellung unter dem Patronat
des ICOM, Frankfurt a.M. 1966, 27; Drost: Adam Elsheimer [Anm. 25], 74; Kiessmann:

Katalog Adam Elsheimer [Anm. 24], 84). Keith Andrews sieht hier allerdings eine weit
verbreitete Klagegeste (Adam Elsheimer: Paintings — Drawings — Prints, Oxford 1977, 145).

Trifft das Zitat zu, würde es sich um den Klagegestus einer Trauernden halten. Doch es

gibt auch signifikante Unterschiede in der Gestik und vor allem in der Kopfhaltung beider

Frauenfiguren: Caravaggios Klagende richtet ihr Gesicht mit offenen Augen zum Himmel,
während Elsheimers Maria den Kopf mit geschlossenen Augenlidern leicht geneigt hält.



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 253

artikuliert, muss es keine

Anbetung Gottes sein, sondern

kann auch ein dem Erschrecken

korrespondierendes
lautloses «O, mein Gott!» sein. Die

Lippen der mittieren Maria
sind jedenfalls fest verschlossen.

Noch einmal anders die

dritte Maria, die am leeren

Grab eher wie unter dem

Kreuz steht: in sich

zusammengesunken, den Kopf nach

links geneigt und eingehüllt in
einen kobaltblauen Überwurf,
mit dem der kräftige Rotton
ihres Kleides kontrastiert, mit
einem ins Leere über das Grab

hinweggehenden starren Blick,
die Hände vor ihrem Schoss

leicht ineinandergelegt, beinahe wie eine Pietä-Figur ohne toten Sohn im Arm,
als wiege sie gedankenversunken ihr verlorenes Kind Vieles spricht dafür,
dass Elsheimer in der dritten Maria die Mutter Jesu selbst ans leere Grab ihres

hingerichteten Sohnes gestellt hat — ebenso wie sie bei Johannes unter dem

Kreuz steht (19,25-27). Es gibt viele Bezüge zwischen Elsheimers Bildern
«Pietà»28 (ebenfalls um 1603) und «Die drei Marien am Grabe Christi».

Die Mutter Jesu der «Pietà» ist fast genauso gekleidet wie die dritte Maria

am leeren Grab, nur der Blauton des Überwurfs ist kräftiger. Diese Maria
jedenfalls ist noch ganz gefangen in und benommen von ihrer Trauer und ihrem
Schmerz. Ihre Haltung ist rückwärtsgewandt; sie hat noch kein Auge für das

Neue, das geschehen ist. Dabei ereignen sich die entscheidenden Fingerzeige
unmittelbar vor ihr — im Zusammenspiel ihrer eigenen Hände mit der Rechten

des Engels und der Linken Maria Magdalenas.

Kiessmann: Katalog Adam Elsheimer (Anm. 24), 86£



254 Magdalene L. Fretdöh

V. Das Wort Gottes selbst als

Malerin — von der bild(erevo^ier)-

enden Kraft des Wortes

Während insbesondere Re-

naissance-Künsder, aber auch

manche seiner Kollegen der

Barockzeit in dynamischen

Auferstehungsbildern diese «biblische

Uberlieferungslücke durch

machtvolle Überredungskunst

[zu] schließen»29 versuchen,

bleibt Elsheimer der biblischen Überlieferung auf beeindruckende Weise treu:

Er verzichtet nicht nur auf eine Darstellung der Auferstehung des Gekreuzigten

aus dem Grab, sondern einverleibt den biblischen Text selbst, in diesem Fall mit
Mk 16,1-7(8) die älteste Evangelienüberlieferung vom Ostermorgen, dem

Bildraum — ein für seine Zeit völlig ungewöhnliches Verfahren. Elsheimer schreibt die

Osterperikope dem Bild, das eben diesen Text inszeniert, noch einmal eigens ein.

Er hat ein Osterbild gemalt, in dem der Auferweckte als Abwesender gegenwärtig
ist - ein Osterbild, das dem Bilderverbot entspricht, indem es die Dialektik von
Wort und Bild ausmalt. Es gibt das zu sehen, wovon mensch sich kein Bild
machen kann. Wie aber verhalten sich Wort und Bild in diesem Bild zueinander? Auf
diese Frage gibt es nicht nur eine und allemal keine einfache Antwort.

Elsheimers Bild lebt aus der Vor-Gabe des biblischen Textes. Es ist das

Schriftwort, dem sich das Bild verdankt. Nur wer Mk 16,1-8 kennt, versteht

Bevor wir diesen Fingerzeigen

in zwei weiteren
Blickwechseln mit dem Bild Elsheimers

nachgehen, geht es im
nächsten Abschnitt um eine

weitere grundsätzliche
Vertiefung des Verhältnisses von
Wort und Bild.

Krischel: Ansichten Christi - Aspekte einer Ausstellung (Anm. 22), 19-24 (21).



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 255

dieses Bild zu lesen. Denn es sind jene Verse, die — gleichsam mit Elsheimer als

Medium - dieses Bild gemalt haben. So lässt sich die Schrift auf der Grabplatte
auch als Dank Elsheimers an die Adresse des Markusevangeliums lesen. Er hat

der Perikope mit dem Zitat auf der Grabplatte ein Denkmal ins Bild gesetzt.
Die Schrift selbst als Malerin — mit Hilfe eines anderen Bildes sei dieses Motiv

ein wenig entfaltet:

Zu den bekanntesten Bildern der Reformationszeit gehört die von Lucas

Cranach d. A. gemalte Predella des Reformationsaltars in der evangelischen
Stadt- und Pfarrkirche St. Marien in der Lutherstadt Wittenberg; in ihr hat
Luther wahrscheinlich bereits seit 1512 gepredigt, war doch mit seiner Professur für
Biblische Theologie an der Universität Wittenberg ein Predigtauftrag verbunden.

Hier hat er vom 9. bis 16. März 1522 seine berühmten Invocavit-Predigten zur
Freiheit vom Bilderdienst und zur Freiheitfür den rechten Bildergebrauch gehalten. Wie
eine Bildreportage zu Aussagen dieser Predigten sowie einschlägigen Ausführungen

in Luthers Schrift «Wider die himmlischen Propheten, von den Bildern

und Sakrament» (1524/25) erscheint die Predella des Reformationsaltars30: Sie

zeigt Martin Luther als Prediger im Gegenüber zu seiner Gemeinde, in die sich

neben Luthers Familie auch der Maler selbst eingereiht hat.

A. Steinwachs: Evangelische Stadt- und Pfarrkirche St. Marien Lutherstadt Wittenberg. Fo-

tographien von J.M. Pietsch, Spröda 2000, 38f. Zum gesamten Bildprogramm des Altars,
32-45.



256 Magdalene L. Fretdöh

Luthers linke Hand liegt auf dem aufgeschlagenen Bibeltext, den er
auslegt. Die rechte weist mit ausgestrecktem Zeige- und Mittelfinger auf das

Bild hin, das das von ihm zu Gehör gebrachte Gotteswort selbst malt: den

Gekreuzigten. Luthers Haltung ist ganz und gar Hinweis auf das, was sich

im Hören des Schriftwortes als Vorstellung einstellt. Das Wort Gottes selbst

ist bildschöpferisch. Es drückt dem hörenden Herzen Gedächtnisbilder ein.

Eben diese Bilderproduktion des Wortes ist eines der zentralen Argumente
Luthers gegen die radikale Abschaffung aller äusseren Bilder:

«So weiß ich auch gewiß, daß Gott will haben, man solle seine Werke hören und lesen,

sonderlich das Leiden Christi. Soll ichs aber hören und gedenken, so ist mirs unmöglich,

daß ich nicht in meinem Herzen sollte Bilder davon machen. Denn ich wolle
oder wolle nicht, wenn ich Christum höre, so entwirft sich in meinem Herzen ein

Mannsbild, das am Kreuze hänget [...]. Ists nun nicht Sünde, sondern gut, daß ich
Christi Bild im Herzen habe; warum sollts Sünde sein, wenn ichs in Augen habe?»31

Es ist deutlich, warum ein so entworfenes (Christus-)Bild nicht im Widerspruch

zum Bilderverbot steht: Hier sind nicht die Hörer oder Leserinnen
des Schriftwortes die Bildermacherlnnen. Hier wird kein Gott(essohn) ins

Bild gefasst32 und damit begreifbar gemacht. Vielmehr wirkt die bildproduktive

Kraft des Wortes, indem es vernommen wird. Genauer noch: Die Bilder
entwerfen sich beim Hören oder Lesen des Wortes im Herzen und damit im
Personzentrum des Menschen gleichsam selbst. Der hörende oder lesende

Mensch kann sich ihnen nicht entziehen. Luther argumentiert hier auf dem

Hintergrund biblischer Anthropologie: Gilt ihm das Herz des Menschen als

«der rechte Sitz und Wohnung Gottes»33, wie sollten da mit Augen zu sehende,

also äusserlich wahrnehmbare Bilder verwerflich sein, wenn es die beim

Hören oder Lesen des Wortes im Herzen aufsteigenden inneren Bilder nicht
sind? Und dass letztere nicht verwerflich sind, gründet eben darin, dass sie

nicht von Menschen hergestellt werden, sondern sich dem Wort Gottes selbst

31 M. Luther: Wider die himmlischen Propheten, von den Bildern und Sakrament (1524/25),
in: ders.: Der Kampf gegen Schwärm- und Rottengeister (Martin Luther Ausgewählte
Werke 4), hg.v. H.H. Borcherdt/G. Merz, München 21937, 95-258.372-375 (117f.).
(Hervorhebung M.L.F.).

32 Vgl. EG 657,3.
33 Luther: Wider die himmlischen Propheten (Anm. 31), 118.



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 257

verdanken. Dieses aber bringt, so Luthers feste Überzeugung, nichts
Sündhaftes hervor.

So nimmt es nicht wunder, wenn Luther in anderen Zusammenhängen

sogar ausdrücklich dazu auffordert, das Herz und die Sinne auf Christusbilder

zu richten und sie sich unbeirrbar innerlich einzuprägen: Im «Sermon von der

Bereitung zum Sterben» (1519) empfiehlt er Sterbenden (oder solchen, die sich

in eine evangelische ars moriendi, die ja eine rechte Lebenskunst ist, einüben wollen)

— inmitten ihrer Todesangst — die Vergegenwärtigung jener Christusbilder,
die ihnen im und durchs Wort begegnet sind, zur heilsamen Therapie. Gegen
die Schreckensbilder von Tod, Sünde und Hölle sollen sie sich auf christolo-

gische Gegenbilder von Leben, Gnade und Himmel besinnen. Denn wie im
Kreuzestod und der Auferweckung des Gekreuzigten jene Gewalten entmachtet

sind, so vermögen auch diese Trostbilder jene Teufelsbilder, die sich unser

bemächtigen wollen, unwirksam zu machen. Im Gekreuzigten findet Luther
ein dreifaches Gegenbild:

«Am Kreuz [...] hat er uns sich selbst bereitet als ein dreifältig Bild unserem Glauben
vorzuhalten wider die drei Bilder, damit der böse Geist und unser Natur uns anficht,
uns aus dem Glauben zu reißen. Er ist das lebendig und unsterblich Bild wider den

Tod, den er erlitten und doch mit seiner Auferstehung von den Toten überwunden
in seinem Leben. Er ist das Bild der Gnaden Gottes wider die Sünd, die er auf sich

genommen und durch seinen unüberwindlichen Gehorsam überwunden. Er ist das

himmlisch Bild, der als ein Verdammter von Gott verlassen war und durch sein

allermächtigst Liebe die Holl überwunden und damit bezeugt hat, daß er der liebste Sohn
sei und uns allen dasselb zu eigen geben will, so wir also glauben.»34

Gleichsam als Schutzschild vorhalten können sich die Glaubenden diese

Bilder, weil sie sie durch die Verkündigung des Evangeliums bereits kennen.

Weder stehen also für Luther Wort und Bild an sich in einem Gegensatz
zueinander (dieser entsteht erst, wo es zum Bilderdienst, zur Verehrung der

Bilder kommt), noch können die Bilder das Wort ersetzen. Sie bleiben
Hinweise auf das ihnen bleibend vorgegebene Gotteswort, das sie evoziert. Sie

34 M. Luther: Sermon von der Bereitung zum Sterben (1519), in: ders.: Aus der Frühzeit
der Reformation (Martin Luther Ausgewählte Werke 1), hg.v. H.H. Borcherdt/G. Merz,
München 21938, 347-362.533-544 (354). Vgl. dazu M.L. Frettlöh: «Das Zeitliche segnen».
Die Bedeutung des Seg(n)ens als rite des passage angesichts des Todes, in: dies.: Worte sind

Lebensmittel. Kirchlich-theologische Alltagskost, Wittingen 2007, 171-187, bes. 183-185.



258 Magdalene L. Fretdöh

dienen «zum Ansehen, zum Zeugnis, zum Gedächtnis, zum Zeichen»35. Von
einem Bilderdienst bei Luther kann also nur im Sinne eines genitivus sub-

iectivus geredet werden: Die Bilder dienen der sinnlichen Vergewisserung,
der Vorstellung des gehörten oder gelesenen Wortes, und damit stehen sie

im Dienst dieses Wortes selbst. Nicht wir haben ihnen zu dienen, sondern
sie dienen uns. Nur wo diese Relation beachtet wird, werden sie nach Luther
recht gebraucht.

Die bildproduktive Kraft des Gotteswortes zeigt sich nicht zuletzt darin,
dass die Bibel selbst voller Sprachbilder ist und insofern von sich her zur

Ausmalung ihrer Texte einlädt. Der genuin biblische Bilderreichtum, den
Luther mit seiner Verdeutschung der Bibel meint anschaulich vor Augen gemalt
zu haben, ist ein weiteres Argument gegen das Vorgehen der Ikonoklasten.
Luther sieht keinen qualitativen Unterschied zwischen den Sprachbildern der

Bibel und der Illustration biblischer Texte als Wandmalerei. Darum bezichtigt
er Karlstadt und seine Anhänger auch eines widersprüchlichen Verhaltens.

Wie können diejenigen legitimerweise zum Sturm der Bilder an den Wänden

aufrufen, die selbst die Bilder in der Schrift gebrauchen?!
Zur Gedächtnisfunktion der Bilder tritt hier eine hermeneuüsche hinzu:

Bilder können ein besseres Verständnis des Schriftwortes bewirken, sprechen
sie doch nicht nur das kognitive Vermögen des Menschen an.

Auf der Predella des Reformationsaltars in Wittenberg stellt Lucas Cra-

nach den Gekreuzigten, den das Wort vom Kreuz, das Luther predigt, im
Herzen der Zuhörenden entwirft, sichtbar in die Mitte seines Bildes und
damit dem Prediger wie der Gemeinde vor Augen. Was das Wort Gottes ins

Herz malt, rückt Cranach ins Zentrum des gottesdienstlichen Geschehens —

und zwar als ein lebendiges Bild, das sich jeder Definition und Verfügbarkeit
entzieht: Die überdimensional grossen Enden des Lendentuches Jesu wehen

im weiten Kirchenraum zwischen dem Reformator und seiner Gemeinde, als

würden sie vom Geist Gottes, der den Gekreuzigten auferweckt hat, bewegt.
Es ist kein totes Bild, das das (ausgelegte) Wort Gottes malt. Und es ist nicht
das Bild eines Toten. Das kräftig flatternde Lendentuch wird zum Zeugnis
der Auferweckung von den Toten, die hier ihre sichtbaren Spuren hinterlässt,
ohne selbst ins Bild gesetzt worden zu sein. Die viva vox evangelii, die leben-

35 Luther: Wider die himmlischen Propheten (Anm. 31), 114.



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 259

dige Stimme des lauthals verkündigten Evangeliums, malt ein lebendiges Bild,
bei dem das Ereignis der Auferweckung als abwesendes gegenwärtig ist.

Das Wort Gottes selbst als Malerin — dieses Motiv begegnet bereits zu

Beginn des vierten Jahrhunderts: Konstantia, die Schwester Kaiser Konstantins,
bittet Eusebius von Cäsarea um ein Christusbild. In einem nur fragmentarisch
erhaltenen Brief, der zu den wichtigsten Dokumenten der ikonoklastischen
Synode von Hiereia im Jahr 754 gehört, antwortet Eusebius, indem er zunächst

die grundsätzliche Unmöglichkeit entfaltet, Gott in einem Bild abzubilden, um
dann im letzten Fragment mit einem gewichtigen Zugeständnis zu schüessen:

«Wenn ihr aber selbst zu allem Überfluss vor der zukünftigen Schau [Gottes]

<von Angesicht zu Angesicht) und auch dem Anblick unseres Retters die Bilder

hochschätzt, wen hätten wir dann eher als guten Maler als das Wort Gottes
selbst?»36 Wenn aber das Wort Gottes selbst bildproduktiv ist, wie kann es dann

per se einen Gegensatz zwischen Wort und Bild geben, und warum sollte dies

nur ein Malen mit Buchstaben und nicht auch mit Farben sein?!

Kehren wir zu Adam Elsheimers «Die drei Marien am Grabe Christi»
zurück. Hier geht nun die Beziehung von Wort und Bild nicht darin auf, dass ein

biblischer Text ein ihn inszenierendes Bild hervorgerufen hat. Diesem einfältigen

Verhältnis steht die Zitierung des Bibeltextes auf der Grabplatte entgegen.

Sie macht die Beziehung vielfältiger und verwickelter. In zwei weiteren

Blickwechseln mit Adam Elsheimers «Die drei Marien am Grab Christi» möchte

ich mich, ausgehend von der Konfiguration mit der Predella in Cranachs

berühmtem Wittenberger Reformationsaltar, dieser komplexen Konfiguration
von Bild und Wort zumindest annähern.

FT. Ein %weiter Blickwechsel mit Elsheimers Bild: <Nur das Wort als Stützes11— der

Deuteengel und das Evangelium auf der Grabplatte

Wo in Cranachs Bild die rechte Hand des Reformators auf das Bild des

Gekreuzigten zeigt, in das Spuren der Auferweckung eingezeichnet sind, verweist
der Gottesbote auf Elsheimers Osterbild, der sich mit seiner Linken wie Lu-

36 Der lateinische Wortlaut des Textes findet sich etwa bei H. Hennephof (Hg.): Textus By-
zantinos ad iconomachiam pertinentes. In usum academicum (Byzantina Neerlandica 1),

Leiden 1969, 42-44.
37 Anspielung auf ein Gedicht Hilde Domins, das den Titel «Nur eine Rose als Stütze» trägt

(in: H. Domin: Gesammelte Gedichte, Frankfurt a.M. 1987, 113).



260 Magdalene L. Frettlöh

ther auf das Schriftwort stützt,
mit seiner Rechten ins geöffnete

leere Grab und damit

indirekt auf den entzogenen
Auferweckten. Und auch der

Kleider zum Wehen bringende

Windhauch des Gottesgeistes

verbindet beide Bilder
miteinander: Bei Cranach hat

er das Lendentuch Chrisd er-

fasst, bei Elsheimer die

Gewandärmel des Gottesboten
und Maria Magdalenas. Beides

sind andeutende Hinweise darauf,

dass der Gekreuzigte lebt.

Schauen wir uns diesen Engel
und das, was sich von ihm her

zeigt, näher an.

Das Faktum des geöffneten

und leeren Grabes ist an

sich so mehrdeutig, wie hier

die Haltungen der drei Marien

verschieden sind. Zu seiner

Vereindeutigung bedarf es der

Deutung. Sie wird durch die

jünglingshafte Gestalt eines Engels, der auf dem rechten Rand des Sarkophags

sitzt, mit den Beinen im Grab und den Frauen zugewandt, vermittelt. Er
verkörpert als himmlischer Bote die Gegenwart Gottes am Ort des Todes und

fungiert als angelus interpres, als Deuteengel. Er interpretiert durch Fingerzeig
und Wort das offene Grab mittels der Botschaft von der Auferweckung Jesu

und macht es so zu einem Zeichen ihrer Wirklichkeit. Mit dem Zeigefinger der

rechten Hand, der sich genau auf der Höhe der ineinander gelegten Hände

der dritten Maria und unter der Linken Maria Magdalenas befindet38, weist er

Diese eindrückliche Gesten-Komposition unmittelbar oberhalb der verrückten Grabplatte
und in der leicht nach rechts verschobenen Bildmitte bedürfte — nicht zuletzt, was die



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 261

ins Grab, deutet er auf die nun leere Stelle hin: «Seht: der Ort, wo sie ihn hingelegt

haben!» Sein Fingerzeig geht buchstäblich ins Leere.

Doch der Topos der Grablegung ist nicht länger der Ort des Gekreuzigten.
Darum geht diesem Fingerzeig die Auferweckungsbotschaft voraus, die die

Augenzeuginnen des leeren Grabes vom Engel zu hören und die Betrachterinnen

auf dem Sargdeckel bzw. im Markusevangelium zu lesen bekommen:

«... Jesus sucht ihr, den Na^arener, den Gekreuzigten.

Er ist auferweckt worden. Er ist nicht hier!» (Mk 16,6).

Für sich genommen ist das «Er ist nicht hier!» ebenso mehrdeutig wie das leere

Grab. Erst durch die dem Fingerzeig ins Grab zuvorkommende Botschaft
wird die Abwesenheit Jesu im Grab zum Hinweis auf seine Auferweckung. Die

Auferweckung Jesu von den Toten durch Gott begründet das leere Grab, nicht

umgekehrt. Dieses ist nicht mehr als ein das Wunder der leiblichen Auferweckung

und damit die Wirklichkeit der Neuschöpfung bestätigendes Zeichen.

Mit der linken Hand stützt der Gottesbote sich auf die Grabplatte und

weist so mit gespreizten Fingern auf den Text des Markusevangeliums hin:

Im Bild wird für den Engel das markinische Schriftwort, das er den Frauen

verkündigt, zur Stütze seiner eigenen Worte. Es gibt ihm und seiner Botschaft
Halt. Er sagt nicht seine eigenen Worte, sondern spricht den Frauen das ins

Bibelwort eingeschriebene Gotteswort zu. Er verkündet, was geschrieben steht.

Er hat nur das Wort als Stütze.

Offenbar spricht alles an und in diesem Bild für einen Vorrang des Schriftwortes

in der Gestalt der Ostererzählung von Mk 16,1 ff., die dieses Bild gleich

doppelt zeigt. Der Vorrang des Wortes stellt das Bild in den Dienst des

Bilderverbotes und stellt sicher, dass es nicht gegen dieses verstösst. Adam Elsheimer
hat sich nicht damit begnügt, die markinische Erzählung von den drei Frauen

am Grab als Bild zu inszenieren, sondern hat diese Erzählung in der Fassung
der Vulgata auch seinem Bild eingeschrieben. Eben damit hat er aber jede

blosse Abbildung der Erzählung, die diese stillstellen würde, aufgebrochen.
Das Zitat des biblischen Textes auf der Grabplatte verhindert die Einbildung
der Auferweckungsbotschaft, ihre Festlegung auf ein Bild. Dieses Zitat stört.

Möglichkeit von Bildzitaten betrifft - einer eigenen Interpretation. Zur theologischen und

kunstgeschichtlichen Interpretation christlicher Gesten vgl. K. Huizing: Handfestes
Christentum. Eine kleine Kunstgeschichte christlicher Gesten, Gütersloh 2007.



262 Magdalene L. Fretdöh

Das Wort im Bild, der Evangeliumstext auf der Grabplatte, stört die vertraute

Chronologie empfindlich. Die Auferweckungsbotschaft, so müssen wir dieses

Zitat doch wohl deuten, war bereits dem Deckel des geschlossenen Sarkophags

eingeschrieben. Die biblische Erzählung des Geschehens kommt dem hier ins

Bild gesetzten Geschehen zuvor. Die Erzählzeit des Evangeliums geht der in
ihm erzählten Zeit voraus. War es das Wort von der bereits geschehenen Auf-
erweckung, das das Grab geöffnet hat? Allein schon diese Frage macht uns,
die wir so sehr an die Herrschaft des Chronos, an die lineare Zeit mit ihrer
Unumkehrbarkeit von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, gewöhnt sind,

schwindelig. Aber vielleicht ist eben das der Kairos, nämlich die günstige, mit
Gottes Ewigkeit gefüllte Zeit, dass das Wort, das vom leeren Grab erzählt, da

ist, bevor das Grab leer ist.

Zumindest bietet das Bild eine uns befremdende Gleichzeitigkeit: Das

Geschehen am Ostermorgen und die biblische Geschichte, die davon erzählt, sind

hier kopräsent. Der biblische Text ist Teil der Ostergeschichte selbst, obwohl er

doch — chronologisch gedacht — erst nach dem Osterereignis geschrieben wurde.

Noch pointierter formuliert: Der Text selbst, auf den sich der Gottesbote

stützt, liegt dem Ereignis zugrunde. Es gibt das Ostergeschehen nur, weil und

indem es diesen Text gibt.
Oder — aus einer anderen Perspektive betrachtet: Wenn es in diesem Bild das

biblische Wort zur Begegnung mit der Auferweckungsbotschaft bereits gibt,
dann treten die drei Marien, dann tritt diese ganze Erzählung aus der erzählten

Zeit in jede Jetztzeit, dann sind wir nicht länger Zuschauerinnen dieser Szene,

sondern stehen in den drei Marien am offenen und vom Deuteengel besetzten

Grab. Dann sagt uns der Gottesbote zu: «Er ist auferweckt worden. Er ist nicht hier!»

Der Ostermorgen ereignet sich heute, wenn wir die Stimme des Gottesboten

hören, seiner Botschaft Vertrauen schenken und seiner Wegweisung folgen.
Doch ist damit der Vorrang des Wortes gegenüber dem Bild nicht noch

potenziert worden? Hängt jetzt nicht erst recht alles vom Wort ab? Vielleicht...
doch bin ich mir da nicht so sicher. Denn wir haben diese Entdeckung ja nicht
ohne das Bild, genauer: nicht ohne das Zitat des Wortes im Bild machen können.

Erst der Evangelium s text auf der Grabplatte hat uns diese theologische
Einsicht erschlossen. Und womöglich zeigt er noch mehr.



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 263

VII. Ein dritter Blickwechsel mit Elsheimers Bild: dasfragmentarische Schriftfltat als ins

Verstehen führender Bildhinweis

Das Verhältnis von Wort und Bild hat sich durch die Zitation der Evangeli-

umsperikope nicht einfach verdoppelt. Vielmehr öffnet die Eingravierung des

biblischen Textes in die Grabplatte, die ihrerseits aus dem Bild herausragt und

so aus ihm hinausweist, diese Inszenierung von Mk 16,1 ff. Sie verhindert so

eine feststellende Einbildung und zeitlose Sicherung und damit Verfügbarkeit
des Gotteswortes zugunsten einer beziehungsreichen Korrespondenz von
(Schrift-)Wort und Bild, die im Bild das Bilderverbot achtet. Es gibt eine Treue

zum Bilderverbot, die sich in Bildern ausspricht — in Bildern, die nichts feststellen,

sondern in Bewegung sind, dialektische Bilder, in denen sich die Prozesse,

die in ihnen zu einer Momentaufnahme geronnen sind, selbst aussprechen und

so neu in Bewegung geraten. Elsheimers «Die drei Marien am Grabe Christi»

ist ein solches dialektisches Bild, das kein einfältiges Verhältnis von Wort und

Bild und keinen ungebrochenen Vorrang des Wortes vor dem Bild kennt. Das

zeigt vor allem ein Motiv des Bildes:

Ein intensiver Blickwechsel mit dem Bild lässt erkennen, dass Adam Elsheimer

den biblischen Text im doppelten Zitat — als Bild und im Bild — mit Vers 7,

mit der Botschaft des Engels, enden lässt: Der Schluss der Perikope, der achte

Vers, fehlt sowohl im Zitat auf der Grabplatte wie in der bildlichen
Inszenierung der Erzählung überhaupt: «Da gingen sie hinaus und flohen weg vom Grab,

denn sie waren starr vor Angst und Entsetzen. End sie sagten niemandem etwas, denn sie

fürchteten sich.» Mit dem Abbruch des Schriftzitats vor Vers 8, mit dem fragmentarischen

Zitat öffnet Elsheimer die biblische Ostergeschichte von den Frauen

am offenen Grab des abwesend-anwesenden Auferweckten. Elsheimers Bild
kommt so auf die Vergangenheit der drei Frauen zurück, dass ihre Flucht, ihre

Angst, ihr Entsetzen und ihr furchtsames Schweigen, wovon der folgende Vers

(Mk 16,8) berichtet, noch nicht geschehen sind und darum nicht das letzte

Wort haben können.

Der nicht zu Ende zitierte biblische Text baut als aus dem Bild herausragende,

den Rahmen des Bildes durchbrechende Grabplatte eine Brücke
zwischen Bildinnen- und Bildaussenraum. Die drei Marien können aus dem Bild
heraustreten, um je ihren eigenen Weg mit der Botschaft des Engels und mit
dem entzogen-gegenwärtigen Christus zu gehen. Elsheimer schreibt keine

ihrer drei Haltungen fest. Und wir Lesenden können in den Leibraum des Bildes

eintreten und mit den Marien am geöffneten Grab für uns die Osterbotschaft



264 Magdalene L. Frettlöh

des Bildes wahr- und in Anspruch nehmen, um unsere eigene Antwort darauf

zu finden.

Indem Elsheimer den letzten Vers der markinischen Ostererzählung aus-

lässt und damit freigibt, markiert er eine ikonische Differenz zwischen Bild und

Erzählung. Zwar ist diese Differenz nicht ohne Kenntnis des vollständigen
Bibeltextes wahrzunehmen. Zugleich aber ermöglicht sie selbst ein neues
Verstehen dieses Textes, indem sie das im Markusevangelium zu Ende erzählte

Geschehen unterbricht und so eine Vielfalt von Alternativen für die

Fortschreibung der Ostererzählung eröffnet. Keine der drei Marien muss länger

«starr vor Angst und Entsetzen» vom Grab weg und ins Schweigen flüchten,
wie es in Mk 16,8 (festgeschrieben steht. Und das heisst nicht weniger als: Die

Vergangenheit wird veränderbar. Nichts muss bleiben, wie es war.

Gerade weil Elsheimer die Ostererzählung von Mk 16,1-8 nicht nur in ihrer

Inszenierung, sondern auch in ihrer Zitation auf der Grabplatte und damit

doppelt anhält, befreit er das Geschehen aus seiner Festschreibung. Es muss

nicht länger so weitergegangen sein, wie V. 8 berichtet. Es ist dieses Innehalten,
das neue Fortschreibungen eröffnet und den Blick freigibt auf das, was auch

«hat sein werden»39, auf die noch unabgegoltenen Möglichkeiten der Vergangenheit:

Entsetzen und Erstarren können sich lösen, Flucht kann sich in Nachfolge

wandeln, ängstliches Schweigen in freimütiges Bezeugen. Und wenn dies

gar für die drei Marien am Ostermorgen damals möglich wird, um wie viel
mehr für uns als Betrachterinnen des Elsheimer-Bildes und als Leser des

Markusevangeliums heute!

Um das in aller Deutlichkeit zu erkennen, hat mir das Wort nicht genügt.
Dazu bedurfte es dieses Bildes, das mehr als ein Bild und mehr als ein Bild ist

und gerade darin das Bilderverbot wahrt.40

35 Zu dieser Zeitform zwischen der Faktizität und dem Irrealis der Vergangenheit siehe J.

Ebach: Eine fehlende Zeitform in der deutschen Grammatik. Kleiner Ungehaltener
Zwischenruf, in: ders.: Ein weites Feld — ein zu weites Feld?, Theologische Reden 6, Bochum

2004,218.
40 Es gibt eine Reihe von Bildern, in denen sich biblische Texte mehrfach eingeschrieben

haben und die darum ein hochkomplexes Verhältnis von Wort und Bild, Bild und Wort
inszenieren. Eines von ihnen ist die Verkündigungsszene des Isenheimer Altars; vgl. dazu

M.L. Fretdöh: Predigt als Gabe-Ereignis. Wenn Jesaja 7,14 sich Mathias Grünewalds Maria

zu lesen gibt, in: dies.: Ein Wort gibt das andere. Predigten und andere WortGaben aus dem

Kirchlichen Fernunterricht (Erev-Rav-Hefte: Biblische Erkundungen 12), Uelzen 2010,

289-304.



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 265

Abstract
In den Spuren von Elazar Benyoëtz' dialektischem Aphorismus «Es heißt / <du sollst

dir kein Bild machen>; / ich male mir aus, was es heißt» stellt sich der Beitrag der

Herausforderung, das Recht des Bildes in der Wahrung des Bilderverbots zu retten.

Gegenüber dem vor allem in reformierter Tradition zu findenden Vorrang des Wortes

vor dem Bild kommt die eigene Macht der Bilder zu zeigen, was Worte nicht sagen
können, die ikonische Logik, in den Blick. An Adam Elsheimers «Die drei Marien am
Grab» (1603), das Mk 16,1-7(8) gleich doppelt ins Bild setzt — als Inszenierung und als

Wort-Zitat auf der Grabplatte — lässt sich ein hochkomplexes Verhältnis von Wort und
Bild entdecken. Der Blickwechsel mit diesem Bild im Gespräch mit Martin Luthers

Überzeugung von der bildproduktiven Kraft des Evangeliums, wie sie Lukas Cranach
d. Ä. auf der berühmten Predella des Reformationsaltars in Wittenberg ausgemalt hat,
eröffnen eine Lektüre des ursprünglichen Markusschlusses, die hinter deren letztes

Wort (V. 8) zurückgeht und die Lesenden angesichts des leeren Grabes und der es

deutenden Botschaft des angelus interpres vor eigene Entscheidungen stellt.

Magdalene L. Frettlöh, Bern


	Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben : zum mehrstelligen Verhältnis von Bild und Wort

