Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 3

Artikel: Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben : zum mehrstelligen
Verhaltnis von Bild und Wort

Autor: Frettloh, Magdalene L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877665

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben

Zum mehrstelligen Verhiltnis von Bild und Wort'
Frank Criisemann zum 75. Geburtstag am 9. Juli 2013

«Es heiBt,
«du sollst dir kein Bild machen;
ich male mir aus, was es heil3t»

Elazar Benyoétz?

L. Anstoss: Zur Dialektik von Wort und Bild

Elazar Benyoétz’ als Motto vorangestellter Aphorismus provoziert mit der di-
alektischen Pointe eines ausgemalten Bilderverbots und spielt dabei mit vielfiltigen
Konnotationen des Wortes «heilen». Er beginnt mit: «Es hei3t», wir kénnten
auch sagen: «Es steht geschrieben», «Es ist uns gesagt», vielleicht gar: «Es ist
uns geheiBlen, also geboten». Und am Ende wiederholt sich das «es heillt» im
«was es heiBty, also: «was es bedeutet», «was es meint; und auch hier mag
mitschwingen: «was es uns hei3t, nimlich zu tun oder zu lassen gebietet». Das
Geheiss des Bilderverbots erschliesst seine Bedentung im Ausmalen des Gebeissenen. Aber
wie auch immer wir das doppelte «heil3t» in diesem Aphorismus deuten, es im-
pliziert ein Wortgeschehen, das in dialektischer Spannung ins Bild gesetzt wird.

Benyoétz geht aus vom Wort, vom in der Bibel aufgeschriebenen Bilder-
verbot, dem zweiten der Zehn Worte. Es ist fiir ihn dieses die menschliche
Gottesbilderproduktion untersagende Wort, das einen Malprozess und damit
Gemilde, welcher Couleur auch immer, evoziert: «... ich male mir aus». Und
eben diese Bilder fithren dazu, dass man das im Bilderverbot Gesagte versteht:
«... ich male mir aus, was es heil3t». Der Aphorismus fithrt vom Wort tiber das
Bild zum Wort zurtick. Es sind Bilder, die die Bedeutung des Bilderverbots
erschliessen. Der Weg vom «es heil3t» zum «was es heil3t» fihrt iiber Gemaltes.
Das Bilderverbot kann ausgemalt werden. Doch wie sehen diese Gemilde
aus?

Vortrag im Rahmen der Ringvorlesung «Theologie der Bilder» der Theologischen Fakultit
und des Forums fiir Zeitfragen an der Universitat Basel am 24. April 2013. Fiir die Publi-
kation wurde der Vortragsstil weitgehend beibehalten.

2 Finden macht das Suchen leichter, Miinchen/Wien 2004, 13.

ThZ 3/69 (2013) S. 238-265



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 239

Eine dhnliche Dialektik finden wir in dem innerhalb des interdiszipliniren
Bilddiskurses vielzitierten Diktum Max Horkheimers und Theodor W. Ador-
nos: «Gerettet wird das Recht des Bildes in der treuen Durchfithrung seines
Verbotes.»® Diese Ubetrzeugung nimmt — auf den ersten Blick — ihren Aus-
gang beim Bild, um von ihm auf das Bilderverbot zu stossen. Doch wo es
um die Rettung des Bildrechts geht, ist immer schon die michtige Tradition
des Bilderverbots vorausgesetzt. Ihr wird das Recht des Bildes abgerungen,
angesichts ihrer muss es zumindest begriindet werden. Die «Dialektik der Auf-
kldrungy» Gberrascht nun mit der Auskunft, dass die Legitimitit der Bilder und
die Treue zum Bilderverbot einander nicht widersprechen missen. Gerade die
Wahrnehmung des Bilderverbots setzt das Bild ins Recht. Im vom Bilderzerbot
legitimierten Bild spricht sich jenes als Bildergebot aus. Doch welches Bild wird
vom Bilderverbot ins Recht gesetzt?

Beide Zitate bieten eine nicht gerade naheliegende Interpretation des bib-
lischen Bilderverbots, allemal im Vergleich zur klassischen reformierten Aus-
legung, wie sie sich etwa im Genfer* und im Heidelberger Katechismus® oder

3 Dialektik der Aufklarung. Philosophische Fragmente (1944/1969), in: Th.W. Adorno: Ge-
sammelte Schriften 3, Frankfurt a.M. 1997 /Darmstadt 1998, 40. Sprechend ist der Zusam-
menhang dieses Diktums, das meist kontextlos zitiert wird: «Die jiidische Religion duldet
kein Wort, das der Verzweiflung alles Sterblichen Trost gewihrte. Hoffnung kniipft sie ein-
zig ans Verbot, das I'alsche als Gott anzurufen, das Endliche als das Unendliche, die Liige
als Wahrheit. Das Unterpfand der Rettung liegt in der Abwendung von allem Glauben, der
sich ihr unterschiebt, die Erkenntnis in der Denunziation des Wahns. [...] Die Selbstzufrie-
denheit des Vorwegbescheidwissens und die Verklirung der Negativitit zur Erlésung sind
unwahre Formen des Widerstands gegen den Betrug, Gerettet wird das Recht des Bildes in
der treuen Durchfiihrung seines Verbots» (ebd.). Siehe dazu: Chr. Link: Das Bilderverbot
als Kriterium theologischen Redens von Gott, in: ders.: Die Spur des Namens. Wege zur
Erkenntnis Gottes und zur Erfahrung der Schépfung. Theologische Studien, Neukirchen-
Vluyn 1997, 3-35 (3-7); M. Brumlik: Schrift, Wort und Ikone. Wege aus dem Bilderverbot,
Frankfurt a.M. 1994.

! Abschnitt 23 und 24. Nach Frageantwort (= FA) 144 verbietet das zweite Gebot die Anfer-
dgung von Bildern sowohl zur Darstellung als auch zur Anbetung Gottes und begrundet
in Frageantwort 145 dieses Verbot mit der grundsitzlichen Unihnlichkeit Gottes mit allem
Geschopflichen: «Warum ist die sichtbare Darstellung Gottes nicht erlaubt? Weil es keine
Ahnlichkeit zwischen ihm als ewigem, unfaBbarem Geist und einer kérperlichen, verging-
lichen und sterblichen Gestalt gibt» (zitiert nach: Calvin-Studienausgabe. Band 2: Gestalt
und Ordnung der Kirche, hg.v. E. Busch u.a., Neukirchen-Vluyn 1997, 1-135 [61]).

> FA 96-98. Auch der Heidelberger Katechismus kennt eine Entgegensetzung von Bild und
(Predigt des) Wort(es) Gottes, wenn er in FA 98 auf die Frage «Dirfen denn nicht die
Bilder als «der Laien Biichep in den Kirchen geduldet werden?» antwortet: «Nein; denn



240 Magdalene L. Frettloh

auch mit einer expliziten Alternative von Wort und Bild zugunsten des Wortes
im reformierten Dekaloglied «Erbeb dein Her, tu anf dein Obreny (EG 657) findet:

«Du sollst mich nicht in Bildern fassen.

Wem sollt ich denn vergleichbar sein?
Kannst du dir doch genug sein lassen

an meinem Worte klar und rein» (EG 657,3)°

Nach diesem Liedvers griindet das von Gott selbst gebotene Bilderverbot in
der Unvergleichlichkeit, weil Einzigartigkeit Gottes, und wahrt diese zugleich.
Jeder Vergleich — so die Theologik dieser Interpretation — hebt die grundsatzli-
che Differenz zwischen Schopfer und Geschopf auf. Denn der Vergleich kann
sich nur aus Geschopflichem, nur aus dem, was uns vor Augen liegt und in
unseren Erfahrungshorizont gehort, speisen. Demgegentiber aber sind die Al-
teritat und mit ihr die Freiheit und Unverfigbarkeit Gottes zu wahren.” Darum
ist jedes von Menschen gemachte Gottesbild ungentigend. «Mi? wem wollt ihr
mich vergleichen, dass ich ibm gleich wire?», lasst Jes 40,25 den Heiligen fragen, um
dann zum staunenden Anblick der schépferischen Macht Gottes einzuladen,
die gerade darin besteht, dass der Gottheit, die Himmel und Erde gemacht hat,
kein Geschopf verloren geht, sondern jedes namentlich vertraut ist. «.. mét wem
wollt ihr Gott vergleichen und was als Ebenbild ihm gegeniiberstellen?y, heisst es wenige
Verse zuvor, womit gegentiber der Weltiiberlegenheit Gottes polemisch die sich
geradezu licherlich und erbarmlich ausnehmende menschliche Gotterbilder-
produktion beschrieben wird (Jes 40,18£f.). Auch und gerade im Blick auf Gott
mag gelten, was Kierkegaard fiir zwischenmenschliche Beziehungen festhiilt:
«Vergleich ist die gefahrlichste Bekanntschaft, welche die Liebe machen kann;
Vergleich ist die schlimmste von allen Verfiihrungen.»®

wit sollen uns nicht fiir weiser halten als Gott, der seine Christenheit nicht durch stumme
Gotzen, sondern durch die lebendige Predigt seines Wortes unterwiesen haben will» Gott
abzubilden, heisst fiir den Heidelberger, ein Gotzenbild herzustellen. Dieses aber bleibrt,
im Gegensatz zur viva vox evangelii, stumm.,

6 Evangelisches Gesangbuch (=EG). Ausgabe fiir die Evangelisch-reformierte Kirche (Syn-
ode evangelisch-reformierter Kirchen in Bayern und Norddeutschland), die Evangelisch-
altreformierte Kirche in Niedersachsen, Gutersloh u.a. 1996.

7 Siehe Chr. Link: Gott ist ein Fremdling. Das alttestamentliche Bilderverbot ist ein Garant
der Freiheit, Zeitzeichen 3/6 (2002) 26-29.

s S. Kierkegaard: Der Liebe Tun. Etliche Erwigungen in Form von Reden. Ubersetzt von H.
Gerdes, Dusseldorf/Koln 1966, 205.



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 241

Die gesungene Gottesfrage «Wem sollt ich denn vergleichbar sein?» wird
zum Einspruch gegen von Menschen gemachte Gottesbilder. Sie ist thetorisch
und als solche bereits beantwortet: «Selbstverstandlich mit niemandem und
nichtsl» Damit ist sie aber noch lingst nicht zerantwortet, nimlich im Tun be-
wihrt. Rhetorische Fragen zielen auf die praktische Realisierung der bekann-
ten Antwort.

Dem Ungeniigen jener von Menschen gemachten Gottesbilder stellt das
Dekaloglied das Gotteswort gegeniiber, das in seiner Klarheit und Reinheit
genuige, also weder der Amplifikation durchs Bild noch der Explikation im Bild
beditrfe. Jedoch wimmelt es im Schriftwort, in das sich das Gotteswort je neu
einschreibt, geradezu von sprachlichen Gottesbildern und Vergleichen. Es gibt
ja nicht nur Bild-Bilder, sondern eben auch Wort-Bilder’, was an sich schon die
einfache Alternative von Wort und Bild unterlduft.

Ich nenne nur ein Beispiel: Im vorletzten Vers des Hoseabuches, das gera-
dezu als eine Gottesbildergalerie betrachtet werden kann, in Hos 14,9, zitiert
Gott Efraim mit der Frage: «Was soll ich noch mit den Gatzen?», um unmittelbar
darauf von sich selbst zu sagen: «lch selbst habe ibm geantwortet und schaue ibn an.
Ich bin wie sippiger Wacholder, an mir ist Frucht fiir dich u finden.» Gott selbst beant-
wortet die Gotzenfrage Efraims, indem er sich Geschopflichem vergleichbar
macht, in diesem Fall wippigers Wacholder», so die neue Zircher Bibel, oder mit
Buber wmmergriinem: Wacholder» odet, wie Luther verdeutscht, einer «grinenden
Tanne». Demnach schliesst die Unvergleichlichkeit Gottes, die sich nach EG
657,3 im Bilderverbot ausspricht, nicht aus, dass Gott sich selbst ins Bild setzt,
sich in Bildern und Vergleichen vorstellt und bekannt gibt, um dann unserer-
seits entsprechend benannt zu werden. Allerdings haben wir — falls wir hier
tberhaupt von haben sprechen kénnen — diese Bilder und Vergleiche nur als
unverfugbares Gotteswort im menschlichen Schriftwort.

Demgegeniiber — und das verschiebt noch einmal die eingangs an den Zita-
ten von Benyoétz und Horkheimer/Adorno aufgewiesene Dialektik von Wort
und Bild, Bild und Wort — wird insbesondere in kunsthistorischen Bilddiskur-
sen auf die Eigenstindigkeit der Bilder hingewiesen, die mehr oder zumindest
anderes zu zeigen vermogen, als Worte sagen konnen. Bilder haben eine eigene

? Zu dieser Unterscheidung siche M. Weinrich: Die Wahrheit des Bilderverbotes. Historische
und theologische Aspekte, in: J. Schmidt (Hg.): Von den Bildern befreit zum Leben. Wahr-
heit und Weisheit des Bilderverbotes (Reformierte Akzente 6), Wuppertal 2002, 17-42.



242 Magdalene L. Frettloh

Macht, indem sie uns zu sehen geben, uns die Augen 6ffnen und etwas zeigen,
was wit so durch das Wort nicht wahrnehmen. Es gibt eine z&onzsche Logik und
damit Sinnerschliessung durch Bilder, die ihr eigenes Recht gegentiber der pra-
dikativen Logik der Sprache hat. Das fithrt zu einer neuen Verhiltnisbestimmung
von Wort und Bild, in der das Bild nicht linger vom Wort dominiert wird,
sondern dessen Fundament darstellt. «<Am Anfang war das Bild ...». «Bildem,
so formuliert Gottfried Boehm, «erschépfen sich nicht darin, das Reale visuell
zu substituieren, sie bringen ein Zeigen eigenen Rechts zustande.»'’ Bilder sind
keine blossen Platzhalter fiir Worte; sie bilden nicht nur eine sprachlich verfass-
te Wirklichkeit ab, sondern sie schaffen neue Wirklichkeit, erschliessen einen
eigenen Sinn, der sich dann erst sekundir versprachlicht. Gibe es nicht diese
Kraft des Bildes zu eigener Sinnerzeugung, briauchte es auch kein Bilderverbot.
Das Bilderverbot weiss offenbar um die Macht der Bilder, etwas zu zeigen, was
Worte uns nicht sagen kénnen.

Wir sind mehr und anderes als nur HoretInnen des Wortes, wenn wir Iko-
nen Gottes betrachten. Noch der Begriff dkonographie redet ja einem Vorrang
der Schrift vor dem Bild das Wort. Es kommt darauf an, das Wort, den Lo-
gos, auch den des Johannesprologs, um die aussersprachliche Dimension des
Zeigens zu erweitern. Zur Bilderlogik gehort, dass sie eine Synchronie, eine
Gleichzeitigkeit von Momenten zeigt, die die Sprache nur diachron, nur im
Nacheinander der Sitze zum Ausdruck bringen kann. Zudem eroffnet sie —
und das ist von grosster Bedeutung fiir die Frage des Gottesbildes — Zuginge
zum Abwesenden als Anwesendem. Die L ogik des Bildes spielt mit der Dialektik
von Gegenwart und Abwesenbeit, von Sichtharkeit und Unsichtharkeit, von Zuwendung
und Entng.

Bevor wir uns einem solchen, das Bilderverbot wahrenden Bild zuwenden,
das uns zu mehrfachem Blickwechsel'' einlidt, gebe ich zunichst Auskunft
Uber drei systematisch-theologische Lesarten des Bilderverbots, die — ungeach-
tet der unterschiedlichen Bild-Begrifflichkeit von 5on und MmN in Ex 20,4/
Dt 5,8 gegeniiber 853 und m»7 in Gen 1,26 sowie des urspriinglichen Sinns

1 G. B6hm: Wie Bilder Sinn erzeugen. Die Macht des Zeigens, Berlin 2007, 43.

! Die Rede vom «Blickwechsel» mit Bildern geht davon aus, dass nicht nur wir die Bilder,
sondern auch sie uns anschauen; siche dazu G. Didi-Huberman: Was wir sehen blickt uns
an. Zur Metapsychologie des Bildes. Aus dem Franzésischen von M. Sedlaczek, Minchen
1999.



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 243

des zweiten Gebots — das Bilderverbot angesichts der Rede von der Gottes-
bildlichkeit des Menschen und der Vielzahl biblischer Sprachbilder von Gott
zu deuten suchen.

1. «Nicht sollst du dir ein Bild machen ...» — drei systematisch-theologische Lesarten des
Bilderverbots
Unstrittig ist, dass das Bilderverbot urspringlich dreidimensionale Bilder, ge-
schnitzte, gehauene oder gegossene, meinte.'” Aber im Laufe seiner Rezep-
tionsgeschichte hat es einen erheblichen Bedeutungszuwachs erfahren und
ist — insbesondere in der reformierten Tradition — zu dem Kriterium des Re-
dens von Gott avanciert, das nicht mehr nur Gottesbilder-Statuen verbietet,
sondern alle Versuche, Gott ins Bild zu setzen, fragwiirdig macht. Was aber
bedeutet es, dass das Bilderverbot in einem Buch steht, das die Gottesbildlich-
keit des Menschen bezeugt und einer Vielzahl von sprachlichen Gottesbildern,
Metaphern, das Wort redet? Im Anschluss an Jirgen Ebach® lisst sich aus
dieser biblischen Trias von Bilderverbot, Gottesbildlichkeit des Menschen und
Gottesbilder-Vielfalt eine dreifache Lesart des Bilderverbots ableiten'*:
Ausgeschlossen wird erstens der Mensch als Macher des Gottesbildes: «Nicht
sollst du dir ein Bild machen ...l» Die Gottesbildlichkeit des Menschen fallt
nicht unter das Bilderverbot, weil sich im Menschen Gott selbst ein irdisches
Bild gemacht hat — ein Bild, das Gottes eigener Lebendigkeit und Beziehungs-
fahigkeit entspricht: «Gott abzubilden ist darum ein absurdes Unternehmen,
weil die Erschaffung seines Bildes nicht nur am Anfang sein eigenes Werk, und
zwar das hochste unter allen seinen Schépfungswerken war, sondern weil auch

' Vgl. etwa S. Schroer: Du sollst dir kein Bildnis machen oder: Welche Bilder verbietet das
Bilderverbot?, in: A. Hélscher/R. Kampling (Hg.): Religiose Sprache und ihre Bilder: von
der Bibel bis zur modernen Lyrik (Schriften aus der Didzesanakademie Betlin Bd. 14),
Berlin 1998, 101-113; R. Rendtorff: Was verbietet das alttestamentliche Bilderverbot?, in:
R. Bernhardt/U. Link-Wieczorek (Hg.): Metapher und Wirklichkeit. Die Logik der Bild-
haftigkeit im Reden von Gott, Mensch und Natur. Festschrift fiir Dietrich Ritschl zum 70.
Geburtstag, Géttingen 1999, 54-65.

«Hoch und Heilig wohne ich — und bei dem Zermalmten und Geisterniederten.» Versuch
tber die Schwere Gottes, in: ]. Ebach: Hiobs Post. Gesammelte Aufsitze zum Hiobbuch,
zu Themen biblischer Theologie und zur Methodik der Exegese, Neukirchen-Vluyn 1995,
183-211 (208f).

" Vgl. zum Folgenden ausfihrlich M.L. Frettloh: Gott Gewicht geben. Bausteine einer ge-

schlechtergerechten Gotteslehre, Neukirchen-Vluyn 22009, 153-187.



244 Magdalene L. Frettloh

seine Wiederholung und Bestitigung fiir alle Zeiten Gottes eigenes Werk bleibt
und als solches prinzipiell nicht menschliches Werk werden kann.»"

Ausgeschlossen wird mit dem Bilderverbot sodann die Eingrenzung der
Wirklichkeit Gottes auf ez Bild: «Nzcht sollst du dir ezz Bild machen ...1» Ist der
Mensch, fiir den der Schépfungsbericht nur die eine Unterscheidung zwischen
«minnlich und weiblich» (Gen 1,27) kennt, ist «alles, was Menschenantlitz tragt,
als Bild Gottes erschaffen [...], dann mul} es so viele Gottesbilder geben, wie
es Menschen gibt — und keines ist wahrer als das andere»'®. Wenn Minner
und Frauen als Ikonen Gottes gleichermassen wiirdig und fihig und — weil die
gottliche Gabe zur Aufgabe wird — auch beauftragt sind, Gott in der Welt zu
reprasentieren, dann verkommt eine einseitig ménnliche oder einseitig weibli-
che Rede von Gott zur Idololatrie. Sie idolisiert Mannlichkeit oder Weiblichkeit,
anstatt Gott in IHREN und SEINEN lebendigen Bildern zu begegnen.

Koénnen wir nicht personal konkret von Gott reden, ohne dies in Sprach-
und Hoérbildern, etwa in anthropomorpher Metaphorik, zu tun, so gibt es
Wege aus dem Bilderverbot nur, wenn wir Gott nicht auf ez Bild und das
heisst auch: nicht auf ein einseitiges Bild festlegen. Denn einseitige Bilder
konnen rasch zu einem einzigen zusammenschiessen. Nur die Vielfalt von
Gottesbildern kann davor bewahren, Gott in ez Bild zu zwingen, auf ene
Rolle festzulegen. Wer sich ezz Bild von Gott macht, bildet sich ein, Gott zu
kennen, tber IHN verfugen, SIE begreifen zu kénnen. Wer ein Gottesbild an-
fertigt, meint, mit Gott fertig werden zu kénnen. Demgegentiber grenzt das
Bilderverbot «die Freibeit Gottes, sich zu offenbaren, auf das bestimmteste
gegeniiber den Kategorien und Denkmustern ab, in denen wir das Géttliche
zu begreifen, das heil3t: uns zurechtzulegen versuchen»'’. Nur eine Vielfalt
von Gottesbildern, die sich auch gegenseitig den Platz innerhalb des Rahmens
streitig machen, kann davor bewahren, mit der Freiheit auch die Alteritit Got-
tes aufzuheben.

Ausgeschlossen wird schliesslich das menschliche Macher von Gottesbil-
dern: «Du sollst dir kein Bild machen ...» Jes 44,9 bezeichnet — im Zusammen-
hang einer ironisch-grotesken Polemik gegen Goétterbilder anfertigende Hand-

5 K. Barth: Die Kirchliche Dogmatik. Bd. I11/1, Zollikon-Zurich *1947, 225.

¢ J. Ebach: Gottesbilder im Wandel, in: ders.: «... und behutsam mitgehen mit deinem Gott».
Theologische Reden 3, Bochum 1995, 157-170 (170).

7 Link: Bilderverbot (Anm.3), 13.



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 245

werker — diese Idole-Macher als 1n (2h#). Wer vor dem Werk seiner eigenen
Hiande niederfillt und es bedient, betreibt Gétzendienst und hebt so das Werk
des Schépfergottes auf, bringt das Chaos (Gen 1,2) in die Schépfung zuriick.
Hier geschieht «to undo creation: Statt der Lebendigkeit des einen Gottes zu
entsprechen, in dessen Bild sie erschaffen sind, werden diejenigen, die Got-
terbilder herstellen, so leblos wie ihre selbstgemachten Idole. Ein sprechender
Text in diesem Zusammenhang ist Ps 115,4-8:

«lhre Gaotterbilder, Stlber und Gold, Machwerk von Menschenbhand.
Einen Mund haben sie, aber kinnen nicht reden,

Augen haben sie, aber kinnen nicht seben.

Obren haben sie, aber kinnen nicht hiren,

eine INase haben sie, aber kinnen nicht riechen.

Ihre Hinde — aber sie kinnen (damit) nicht tasten;

thre Fiisse — aber sie konnen (damit) nicht geben;

nicht tinen konnen sie mit threr Kehle.

Thnen gleich werden ibre Macher, jeder, der anf sie vertraut.»'

Menschen haben teil an der Wirklichkeit des Gottes, auf den sie vertrauen,
wobel alles darauf ankommt, welche Gottheit dies ist: die, die Menschen nach
ihrem Bild schuf, oder jene, die sich die Menschen selbst nach ihrem Bild aus
einem Stiick Welt, und sei es noch so kostbares Material und sei der Arbeitsauf-
wand noch so gross, gemacht haben. Wer sich an einen stummen Gétzen hilt,
verstummt selbst. So konnen die VerehrerInnen lebloser Goétter selbst nur tote
Leute sein. Sie lassen sich beherrschen von ithrem eigenen Machwerk, in eine
lebendige Beziehung zu ihm kénnen sie dagegen nicht treten. Indem sie sich
im Werk ihrer Hinde selbst entfremden, heben sie ihre eigene Bestimmung,
Ikone Gottes zu sein, auf."

18 Ps 115,4-8; vgl. Ps 135,15-18. Zum Kontrast zwischen den leblosen Gétterbildern und
ihren VerehrerInnen einerseits und der Lebendigkeit der Gott segnenden PsalmbeterInnen
andererseits siche M.L. Frettloh: Gott segnen. Systematisch-theologische Uberlegungen
zut Mitarbeit des Menschen an der Erlésung im Anschlufl an Psalm 115, EvTh 56 (1996)
482-510.

Erich Fromm hat in der Herstellung und Bedienung von Gétzen die Grundform menschli-
cher Selbstentfremdung erkannt und dies anhand von Jes 44,12-19 illustriert: «Der Mensch
tbertrigt seine eigenen Leidenschaften und Eigenschaften auf den Gétzen (das Idol). Je
mehr er sich selbst arm macht, um so grofler und stirker wird der Goétze. Der Gotze ist
die entfremdete Selbsterfahrung des Menschen» (Ihr werdet sein wie Gott, Reinbek bei
Hamburg 1980, 37).



246 Magdalene L. Frettloh

Die Herstellung von Gottesbildern geht vorbei an den gottgemachten Bil-
dern Gottes, die sich in zwischenmenschlichen Begegnungen emstellen.® In
dieser Lesart des Bilderverbots liegt also die Pointe nicht nur auf dem Machen
von Gottes-, sondern auch von Menschenbildern. Das Bilderverbot wahrt
nicht nur die Unverfugbarkeit und Freiheit Gottes, sondern auch die des Men-
schen®: Indem es jeden Menschen in seiner Einzigkeit als Bild Gottes wurdigt,
widerspricht es dem «Menschen nach Mass», nimlich nach Massgabe der ei-
genen Bilder, die nicht selten die Wunsch-, Traum- oder auch Trugbilder des
«gemachten Mannes» sind. Nicht zuletzt darin erweist sich das Bilderverbot
gegenwirtig als eine Weisung Gottes, die geschopfliche Freiheit bewahren will,
indem sie der Vertauschung von Schopferln und Geschopt bzw. der Erset-
zung Gottes durch den Menschen wehrt und uns in unsere geschopflichen
Grenzen, die ja keine Willkiir Gottes, sondern géttliche Wobhltat sind, zurtick-
weist.

Beim Zusammenhang von Bilderverbot und Gottesbildlichkeit geht es um
die Frage: Wer ist Schopferln und wer ist Geschopf? Sie begegnet als strikte
Alternative zwischen dem Menschen, der sich seinen Gott nach geschopf-
lichen Vorbildern macht, und Gott, der den Menschen in SkiNem Bild ge-
macht hat. Nicht wir haben Gott allererst ins Bild zu bringen, sondern Gott
ist bereits im Bilde, nachdem Sit den Menschen im und nach eigenem Bild
geschaffen hat. Wer meint, Gott allererst iiber sich ins Bild setzen zu mussen,
verkennt, dass Gott sich immer schon uber den Menschen ins Bild gesetzt hat.
Die ikonoklastische Intervention des Bilderverbots wahrt gerade das Recht
des Menschen, als imago Dei Gott in der Welt zu reprisentieren.

II1. Ein Bild, das das Bilderverbot wabrt: Adam Elsheimers Gemdalde «Die drei Marien
am Grab Christiy

Erschlossen haben sich mir die eingangs gemachten Uberlegungen anhand

eines ganz bestimmten Bildes, das selbst einen mehrstelligen Zusammenhang

#* Vgl. zu diesem Zusammenhang von Bilderverbot und Gottesbildlichkeit des Menschen

schon W. Vischer: Du sollst dir kein Bildnis machen, in: E. Wolf u.a. (Hg.): Antwort. Karl
Barth zum 70. Geburtstag am 10. Mai 19506, Zollikon-Ziirich 1956, 764-772.

«Das Gebot, das uns jegliches Bild Gottes verwehrt, schiitzt auch ihn [sc. den Menschen]
vor dem Zugriff des tétenden Bildes. Es schiitzt sein Geheimnis, sein Wunder, seine un-
faBbare Lebendigkeit. Es schiitzt sein Recht» (Link: Bilderverbot [Anm. 3], 4).

21



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 247

von Wort und Bild zeigt, nimlich Adam Elsheimers «Die drei Matien am Grab
Christi» (1603)*.

22

Dieses Bild begleitet mich, seitdem es sich mir zum ersten Mal im Sommer 2005 in Kéln
in der Ausstellung «Ansichten Christi. Christusbilder von der Antike bis zum 20. Jahrhun-
dert» (vgl. den von R. Krischel, G. Morello und T. Nagel herausgegebenen gleichnamigen
Ausstellungskatalog, Kéln 2005, 48f.) und dann wieder im Friihjahr 2006 in der grossen
Adam Elsheimer-Ausstellung im Stidel Museum in Frankfurt a.M. im Original zu sehen
gegeben hat (siche den Ausstellungskatalog: R. Klessmann: Im Detail die Welt entdecken.
Adam Elsheimer 1578-1610. Mit Beitrdgen von E.E.S. Gordenker und Chr.T. Seifert,
Frankfurt a.M./Wolfratshausen 2006, 84f.). Erste Beobachtungen zu diesem Bild habe ich
anldsslich der Verleihung des 8. Forderpreises der Marga Biihrig-Stiftung am 19.10.2007 im



248 Magdalene L. Frettloh

Im Folgenden mdochte ich zeigen, dass «Die drei Marien am Grab Chris-
ti» ein Christusbild, ein Gottes- und Menschenbild ist, das das Bilderver-
bot achtet und seine BetrachterInnen zugleich in ein vieldeutiges Gesprich
zwischen Wort und Bild verwickelt. Dabei gehort es zur Dialektik meiner
Beobachtungen und Reflexionen, dass ich das, was sich mir in und durch
dieses Bild gezeigt hat, nur in Worten mitteilen kann. Gegeniiber dem Sich-
zu-sehen-Geben, dem Zeigen des Bildes bleibt mir nur das Nachsehen und
Nachsagen. Ich kann hier nur sprechend azdeuten, was es mir zeigend be-
deutet.

Adam Elsheimer (Frankfurta.M. 1578 — Rom 1610), der aufs kleinste De-
tail sorgfiltig achtende, eindrucksvolle Erzihler unter den Malern des Friih-
barock, hat auf dieser nur 25,8 x 20 cm grossen Kupfertafel den urspriing-
lichen Schluss des Markusevangeliums, Mk 16,1-7(8), ins Bild gesetzt — und
zwar gleich doppelt: als ausgemalte Erzihlung und als in lateinischer Uber-
setzung eingraviertes Schriftwort. Das markinische Schriftwort erscheint als
Bild und 7 Bild. Wie aber gehort beides zusammen? Und wie verhilt sich
das Schriftwort ausserhalb des Bildes zum Schriftwort im Bild? Zeigt das
Bild etwas, das das Wort fiir sich nicht sagt? Wie gehoéren die Theologik des
Textes und die ikonische Logik des Bildes zusammen?

Die Ostererzdhlungen der Evangelien enthalten keinen Bericht vom Ge-
schehen der Auferstehung. Sie verkiindigen die geschehene Auferweckung
Jesu von den Toten und sind darin eine Hommage auf die den Tod tiberwin-
dende Gottheit Israels. Sie bezeugen zeichen- und gleichnishaft die Wirk-
lichkeit des Ostereignisses, indem sie von seinen Folgen und Wirkungen
erzdhlen. So wahren sie das Geheimnis der Auferweckung als einer (neu)
schopferischen Tat Gottes ohne menschliche Mitwirkung, Nicht einmal die
Passivitit oder Rezeptivitit einer ZuschauerInnenhaltung ist menschenmaog-
lich, wenn Gott aus dem Tod ins Leben ruft. Wo Auferweckung ins Bild ge-
bracht werden soll, kommt es bestenfalls zur Abbildung von Auferstehung.
Das die Auferweckung begrundende schopferische Wirken des gottlichen
Geistes entzieht sich jeder einbildenden Visualisierung, Wo es selbst zur
Darstellung gebracht wird, kommt es zu einer Missachtung des Bilderver-

Stadthaus Basel vorgetragen: Das ausgemalte Bilderverbot. Ein geschlechtertransparenter
Deutungsversuch mit autobiographischen Pinselstrichen (2007), http:/ /www.reformiert-
info.de/side.phprnews_id=1454&part_id=0&navi=3&part3_id=56.



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 249

bots, und zudem entsteht nicht selten religioser Kitsch. Ist auch das Ereignis
der Auferweckung selbst nicht darstellbar, so hinterlasst es doch darstellbare
und lesbare Spuren — in Texten wie in Bildern.

IV Ein erster Blickwechsel mit Elsheimers Bild: Die drei Marien — Reaktionen auf das

leere Grab und [ oder Antworten auf die Auferweckungsbotschaft?
Mit der Darstellung der drei Marien am Grab Christi steht Elsheimer in einer
bereits ab dem 3. Jh. n.Chr. bezeugten, auf die Ostererzahlungen der synopti-
schen Evangelien bezogenen Bildtradition der «Frauen am Graby, die bis in die
Neuzeit lebendig geblieben ist.” Was kunstgeschichtlich vor allem Elsheimets
innovative Leistung ausmacht, lasst sich beim Lesen dieses Bildes wiederfin-
den: die detaillierte Erzihlung hochkomplexer Handlungen en miniature sowie
die Erzeugung kunstvoller Lichteffekte, die den Bildraum allererst hervorbrin-
gen und Plastizitit schaffen. Die Lichtmetaphorik des Bildes ist ebenso theolo-
gisch bedeutsam wie die sprechende Ausgestaltung der Gestik der dargestellten
Personen.

Elsheimers «Die drei Marien am Grabe Christi» gibt uns Einblick ins In-
nere einer Felsengrotte, von deren Winden Schlingpflanzen und Blattranken
herabhingen. Im Vordergrund steht parallel zum unteren Bildrand ein gedff-
neter Sarkophag, der mit einem antikisierenden Puttenrelief geschmiickt ist.
Die Grabplatte verschliesst das Grab nicht linger, sondern ist von aussen an
den Sarkophag angelehnt und ragt schriag nach rechts unten aus dem Bild het-
aus. Sie kommt mit dem auf ihr eingravierten Evangeliumstext Mk 16,1ff. auf
die BetrachterInnen des Bildes zu und ist auch nur von ihnen, nicht aber von
den drei Frauen am Grab, zu lesen. Genau in der unteren Bildmitte hingt das
blutverschmierte Leichentuch iiber den Sargrand herab. Der Auferweckte hat
es am Ort des Todes zuriickgelassen. Es fungiert als Zeichen dafiir, dass hier
ein wirklich Toter und Begrabener leibhaftig auferstanden ist.

Rechts neben dem Grab kniet mit vorgebeugtem Oberkérper unverkenn-
bar Maria Magdalena, ikonographisch eindeutig identifizierbar vor allem durch
das neben ihr auf dem Boden stehende Salbolgefiss, aber auch durch ihr lan-
ges, offen getragenes rotblondes Haar und selbst durch ihren goldbraunen,
kunstvoll gewirkten Mantel. Maria Magdalenas Blick geht — eher nachdenklich

B Val. J. Myslivec/G. Jaszai: Art. «Frauen am Graby, LCI 2, Freiburg i.Br. 1970, 54-62.



250 Magdalene L. Frettloh

i

als fassungslos, irgendwie traurig und doch vielleicht das schier Unglaubliche
bereits ahnend — ins gedffnete, leere Grab. Es ist ein Blick, der sich auf der
Peripetie von Trauer und Hoffnung, Zweifel und autkeimendem Verstehen
bewegt. Dieser Ambivalenz entspricht die auffallend unterschiedliche Haltung
ihrer Arme und Hinde: Mit der Rechten hilt sie, ihr Schultertuch fassend, an
sich, scheint sich — angesichts dessen, was sie nicht fassen kann, was (noch)
tber ihr Verstehen geht — an sich selbst festhalten zu wollen, um sich zu verge-
wissern, dass sie noch bei sich ist. Ganz anders ihr linker Arm. Mit ithm ist sie
sich gleichsam selbst schon voraus und ausser sich: Gerade ausgestreckt, die
flache Hand ein wenig ethoben, scheint er das dem Gekreuzigten Widerfahre-
ne gestisch nachzuvollziechen und lisst sich in die Bewegung aus der Dunkel-
heit des Grabes ins Licht des Ostermorgens mit hineinnehmen.” Noch kniet
die Jingerin am Ort des Todes, aber mit der Geste ihrer linken Hand streckt sie

# Rudiger Klessmann, der gegenwirtig wohl profundeste Elsheimer-Kenner, sieht dagegen

eine Maria Magdalena, «die mit anklagender Gebirde Auskunft iiber das leere Grab ver-
langt», die sie dann prompt auch vom Engel erhilt, «der sich zur Erklirung des Gesche-
hens auf die Steinplatte mit dem Markus-Evangelium stiitzt» (Katalog Adam Elsheimer,
in: ders. [Hg]: Im Detail die Welt entdecken [Anm. 22], 44-192 [84]). Setzt diese Deutung
aber nicht voraus, dass sie ihren Blick auf den Engel, von dem sie Antwort erwartet, statt
ins leere Grab richtet? Und musste nicht ihre Hand nach oben gedffnet sein, wenn es sich
um eine den Gottesboten direkt adressierende und seine Erklirung provozierende Geste
handelte?



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 251

sich selbst zum Leben, ja zu dem, der aus dem Tod ins Leben gerufen wurde,
aus.”

Die beiden anderen Marien sind keineswegs so eindeutig zu identifizieren
wie Maria Magdalena: Alle drei synoptischen Evangelien sowie das Johannes-
evangelium bezeugen den Gang der Magdalenerin ans Grab des Gekreuzigten,
differieren aber in der Identifizierung der anderen Frauen. Wer ist neben Ma-
ria Magdalena und Maria, der Mutter des Jakobus und Joses, die dritte Maria
der «drei Marien am Grabe Christi»? Hat Elsheimer auch Salome (Mk 16,1)
den Allerweltsnamen Maria zugedacht? Ist es Maria, die [Frau?] des Kleopas,
aus Joh 19,25? Das ist nicht abwegig, weil sich in Elsheimers Bild ein deutlich
identifizierbares Zitat aus dem Johannesevangelium findet: In der Mitte des
rechten Bildrandes — unmittelbar tiber der sich zum Grab beugenden Maria
Magdalena — hat Elsheimer in den Eingang zur Hohle, der den Blick auf eine
hiigelige Landschaft und einen vom Morgenlicht erhellten Himmel freigibt,
Petrus und den Lieblingsjiinger gestellt und damit Joh 20,2ff. zitiert. Dieser
Eingang mit den beiden Jingern liegt genau in der Diagonale, die durch den
schrigen Sarkophagdeckel markiert ist. Es zeigen sich also auch hier in Elshei-
mers Bild Spuren einer kanonischen Exegese. Warum soll dies nicht auch fur
die drei Marien gelten?

Dass die beiden Jiinger im Hintergrund bleiben, zeigt zugleich noch einmal
das Gewicht, das Elsheimer (der Tradition von) den Frauen am Grab Christi
und ihrer Bedeutung fur die Auferweckungsbotschaft beimisst. Wahrend die
beiden Junger in den dunklen Farben der Grotte gemalt sind, leuchten die far-
benfrohen Gewinder der Frauen im Bildvordergrund.

Ein Schlissel zur Identifikation der dritten Maria mégen die jeweils so
ginzlich verschiedenen Haltungen dieser drei Frauen sein. Elsheimer macht
deutlich, dass das gedffnete und leere Grab selbst bei jenen Frauen, die vom
Beginn der o6ffentlichen Wirksamkeit in Galilda an zur engsten Nachfolgege-
meinschaft des Nazareners gehoren und die auch nicht vor der Qual zurtick-

»  Wenn Heinrich Weizsicker seine Bildbetrachtung mit «Die Trauer der Frauen am Grabe
Christi» (Adam Elsheimer — Der Maler von Frankfurt. Zweiter Teil: Beschteibende Ver-
zeichnisse und geschichtliche Quellen, Berlin 1952, 75) tiberschreibt, dann gilt dieser Titel
fur Maria Magdalena doch nur bedingt. Allemal ebnet er die sprechenden Differenzen in
der Haltung der drei Frauen ein. Auch Willi Drost spricht von der «Gruppe der drei kla-
genden Frauen am Grabe Christi» (Adam Elsheimer und sein Kreis, Potsdam 1933, 73).



252 Magdalene L. Frettloh

gewichen sind, die Kreuzigung Jesu ohnmichtig mit ansehen zu miissen, sehr

unterschiedliche Reaktionen auslésen kann.

Die mittlere, etwas im Hintergrund stehende, in ein altrosafarbenes Ge-
wand gekleidete Maria hat die Augen geschlossen und die Arme mit nach vorn
bzw. nach oben gedffneten Handen bis auf Kopfhoéhe erhoben. Wenn Roland
Krischel beobachtet: «... bei der mittleren (vielleicht Maria Salome) geht das
Erstaunen sogleich ins Gebet tiber»®, dann scheint mir hier eine Vereindeuti-
gung ithrer mehrdeutigen Gebirde zur Gebetshaltung vorzuliegen. Zumindest
die rechte, zum Grab hin geoffnete Hand kann auch abwehrend gedeutet wer-
den. Vielleicht inszeniert Elsheimer hier auch eine auf halbem Weg erstarrte
Bewegung des Fassungslos-die-Hande-tiber-dem-Kopf-Zusammenschlagens.”
Und selbst wenn in der nach oben ge6ffneten linken Hand Gebetssprache sich

% Kirischel/Morello/Nagel: Ansichten Christi (Anm. 22), 49.

¥ Hiufig wird diese Frauengestalt als Zitat einer entsprechenden Figur auf Caravaggios «Die
Grablegung Christi» (Vatican Pinacoteca, Rom), die um 1602 in Rom entstanden ist und
sehr schnell bekannt wurde, gedeutet (vgl. Stidelsches Kunstinstitut Frankfurt .M., Adam
Elsheimer. Werk, kiinstlerische Herkunft und Nachfolge. Ausstellung unter dem Patronat
des ICOM, Frankfurt a.M. 1966, 27; Drost: Adam Elsheimer [Anm. 25], 74; Klessmann:
Katalog Adam Elsheimer [Anm. 24], 84). Keith Andrews sieht hier allerdings eine weit ver-
breitete Klagegeste (Adam Elsheimer: Paintings — Drawings — Prints, Oxford 1977, 145).
Trifft das Zitat zu, wirde es sich um den Klagegestus einer Trauernden halten. Doch es
gibt auch signifikante Unterschiede in der Gestik und vor allem in der Kopthaltung beider
Frauenfiguren: Caravaggios Klagende richtet ihr Gesicht mit offenen Augen zum Himmel,
wihrend Elsheimers Maria den Kopf mit geschlossenen Augenlidern leicht geneigt halt.



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 253

artikuliert, muss es keine An-
betung Gottes sein, sondern
kann auch ein dem Erschre-
cken korrespondierendes Jaut-
loses «O, mein Gottly sein. Die
Lippen der mittleren Maria
sind jedenfalls fest verschlos-
sen.

Noch einmal anders die
dritte Maria, die am leeren
Grab eher wie unter dem
Kreuz steht: in sich zusam-
mengesunken, den Kopf nach
links geneigt und eingehiillt in
einen kobaltblauen Uberwurf,
mit dem der kriftige Rotton
thres Kleides kontrastiert, mit
einem ins Leere Uiber das Grab
hinweggehenden starren Blick,

die Hinde vor ithrem Schoss
leicht ineinandergelegt, beinahe wie eine Pieta-Figur ohne toten Sohn im Arm,
als wiege sie gedankenversunken ihr verlorenes Kind ... Vieles spricht dafiir,
dass Elsheimer in der dritten Maria die Mutter Jesu selbst ans leere Grab ihres
hingerichteten Sohnes gestellt hat — ebenso wie sie bei Johannes unter dem
Kreuz steht (19,25-27). Es gibt viele Beziige zwischen Elsheimers Bildern
«Pieta»™ (ebenfalls um 1603) und «Die drei Marien am Grabe Christi».

Die Mutter Jesu der «Pieta» ist fast genauso gekleidet wie die dritte Maria
am leeren Grab, nur der Blauton des Uberwurfs ist kriftiger. Diese Maria je-
denfalls ist noch ganz gefangen in und benommen von ihrer Trauer und ihrem
Schmerz. Thre Haltung ist riickwirtsgewandpt; sie hat noch kein Auge fir das
Neue, das geschehen ist. Dabei ereignen sich die entscheidenden Fingerzeige
unmittelbar vor ihr — im Zusammenspiel ihrer eigenen Hinde mit der Rechten
des Engels und der Linken Maria Magdalenas.

#  Klessmann: Katalog Adam Elsheimer (Anm. 24), 86f.



254 Magdalene L. Frettloh

Bevor wir diesen Finger-
zeigen in zwei weiteren Blick-
wechseln mit dem Bild Elshei-
mers nachgehen, geht es im
nichsten Abschnitt um eine
weitere grundsitzliche Ver-
tiefung des Verhiltnisses von
Wort und Bild.

V. Das Wort Gottes selbst als
Malerin — von der bild(erevozier)-
enden Kraft des Wortes
Wihrend insbesondere Re-
naissance-Kinstler, aber auch
manche seiner Kollegen der Ba-
rockzeit in dynamischen Auf-
erstehungsbildern diese «bibli-
sche Uberlieferungsliicke durch
machtvolle Uberredungskunst

[zu] schlieBen»”  versuchen,
bleibt Elsheimer der biblischen Ubetlieferung auf beeindruckende Weise treu:
Er verzichtet nicht nur auf eine Darstellung der Auferstehung des Gekreuzigten
aus dem Grab, sondern einverleibt den biblischen Text selbst, in diesem Fall mit
Mk 16,1-7(8) die alteste Evangelieniiberlieferung vom Ostermorgen, dem Bild-
raum — ein fiir seine Zeit vollig ungewohnliches Verfahren. Elsheimer schreibt die
Osterperikope dem Bild, das eben diesen Text inszeniert, noch einmal eigens ein.
Er hat ein Osterbild gemalt, in dem der Auferweckte als Abwesender gegenwirtig
ist — ein Osterbild, das dem Bilderverbot entspricht, indem es die Dialektik von
Wort und Bild ausmalt. Es gibt das zu sehen, wovon mensch sich kein Bild ma-
chen kann. Wie aber verhalten sich Wort und Bild in diesem Bild zueinander? Auf
diese Frage gibt es nicht nur eine und allemal keine einfache Antwort.

Elsheimers Bild lebt aus der Vor-Gabe des biblischen Textes. Es ist das
Schriftwort, dem sich das Bild verdankt. Nur wer Mk 16,1-8 kennt, versteht

¥ Krischel: Ansichten Christi — Aspekte einer Ausstellung (Anm. 22), 19-24 (21).



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 255

dieses Bild zu lesen. Denn es sind jene Verse, die — gleichsam mit Elsheimer als
Medium — dieses Bild gemalt haben. So lisst sich die Schrift auf der Grabplatte
auch als Dank Elsheimers an die Adresse des Markusevangeliums lesen. Er hat
der Perikope mit dem Zitat auf der Grabplatte ein Denkmal ins Bild gesetzt.

Die Schrift selbst als Malerin — mit Hilfe eines anderen Bildes sei dieses Mo-
tiv ein wenig entfaltet:

Zu den bekanntesten Bildern der Reformationszeit gehort die von Lucas
Cranach d. A. gemalte Predella des Reformationsaltars in der evangelischen
Stadt- und Pfarrkirche St. Marien in der Lutherstadt Wittenberg; in ihr hat Lu-
ther wahrscheinlich bereits seit 1512 gepredigt, war doch mit seiner Professur fir
Biblische Theologie an der Universitiat Wittenberg ein Predigtauftrag verbunden.
Hier hat er vom 9. bis 16. Mirz 1522 seine berihmten Invocavit-Predigten zur
Freiheit vom Bilderdienst und zur Freibeit fiir den rechten Bildergebranch gehalten. Wie
eine Bildreportage zu Aussagen dieser Predigten sowie einschligigen Ausfiih-
rungen in Luthers Schrift «Wider die himmlischen Propheten, von den Bildern
und Sakrament» (1524/25) erscheint die Predella des Reformationsaltars®: Sie
zeigt Martin Luther als Prediger im Gegeniiber zu seiner Gemeinde, in die sich
neben Luthers Familie auch der Maler selbst eingereiht hat.

%0 A. Steinwachs: Evangelische Stadt- und Pfarrkirche St. Marien Lutherstadt Wittenbetg. Fo-
tographien von J.M. Pietsch, Spréda 2000, 38f. Zum gesamten Bildprogramm des Altars,
32-45.



256 Magdalene L. Frettloh

Luthers linke Hand liegt auf dem aufgeschlagenen Bibeltext, den er aus-
legt. Die rechte weist mit ausgestrecktem Zeige- und Mittelfinger auf das
Bild hin, das das von ihm zu Gehér gebrachte Gotteswort selbst malt: den
Gekreuzigten. Luthers Haltung ist ganz und gar Hinweis auf das, was sich
im Horen des Schriftwortes als Vorstellung einstellt. Das Wort Gottes selbst
ist bildschopferisch. Es driickt dem hérenden Herzen Gedichtnisbilder ein.
Eben diese Bilderproduktion des Wortes ist eines der zentralen Argumente
Luthers gegen die radikale Abschaffung aller dusseren Bilder:

«So weil ich auch gewil3, dal Gott will haben, man solle seine Werke Adrer und Zsen,
sonderlich das Leiden Christi. Soll ichs aber Adren und gedenken, so ist mirs unmaog-
lich, daB ich nicht in meinem Herzen sollte Bilder davon machen. Denn ich wolle
oder wolle nicht, wenn ich Christum hére, so enswirft sich in meinem Herzen ein
Mannsbild, das am Kreuze hinget [...]. Ists nun nicht Stinde, sondern gut, daf} ich
Christi Bild im Herzen habe; warum sollts Stinde sein, wenn ichs in Augen haber»’!

Es ist deutlich, warum ein so entworfenes (Christus-)Bild nicht im Wider-
spruch zum Bilderverbot steht: Hier sind nicht die Horer oder Leserinnen
des Schriftwortes die BildermacherInnen. Hier wird kein Gott(essohn) ins
Bild gefasst” und damit begreifbar gemacht. Vielmehr wirkt die bildproduk-
tive Kraft des Wortes, indem es vernommen wird. Genauer noch: Die Bilder
entwerfen sich beim Horen oder Lesen des Wortes im Herzen und damit im
Personzentrum des Menschen gleichsam selbst. Der horende oder lesende
Mensch kann sich ihnen nicht entziehen. Luther argumentiert hier auf dem
Hintergrund biblischer Anthropologie: Gilt ihm das Herz des Menschen als
«der rechte Sitz und Wohnung Gottes»™, wie sollten da mit Augen zu sehen-
de, also dusserlich wahrnehmbare Bilder verwerflich sein, wenn es die beim
Hoéren oder Lesen des Wortes im Herzen aufsteigenden inneren Bilder nicht
sind? Und dass letztere nicht verwerflich sind, grindet eben darin, dass sie
nicht von Menschen hergestellt werden, sondern sich dem Wort Gottes selbst

' M. Luther: Wider die himmlischen Propheten, von den Bildern und Sakrament (1524/25),
in: ders.: Der Kampf gegen Schwarm- und Rottengeister (Martin Luther Ausgewihlte
Werke 4), hg.v. H.H. Borcherdt/G. Merz, Miinchen ?1937, 95-258.372-375 (117f.). (Her-
vorhebung M.L.E).

2 Vgl EG 657,3.

3 Luther: Wider die himmlischen Propheten (Anm. 31), 118.



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 257

verdanken. Dieses aber bringt, so Luthers feste Uberzeugung, nichts Siind-
haftes hervor.

So nimmt es nicht wunder, wenn Luther in anderen Zusammenhingen so-
gar ausdricklich dazu auffordert, das Herz und die Sinne auf Christusbilder
zu richten und sie sich unbeirrbar innerlich einzuprigen: Im «Sermon von der
Bereitung zum Sterben» (1519) empfiehlt er Sterbenden (oder solchen, die sich
in eine evangelische ars moriendz, die ja eine rechte Lebenskunst ist, einiiben wol-
len) — inmitten ihrer Todesangst — die Vergegenwirtigung jener Christusbilder,
die thnen im und durchs Wort begegnet sind, zur heilsamen Therapie. Gegen
die Schreckensbilder von Tod, Stinde und Hélle sollen sie sich auf christolo-
gische Gegenbilder von Leben, Gnade und Himmel besinnen. Denn wie im
Kreuzestod und der Auferweckung des Gekreuzigten jene Gewalten entmach-
tet sind, so vermogen auch diese Trostbilder jene Teufelsbilder, die sich unser
bemichtigen wollen, unwirksam zu machen. Im Gekreuzigten findet Luther
ein dreifaches Gegenbild:

«Am Kreuz [...] hat er uns sich selbst bereitet als ein dreifiltig Bild unserem Glauben
vorzuhalten wider die drei Bilder, damit der bése Geist und unser Natur uns anficht,
uns aus dem Glauben zu reilen. Er ist das lebendig und unsterblich Bild wider den
Tod, den er erlitten und doch mit seiner Auferstehung von den Toten tiberwunden
in seinem Leben. Er ist das Bild der Gnaden Gottes wider die Siind, die er auf sich
genommen und durch seinen uniberwindlichen Gehorsam uberwunden. Er ist das
himmlisch Bild, der als ein Verdammter von Gott vetlassen war und durch sein aller-
miichtigst Liebe die H6ll tiberwunden und damit bezeugt hat, daf3 er der liebste Sohn
sei und uns allen dasselb zu eigen geben will, so wir also glauben.»™

Gleichsam als Schutzschild vorhalten kénnen sich die Glaubenden diese Bil-
der, weil sie sie durch die Verkiindigung des Evangeliums bereits kennen.
Weder stehen also fiir Luther Wort und Bild an sich in einem Gegensatz
zueinander (dieser entsteht erst, wo es zum Bilderdienst, zur Verehrung der
Bilder kommt), noch kénnen die Bilder das Wort ersetzen. Sie bleiben Hin-
weise auf das ithnen bleibend vorgegebene Gotteswort, das sie evoziert. Sie

** M. Luther: Sermon von der Bereitung zum Sterben (1519), in: ders.: Aus der Fruhzeit
der Reformation (Martin Luther Ausgewihlte Werke 1), hgv. H.H. Borcherdt/G. Merz,
Miinchen #1938, 347-362.533-544 (354). Vgl. dazu M.L. Frettloh: «Das Zeitliche segnen».
Die Bedeutung des Seg(n)ens als rite des passage angesichts des Todes, in: dies.: Worte sind
Lebensmittel. Kirchlich-theologische Alltagskost, Wittingen 2007, 171-187, bes. 183-185.



258 Magdalene L. Frettloh

dienen «zum Ansehen, zum Zeugnis, zum Gedichtnis, zum Zeichen»”. Von
einem Bilderdienst bei Luther kann also nur im Sinne eines genitivus sub-
tectivus geredet werden: Die Bilder dienen der sinnlichen Vergewisserung,
der Vorstellung des gehorten oder gelesenen Wortes, und damit stehen sie
im Dienst dieses Wortes selbst. Nicht wir haben ihnen zu dienen, sondern
sie dienen uns. Nur wo diese Relation beachtet wird, werden sie nach Luther
recht gebraucht.

Die bildproduktive Kraft des Gotteswortes zeigt sich nicht zuletzt darin,
dass die Bibel selbst voller Sprachbilder ist und insofern von sich her zur
Ausmalung ihrer Texte einladt. Der genuin biblische Bilderreichtum, den Lu-
ther mit seiner Verdeutschung der Bibel meint anschaulich vor Augen gemalt
zu haben, ist ein weiteres Argument gegen das Vorgehen der Ikonoklasten.
Luther sieht keinen qualitativen Unterschied zwischen den Sprachbildern der
Bibel und der Illustration biblischer Texte als Wandmalerei. Darum bezichtigt
er Karlstadt und seine Anhinger auch eines widerspriichlichen Verhaltens.
Wie konnen diejenigen legitimerweise zum Sturm der Bilder an den Winden
aufrufen, die selbst die Bilder in der Schrift gebrauchen?!

Zur Gedichtnisfunktion der Bilder tritt hier eine hermeneutische hinzu:
Bilder kénnen ein besseres Verstindnis des Schriftwortes bewirken, sprechen
sie doch nicht nur das kognitive Vermégen des Menschen an.

Auf der Predella des Reformationsaltars in Wittenberg stellt Lucas Cra-
nach den Gekreuzigten, den das Wort vom Kreuz, das Luther predigt, im
Herzen der Zuhorenden entwirft, sichtbar in die Mitte seines Bildes und da-
mit dem Prediger wie der Gemeinde vor Augen. Was das Wort Gottes ins
Herz malt, riickt Cranach ins Zentrum des gottesdienstlichen Geschehens —
und zwar als ein lebendiges Bild, das sich jeder Definition und Verfiigbarkeit
entzicht: Die tiberdimensional grossen Enden des Lendentuches Jesu wehen
im weiten Kirchenraum zwischen dem Reformator und seiner Gemeinde, als
wlrden sie vom Geist Gottes, der den Gekreuzigten auferweckt hat, bewegt.
Es ist kein totes Bild, das das (ausgelegte) Wort Gottes malt. Und es ist nicht
das Bild eines Toten. Das kriftig flatternde Lendentuch wird zum Zeugnis
der Auferweckung von den Toten, die hier ihre sichtbaren Spuren hinterlisst,
ohne selbst ins Bild gesetzt worden zu sein. Die viva vox evangelii, die leben-

3 Luther: Wider die himmlischen Propheten (Anm. 31), 114.



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 259

dige Stimme des lauthals verkiindigten Evangeliums, malt ein lebendiges Bild,
bei dem das Ereignis der Auferweckung als abwesendes gegenwirtig ist.

Das Wort Gottes selbst als Malerin — dieses Motiv begegnet bereits zu Be-
ginn des vierten Jahrhunderts: Konstantia, die Schwester Kaiser Konstantins,
bittet Eusebius von Cisarea um ein Christusbild. In einem nur fragmentarisch
erhaltenen Brief, der zu den wichtigsten Dokumenten der ikonoklastischen Sy-
node von Hiereia im Jahr 754 gehoért, antwortet Eusebius, indem er zunichst
die grundsitzliche Unmoglichkeit entfaltet, Gott in einem Bild abzubilden, um
dann im letzten Fragment mit einem gewichtigen Zugestindnis zu schliessen:
«Wenn ihr aber selbst zu allem Uberfluss vor der zukiinftigen Schau [Gottes]
«won Angesicht zu Angesicht und auch dem Anblick unseres Retters die Bilder
hochschitzt, wen hitten wir dann cher als guten Maler als das Wort Gottes
selbst?»*® Wenn aber das Wort Gottes selbst bildproduktiv ist, wie kann es dann
pet se einen Gegensatz zwischen Wort und Bild geben, und warum sollte dies
nur ein Malen mit Buchstaben und nicht auch mit Farben sein?!

Kehren wir zu Adam Elsheimers «Die drei Marien am Grabe Christi» zu-
riick. Hier geht nun die Beziehung von Wort und Bild nicht darin auf, dass ein
biblischer Text ein ihn inszenierendes Bild hervorgerufen hat. Diesem einfil-
tigen Verhiltnis steht die Zitierung des Bibeltextes auf der Grabplatte entge-
gen. Sie macht die Beziehung vielfiltiger und verwickelter. In zwei weiteren
Blickwechseln mit Adam Elsheimers «Die drei Marien am Grab Christi» moch-
te ich mich, ausgehend von der Konfiguration mit der Predella in Cranachs
berihmtem Wittenberger Reformationsaltar, dieser komplexen Konfiguration
von Bild und Wort zumindest annihern.

V1. Ein gweiter Blickwechsel mit Elsheimers Bild: INur das Wort als Stiitze” — der
Denteengel und das Evangelium anf der Grabplatte
Wo in Cranachs Bild die rechte Hand des Reformators auf das Bild des Ge-
kreuzigten zeigt, in das Spuren der Auferweckung eingezeichnet sind, verweist
der Gottesbote auf Elsheimers Osterbild, der sich mit seiner Linken wie Lu-

% Der lateinische Wortlaut des Textes findet sich etwa bei H. Hennephof (Hg.): Textus By-
zantinos ad iconomachiam pertinentes. In usum academicum (Byzantina Neetlandica 1),
Leiden 1969, 42-44.

Anspielung auf ein Gedicht Hilde Domins, das den Titel «Nur eine Rose als Stiitze» trigt
(in: H. Domin: Gesammelte Gedichte, Frankfurt a.M. 1987, 113).

37



260 Magdalene L. Frettl6h

ther auf das Schriftwort stlitzt,
mit seiner Rechten ins geoff-
nete leere Grab und damit
indirekt auf den entzogenen
Auferweckten. Und auch der
Kleider zum Wehen bringen-
de Windhauch des Gottes-
geistes verbindet beide Bilder
miteinander: Bei Cranach hat
er das Lendentuch Christi et-
fasst, bet Elsheimer die Ge-
wandirmel des Gottesboten
und Maria Magdalenas. Beides
sind andeutende Hinweise dar-
auf, dass der Gekreuzigte lebt.
Schauen wir uns diesen Engel
und das, was sich von ihm her
zeigt, naher an.

Das Faktum des geoffne-
ten und leeren Grabes ist an
sich so mehrdeutig, wie hier
die Haltungen der drei Mari-
en verschieden sind. Zu seiner
Vereindeutigung bedarf es der
Deutung, Sie wird durch die
junglingshafte Gestalt eines Engels, der auf dem rechten Rand des Sarkophags

sitzt, mit den Beinen im Grab und den Frauen zugewandt, vermittelt. Er ver-
korpert als himmlischer Bote die Gegenwart Gottes am Ort des Todes und
tungiert als angelus interpres, als Deuteengel. Er interpretiert durch Fingerzeig
und Wort das offene Grab mittels der Botschaft von der Auferweckung Jesu
und macht es so zu einem Zeichen ihrer Wirklichkeit. Mit dem Zeigefinger der
rechten Hand, der sich genau auf der Hohe der ineinander gelegten Hiande
der dritten Maria und unter der Linken Maria Magdalenas befindet™, weist er

¥  Diese eindrickliche Gesten-Komposition unmittelbar obethalb det verriickten Grabplatte
und in der leicht nach rechts verschobenen Bildmitte bediirfte — nicht zuletzt, was die



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 261

ins Grab, deutet er auf die nun leere Stelle hin: «Sehz: der Ort, wo sie ihn hingelegt
haben!» Sein Fingerzeig geht buchstiblich ins Leere.

Doch der Topos der Grablegung ist nicht linger der Ort des Gekreuzigten.
Darum geht diesem Fingerzeig die Auferweckungsbotschaft voraus, die die
Augenzeuginnen des leeren Grabes vom Engel zu héren und die Betrachte-
rInnen auf dem Sargdeckel bzw. im Markusevangelium zu lesen bekommen:

«.. Jesus sucht ihr, den Nazarener, den Gekreugiglen.
Er ist anferweckt worden. Er ist nicht hierly (Mk 106,06).

Fir sich genommen ist das «Er ist nicht hierly ebenso mehrdeutig wie das lee-
re Grab. Erst durch die dem Fingerzeig ins Grab zuvorkommende Botschaft
wird die Abwesenheit Jesu im Grab zum Hinweis auf seine Auferweckung. Die
Auferweckung Jesu von den Toten durch Gott begriindet das leere Grab, nicht
umgekehrt. Dieses ist nicht mehr als ein das Wunder der leiblichen Auferwe-
ckung und damit die Wirklichkeit der Neuschépfung bestitigendes Zeichen.

Mit der linken Hand stiitzt der Gottesbote sich auf die Grabplatte und
weist so mit gespreizten Fingern auf den Text des Markusevangeliums hin:
Im Bild wird fiir den Engel das markinische Schriftwort, das er den Frauen
verkindigt, zur Stiitze seiner eigenen Worte. Es gibt ihm und seiner Botschaft
Halt. Er sagt nicht seine eigenen Worte, sondern spricht den Frauen das ins Bi-
belwort eingeschriebene Gotteswort zu. Er verkiindet, was geschrieben steht.
Er hat nur das Wort als Stiitze.

Offenbar spricht alles an und in diesem Bild fiir einen Vorrang des Schrift-
wortes in der Gestalt der Ostererzidhlung von Mk 16,1ff., die dieses Bild gleich
doppelt zeigt. Der Vorrang des Wortes stellt das Bild in den Dienst des Bilder-
verbotes und stellt sicher, dass es nicht gegen dieses verstosst. Adam Elsheimer
hat sich nicht damit begniigt, die markinische Erzihlung von den drei Frauen
am Grab als Bild zu inszenieren, sondern hat diese Erzdhlung in der Fassung
der Vulgata auch seinem Bild eingeschrieben. Eben damit hat er aber jede
blosse Abbildung der Erzdhlung, die diese stillstellen wiirde, aufgebrochen.
Das Zitat des biblischen Textes auf der Grabplatte verhindert die Einbildung
der Auferweckungsbotschaft, thre Festlegung auf ez Bild. Dieses Zitat stort.

Moglichkeit von Bildzitaten betrifft — einer eigenen Interpretation. Zur theologischen und
kunstgeschichtlichen Interpretation christlicher Gesten vgl. K. Huizing: Handfestes Chris-
tentum. Eine kleine Kunstgeschichte christlicher Gesten, Gutersloh 2007,



202 Magdalene L. Frettloh

Das Wort im Bild, der Evangeliumstext auf der Grabplatte, stort die vertraute
Chronologie empfindlich. Die Auferweckungsbotschaft, so missen wir dieses
Zitat doch wohl deuten, war bereits dem Deckel des geschlossenen Satkophags
eingeschrieben. Die biblische Erzidhlung des Geschehens kommt dem hier ins
Bild gesetzten Geschehen zuvor. Die Erzahlzeit des Evangeliums geht der in
thm erzihlten Zeit voraus. War es das Wort von der bereits geschehenen Auf-
erweckung, das das Grab geoffnet hat? Allein schon diese Frage macht uns,
die wir so sehr an die Herrschaft des Chronos, an die lineare Zeit mit ihrer
Unumkehrbarkeit von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, gewohnt sind,
schwindelig. Aber vielleicht ist eben das der Kairos, nimlich die giinstige, mit
Gottes Ewigkeit gefiillte Zeit, dass das Wort, das vom leeren Grab erzihlt, da
ist, bevor das Grab leer ist.

Zumindest bietet das Bild eine uns befremdende Gleichzeitigkeit: Das Ge-
schehen am Ostermorgen und die biblische Geschichte, die davon erzihlt, sind
hier koprasent. Der biblische Text ist Teil der Ostergeschichte selbst, obwohl er
doch — chronologisch gedacht — erst nach dem Osterereignis geschrieben wur-
de. Noch pointierter formuliert: Der Text selbst, auf den sich der Gottesbote
stitzt, liegt dem Ereignis zugrunde. Es gibt das Ostergeschehen nur, weil und
indem es diesen Text gibt.

Oder — aus einer anderen Perspektive betrachtet: Wenn es in diesem Bild das
biblische Wort zur Begegnung mit der Auferweckungsbotschaft bereits gibt,
dann treten die drei Marien, dann tritt diese ganze Erzihlung aus der erzihlten
Zeit in jede Jetztzeit, dann sind wir nicht linger Zuschauerlnnen dieser Szene,
sondern stehen in den drei Marien am offenen und vom Deuteengel besetzten
Grab. Dann sagt uns der Gottesbote zu: «Er ist anferweckt worden. Er ist nicht hierl
Der Ostermorgen ereignet sich heute, wenn wir die Stimme des Gottesboten
horen, seiner Botschaft Vertrauen schenken und seiner Wegweisung folgen.

Doch ist damit der Vorrang des Wortes gegeniiber dem Bild nicht noch
potenziert worden? Hingt jetzt nicht erst recht alles vom Wort ab? Vielleicht ...
doch bin ich mir da nicht so sicher. Denn wir haben diese Entdeckung ja nicht
ohne das Bild, genauer: nicht ohne das Zitat des Wortes im Bild machen kon-
nen. Erst der Evangeliumstext auf der Grabplatte hat uns diese theologische
Einsicht erschlossen. Und womoglich zeigt er noch mehr.



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 263

V1. Ein dritter Blickwechsel mit Elsheimers Bild: das fragmentarische Schrifizitat als ins
Verstehen fiibrender Bildbinweis

Das Verhiltnis von Wort und Bild hat sich durch die Zitation der Evangeli-
umsperikope nicht einfach verdoppelt. Vielmehr 6ffnet die Eingravierung des
biblischen Textes in die Grabplatte, die ihrerseits aus dem Bild herausragt und
so aus ithm hinausweist, diese Inszenierung von Mk 16,1ff. Sie verhindert so
eine feststellende Einbildung und zeitlose Sicherung und damit Verfiigbarkeit
des Gotteswortes zugunsten einer beziehungsreichen Korrespondenz von
(Schrift-)Wort und Bild, die im Bild das Bilderverbot achtet. Es gibt eine Treue
zum Bilderverbot, die sich in Bildern ausspricht — in Bildern, die nichts feststel-
len, sondern in Bewegung sind, dialektische Bilder, in denen sich die Prozesse,
die in ihnen zu einer Momentaufnahme geronnen sind, selbst aussprechen und
so neu in Bewegung geraten. Elsheimers «Die drei Marien am Grabe Christi»
ist ein solches dialektisches Bild, das kein einfiltiges Verhiltnis von Wort und
Bild und keinen ungebrochenen Vorrang des Wortes vor dem Bild kennt. Das
zeigt vor allem ezz Motiv des Bildes:

Ein intensiver Blickwechsel mit dem Bild lasst erkennen, dass Adam Elshei-
mer den biblischen Text im doppelten Zitat — als Bild und im Bild — mit Vers 7,
mit der Botschaft des Engels, enden lisst: Der Schluss der Perikope, der achte
Vers, fehlt sowohl im Zitat auf der Grabplatte wie in der bildlichen Insze-
nierung der Erzihlung uberhaupt: «Da gingen sie hinaus und flohen weg vom Grab,
denn sie waren starr vor Angst und Entsetzen. Und sie sagten niemandem etwas, denn sie
[furchteten sich.» Mit dem Abbruch des Schriftzitats vor Vers 8, mit dem fragmen-
tarischen Zitat 6ffnet Elsheimer die biblische Ostergeschichte von den Frauen
am offenen Grab des abwesend-anwesenden Auferweckten. Elsheimers Bild
kommt so auf die Vergangenheit der drei Frauen zurtick, dass ihre Flucht, ihre
Angst, ihr Entsetzen und ihr furchtsames Schweigen, wovon der folgende Vers
(Mk 16,8) berichtet, noch nicht geschehen sind und darum nicht das letzte
Wort haben kénnen.

Der nicht zu Ende zitierte biblische Text baut als aus dem Bild herausra-
gende, den Rahmen des Bildes durchbrechende Grabplatte eine Briicke zwi-
schen Bildinnen- und Bildaussenraum. Die drei Marien kénnen aus dem Bild
heraustreten, um je ihren eigenen Weg mit der Botschaft des Engels und mit
dem entzogen-gegenwirtigen Christus zu gehen. Elsheimer schreibt keine ih-
rer drei Haltungen fest. Und wir Lesenden kénnen in den Leibraum des Bildes
eintreten und mit den Marien am gedffneten Grab fiir uns die Osterbotschaft



264 Magdalene L. Frettloh

des Bildes wahr- und in Anspruch nehmen, um unsere eigene Antwort darauf
zu finden.

Indem Elsheimer den letzten Vers der markinischen Ostererzihlung aus-
lisst und damit freigibt, markiert er eine zkonische Differeny zwischen Bild und
Erzihlung. Zwar ist diese Differenz nicht ohne Kenntnis des vollstindigen
Bibeltextes wahrzunehmen. Zugleich aber ermdoglicht sie selbst ein neues Ver-
stehen dieses Textes, indem sie das im Markusevangelium zu Ende erzihlte
Geschehen unterbricht und so eine Vielfalt von Alternativen fir die Fort-
schreibung der Ostererzihlung er6ffnet. Keine der drei Marien muss linger
«starr vor Angst und Entsetzen» vom Grab weg und ins Schweigen flichten,
wie es in Mk 16,8 (fest)geschrieben steht. Und das heisst nicht weniger als: Dre
Vergangenbeit wird verdnderbar. Nichts muss bleiben, wie es war.

Gerade weil Elsheimer die Ostererzidhlung von Mk 16,1-8 nicht nur in ihrer
Inszenierung, sondern auch in ihrer Zitation auf der Grabplatte und damit
doppelt anhilt, befreit er das Geschehen aus seiner Festschreibung. Es muss
nicht langer so weitergegangen sein, wie V. 8 berichtet. Es ist dieses Innehalten,
das neue Fortschreibungen er6ffnet und den Blick freigibt auf das, was auch
«hat sein werden»”, auf die noch unabgegoltenen Moglichkeiten der Vergan-
genheit: Entsetzen und Erstarren kénnen sich 16sen, Flucht kann sich in Nach-
folge wandeln, dngstliches Schweigen in freimiitiges Bezeugen. Und wenn dies
gar fiir die drei Marien am Ostermorgen damals moglich wird, um wie viel
mehrt fir uns als Betrachterinnen des Elsheimer-Bildes und als Leser des Mazt-
kusevangeliums heute!

Um das in aller Deutlichkeit zu erkennen, hat mir das Wort nicht gentigt.
Dazu bedurfte es dieses Bildes, das mehr als ezz Bild und mehr als ein Bz/d ist

und gerade darin das Bilderverbot wahrt.*

¥ Zu dieser Zeitform zwischen der Faktizitit und dem Irrealis der Vergangenheit siche J.

Ebach: Fine fehlende Zeitform in der deutschen Grammatik. Kleiner Ungehaltener Zwi-
schenruf, in: ders.: Ein weites Feld — ein zu weites Feld?, Theologische Reden 6, Bochum
2004, 218.

Es gibt eine Reihe von Bildern, in denen sich biblische Texte mehrfach eingeschrieben
haben und die darum ein hochkomplexes Verhiltnis von Wort und Bild, Bild und Wort
inszenieren. Eines von ihnen ist die Verkiindigungsszene des Isenheimer Altars; vgl. dazu
M.L. Frettloh: Predigt als Gabe-Ereignis. Wenn Jesaja 7,14 sich Mathias Griinewalds Maria
zu lesen gibt, in: dies.: Ein Wort gibt das andere. Predigten und andere WortGaben aus dem
Kirchlichen Fernunterricht (Erev-Rav-Hefte: Biblische Erkundungen 12), Uelzen 2010,
289-304.

40



Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben 265

Abstract

In den Spuren von Elazar Benyoétz’ dialektischem Aphorismus «Es hei3t / «du sollst
dir kein Bild macheny; / ich male mit aus, was es heilt» stellt sich der Beitrag der
Herausforderung, das Recht des Bildes in der Wahrung des Bilderverbots zu retten.
Gegeniiber dem vor allem in reformierter Tradition zu findenden Vorrang des Wortes
vor dem Bild kommt die eigene Macht der Bilder zu zeigen, was Worte nicht sagen
konnen, die ikonische Logik, in den Blick. An Adam Elsheimers «Die drei Marien am
Grab» (1603), das Mk 16,1-7(8) gleich doppelt ins Bild setzt — als Inszenierung und als
Wort-Zitat auf der Grabplatte — lisst sich ein hochkomplexes Verhiltnis von Wort und
Bild entdecken. Der Blickwechsel mit diesem Bild im Gesprich mit Martin Luthers
Uberzeugung von der bildproduktiven Kraft des Evangeliums, wie sie Lukas Cranach
d. A. auf der beriihmten Predella des Reformationsaltars in Wittenberg ausgemalt hat,
erOffnen eine Lektire des urspriinglichen Markusschlusses, die hinter deren letztes
Wort (V. 8) zuriickgeht und die Lesenden angesichts des leeren Grabes und der es deu-
tenden Botschaft des angelus interpres vor eigene Entscheidungen stellt.

Magdalene 1. Frettloh, Bern



	Wenn (Schrift-)Worte sich in Bilder einschreiben : zum mehrstelligen Verhältnis von Bild und Wort

