Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 3

Artikel: Das hochste Werk des Menschen : zur Problematik des Lutherischen
Glaubensbegriffs

Autor: Boomgaarden, Jirgen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877664

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das hochste Werk des Menschen
Zur Problematik des Lutherischen Glaubensbegriffs

1. Sola fide — ein Nichtstun?

Sola fide, «allein aus Glauben» — in dieser reformatorischen Parole griindet
bis heute das protestantische Selbstverstindnis. Auf der Erkenntnis, dass der
Mensch durch den Glauben und ohne des Gesetzes Werke gerecht werde
(Rém 3,28), beruht die Stirke und das Pathos evangelischen Glaubens. Und
doch liegt es an dieser in der Reformation wiedergewonnenen Form des Glau-
bensbegtiffs, dass ihm in seiner Stirke zugleich eine Schwiche eigen ist. Steht
der Glaube im Gegensatz zu des Gesetzes Werken, dann kann er kein Handeln
meinen, das ich vollbringen muss. Der Glaube im Sinne eines inneren Han-
delns verstanden — wiirde ihn das nicht selbst zu einem Werk des Gesetzes
machen? Versuchte der Mensch nicht, sich durch einen selbstgemachten Glau-
ben die Seligkeit Gottes zu verdienen? Also ist es nur konsequent, den Glau-
ben im Sinne einer radikalen Passivitit des Menschen zu deuten. Im Glauben
geschieht etwas am Menschen, das er aus sich selbst heraus nicht vollbringen
kann. Muss sich der Aufruf zum Glauben also auf eine Ermutigung reduzie-
ren, etwas an sich geschehen zu lassen?

Weil es beim Glauben eigentlich nichts zu tun zu geben scheint, erscheint
die Aufforderung zu ihm so zwiespiltig. Auch die Aufforderung zu einer Hal-
tung innerer Passivitat auf Gott hin verwickelt sich schnell in den Widerspruch,
zu einem Tun des Nichtstuns aufzufordern. Man soll eine Haltung gegeniiber
Gott einnehmen, die man eben doch nicht selbst einnehmen, sondern die Gott
einem nur schenken kann. Sollte da nicht besser der Aufruf zum Glauben ganz
verstummen und man nur das Heilsgeschehen selbst verkiinden — in der von
Rom 10,17 gendhrten Hoffnung darauf, dass die Zuhoérer es mit Gottes Hilfe
schon glauben werden?

2. Das Problem des Lutherischen Glaubensbegriffs
Die Auffassung, dass der Glaube kein Werk des Menschen sei, kann sich nur
bedingt auf Luther berufen. Bei thm finden sich mannigfache Aussagen dar-
uiber, dass der Glaube ein goéttliches Werk in uns und kein menschliches Werk
sei und nicht durch menschliche Kraft zustande komme: «Aber glawb ist eyn

ThZ 3/69 (2013) S. 207237



208 Jiirgen Boomgaarden

gotlich werck ynn uns, das uns wandelt und new gepirt aus Gott [...]»" Aber
genauso finden sich Aussagen, dass der Glaube ein ausgezeichnetes Werk des
Menschen sei: «[...] das sol das allerfiirnemest, edelst werck sein aines Chris-
tenlichen mennschen, das er seinem lieben Christo trauwe und im glaub [...]»"
Wilfried Hirle hat sich eindringlich und umsichtig mit den gegensitzlichen
Aussagereihen bei Luther beschiftigt’. Er stellt zu Recht heraus, dass sich der
Gegensatz weder in der Weise auflésen lasse, dass der Glaube das gottgebote-
ne, aber vom Menschen zu vollbringende Werk sei, noch so, dass der Glaube
ein Werk Gottes im Menschen sei, das dieser letztlich also nicht tue.

Hirle konzentriert sich in seinem Losungsansatz auf die Erklirung unseres
Tuns im Sinne eines Etleidens dessen, was Gott an uns wirkt. Erleiden heisst
nach Hitle «nichts zu tun, was dies verhindern konnte»*. Damit sei keine blosse
Passivitat des Menschen beschrieben; auch das Nichtstun sei als Beteiligung
des Menschen an der Entstchung des Glaubens zu werten. Hirle formuliert
héchst paradox, dass es gerade dieses (Nichts» sei, was der Mensch tun kénne’.
Mit diesem Nichtstun werde verhindert, dass der Mensch durch sein Tun die
eigene Unfahigkeit verdeckt, fir Gott und sein Heil etwas tun zu kénnen.

Die Beteiligung des Menschen am Zustandekommen des Glaubens ist fir
Hirle am besten mit dem Wort d.assen> bezeichnet’. Die Bedeutung dieses
Wortes impliziere zugleich Passivitit wie Aktivitat. Positiv sei <Lassen in die-
sem Zusammenhang als das «Geschehenlassen» von Gottes Werk zu beschrei-
ben, aber zugleich meine es ein <Unterlassen von Taten, durch die der Mensch
sich dem gottlichen Werk entziehen konnte.

! WADB 7, 10,6f. — Vorrede zum Romerbrief 1522/15406; siehe z.B. auch WA 33, 286,31-
35 — Wochenpredigten iiber Joh 6-8, 1531; WA 10/111, 357,15£.18-20 — Sermon |...] getan
vom Glauben und Werken, 1522. Die votliegende Untersuchung beschrinkt sich auf eine
systematische Perspektive und vernachlissigt sowohl die rage der Entwicklung des Lu-
therischen Glaubensbegriffs als auch die teilweise schwierige Problematik der Autorschaft
aufgrund von Nachschriften etc.

2 WA 7, 242,26f. — Predigt iber Mt 2,2, 1521; siche z.B. auch WA 6, 217,34-36 — Von den

guten Werken, 1520.

W. Hirle: Der Glaube als Gottes- und/oder Menschenwerk in der Theologie Martin Lu-

thers, in: Marburger Jahrbuch Theologie IV: Glaube, hg.v. W. Hirle und R. Preul (MThSt

33), Marburg 1992, 37-77. Siehe auch M.]. Suda: Aktiver und passiver Glaube bei Luther,

Wiener Jahrbuch fiir Theologie 7 (2008) 219-229.

+ Hirle: Der Glaube (Anm. 3), 73.

> Ebd.

¥ 75.



Das hochste Werk des Menschen 209

Hirle schliesst sich damit an Lutherische Aussagen an, die unser Han-
deln als ein Erleiden auffassen: «Nostrum agere est pati operantem in nobis
Deum, qui dat verbum, quo per fidem divinitus datam apprehenso nascimur
filii dei»’

Seine Erklarung erscheint mir darin plausibel zu sein, dass ein Nichtstun
des Menschen sich nicht von selbst einstellt, sondern ihm viel abverlangen
kann. Der Mensch muss in seiner Gottesbeziehung von einem Tun Abstand
nehmen, durch das er seine eigene Rechtfertigung betreiben kénnte. Das
zu lassen ist eine dem Glauben entsprechende Haltung gegen alles eigen-
michtige Tun. Dennoch vermag Hirles Losungsversuch m.E. nicht ganz
zu befriedigen, weil Nichtstun eben kein wirkliches Tun, sondern eher eine
Haltung beschreibt. Das Handeln im Nichtstun wird bei Luther — wie Hitle
auch herausstellt® — gerade im Bezug auf Gott sehr deutlich benannt, wenn
der Mensch Christus im Wort ergreift. Das Tun erschopft sich nicht in ei-
nem passiven Lasser, sondern meint ein verinderndes, aktives Verhalten.
Koénnte man sagen, dass der Mensch nach Luther Gott an sich wirken ldsst,
indem er auf Gott einwirkt und ithm sein Wort vorhilt? Aber wie wire ein
solches Ineinander zu verstehen, ohne dass hier ein synergistisches Werk
des Glaubens konstruiert wiirde?

Philipp Stoellger hat Hirles Uberlegungen kritisch gewiirdigt. Bezieht
Hirle die Beteiligung des Menschen — Glauben als Werk des Menschen —
auf die Konstitution des Glaubens, so gehoren sie fiir Stoellger zur res-
ponsorischen vita passiva im Lutherischen Sinn’. «Erst als Answort auf die

! WA 40/1, 610,17f. — Galaterbriefkommentar, 1535. «Unser Handeln ist mehr ein Erleiden
des Wirkens Gottes in uns, der sein Wort gibt, das wir im Glauben, der uns von Gott her
gegeben wird, ergreifen und durch das wir zu S6hnen Gottes geboren werden» (Uberset-
zung: H. Kleinknecht: Luthers Galaterbrief-Auslegung von 1531, Gottingen *1987, 239).

5 A.a.O, 52f.

P. Stoellger: Passivitit aus Passion. Zur Problemgeschichte einer «categoria non grata

(HUTh 506), Tubingen 2010, 457. Auch Eero Huovinen hat in seinem griindlichen und

anregenden Werk: Fides infantium. Martin Luthers Lehre vom Kinderglauben (VIEG

159), Mainz 1997, auf das ich in meinemn Aufsatz: Koénnen Sduglinge glauben? Luthers

Begriindung der fides infantium als Lehrstiick tber den Glauben, KuD 59 (2013) 45-64,

hinzuweisen versiumte, Glaube als Werk Gottes und des Menschen im Sinne einer Folge

verstanden. «Wenn der Glaube als Werk und Gabe Gottes die Vereinigung mit Christus
bedeutet, so meint er als (Werk> des Menschen ein Leben in Bulle und Vertrauen» (39). Aus
dem in der Kindertaufe eingegossenen Glauben erwichst das Vertrauen, der Glaube als

Werlo des Menschen.



210 Jiirgen Boomgaarden

soteriologische Passivitit werden Lassen wie Tun frejgeserzm'®. Stoellger will
zu Recht jede «naheliegende Konfundierung von Passivitit und (minimal
aktiver) Rezeptivitit»"' vermeiden. Aber entspricht seine Interpretation des
menschlichen Glaubenswerkes im Sinne einer Antwort auf das passiv Wi-
derfahrende dem Befund bei Luther? Einerseits kann man Aussagen finden,
die einen solchen antwortenden Glauben durchaus nahelegen'?, andererseits
kommt Stoellger nicht umhin, bei Luther selbst wiederholte «Verunklirun-
gen> zu bemingeln — etwa durch die Zusammenstellung von Passivitat
und Rezeption. Seine Interpretation scheint mir von Luther wegzufihren'.
Hirles Verortung des menschlichen Glaubenswerkes in der Entstehung
des Glaubens entspricht dem Lutherischen Verstindnis. Der Glaube ist das
«erste und hochste, aller edlist gut werck»'®, aus dem die vtz passiva fliesst.
Bevor Luthers Aussagen niher betrachtet werden, ist es sinnvoll, zwei
andere hervorragende Entwirfe in den Blick zu nehmen, die in exemplari-

10 Stoellger: Passivitit aus Passion (Anm. 9), 306 (Hervorhebung P. St.).

243,

2 Als eindriickliches Beispiel fir das passiv Widerfahrende und die darauf folgende Antwort
erscheint mir Luthers Auslegung zu Mt 21,5: «Gott muf3 den ersten steyn legen und anfa-
hen ynn dyr, das du yhn suchist und bittist. Er ist schon da, wenn du anfehist und suchist
(WA 10/1, 2, 28,30 — 29,1f. — Adventspostille, 1522). Doch ist bezeichnend, dass die auf
Gottes Handeln folgende <Antwort des Suchens und Bittens fiir sich selbst weniger eine
solche ist, als vielmehr in ihrem Suchen und Bitten eine Antwort von Gott erwartet.

3 Stoellger: Passivitit aus Passion (Anm. 9), 242.

" Stoellget, a.a.0. 243, zitiert als Beleg fiir seine These, dass von Rezeptivitit wie von Ak-

zeptanz erst gesprochen werden kann, wenn bereits die Antwort auf das rein passiv Wi-
derfahrende thematisiert werde, aus Luthers Galaterbriefkommentar: «Quae omnia hinc
oriuntur, quod maledicta Hypocrisis [...] non vult esse materia mere passiva, sed active ea
operari vult quae ipsa patiendo, debebat Deum sinere operati et ab eo accipere» (WA 40/1,
407,14-17). Doch gerade diese Textstelle zeigt m.E. deutlich, dass die Akzeptanz mit dem
passiv widerfahrenden Heil Gottes einhergeht und ihm nicht erst als Antwort folgt. Wer es
annimmt, dem widerfihrt es.
Das Verstindnis des Glaubens als Antwort auf das Heilsgeschehen in Jesus Christus
scheint mir in seiner Struktur eher dem Barthschen Entwurf nahezustehen (vgl. KD IV/1
§ 61, 6851.). Fir Barth ist die Taufe «die erste Gestalt der menschlichen Awswort auf die
in Thm, der da war, ist und kommt [...] vollzogene gistliche Wendung; der erste konkrete
Schritt der dieser entsprechenden menschlichen Entscheidung des Glaubens und des Ge-
hotsams [...]» (KD IV/4, 99, Hervorhebung K. B.). Diese Vertknupfung von Glaube und
Taufe im Sinne einer Antwort fihrt Barth dann zu einer deutlichen Abgrenzung gegeniiber
dem Lutherischen Verstindnis.

5 WA 6, 204,25 — Von den guten Werken, 1520.



Das hochste Werk des Menschen 211

scher Weise das Problem der Aktivitiat und Passivitit des Glaubens gelost
haben.

Friedrich Schleiermacher raumt zwar trotz des Titels seines Hauptwerkes
Der Christliche Glanbe> nicht dem Begriff des Glaubens, sondern dem des
«schlechthinnigen Abhingigkeitsgefiihls) eine inhaltlich entscheidende Stel-
lung ein, aber ersterer ist dem letzteren unaufloslich verbunden, wenn Glaube
als «die die frommen Erregungen begleitende beifillige Gewil3heit»'® verstan-
den wird.

Karl Barth riumt dem Glaubensbegriff in seiner Kirchlichen Dogmatiks in
bewusster Abgrenzung gegen jene neuzeitlichen «Glaubenslehren» eine nach-
geordnete Stellung ein. «Sie [sc. die Glaubenslehren] stellten die christliche
Wahrheit so dar, als sei das ihre hochste Ehre, rund um das christliche Indivi-
duum mit seinem bi3chen Glauben rotieren zu durfen, und man mul3te noch
froh sein, wenn sie dieses nicht geradezu als ihren Produzenten und Herrn
darstellten.»'” Weil aber der Glaube nicht in sich selbst begriindet ist, folgt
sein Begriff der Darlegung seines géttlichen Offenbarungsgrundes und geht
thr nicht voraus.

Es ist hier nicht der Ort, dem auch an Schleiermacher gerichteten Vor-
wurf Barths weiter nachzugehen, aber seine Polemik gegen die «Glaubensleh-
rer ist mit dem Problem der Aktivitit und Passivitit des Glaubens verbun-
den. Barth hat sicher darin Recht, dass bei Schleiermacher der Glaube der
Sache nach eine zentrale Stellung in der «Glaubenslehre» einnimmt; er selber
fasst ihn als ein Letztes, das nach der Entfaltung des Glaubensgegenstan-
des folgt. Doch ist die im Zitat insinuierte Vorstellung eines seinen Glauben
selbst herbeifiithrenden Menschen zumindest im Hinblick auf Schleiermacher
abwegig, denn dieser profiliert den Glauben gerade als géttliches Werk. Barth
ist es hingegen, der gleichsam im Gegenzug zur Hintanstellung des Glaubens
diesen umso stirker als Menschenwerk herausstellt.

3. Schleiermachers Glanbensbegriff
Um Schleiermachers Verstindnis von Aktivitat und Passivitat des Glaubens
zu verstehen, ist zunichst bei seiner Bestimmung des menschlichen Selbstbe-

1s E. Schleiermacher: Der christliche Glaube (1821/22), Bd.1f,, hg.v. H. Peiter, Betlin / New
York 1984, § 6, 20.
7 KDIV/L,§ 63, 828.



212 Jiirgen Boomgaarden

wusstseins anzusetzen und von dort Gber die Christologie zur Frage der Glau-
bensentstehung zu kommen'.

Zur Bestimmung unseres Selbstbewusstseins ist fiir Schleiermacher das Be-
wusstsein von Sichgleichbleiben und Verinderung entscheidend. Einerseits gilt:
«Das Ich an sich kann gegenstindlich vorgestellt werden, ich habe eine Vorstel-
lung von mir — andererseits: «aber jedes SelbstbewuBtsein ist zugleich das eines
verinderlichen Soseins»”, in meiner Vorstellung in der Zeit bin ich mir meiner
Verinderung bewusst. Man kann diese beiden Bewusstseinselemente auch im
Sinne eines aktiven Tuns und eines Empfangens beschreiben. Ich stelle mich
mit selbst vor — und erfahre dabei, dass ich auf bestimmte Weise schon gewor-
den bin. Schleiermacher nennt dies ein «Irgendwiegewordensein»?®.

Mein Ausgriff auf ein urspriingliches Bewusstsein meiner selbst, wie ich
bin, endet beim Bewusstsein: So bin ich geworden. Und von diesem «So bin ich
geworden> wird mein Bewusstsein wieder zur urspriinglichen Neubestimmung
seiner selbst anheben — und wieder enden bei dem Bewusstsein eines Irgend-
wiegewordenseins. Dass ich geworden bin, das liegt an meinem Sein in der Zeit,
in der Welt.

Damit hat Schleiermacher die Grenze der ureigensten Selbsttitigkeit des
Menschen bezeichnet, die dieser in der Aktivitit des Sichselbstbewusstwerdens
austiibt. Der Mensch kann sich sich selbst nicht urspriinglich geben, sondern
empfingt sich je neu, wie er geworden ist. Das ist seine Abhdngigke:t von seinem
In-der-Zeit-sein, von seinem Weltsein. Die Frezbeit seiner ureigensten Selbstta-
tigkeit, des sich sich selbst Gebens, ist eingeschrinkt durch sein Irgendwiege-
wordensein. Hier zeigt sich die Grenze seiner Freiheit und damit seine Abhin-
gigkeit.

Das mit dem Freiheitsgefiihl stets mitgesetzte Abhingigkeitsgefiihl weist auf
die schlechthinnige Abhingigkeit hin, die jedem Menschen als urspringliches
Gefiihl gegeben ist. Schleiermacher spricht von dem in diesem Selbstbewusst-
sein mitgesetzten «Woher unseres empfinglichen und selbsttitigen Daseins»®'.

In meiner vereinfachenden Darstellung werde ich auf beide Auflagen der Glaubenslehre

Schleiermachers zuriickgreifen und die Unterschiede zwischen beiden vernachlissigen.

" E Schleiermacher: Der christliche Glaube (1830/31), Bd. I-II, hg,v. M. Redeker, Betlin
1960, § 4, Nr.1, 24 [= CG (1830/31) § 4/1, 24].

% Ebd

2 §4/4,28 (Hervorhebung E Sch.).



Das hochste Werk des Menschen 213

Dieses Woher kann auch durch den Ausdruck Gott bezeichnet werden. Es ist
eine «an sich unbestimmte Neigung und Sehnsucht der menschlichen Seele» —
wie Schleiermacher in der ersten Auflage seiner Glaubenslehre formuliert® —,
die in uns ist und uns auf ein géttliches Wesen verweist.

Damit ist der Glaubensbegriff angesprochen. Glauben an Gott bedeutet
nimlich, dass aus dieser unbestimmten Ahnung und Neigung der menschli-
chen Seele zu einem géttlichen Wesen eine Gewissheit wird, eine Gewissheit
tber das schlechthinnige Abhingigkeitsgefiihl als solches. Aber wie kann die
unbestimmte Ahnung zur festen Gewissheit werden? Allein durch Christus.
Das schlechthinnige Abhingigkeitsgefihl ist nicht durchgingig dem Menschen
in gleicher Weise prasent, diesem fehlt allzu oft die «Leichtigkeit [...], das Got-
tesbewuBtsein in den Zusammenhang der wirklichen Lebensmomente einzu-
flihren und darin festzuhalten [...]»*. Der Mensch bedarf einer Erlésung von
dieser «Gebundenheit des schlechthinnigen Abhingigkeitsgetiihls»?*. Christus
kann dieses Bediirfnis des Menschen stillen. So ist der Glaube «nichts anders als
die anfangende Erfahrung von der Stillung jenes geistigen Bediirfnisses durch
Christum»®. Die Etlosung durch Jesus Christus ist der entscheidende Schlissel,
um eine mit seinem Leben verbundene Gewissheit tiber Gott, uber die eigene
Abhingigkeit von thm zu erlangen.

Aber wie geschieht dies? Um die Bedeutung Christi flir die unerldste
Menschheit zu verstehen, muss man nach Schleiermacher das Zentralereignis
der Menschwerdung Gottes betrachten; darin liegt alles zusammengefaltet, was
die Erlésung und Heiligung der Menschen ausmacht.

Schleiermacher deutet die Menschwerdung Gottes in Christus als Vereini-
gung des gottlichen Wesens mit der menschlichen Natur. Entscheidend ist, in
welchem Verhiltnis beide zueinander stehen: Das gottliche Wesen ist bei der
Vereinigung allein titig und die menschliche Natur allein leidend, nur passiv®.
Doch diese Bestimmung ist nun im Sinne einer Vereinigung zu betrachten.

In der Vereinigung selbst ist wohl Gott allein titig. Aber wenn Gott und
menschliche Natur vereint sind, liegt es im Charakter einer wirklichen Vereini-

2 Der christliche Glaube (1821/22), § 10/5, 37.
5 CG (1830/31) § 11/2, 77.

= 78

5 §14/2,97.

% §97,58.



214 Jurgen Boomgaarden

gung, dass die gottliche Tatigkeit zugleich eine menschliche ist. In der Vereini-
gung ist Gott allein tatig, aber iz Vereintsein sind Gott und Mensch als Einheit
tatig, Diese Unterscheidung der Vereinigung vom Resultat des Vereintseins in
der Einheit des Geschehens ist die zentrale Denkfigur, die Schleiermachers
Christologie, Erlésungs- und Heiligungslehre steuert. Man versteht den Akt
der Vereinigung und das daraus resultierende Vereintsein erst richtig, wenn
man ihn nicht als ein einmaliges Geschehen im Stall von Bethlehem ansieht,
sondern gewissermassen als ein stindiges Geschehen, ein stindiges in die Zeit
kommendes Anheben”. In jedem Augenblick des Lebens Jesu sind Vereini-
gung und Vereintsein neu geschehen. Aber was hat dieses Leben Jesu in seinem
gottlichen Durchpulstsein mit dem Leben der anderen Menschen zu tun? Wie
kann dieses gottliche Tun in der menschlichen Natur Jesu nun das Leben aller
Menschen betreffen?

Das Erscheinen Christi ist fiir Schleiermacher nicht nur der Ausgangspunkt
der Erlosung; in thm ist auch schon dem Menschsein iiberhaupt die Erlésung
gebracht. Schleiermacher verkntipft die Menschwerdung Jesu Christi mit des-
sen Erlosungshandeln: «die erlésende Thitigkeit Christi ist nur die Fortsezung
der personbildenden Thitigkeit der géttlichen Natur in Christo»®. Die in
Christus personbildende Tatigkeit Gottes setzt sich durch Christus bei anderen
Menschen fort.

Bei dieser «geistigen Beriihrung®® mit Christus — und so mit der géttlichen
Natur — muss sich entscheiden, ob die Entstehung des Glaubens oder der
Glauben selbst mit der Aktivitit des Menschen verbunden ist oder nicht.

4. «Minimum an Selbsttitigkeit»
Im Folgenden geht es darum, die alleinige Tatigkeit Gottes in der Erlésung mit
jener Selbsttatigkeit und Empfinglichkeit des Bewusstseins, wie sie anfangs
dargestellt wurde, zusammenzudenken.
So wie sich in Christus das gottliche Sein mit der menschlichen Natur ver-
eint hat, so kann auch die zur Bekehrung des Menschen fithrende geistige Ein-
wirkung nur durch etwas Natiitlich-Geschichtliches erfolgen, d.h. vor allem

Z Esgeht Schleiermacher in seinen Uberlegungen darum, «den ersten Moment in der Stetig-
keit mit jedem spiteren vorzustellen» (§ 97, 59).

% Schleiermacher: Der christliche Glaube (1821/22) (Anm. 16), § 121/3, 69.

»  Ebd.



Das héchste Werk des Menschen 215

durch das Wort. Christus kommt durch das geistgewirkte Wort ohne eine Mit-
wirkung des Menschen in sein inneres Leben und wird so der «Christus in uns.
Das ergibt sich schon aus der Parallelitit der Erlosungstat mit der Menschwer-
dung Gottes: Gott allein ist titig, die menschliche Natur empfinglich.

Wenn die menschliche Natur als empfinglich gedacht wird, bedeutet das
gleichzeitig, dass es sich seitens des Menschen nicht um eine «ote> Passivitit
handelt. Wenn der Mensch sich auf die Einwirkung hin «wie Null»* verhalten
wiirde, kénnte man gar nicht von einer Bekehrung durch das aufgenommene
Wort Gottes sprechen. So ist jene Titigkeit des Ich, die fiir das Selbstbewusst-
sein aufgezeigt wurde, zu beriicksichtigen. Wie kann aber jene ureigenste le-
bendige Titigkeit des Menschen, seine Selbsttitigkeit, mit der Etlésungswir-
kung zusammengedacht werden, ohne dass jene Titigkeit des Menschen zur
Mitwirkung wiirde? «[D]ie Aufgabe bleibt stehn, einen mit der Einwirkung
Christi in bezug stehenden Titigkeitszustand zu finden, welcher doch weder
Widerstand wire noch Mitwirkung»*

Schleiermacher 16st das Problem so, dass er eine Zustimmung des Willens
zur Erlésungswirkung annimmt. Diese Zustimmung des Willens zur Einwir-
kung bedeutet ein «Freilassen der lebendigen Empfinglichkeit fir dieselbe»*.
Die Empfinglichkeit des Menschen impliziert nach Schleiermacher gleichzeitig
eine gewisse Selbsttitigkeit, die im Sich-aufnehmend-machem liegt. Es handelt
sich bei der Aufnahme des Evangeliums um einen leidentlichen Zustand, der
ein «Minimum von Selbsttitigkeit»™ in sich schliesst.

So entsteht der Glaube im Menschen. Der Glaube selbst ist die Wahrung
des neuen Lebenszustandes. Er ist die Gewissheit tiber die schlechthinnige Ab-
hingigkeit von Gott, die durch das eigene Durchdrungensein von der Tatigkeit
Gottes gefiihlt wird. Glaube ist «ein bestidndig fortdauernder Gemiitszustand»*,
der in der Gewissheit des stindigen Durchdrungenseins von der Titigkeit Got-
tes besteht. Es ist die Gewissheit der schlechthinnigen Abhiangigkeit, dass all
mein Tun in der Titigkeit Gottes griindet.

% Schleiermacher: Der christliche Glaube (1821/22) (Anm. 16), § 108/6, 169.
 Ebd.

2 170.

¥ Ebd.

¥ §108/1, 155.



216 Jurgen Boomgaarden

Schleiermachers Konzeption verlangt dem Menschen kein besonderes
Werk zum Glauben ab, sondern lisst ihn in seiner natiirlichen Verfasstheit
glauben. Der Mensch ist schon von seiner Bewusstseinsstruktur her als titiges
Wesen anzusehen, und die Entstehung des Glaubens durch das Wort Gottes
geht darauf ein, ohne das menschliche Tun zur Mitwirkung zu erheben. Chris-
tus wirde etwas von seiner erlosenden und versohnenden Titigkeit genom-
men, wenn man einen Synergismus von menschlichem und géttlichem Tun im
Glauben annidhme. So versteht Schleiermacher den Empfang der géttlichen
Einwirkung als eine Aktivitit, welche die menschliche Selbsttitigkeit auf ein
Minimum reduziert.

Man kénnte Schleiermachers Ubetlegungen als eine psychologisch fun-
dierte Weiterentwicklung der Lutherischen Aussage ansehen, der auch Hirles
Losungsversuch verpflichtet war, nimlich dass unsere Tatigkeit darin besteht,
dass wir leiden, dass Gott in uns wirkt®. Aber es ist auch deutlich, wie Luthers
emphatische Rede von dem Werk des Glaubens nur schwer mit der Konzepti-
on Schleiermachers zu vereinbaren ist. Dieser kann wohl wie Luther den Glau-
ben als Gotteswerk oder Gottes Tat fassen, aber die dem entgegenstehende
Lutherische Aussage iiber den Glauben als hochstes Menschenwerk scheint
kein Pendant zu haben. Vielmehr wird das menschliche Werk als minimale,
aber unverzichtbare Erginzung der gottlichen Titigkeit gefasst. Wihrend Lu-
ther den Glauben als héchstes Werk des Menschen und als ginzliches Werk
Gottes preist, ohne einen Ausgleich zwischen den beiden Aussagen zu suchen,
werden Gottes- und Menschenwerk bei Schleiermacher in Relation zueinander
gesetzt. Die maximale Titigkeit Gottes geht mit einer minimalen Tatigkeit des
Menschen einher. Luthers emphatische Rede vom héchsten Werk des Glau-
bens findet bei Schleiermacher keine Entsprechung. Das Werk des Glaubens
reduziert sich auf das Minimum an Selbsttitigkeit, wie es zum Empfang des
Heils vonnéten ist.

5. Karl Barths Glanbensbegriff
Schleiermacher hat methodisch einen Standpunkt jenseits des Christentums
gewihlt, um im Vergleich der verschiedenen Glaubensarten das Wesen christ-
licher Frommigkeit zu ermitteln. Fiir Karl Barth muss ein solches Vorgehen

35 Siehe Anm. 7.



Das hdchste Werk des Menschen 217

schon daran scheitern, dass kein Weg von einem allgemeinen Glaubensbegrift
zum konkret christlichen fithrt. «Der christliche Glaube ist &eneswegs ein allge-
mein bekanntes und als solches Jedermann verstindlich zu machendes Faktum
und Phinomen.»** Das wiirde Schleiermacher freilich auch so nicht behaupten,
da der Bezug auf Jesus Christus und nicht eine aus einer allgemeinen Anth-
ropologie entnommene Eigenschaft den christlichen Glauben von anderen
Glaubensweisen unterscheidet. Barths Behauptung, dass der christliche Glau-
be zwar nicht in sich selbst grunde, aber doch exklusiv sich selbst erkenne und
bekenne, dirfte wiederum auf Schleiermachers Skepsis dem Versuch gegen-
tiber stossen, [«d]as Wesen des Christenthums von vorne herein zu bestimmen
wollen»”. Eine solche — fiir Schleiermacher — «Weltweisheit [...] hat es noch nie
so weit bringen konnen, daf3 das, was sie von oben her abgeleitet, sich wirklich
als dasselbe gezeigt mit dem, was uns geschichtlich gegeben ist»®*. Barth wiirde
hiergegen einwerfen, dass es gerade zu Gottes Weisheit gehort, dass das «von
oben herm Kommende uns geschichtlich gegeben worden ist — und so zeigt
sich, dass es ein schwieriges Unterfangen ist, die Unterschiede zwischen bei-
den theologischen Konzeptionen schon nur in ihrer groben Linienfithrung zu
skizzieren. Aber die sich von Schleiermacher bewusst absetzende Bestimmung
des Glaubens ist im Barthschen Entwurf offensichtlich. Wihrend Schleier-
macher vom Glaubensbegriff ausgehend dessen besonderen Inhalt entfaltet,
erschliesst sich bei Barth vom Inhalt des Glaubens der Glauben selbst.

Ist Schleiermachers Vorgehensweise einem methodischen Verfahren ge-
schuldet, bei dem man den eigenen christlichen Standpunkt zuerst gleichsam
ruhen lisst, um ihn dann «mit groBlerer Sicherheit»” behaupten zu koénnen,
so ist Barths Vorordnung des Glaubensgegenstandes vor dem Glauben selbst
inhaltlich begrindet. Der christliche Glaube ist seinem Gegenstand nachge-
ordnet, weil diese Nachordnung sein Wesen ausmacht. «Glauben heil3t: Fo/-
gen, seinem Gegenstand folgen.»® Es handelt sich um den Vollzug einer Ent-
sprechung zu seinem Gegenstand. Der Glaube wird von Barth im Sinne einer

% Barth, KD IV/1, § 63, 827 (Hervorhebung, K. B.).

37 Schleiermacher: Der christliche Glaube (1821/22) (Anm. 16), § 6/2, 21.
¥ Ebd.

®§6/3,22.

0  Barth, KD IV/1, § 63, 829 (Hervorhebung, K. B.).



218 Jiitgen Boomgaarden

«Subjektivierung einer objektiven res»*' verstanden. Der «Gegenstand, die «Sa-
che selbsp, ist Jesus Christus, der lebt und jedem Menschen gegenwiirtig ist.

Scheint Barth in dieser Bestimmung — wie gewohnt — die christozentrische
Fundierung seiner Theologie auch fiir den Glaubensbegriff geltend zu ma-
chen, so ist doch ein wichtiger Vorbehalt zu beachten, der mit der strengen
Scheidung von Glauben und Glaubensgegenstand gegeben ist. Barth kritisiert
nicht nur eine Theologie, bei welcher der Glaubensgegenstand gleichsam vom
menschlichen Glauben selbst aufgesogen wird und der glaubende Mensch ins
Zentrum der christlichen Wahrheit riickt, sondern auch eine Theologie, bei
der in umgekehrter Weise der Glaube mit seinem Glaubensgegenstand kon-
fundiert. Der Glaube folgt nicht seinem Gegenstand, sondern geht in ihm auf.
Eine solche Theologie hat Barth beim jungen Luther ausgemacht, und zwar
in dessen Versuch, «die Geschichte Jesu Christi mit der Geschichte des glau-
benden Menschen und diese mit jener koinzidieren zu lassen»*. Die Heilstat
Jesu Christi bleibe nicht Gegenstand des Glaubens, sondern die Wahrheit des
Glaubens selbst bestehe vielmehr darin, «da3 der Mensch [...] sein Kreuz auf
sich nehme, mit Christus sich selbst und der Welt sterbe, um so flir die Zukunft
seines Lebens offen zu werden»”. Das Heilsereignis vollziehe sich selbst im
Glauben.

Es ist interessant zu sehen, dass diese Kritik Barths nicht nur den Glau-
bensbegriff Luthers durchaus sachgemiiss aufnimmt, sondern formal auch den
Schleiermachers trifft. Auch Schleiermacher integriert die in Jesus Christus ge-
schehene Heilstat Gottes in den Vollzug des Glaubens — nur hat er nicht wie
Luther Jesu Tod und Auferstehung in das Zentrum des Glaubens gertickt, son-
dern das Ereignis der Inkarnation, wenn sich im Glaubenswirken Christi die
gottliche Tatigkeit der Personwerdung Jesu Christi fortsetzt. In diesem Sinne
hitte Schleiermachers Theologie eher das Priadikat christozentrisch verdient
als diejenige Barths — freilich in einem Sinne, der fiir letzteren den Menschen
selbst zum <Heilstiten erheben wiirde.

Aber der Glaube «st nicht das Ereignis der Heilstat Gottes. Er kann die-
ser nur folgen. Er ist ihr grundsitzlich nach- und untergeordnet»* Mit die-

“ 828.
2 858.
$ 857

o 8067.



Das hochste Werk des Menschen 219

ser Bestimmung gelingt es Barth, das Problem der Aktivitit oder Passivitit
im Glauben, die Frage nach dem Glauben als Gottes- und/oder Menschen-
werk weitgehend aufzulosen. Durch die strenge Scheidung von Glauben und
Glaubensgegenstand werden implizit Gott und Mensch so geschieden, dass
der Mensch in seinem Glauben sein eigenes Werk tun kann, ohne das Wirken
Gottes, sein alleiniges Glaubenswirken zu «gefihrdens. Gott wirkt ein Wissen
im Menschen, das diesen umfassend einnimmt und eine dem Erkannten ent-
sprechende freie Glaubenstat des Menschen nach sich zieht. Der Glaube ist so
«eine menschliche Tatigkeit, an Spontaneitit, an urspriinglicher Freiheit sogar
mit keiner anderen zu vergleichen»®. Dieser Titigkeit liegt eine andere — gottli-
che — Titigkeit zugrunde, «das Sein und Tun Jesu Christi in der den Menschen
zum Glauben erweckenden Macht seines Heiligen Geistes»*. Beide Titigkei-
ten sind sorgfiltig zu unterscheiden; Barth redet im Hinblick auf den Glau-
ben «von einer in der Tat Gottes begriindeten freien Tat des Menschen, des
menschlichen Herzens, nicht aber von der Tat Gottes selbst und als solchem?’.

6. Aktivitat und Kreativitat des Glanbens
Der Gedanke der Nachordnung des Glaubens gegeniiber seinem Gegenstand
ermoglicht es Barth, den Glauben nicht im Sinne einer irgendwie mit der
gottlichen Aktivitit vermittelten menschlichen Passivitit erkliren zu missen,
sondern stattdessen ihn als eine der Tat Gottes entsprechende eigene Tat des
Menschen aufzufassen.

Diese Losung Barths mag angesichts der von ihm gebrauchten Bilder fiir
den Glauben zuerst etwas irritieren. Wenn Glaube in der Widerspiegelung der
Herrlichkeit des Herrn besteht (nach II Kor 3,18), in einem Augenaufschlag,
in der «simple[n] Entdeckung des Kindes, daf3 es sich im Hause seines Vaters
oder auf dem Schof3 seiner Mutter befindet»*, dann scheint durchaus die Pas-

# 828.

o 847,

4 857 (Hervorhebung, K. B.). Dem scheint entgegenzustehen, dass Barth in seiner Schop-
fungslehre sehr wohl feststellen kann, «dal} der Glaube ebenso ganz Gottes Werk und das
des Menscheny» (KD 1I1/3, §49, 284, siche auch 282) sei. Aber schon hier ist die spitere
Prizisierung im Sinne einer Folge angelegt, wenn das gottliche Werk in der «Gefangennah-
me> durch das Wort Gottes besteht und den Menschen dazu befreit, «das ganze Werk des
Glaubens wirklich selbst aus|zu]richten» (284).

# KD IV/1, §63, 836.



220 Jiirgen Boomgaarden

sivitit des Glaubenden betont zu werden. Aber der Akzent bei diesen Bildern
liegt vor allem auf dem kognitiven Moment, wie Barth in der den Glaubensbe-
griff auffichernden Trias von Anerkennen, Erkennen und Bekennen erldutert.
Es handelt sich hierbei um Titigkeitsbegriffe, welche auch die Widerspiege-
lung als ein titiges Geschehen seitens des Menschen verstehen wollen®. Die
Anerkenntnis im Sinne eines Gehorsams ist fur den Glauben grundlegendes
Merkmal und schliesst ein Erkennen ein — es ist «kein erkenntnisloser, kein
blinder, einsicht- und verstandnisloser, kein als blofle Gefithlsbewegung oder
als bloBer Willensakt sich ereignender Gehorsam»™. Ist das Erkennen eine ak-
tive Tat des Menschen, so ist es doch nicht als kreative Handlung zu verstehen.
«Bs verindert nichts, es ist als menschliche Tat nur die Bestdrigung einer schon
geschehenen Verinderung: eben der Verinderung der ganzen menschlichen
Situation, die im Tod Jesu Christi geschehen, in seiner Auferstehung offenbart
und deren Zeuge die christliche Gemeinde ist.»’' Hier findet sich bei Barth die
Bestimmung des Glaubens wieder, die bei Luther im Sinne reiner Passivitit
und bei Schleiermacher als ein Minimum an Selbsttitigkeit bedacht wird. Die
Handlung des Glaubens ist nicht in einem schépferischen Sinne zu verstehen.
Der Glaubensakt besitzt keinen kreatorischen Charakten, ansonsten wiirde er
seine Voraussetzung verleugnen; er offenbart auch nicht, was fiir einen gesche-
hen ist, weil das Heil Gottes in Christi Auferstehung schon fiir die Menschheit
offenbar geworden ist. Als Bestitigung wiederholt der Glaube nur, was schon
da ist.

Aber Barth bleibt bei diesem negativen Urteil iiber eine mogliche Kreati-
vitit des Glaubensaktes nicht stehen. In einer bestimmten Hinsicht kann er
von einem kreatorischen Glaubensakt sprechen. Dazu ist nochmals die Be-
stimmung des Glaubens als Folgen, seinem Gegenstand folgen» aufzunehmen.
Auch wenn Barth zwischen dem Glaubensgegenstand, dem neuschaffenden,
kreativen Heil in Jesus Christus, und dem nur bestitigenden Glauben des
Nachfolgenden strikt unterscheidet, so ist doch das, was aus dem Heil fir den
Nachfolgenden folgt, hochst kreativ — es hat fiir ihn Folgen, geht es doch um
seine Neuschopfung! Diese Neuschépfung hebt im nachfolgenden Glauben
der Menschen selbst allerdings nur an — es handelt sich noch nicht um «die

o 847.
85l
3t 840 (Hervorhebung, K. B.)



Das hochste Werk des Menschen 221

in ihm [sc. Jesus Christus] verinderten Menschen»? —, aber im Zeugnis des
Glaubens bezeugen sie, dass es thnen geschehen ist. Das die Einzelnen (noch)
nicht verindernde Zeugnis stellt sie in eine andere Situation: Sie «sind nun
eben inmitten aller anderen Menschen Christen: Menschen in dieser besonde-
ren Menschlichkei»®. Diesem Sachverhalt wohnt ein kreatorischer Charakter
inne, der nicht kausal durch den Menschen verursacht wird, sich aber in sei-
nem Tun einstellt. Deshalb sind die Titer selbst nicht kreativ, aber das Tun
selbst, das Ereignis ihres Glaubens ist von kreatorischer Art. Es wird deutlich,
dass Barths Nachordnung des Glaubens gegentiber dem Heil in Jesus Christus
der Nachordnung des Einzelnen gegeniiber seiner neuen Situation entspricht.
Diese ist dadurch gekennzeichnet, dass «der glaubende Mensch von vorn wie
von hinten und so im Kreis»** von Jesus Christus umgeben ist. Indem dieser in
der Macht des Heiligen Geistes den Menschen zum Glauben beruft, «schafft
er die Voraussetzung, auf Grund derer der stindige Mensch glauben kann und
tatsachlich glaubt»™.

Barth beschreibt mit seiner Rede von der neuen, durch Christi Tun het-
vorgebrachten Situation des Menschen eine Vermittlungsinstanz zwischen
Gott und Mensch, welche die Passivitit nicht des Glaubens selbst, sondern
ihm vorausgehend die des Menschen impliziert. Die Situation wirkt auf mich
durch den Heiligen Geist, so dass ich «erreicht, gefunden und ergriffen bin»*.
Der vermittelnde Ort ist konkret gesagt die christliche Gemeinde. In ihr «vi-
derfihro mir Autoritit und Freiheit Jesu Christi®”. Durch die Er6ffnung die-
ser vermittelnden Ebene zwischen Gott und Mensch vermeidet es Barth, den
Glauben als kreatorisches Werk Gottes im Menschen aufzufassen —und ihn als
Wetk des Menschen verneinen zu miussen — wie thn von der Kreativitit Got-
tes abzuschneiden — und ihn als kreatorisches Werk des Menschen verstehen
zu miussen. Gott ist kreatorisch im Erschaffen der Heilssituation, in der dem
Menschen etwas an ihm selbst widerfihrt. Weil Gott quun in dieser Indirektheit
beim Menschen am Werk ist, ist Raum geschaffen fiir den Glauben als Werk

2. Ebd.
% Ebd.
#0841,

®  Ebd.

% KDIV/1,§ 63, 842.
7 849.



222 Jirgen Boomgaarden

des Menschen, sogar in einer fiir diesen kreatorischen Weise, indem durch das
Bekenntnis das eigene Neusein angeeignet wird, das man selbst nicht geschat-
fen hat.

Weil die Heilssituation die Tat Gottes selbst ist, ist der Glaube nicht die Tat
Gottes, sondern die — wie oben schon ausgefiihrt® — in der Tat Gottes begriin-
dete freie Tat des Menschen.

Barths Losung der Frage nach dem Glauben als Menschen- und/oder
Gotteswerk ist in threr konsequenten und umsichtigen Durchfithrung beein-
druckend. Doch ist diese Losung mit bestimmten Akzentsetzungen versehen,
welche auch als Probleme wahrgenommen werden konnen. Auffallig ist die
stark kognitiv ausgerichtete Auffassung des Glaubensbegriffs: Anerkennen,
Erkennen, Bekennen. Auch wenn Barth sie als menschliche Titigkeiten auf-
fasst, besitzen sie doch einen deutlichen Widerfahrnischarakter. Das ist auch
ganz im Sinne Barths, weil sie ja nach ithm aus einer Widerfahrnis des Men-
schen heraus entstehen. Diese Widerfahrnis wird aber wiederum so beschrie-
ben, dass sie die Menschen (zuerst) nicht verandert — «noch nicht als die in thm
[sc. Jesus Christus] verinderten Menschen»” ist diesen etwas geschehen. Aber
wie soll man als noch nicht in Christus verinderter Mensch das Heil erkennen
kénnen? Wie soll es zu einer solchen Erkenntnis kommen, wenn der Mensch
wohl in seiner Situation, aber nicht flr sich selbst verindert ist? Der Verweis
auf die verinderte Situation als Ausloser der Erkenntnis darf wiederum nicht
zu stark akzentuiert werden; sonst wird dem Erkennen sein Tiatigkeitscharak-
ter genommen und es selbst zu einem Widerfahrnis, Sonst 6ffnet der Mensch
im Glauben nicht die Augen — wie auf dem Schoss seiner Mutter —, sondern
werden ihm durch die Situation die Augen gedftnet. In der verdnderten Situation
erblickt der noch nicht verdnderte Mensch sich neu in seinem Heilszustand in Jesus Christus.
Barth hat den Menschen gewissermassen in den passiven, in der Heilssituation
neugewordenen und den noch alten, jenen im Glauben aktiv erkennenden auf-
geteilt und damit den Glauben als Werk des Menschen einsichtig gemacht. Das
Problem, ob der Glaubensakt passiv oder aktiv zu fassen sei, taucht aber in der
Vermittlung zwischen altem und neuem Menschen wieder neu auf und fithrt
zu der stark kognitiven Ausprigung des Glaubensaktes, in der dessen passive
und aktive Anteile miteinander vermittelt werden.

% Siehe Anm. 47.
® KD IV/1,§ 63, 840.



Das hochste Werk des Menschen 223

7. Luthers Glanbensbegriff
Hat Schleiermacher den Glauben im Sinne eines Gotteswerkes an uns verstan-
den, dem wir durch unser Empfangen eine geringfiigige Selbsttitigkeit beige-
ben, so wird bei Barth der Glaube streng als Menschenwerk gefasst, das aber
aus einem Handeln Gottes am Menschen herriihrt.

Vergleicht man diesen Befund mit den Lutherischen Aussagen zum Glau-
ben, so zeigt sich, dass die bei ihm im Glaubensbegriff unausgeglichen erschei-
nende Spannung zwischen Menschen- und Gotteswerk in unterschiedlicher
Weise aufgelost wird. Schleiermacher bezieht beide (Werke> aufeinander und
entfaltet sie als das Empfangen einer Wirkung, Barth hingegen bringt beide
Werke> in einen Folgezusammenhang, bei dem das menschliche Werk auf das
gottliche folgt.

Man koénnte fragen, ob eine strengere Systematisierung der Aussagen Lu-
thers zum Glauben nur mit einem Verlust ihrer Gegensitzlichkeit zu erkaufen
ist. Aber mir scheinen Luthers Voten fiir den Glauben als Gotteswerk und zu-
gleich vornehmstes Menschenwerk im Vorgang und in der Struktur des Glau-
bens selbst begriindet; sie sollen im Folgenden niher betrachtet werden. Der
Glaube ist das hochste Werk im Vergleich zu allen anderen, weil es ein Werk
Gottes ist und nicht des Menschen:

«[...] tantum ne vilem habeas fidem, quae opus est omnium operum excellentissimum
et arduissimum, quo solo, etiam si caeteris omnibus carere cogereris, servaberis. Est
enim opus dei, non hominis, sicut Paulus docet [Eph 2,8].»%

Der Glaube ist das héchste Werk des Menschen, weil er gerade nicht sein Werk
ist. Wie ist das zu verstehen?

In drei Punkten soll gezeigt werden, wie diese paradoxe Aussage zu deuten
ist und sich konsequent aus Luthers Glaubensbegriff ergibt.

Grundlegend fiir das Lutherische Verstindnis ist die Strukturierung der
Glaubensbewegung durch die Heilstat Jesu Christi in Kreuz und Auferstehung,

€ WA 6, 530,14-17 — Babylonica, 1520. «[...] nut daB} du den Glauben nicht gering achtest:
Der Glaube ist nimlich von allen Werken das hervorragendste und schwierigste. Denn nur
durch dieses kannst du gerettet werden, auch wenn du auf die anderen alle zu verzichten
gezwungen wirest. Denn der Glaube ist Gottes Werk, nicht des Menschen — wie Paulus
(Eph 2,8) lehrts (Ubersetzung: Martin Luther: Von christlicher Freiheit. Schriften zur Re-
formation. Ubertragen und kommentiert von H. Beintker, Ziirich o. J., 431f).



224 Jurgen Boomgaarden

Wie Barth sachgemiss skizziert — und kritisiert —, ist bei Luther die Heilstat
Jesu Christi nicht etwas dem Glauben Vorausgehendes, von ihm strikt Geschie-
denes; Kreuz und Auferstehung Christi sind vielmehr dem Glauben selbst in
sein Wesen eingeschrieben. In einem ersten Punkt (a) soll aufgezeigt werden,
wie Kreuz und Auferstehung Jesu Christi den Glauben des Menschen priagen.

Aus der Deutung von Kreuz und Auferstehung Jesu Christi fiir den Men-
schen ergibt sich das Verstindnis des Glaubens als Menschen- und Gotteswerk.
Kreuz und Auferstehung markieren jeweils einen Moment der Glaubensbewe-
gung und er6ffnen dem Menschen das Werk des Glaubens, das sich von sei-
nen anderen Werken radikal unterscheidet. Wie Gottes- und Menschenwerk im
Glauben zusammenkommen, soll in einem zweiten Punkt (b) behandelt werden.

Die aus der Deutung von Kreuz und Auferstehung gewonnene Einsicht in
den Glauben als Gottes- und Menschenwerk ldsst ein Problem ungel6st, das
den Anfang der Glaubensbewegung betrifft. Man kénnte Luther in der Weise
missverstehen, dass die Glaubensbewegung gewissermassen eine vom Unglau-
ben geschiedene Glaubensstruktur beschreibt. Der Mensch wiirde also durch
Gott vom Unglauben zum Glauben gebracht und dann sein Glaubenswerk
vollbringen. Dem Glauben als Gotteswerk wiirde der Glaube als Menschen-
werk folgen. Das ist aber nicht die Lutherische Vorstellung, Es ist in einem
dritten Punkt (c) deutlich zu machen, dass nach Luther der Glaube selbst eine
Bewegung vom Unglauben zum Glauben ist.

a) Kreuz und Auferstehung Christi entfalten dort ihre rechte Bedeutung fir
den Menschen, wo sie diesem eine neue Identitit geben. Die Stinde hat so tief
vom Wesen des Menschen Besitz genommen, dass sie nur durch eine radikale
Neuwerdung des Menschen beseitigt werden kann. Luther findet fiir diesen an
Kreuz und Auferstehung gebundenen Identititswechsel des Menschen sehr
eindriickliche Worte:

«Es mus ein frembdes komen, das nicht mein ist und das ich nicht haben kan. So
kostet es nu einen Christen nicht mehr denn das ansehen mit dem hertzen. Der fro-
me Christus heisset itzt Martinus, Petrus und Magdalena, der Christus ist am stillen
freytag Petrus worden, der yhn doch verleugnet hat, Aber am ostertage kompt er erfur
und spricht: hie ist kein sunde meht.» '

S WA 32, 46,8-13 — Predigt am Ostersonntag, 1530.



Das hochste Werk des Menschen 225

Der Identititswechsel ist nicht in dem Sinne zu verstehen, dass der Mensch
die Identitat Christi annimmt, sondern Christus unsere; er beginnt «am stillen
freytagy, im Tod Jesu Christi. Damit ist die Siinde des Menschen noch nicht
beseitigt, aber dieser ist nun mit seiner Stinde Jesus Christus unaufloslich ver-
bunden. Erst am Ostertag, durch die Auferstehung Christi, ist die Stinde hin-

weggenommen:

«Am stillen freytag sahe ich noch alle meine sunde an Christo hangen, aber am Oster-
tage sind sie alle hinweg [...] die sund und der tod kunnen uns wol ein schrecken ein
jagen, aber weil wir einen sterckern wissen, der an dem ostertag aufferstanden ist, on
alle sunde, nehmen wir uns solcher aufferstehung an und gleuben, das wir ynn sunden
gerechtigkeit und ynn dem tod das leben haben durch Christum.»®

Die Siinde des Menschen wird nicht an einem Momenb beseitigt, sondern in
einer Bewegung, bei der die Stinde durch Christus am Kreuz zuerst geradezu
sichtbar gemacht und dann durch den Auferstandenen ausgeloscht wird. Diese
Bewegung ist dem Glaubenden in seinem Glauben inhirent und schenkt ihm
eine neue Identitit. Der Glaubende steht dem Geschehen von Kreuz und Auf-
erstehung nicht gegeniiber und meditiert es; im Glauben ist er selbst in dieses
Geschehen hineingezogen. Mit Jesus Christus stirbt der Mensch im geistlichen
Sinne und steht von Siinde befreit mit ihm zu neuem Leben auf. Luther hat
schon fruh in seiner Rimerbriefvorlesung die Einsicht gewonnen, dass die den
Glaubenden mit einschliessende Nichtigkeit des Kreuzes, seine Neuwerdung
und sein neues Sein durch den Auferstandenen nicht eine blosse am Anfang
des Glaubens stehende Bewegung, sondern das stindige Geschehen des Chris-
tenlebens darstellt®. So ist es auch verstindlich, dass Luther in seiner Disputatio
de homine den Menschen durch das Rechtfertigungsgeschehen definiert und die
Schépfung Gottes am Anfang zum Vorbild nehmen kann, gemass welcher der
Mensch durch den rechtfertigenden Glauben eine neue Kreatur wird®. Wie
ist diese radikale Neuwerdung verstindlich zu machen, da der Mensch nicht
«wiederum in seiner Mutter Leib gehen und geboren werden kanny (Joh 3,4)?

62 WA 32, 45,23£.27-30.

% WA 506, 442,8£.15-17 — Romerbriefvorlesung, 1515/16. Zur Auslegung dieser Stelle siehe
W. Joest: Ontologie der Person bei Luther, Géttingen 1967, 327ff.; Stoellger: Passivitit aus
Passion (Anm. 9), 271ff.

¢ Vgl WA 39/1, 177,3f. — Disputatio de homine, 1536, These 35.



226 Jiirgen Boomgaarden

Die grundlegende Verinderung im Glauben bedeutet eine neue Ausrich-
tung des Menschen, in die dieser ganz in seinem Wesen eingeht. Neu ist der
Mensch nicht darin, dass auf einmal ein anderer Mensch da ist — was ja unse-
rer Erfahrung auch ginzlich widersprechen wiirde —, sondern er ist in seinem
Wesen neu, er ist nun in besonderer Weise ein Beziehungsmensch. Er lebt aus
und in der Gottesbeziehung, was sich bis in seine leiblich-seelische Verfasstheit
hin auswirkt, auch wenn an dieser sein Wesen nicht hiangt®.

Die Neuwerdung im Glauben gibt dem Menschen eine neue Lebensmit-
te, durch die er sich von seinen bisherigen Etfahrungen oder besser seinem
Erfahrungen-machemn 16st. Der Mensch ist nun auf Gottes Wort ausgerichtet,
dessen Zusage er durch das Werk des Glaubens ergreift. Er ist darin aus sich
herausgesetzt in eine Zukunft, in oder mit der er sich selbst in Jesus Christus
ergreift. Das Ergreifen beschreibt die Bewegung des Glaubens — nicht dass der
Mensch den Glauben wie jede andere Titigkeit aufnimmt, sondern er ist im
Ergreifen selbst ganz prisent. Man konnte pointiert sagen, dass der Mensch
so ergriffen ist von dem, wonach er sich ausstreckt, dass er ganz in seinem
Ergreifery aufgeht. Der Aspekt des Ergreifens (apprebendere) wird von Luther
immer wieder in seiner Beschreibung des Glaubens betont. Dabei will er Chris-
tus wohl als Gegenstand des Glaubens, aber nicht im Sinne eines blossen Ob-
jektes verstehen, weil Christus selbst schon im Glauben gegenwirtig ist®. Im
Glauben ist det Mensch mit Christus vereint. Es deutet sich hier schon an, dass
der Mensch etwas im Glauben tut, was sich von allen anderen seiner Werke
unterscheidet. Der Glaubende hat im Glauben kein Objekt, dem er als Sub-
jekb gegenlibersteht und das er von sich aus ergreift; im glaubenden Ergreifen
selbst ist ihm das zu Ergreifende vielmehr schon gegenwirtig. Sein Ergreifen
ist von dem zu ergreifenden Christus her gehalten.

b) Die eben beschriebene Neuwerdung des Menschen, sein Ausgang aus der
eigenen Nichtigkeit, die ihm durch den Kreuzestod Christi aufgedeckt wird,
ist fir das Lutherische Glaubensverstindnis entscheidend, das heisst fir die
rechte Weise, menschliches und géttliches Glaubenswerk miteinander zu ver-
binden. Wenn aufseiten des Menschen im Anheben des Glaubens die eigene
Nichtigkeit steht, ist schon ein statisches Gegentiber von Mensch und Gott in

% WA 40/1, 288,27-30 — Galaterbriefkommentar, 1535.
6 22833 —229,15. Vgl. auch 533,29f.



Das hochste Werk des Menschen 227

der Glaubensbeziehung transzendiert. Eine mehr oder weniger fixe Gegen-
Uberstellung von Gott und Mensch mit Handlungen der einen oder anderen
Seite kann das Ereignis des Glaubens nicht fassen und fihrt zu nicht l6sbaren
Aporien in der Darstellung des Glaubensbegriffs. Da der Glaube von Luther
als eine Neuwerdung des Menschen begriffen wird, ist nicht ein Mensch ge-
geniiber Gott da, der dann glaubt oder nicht, sondern nur im Glauben 77 der
Mensch im wesentlichen Sinne. Damit ist schon deutlich, dass er aus sich selbst
heraus gar nicht glauben kann, weil er selbst in seiner Gottabgewandtheit nich-
tig ist. Aber damit ist nicht gesagt, dass der Mensch das Werk des Glaubens
nicht vollbringen kénne. Er kann es vollbringen, weil Gott thm nicht nur im
Kreuzestod Christi seine Nichtigkeit aufdeckt, sondetn in der Auferstehung
Christi auch das verheissene Heil, an dem der Mensch im Glauben hingt. Wie
sind gottliches und menschliches Glaubenswerk voneinander abzugrenzen und
aufeinander zu beziehen?

Der Glaube liegt begriindet in der zweifachen Tat Gottes, seiner Hingabe
an den Menschen bis zum Tod am Kreuz und zu seiner Auferstehung, Deshalb
ist er gang Gottes Werk. Gott deckt nicht einfach die Nichtigkeit des Menschen
im Kreuzestod Christi auf, sondern macht sie sich zu eigen. Wire dem nicht
so, wiitde der Mensch in seiner Nichtigkeit vetgehen; aber durch Chtistus wird
diese Nichtigkeit zu einer heilvollen gemacht. Gott hat die Nichtigkeit des
Menschen in Jesus Christus am Kreuz zu seiner gemacht, und in dieser Nich-
tigkeit des Gekreuzigten nimmt nun die neue Identitit des Menschen ihren An-
fang. Denn in dieser Nichtigkeit des Gekreuzigten zu sein, bedeutet mit dem
Gekreuzigten als dem Auferstandenen zu sein und damit Hoffhung und Zu-
kunft zu haben. Die Neuwerdung des Menschen spannt sich zwischen Christi
Kreuzestod und seiner Auferstehung auf und liegt in diesem Geschehen be-
griindet. Der Mensch steuert zu seiner Neuwerdung nichts bei; sein Vertrauen
in das gottliche Geschehen von Kreuz und Auferstehung im Menschen Jesus
Christus wird vielmehr selbst durch dieses Geschehen getragen:

«wie sollten wyr denn durch unBer krefft konden das hohiste werck thun, nemlich
glewben? [...] Gottis krafft muf} da seyn und ynn uns wircken, das wyr glewben [...]
wenn Gott den glawben schaffet ym menschen, so ists jah so eyn grof3 werck, als
wenn et hymel und erden widder schaffet»’

7 WA 12, 270,14-23 — Erster Petrusbrief gepredigt und ausgelegt, 1523.



228 Jiirgen Boomgaarden

In der Eigentiimlichkeit des Heilsgeschehens, das in einer Nichtigkeit ansetzt,
in die Gott selbst im Kreuzestod Christi hineingeht, liegt es begriindet, dass
hier der Glaube als das hdichste menschliche Werk vollzogen werden kann. Gott
gibt dem Menschen in dessen Nichtigkeit nicht eine Kraft, durch die er nun
selbst zu glauben versuchen kann; vielmehr nimmt er ihm seine vermeintlichen
Glaubenskrifte und konfrontiert ihn mit seiner — im doppelten Sinne — eigenen
Nichtigkeit. Ist so der Mensch aller Kraft beraubt, bleibt ihm nichts anderes
Ubrig, als in der Nichtigkeit auf das in der Auferstehung Christi gebrachte Heil
zu hoffen, ihm zu vertrauen. So von der Nichtigkeit des Kreuzes ausgehend
kann der Mensch in einer ganz anderen Weise als bisher Werke vollbringen und
wahrhaft glauben. Er handelt nicht, indem er gibt und aus sich heraus wirkt,
sondern indem er das mit der Auferstehung gebrachte Heil @ktiv empfingt,
nimmt, erleidet. Weil er durch den Kreuzestod Christi von der eigenen Nich-
tigkeit befreit und in der Nichtigkeit des Kreuzes seinen Lebensort hat, kann er
nun vom anderen her, von dem verheissenen Heil her handeln. Er tragt selbst
nichts zu seinem Empfangen und Nehmen bei, sondern die Kraft des Empfan-
gens liegt im Empfangen selbst, und das Nehmen wird selbst genommen. Das
ist dem natiirlichen Menschen vollig unverstindlich (vgl. I Kor 2,14), weil er
sein Nehmen und Empfangen eben nur als sein eigenes verstehen kann. Durch
Kreuz und Auferstehung ist der Mensch zu einem neuen Werk geschaffen (vgl.
Eph 2,10), so dass er nicht bloss andere Werke wirkt, sondern Werke anders
macht. Sein Tun hat sich verindert, im Glauben tut er etwas, was nicht wie
bisher sein Werk ist. Diese Verinderung ist durch den Geist Gottes bewirkt;
deshalb kann Luther den Glauben auch als das grosste Werk des Heiligen Geis-
tes bezeichnen®.

Der Glaube ist aufgrund seines Verheissungsbezugs ein Werk der beson-
deren Art, mit unseren anderen Werken nicht vergleichbar. Weil der Glaube
seinen Halt nur in der Verheissung Gottes hat, kann Luther auch von offerre
/ porrigere (anbieten / darreichen) der Verheissung als dem Werk Gottes und
manum admovere | accipere (die Hand ausstrecken / annehmen) als dem Werk des
Glaubens sprechen, ohne dass damit einer synergistischen Heilsvermittlung
das Wort geredet wird®. Die recht verstandene Einheit von Gotteswerk und

% WA 40/111, 73,27-31 — Vorlesung iiber die Stufenpsalmen, Auslegung zu Ps 121,8; 1540.
WA 42, 565,15-18.29£.38-40 — Auslegung zu Gen 15,6, 1535-45. Ausserhalb dieses chri-
stologischen Kontextes wiirde der Glaube zu einem teilweise «atiirlicheny Werk des Men-



Das héchste Werk des Menschen 229

Menschenwerk im Glauben erlaubt es, den Glauben auch im Sinne einer Gabe
zu verstehen, die Gott dem Menschen gibt, der ihn darum bittet. Im Glauben
streckt der Mensch die Hand nach Gott aus, weil er zugleich seiner eigenen
Kraftlosigkeit gewahr ist; und indem er die Hand nach Gott ausstreckt, wird er
sich dessen bewusst. Ausserhalb des Glaubens kann der Mensch seine Hand
nur ausstrecken, wenn er selbst die Kraft dazu hat. In Luthers Auslegung zu
Joh 6,65 heisst es:

«[...] Christus wil sagen in den wortten: (Niemandt’s kompt zu min, als das der glaube
gottes gabe sei, ehr gibt ihnen auch gerne, allein man mus ihnen von gott bitten |[...]
Auff das ein iglicher erkenne, es sei gottes gabe, undt ehr wils ihm nicht lassen abste-
len, ehr wils auch niemandts versagen noch verbergen, sondern fur eine gabe gottes
erkendt haben, auff das man ihnen drumb bitte, es ist nicht meine krafft, verzweiffle
an dir selber undt troste dich alleine blos gottes krafft undt macht.»™

) Es ist noch ein Problem niher zu beleuchten, das den Anfang der Glau-
bensbewegung betrifft. Wie gelangt der Mensch in die Nichtigkeit des Kreu-
zes, um dort sein Glaubenswerk zu vollbringen? Bedarf es hier nicht noch
eines «vorauslaufenden> Glaubens, um eben zu der Kreuzestat Jesu Christi
Vertrauen zu fassen? Stellt sich hier nicht die alte Problematik ein, wie der
nicht glaubende und nicht glauben kénnende Mensch zum Glauben gelangt —
und damit das Dilemma einer unmoglichen Aufteilung) von Gotteswerk und
Menschenwerk?

Zuerst ist darauf hinzuweisen, dass die von Christus am Kreuz sich zu
eigen gemachte Nichtigkeit des Menschen nicht nur diejenige des glaubenden
ist, sondern die aller Menschen. Dennoch wird nur dem glaubenden Men-
schen seine von Christus angenommene Nichtigkeit zu einer heilvollen.

schen, diesem wirde die Verheissung zu einer Aufforderung, das neue Leben von sich
aus ergreifen zu wollen. Der Mensch miisste von sich her wohl nicht die Kraft, weil Gott
sie ihm schenkt, aber doch den — freien — Willen haben, das von Gott dargebotene Ge-
schenk zu ergreifen (Vgl. Erasmus’ Bild des Vaters, der dem Kind den Apfel «veluti cursus
praemiumy in die Hand gibt; E. von Rotterdam: De libero arbitrio, in: ders.: Ausgewihlte
Schriften, Bd. IV, Darmstadt 1969, 174). Ein solches Vermégen misste der Mensch von
sich aus zur Erfullung des gottlichen Gebotes beitragen kénnen. «At talis homo nusquam
est» (WA 18, 679,21 — De servo atbittio, 1525).

0 WA 33, 286,17-22; 291,20-28 — Wochenpredigten tiber Joh 6-8, 1531. Zum Gabenbegriff
bei Luther sieche auch B.K. Holm: Gabe und Geben bei Luther. Das Verhiltnis zwischen
Reziprozitit und reformatorischer Rechtfertigungslehre (BT 134), Berlin 2006.



230 Jiirgen Boomgaarden

Wenn die Nichtigkeit des heillosen Menschen von der Nichtigkeit des neu
werdenden Menschen am Ort des Kreuzes zu unterscheiden ist, dann ist die-
ser Unterscheidung zugleich hinzuzufigen, dass beide (Nichtigkeiten» fiir ein
und diesselbe Nichtigkeit stehen. Der neu werdende Mensch unter dem Kreuz
hat nichts dem vom Heil abgewandten Menschen voraus — er ist ja gerade ein
solcher vom Heil abgewandter, der nun unter dem Kreuz steht. Luther bringt
diese Eigenart des christlichen Daseins, das an sich selbst dem nichtchristlichen
nichts voraus hat, in der pointierten Betonung von dessen Nichtchristlichkeit
zum Ausdruck:

«Sic est enim vita Christiana, ut, qui coeperit, videatur sibi nihil habere, sed tendit et
pergit, ut apprehendat [...] Igitur, qui Christianus est, non est Christianus, hoc est,
qui se putat factum Christianum, cum sit tantum fiendus Christianus, ille nihil est» ™'

Die Unterscheidung einer heillosen von einer heilvollen Nichtigkeit ist fiir sich
genommen also theologisch falsch, weil Jesus Christus am Kreuz fiir alle Men-
schen gestorben ist. Aber sie ist im Hinblick auf Christi Auferstehung theolo-
gisch notwendig, weil die Hoffnung auf Leben und Heil Menschen mit allen
Menschen unter dem Kreuz vereint, die eben in diesem Glauben und in dieser
Hoffnung von den anderen unterschieden sind. Es handelt sich bei der Unter-
scheidung zwischen dem nichtigen Menschen im Glauben und dem nicht glau-
benden, nichtigen Menschen um eine Differenz, die gleichsam ausserhalb ihrer
selbst liegt, sie liegt in der Zukunft, eben im Glauben. Das reformatorische
extra nos hilt mit der Einheit aller Menschen unter dem Kreuz zugleich an der
in dieser Einheit bestehenden Gemeinschaft im Glauben fest. Wenn man also
die Frage stellt, wie man als Glied der Menschheit in die Glaubensgemeinschaft
gelangt, wird angesichts des Kreuzestodes Christi ein Ubergang thematisiert,
der keiner ist. Jeder Mensch steht schon als Stinder vor Gott: Dieser hat jeden
Menschen durch den Gekreuzigten vor sich gestellt. Das Kreuz ist das Gericht
tber die Welt.

T WA 38, 568, 26-28.39f. — Annotationes in Mt, 1538. «Mit dem christlichen Leben ist es so
beschaffen, dal es dem, der es angefangen hat, scheint, als ob er nichts habe, sondern er
streckt sich danach aus und geht immer weiter fort, um es zu ergreifen [...] Wer deshalb
ein Christ ist, der ist nicht ein Christ, das ist, wer meint, er sei schon ein Christ geworden,
wihrend er doch nur ein Christ werden soll, der ist nichts» (Ubersetzung: H. Beintker: Le-
ben mit dem Wort. Handbuch zur Schriftauslegung Martin Luthers, Erlangen 1985, 129).



Das hochste Werk des Menschen 231

Der Ubergang von einem nicht glaubenden, nichtigen Menschen zu ei-
nem nichtigen Menschen im Glauben wird nicht dadurch vollzogen, dass der
Mensch nun irgendwie zu glauben anfingt, sondern dass die Wahrheit seines
Nichtglaubens vor dem Gekreuzigten offenbar wird. Diese Wahrheit bringt
der Mensch nicht selbst hervor, sondern sie kommt von seiner Zukunft, sei-
nem Glauben an das Heil des Auferstandenen her. Damit ist deutlich, dass
systematisch betrachtet der Ubergang vom Unglauben zum Glauben nicht dort
anhebt, wo man zum Glauben kommt und der Glaube selbst seinen Anfang
nimmt. Er nimmt seinen Anfang in der Aufdeckung des Unglaubens, ohne
dort schon prisent zu sein, aber doch schon prisent in der Zukunft. Diese
Eigenart des Glaubensbeginns w#nter dem Kreuz Christi macht es unmoglich, hier
einen Ubergang vom Nichtglauben zum Glauben zu erhellen. Wohl gibt es hier
Glaubende — oder genauer gesagt: zum Glauben Bestimmte und sich darauf
hin Bewegende — und Nicht-Glaubende. Aber wie man von diesen zu den an-
deren kommt und warum die einen glauben oder die anderen nicht, ob jemand
tiberhaupt gewiss glaubt oder nicht — das bleibt dunkel. «[...] wers hat, der hats.
Glewben mus man, Aber wir sollen, noch kénnens nicht gewis wissen.»™ Hier
kann der Mensch nichts tun, und Gottes Handeln bleibt verborgen. Hier ist der
Glaube kein Menschenwerk und auch nicht als Gotteswerk offenbar.

Nimmt man aber nun die Auferstebung Jesu Christi mit ihrer Heilsverheissung
in den Blick, wird der Ubergang vom Nicht-Glauben zum Glauben verstand-
lich und deutlich. Die erkannte Wahrheit des eigenen Unglaubens wird von der
Wahrheit des Glaubens her gehalten. Im Erkennen des eigenen Unglaubens
setzt das Werk des eigenen Glaubens an. Der Glaube ergreift die Verheissung
des Heils. Ist der Glaube hier im beschriebenen Sinne ganz ein Nehmen, Emp-
fangen und Erleiden seitens des Menschen, so kann er es sein, weil der Mensch
damit einhergehend seine eigene Nichtigkeit erkennt, in der er Gott nichts
vorzubringen hat. Der Mensch ist frei zu nehmen und zu empfangen. Er kann
Gottes Werk ganz fir sich in Anspruch nehmen und seinen Glauben ganz
Gottes Werk sein lassen. Dieses dKonnem ist kein zu aktualisierendes Vermo-
gen des Menschen; pointiert gesagt <kann> der Mensch nur glauben, wenn er
glaubt — und «glauben kann er nur, wenn es Gott an ihm wirkt. Der Glaube als
Glaube an den Gekreuzigten und Auferstandenen ist somit ganz Menschen-

2 WA 26, 155,26-28 — Von der Wiedertaufe an zwei Pfarrherrn, 1528.



252 Jiirgen Boomgaarden

werk und Gotteswerk. Er kann beides sein, weil an seinem Beginn nicht ein
bisschen Glaube steht, sondern die Wahrheit des eigenen Unglaubens. Von ihr
her wird der Mensch neu von einem, der durch sein Tun und Geben er selbst
sein will, zu einem, der sich selbst von Gott empfangen weiss.

Der Glaube ist eine Bewegung vom Unglauben zum Glauben, die sich je
neu im Leben vollzieht:

«Unser hertz soll allweg also stehen, als fiengen wyr heut an zuglewben, und alle tag
also gesynt seyn, als ob wyr das Euangelium nye gehort haben, man muss alle tag
anheben, Das ist die art und natur des glawbens, das er wachse und fort fare [...]»"

Der Glaube erschliesst sich je neu die Verheissungen Gottes, die ihm gelten.
Selbst in seiner Abwendung von Gott zieht er Gott gleichsam hinter sich her,
dass er sich nicht von ihm abwende. Glaube ist hier auch ein Glaube wider die
Umstidnde und wider sich selbst. Das macht ihn fiir Menschen — nicht nur fiir
andere, sondern auch fiir einen selbst — so uneindeutig. Er hat wohl Bekennt-
nischarakter, aber kann auch dort sein, wo der Mensch sich dem Bekenntnis
— etwa aus Verzweiflung — verweigert. Und es kann Gott selbst sein, der einem
den Glauben nimmt — aber um des Glaubens willen! —:

«Darumb lesset er zuweylen yhren glawben feylen und nyderlygen, das sie sehen, wer
sie sind, und sprechen mussen «wven ich schon wolt glawben, so kan ich nicho. [...]
Drumb musz er also mit uns handlen, das wir sehen, das er uns den glawben mus yns
hertz geben, und wyr yhn nicht selbs kunden machen»™

Die Eigenart des Glaubens, vom Unglauben her zu sein und immer in dieser
Bewegung zu sein, gibt ihm seine Vielgestaltigkeit. Nur Gott kann die Bewe-
gung erkennen, wihrend wir uns in unseren momentanen Wahrnehmungen
immer wieder irren konnen.

8. Luthers Glanbensbegriff im Vergleich
Die hier vorgenommene Strukturierung des Glaubensbegriffs durch die Bedeu-
tung von Kreuz und Auferstehung scheint mir der Theologie Luthers gerecht
zu werden und seine Aussagen Uber den Glauben als Gottes- und Menschen-
werk, als Gottes Wirken in uns und zugleich als ein Ergreifen und Empfangen

B WA 17/1, 449,31-34 — Predigt iiber Joh 4,47-54, 1525.
WA 12, 412,9-11.14f. — Predigt Gber Lk 2,42-52, 1523,



Das hochste Werk des Menschen 233

seitens des Menschen als sinnvoll und notwendig zu erweisen. Systematisch
wurde das Problem dadurch geldst, dass der Glauben seinen Anfang unter
dem Gericht des Kreuzes nimmt, wo Glaubende und Nichtglaubende unun-
terscheidbar zusammenstehen. Hier findet kein Ubergang vom Nichtglauben
zum Glauben statt, weil hier das Proprium des Glaubenden nichts anderes als
eben sein Unglaube ist. Betrachtet man aber nun diesen Unglauben von der
Bedeutung der Auferstehung und ihrer Heilsverheissung her, so eroffnet sich
eine Glaubensbewegung, in welcher der gesuchte Ubergang vom Unglauben
zum Glauben seinen Ort hat. Hier ist der Mensch aufgefordert, sein Glaubens-
werk zu vollbringen, durch das er sich von Gott beschenken lisst. Seine neue
Existenz, die dort anhebt, wo er gleich den Nichtglaubenden unter dem Ge-
richt des Kreuzes steht, hat ihm dieses neue Glaubenstun und Tun im Glauben
eroffnet.

Es ist vor allem Luthers reife zheologia crucis, die es ihm ermdglicht, bei-
de Aussagen uber den Glauben als Menschen- und Gotteswerk miteinan-
der zu vereinen. Das Kreuz steht einerseits fiir die Nichtigkeit des stndigen
Menschen in all seinem Tun, aber er6ffnet ihm andererseits im Blick auf die
Heilsverheissung ein neues Tun. Aufgrund dieser Differenzierung im Men-
schenwerk selbst bedarf es keines irgendwie zwischen Menschen- und Got-
teswerk vermittelnden Glaubensbegriffs, wie er bei Schleiermacher zu finden
ist. Schleiermacher steht Luther darin nahe, dass er den Glauben als lebendige
Empfinglichkeit fasst. Aber weil diese Empfinglichkeit nicht wie bei Luther
von einer Nichtigkeit gehalten ist, in der Gott selbst durch den Gekreuzigten
prasent ist, sondern dem Menschen von Natur her mitgegeben ist, wiirde der
Mensch Gott etwas nehmen, wenn seine Empfinglichkeit aktiver gedacht wiir-
de. Schleiermacher muss sie auf ein Minimum an Selbsttatigkeit reduzieren, um
sie nicht zu einer Mitwirkung am Heil zu erheben. Bei Luther ist der Mensch
der Selbsttitigkeit im Sinne eines Tuns aus sich selbst heraus angesichts des
Kreuzes enthoben und kann deshalb aus seiner Gottesbeziehung heraus im
héchsten Masse titig sein. Das Menschenwerk des Glaubens setzt bei jenem
Nullzustand> des Menschen an, bei dem nach Schleiermacher eine Empfing-
lichkeit des Menschen gerade unmdglich ist. Schleiermachers Argumentation
ist vor dem Hintergrund seines Ansatzes bei der Menschwerdung Gottes als
zentralem Heilsereignis konsequent. Gottes Wirken im Menschgewordenen
befreit die schopfungsgemisse Abhingigkeit des Menschen von Gott von ihrer
durch den Menschen verursachten Verdunklung. Aber dass diese Abhingigkeit



234 Jiitgen Boomgaarden

von Gott nicht nur ein Empfangen, sondern tber das Verstindnis Schleier-
machers hinausgehend auch ein Nehmen bedeuten kann, wird wohl nur dort
deutlich, wo Gott selbst sich in die Abhingigkeit von Menschen und damit in
die Nichtigkeit des Todes begeben hat. Am Kreuz fordert Gott den Menschen
zur hochsten Aktivitdt im Glauben heraus. Dem Menschen ist sein «attrliches)
Gottesverhiltnis und -verstindnis genommen, und er muss neu von Gott sei-
ne Abhingigkeit einfordern. Der Glaube schafft ein neues Abhingigkeitsver-
hiltnis von Gott, das in der Nichtigkeit des gottabgewandten Menschen noch
nicht bestand.

Barth hat in bewusster Absetzung von Luther die Strukturierung des Glau-
bensaktes durch die Heilsgeschichte Jesu Christi, durch Kreuz und Auferste-
hung, abgelehnt und stattdessen Heilsereignis und Glaube in einen Folgezu-
sammenhang gebracht. Diese Entscheidung erméglicht ihm nicht nur einen
dem Menschen zugehorigen Glaubensakt darzulegen, sondern auch durch die
zwischen Heilswerk Gottes und Glaubensakt vermittelnde meue Situation» der
christlichen Gemeinde eine entscheidende Funktion in der Glaubensausiibung
zuzuweisen. In der Gestalt der Gemeinde wirkt der Glaubensgrund durch den
Heiligen Geist auf den Menschen. Durch die schon bestehende Gemeinde,
welcher der zum Glauben kommende Mensch begegnet, wird die Griindung
des Glaubens im Heilswerk Christi als eine zugleich zeitliche Vorordnung ein-
sichtig, Barths systematisch reflektierte Integration des ekklesiologischen As-
pektes in den Glaubensbegriff gehort zu den grossen Herausforderungen fiir
jede weitere Reflexion uber dieses Theologumenon. Die Gemeinde wird hier
ja nicht nur als Medium des Heilsereignisses — durch Verkiindigung und Sa-
krament —, sondern auch als Verkérperung des Heils, als Leib Christi ernst
genommen und tritt als solche in den Dienst des Glaubens.

Dieser systematische Entwurf zieht allerdings auch eine gewisse Einseitig-
keit der Glaubensgestalt nach sich, die sich aus der von Barth bewusst vorge-
nommenen Auflésung der Lutherischen Integration des Heilsgeschehens in
den Glaubensbegriff ergibt. Das Heilsgeschehen von Kreuz und Auferstehung
strukturiert nicht selbst die Glaubensbewegung, sondern geht dem Glauben
voran. Damit stellt sich eine gewisse Beruhigung des Glaubens ein. Dieser
verliert seine dramatische Dynamik, die ihm bei Luther durch die Verwoben-
heit mit Kreuz und Auferstehung eingesenkt ist, und bekommt einen kognitiv
akzentuierten Gehorsamscharakter. Die Begegnung des Menschen mit der Ge-
meinde bedeutet die Begegnung mit der Autoritit Jesu Christi, die anerkannt,



Das hochste Werk des Menschen 235

erkannt und bekannt werden will. Damit ist dem Glauben sehr wohl auch eine
Dynamik mitgegeben; hierbei geht es schon um die kontinuierliche Bewegung
der Nachfolge. Die Erkenntnis prigt den Menschen, ja sie zeigt thn schon in
seiner Heilssituation durch die vollbrachte Heilstat Gottes geprigt, die eine
Existenz in Entsprechung zu Jesus Christus ermoglicht. Das bei Luther dem
Glauben selbst eingeschriebene je neu Anheben, sein stindiges Neu-Entstehen
lisst den Menschen hingegen in einer existentiell-aktuellen Prasenz des Heils-
geschehens von Kreuz und Auferstehung leben, von dem er nicht nur standig
herkommt, sondern in das er auch immer wieder neu im Glauben eingeht.
In diesem erschliesst sich der Mensch immer wieder ganz neu das Heilsge-
schehen; es lisst ihn vom Gekreuzigten zum Auferstandenen gelangen. Dieses
Dramas ist der Glaubende bei Barth weitgehend enthoben. Dieser versteht
den Glauben als eine gehorsame und demiitige Antwort auf das immer schon
vorausgehende Heilsgeschehen von Kreuz und Auferstehung im Ganzen. Der
Glaube ist die Demut des Gehorsams, die Luthers desperatio fiducialis — getroste
Verzweiflung’ — wohl einschliesst, aber aus der Positivitit des Heilsgeschehens
erwachsen lasst. Der Glaube antwortet auf das offenbare Heil in Christus in
getroster Verzweiflung, weil er angesichts ihrer nicht mehr sein kann als eine
«eere Hand»™. Bei Luther selbst hingegen ist die getroste Verzweiflung mit der
vertrauensvollen Bitte verbunden, dass Gott sein Heil offenbare und Glauben
schenke. Der Glaube ist weniger Antwort auf das Heil als vielmehr stindige
Bitte um Gottes Heilsantwort, in der er sich erfiillt.

Die unterschiedliche Auffassung ist sicher auch einer unterschiedlichen
Schwerpunktbildung in der exegetischen Besinnung geschuldet. Luthers Glau-
bensauffassung verbindet sich aufs Engste mit seiner .4A&zualisiernng des Tauf-
geschehens, wie es vor allem in R6m 6 beschrieben wird. Barth hingegen geht
von dem biblischen Gedanken des neuen Seins, der neuen Schépfung und der
Neugeburt (II Kor 5,17; Gal 6,15; Eph 2,10; I Petr 1,3) aus, zu deren Wesen
eben das «Glidubig-Sein gehort”.

s KD IV/1,§ 61, 693. Der Ausdruck findet sich bei Luther in einem noch vorreformato-
rischen Brief an Georg Spenlein vom 8. April 1516 (WABr 1, 33-36), aber der Gedanke
einer getrosten Verzweiflung hat auch im reformatorischen Glaubensverstindnis seinen
Ort (siche Anm. 70).

* KDIV/1,§ 61, 705.

7 KDIV/1,§ 63, 837f



236 Jurgen Boomgaarden

9. «Summa: oportet nos facere sicut mulier: Er durch dryngen und nhemeny
Konnen auch Schleiermachers und Barths Reflexionen tiber den Glauben neue
Impulse fiir unsere gegenwartige Theologie geben, so soll doch hier die Auf-
merksamkeit dem Lutherischen Glaubensbegriff gelten, dessen Verstindnis im
Sinne eines aktiven Menschenwerks, das allerdings seinen Charakter als reines
Gottesgeschenk nicht verliert, in der neueren Dogmatik und dariber hinaus im
allgemeinen christlichen Bewusstsein schwerlich Eingang zu finden vermoch-
te. Die typologische Aufteilung in einen aktiven Gott und einen passiven Men-
schen, der das Heil dann «ur noch» glauben muss, scheint vorherrschend zu
sein. Sie versperrt aber in ihrem plakativen Wahrheitsgehalt den Blick auf die
von Luther immer wieder gepriesene Dynamik des Glaubens, der sich nimmt,
was thm verheissen ist. Nur so kann jene eigenartige, sich wahrhaft kreuzende
Heilszuschreibung zwischen Jesus und den seine Hilfe erlangenden Menschen
systematisch eingeholt werden. Schreibt die Jesu Gewand berithrende Frau ihre
Heilung Jesus zu (Mk 5,25-34), so dieser selbst nicht sich, sondern dem Glau-
ben der Frau™. Uberhaupt sind es vor allem Frauen, deren Glaube im Neuen
Testament in diesem Sinne als vorbildlich herausgestellt wird. Weder warten
sie, dass irgendetwas passiert, das sie dann glauben kénnen, noch wollen sie
durch ihren Glauben etwas erreichen, vielmehr gehen sie im Glauben Gott in
héchst aktiver Passivitdo dringend und flehend an, er moge sein Heil zeigen.
In diesem Sinne scheint mir eine Feminisierung unseres Glaubensverstindnis-
ses geboten.

«Christianus est homo mere passivus, non activus. Wen dw nymmer entpfehest, non
es Christianus, Nicht von Bethen, Fasten, Wallen sc. sunst werest dw eyn Bether, Fas-
ter, Pylgram, sed tantum ex accipiendo, Das ich ich [sic!] do nichts gethan habe den
entpfangen [...] Ist das nicht eyn schalk, qui sentit se egere et Christum velle dare und
datffs doch nicht nhemen? Summa: oportet nos facere sicut mulier: Er durch dryngen
und nhemen.»"™

Die Entdeckung der weiblich-aktiven Seite des Glaubens eréffnet fir die Ver-
kiindigung die Méglichkeit, nicht bei der stillen Hoffnung stehen zu bleiben,
dass die Gemeinde das Gesagte auch glaubt, sondern fir den Glauben selbst
zu werben und seine Kraft und die auf ihm liegende Verheissung zu preisen.

® WA 52, 538,22-28 — Predigt iiber Mk 5,21-43, 1533.
P WA 34/11, 414,20£.26-29 — Predigt iber Mk 5,21ff. 1531.



Das hochste Werk des Menschen 237

Das wiirde dem reformatorischen so/ fide wieder seinen gebiihrenden Platz in
der evangelischen Theologie geben.

Abstract

In Luther’s writings we seem to find two opposite assertions of faith. On the one hand
Luther claims that faith is the first and highest work of man, on the other hand he
praises faith to be the work of God. First I will demonstrate how Friedrich Schleierm-
acher and Karl Barth expose the relationship between God and mankind in the begin-
ning of faith. Schleiermacher lays emphasis on the reception of grace. Man only has
to do a minimum of his own activeness. According to Barth faith follows the divine
act of salvation and must not be merged with God’s action in cross and resurrection.
Luther describes faith as a motion, established by Christ’s cross and his resurrection.
When looking upon the cross, man realises that it is impossible for him to have faith
by his own efforts. However Christ’s resurrection is the promise of salvation. God’s
promise is the foundation of the human work of faith which takes all its power from
God’s work in Christ.

Jéirgen Boomgaarden, Koblenz



	Das höchste Werk des Menschen : zur Problematik des Lutherischen Glaubensbegriffs

