
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 3

Artikel: Das höchste Werk des Menschen : zur Problematik des Lutherischen
Glaubensbegriffs

Autor: Boomgaarden, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877664

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das höchste Werk des Menschen

Zur Problematik des Lutherischen Glaubensbegriffs

1. Sola fide — ein Nichtstun?

Sola fide, «allein aus Glauben» — in dieser reformatorischen Parole gründet
bis heute das protestantische Selbstverständnis. Auf der Erkenntnis, dass der

Mensch durch den Glauben und ohne des Gesetzes Werke gerecht werde

(Rom 3,28), beruht die Stärke und das Pathos evangelischen Glaubens. Und
doch liegt es an dieser in der Reformation wiedergewonnenen Form des

Glaubensbegriffs, dass ihm in seiner Stärke zugleich eine Schwäche eigen ist. Steht

der Glaube im Gegensatz zu des Gesetzes Werken, dann kann er kein Handeln

meinen, das ich vollbringen muss. Der Glaube im Sinne eines inneren
Handelns verstanden — würde ihn das nicht selbst zu einem Werk des Gesetzes

machen? Versuchte der Mensch nicht, sich durch einen selbstgemachten Glauben

die Seligkeit Gottes zu verdienen? Also ist es nur konsequent, den Glauben

im Sinne einer radikalen Passivität des Menschen zu deuten. Im Glauben

geschieht etwas am Menschen, das er aus sich selbst heraus nicht vollbringen
kann. Muss sich der Aufruf zum Glauben also auf eine Ermutigung reduzieren,

etwas an sich geschehen zu lassen?

Weil es beim Glauben eigentlich nichts zu tun zu geben scheint, erscheint

die Aufforderung zu ihm so zwiespältig. Auch die Aufforderung zu einer

Haltung innerer Passivität auf Gott hin verwickelt sich schnell in den Widerspruch,
zu einem Tun des Nichtstuns aufzufordern. Man soll eine Haltung gegenüber
Gott einnehmen, die man eben doch nicht selbst einnehmen, sondern die Gott
einem nur schenken kann. Sollte da nicht besser der Aufruf zum Glauben ganz
verstummen und man nur das Heilsgeschehen selbst verkünden — in der von
Rom 10,17 genährten Hoffnung darauf, dass die Zuhörer es mit Gottes Hilfe
schon glauben werden?

2. Das Problem des Lutherischen Glaubensbegriffs

Die Auffassung, dass der Glaube kein Werk des Menschen sei, kann sich nur
bedingt auf Luther berufen. Bei ihm finden sich mannigfache Aussagen
darüber, dass der Glaube ein göttliches Werk in uns und kein menschliches Werk
sei und nicht durch menschliche Kraft zustande komme: «Aber glawb ist eyn

ThZ 3/69 (2013) S. 207-237



208 Jürgen Boomgaarden

gotlich werck ynn uns, das uns wandelt und new gepirt aus Gott [...]»' Aber

genauso finden sich Aussagen, dass der Glaube ein ausgezeichnetes Werk des

Menschen sei: «[...] das sol das allerfürnemest, edelst werck sein aines Chris-
tenlichen mennschen, das er seinem lieben Christo trauwe und im glaub [.. .]»2.

Wilfried Härle hat sich eindringlich und umsichtig mit den gegensätzlichen

Aussagereihen bei Luther beschäftigt3. Er stellt zu Recht heraus, dass sich der

Gegensatz weder in der Weise auflösen lasse, dass der Glaube das gottgebotene,

aber vom Menschen zu vollbringende Werk sei, noch so, dass der Glaube

ein Werk Gottes im Menschen sei, das dieser letztlich also nicht tue.

Härle konzentriert sich in seinem Lösungsansatz auf die Erklärung unseres

Tuns im Sinne eines Erleidens dessen, was Gott an uns wirkt. Erleiden heisst

nach Härle «nichts zu tun, was dies verhindern könnte»4. Damit sei keine blosse

Passivität des Menschen beschrieben; auch das Nichtstun sei als Beteiligung
des Menschen an der Entstehung des Glaubens zu werten. Härle formuliert
höchst paradox, dass es gerade dieses <Nichts> sei, was der Mensch tun könne3.

Mit diesem Nichtstun werde verhindert, dass der Mensch durch sein Tun die

eigene Unfähigkeit verdeckt, für Gott und sein Heil etwas tun zu können.

Die Beteiligung des Menschen am Zustandekommen des Glaubens ist für
Härle am besten mit dem Wort <Lassen> bezeichnet6. Die Bedeutung dieses

Wortes impliziere zugleich Passivität wie Aktivität. Positiv sei <Lassen> in
diesem Zusammenhang als das <Geschehenlassen> von Gottes Werk zu beschreiben,

aber zugleich meine es ein (Unterlassen) von Taten, durch die der Mensch
sich dem göttlichen Werk entziehen könnte.

1 WADB 7, 10,6f. - Vorrede zum Römerbrief 1522/1546; siehe z.B. auch WA 33, 286,31-
35 - Wochenpredigten überjoh 6-8, 1531; WA 1 O/III, 357,15f.l8-20 - Sermon [...] getan
vom Glauben und Werken, 1522. Die vorliegende Untersuchung beschränkt sich auf eine

systematische Perspektive und vernachlässigt sowohl die Frage der Entwicklung des

Lutherischen Glaubensbegriffs als auch die teilweise schwierige Problematik der Autorschaft
aufgrund von Nachschriften etc.

2 WA 7, 242,26f. - Predigt über Mt 2,2, 1521; siehe z.B. auch WA 6, 217,34-36 - Von den

guten Werken, 1520.
1 W. Härle: Der Glaube als Gottes- und/oder Menschenwerk in der Theologie Martin Lu¬

thers, in: Marburger Jahrbuch Theologie IV: Glaube, hg.v. W. Härle und R. Preul (MThSt
33), Marburg 1992, 37-77. Siehe auch M.J. Suda: Aktiver und passiver Glaube bei Luther,
Wiener Jahrbuch für Theologie 7 (2008) 219-229.

4 Härle: Der Glaube (Anm. 3), 73.
5 Ebd.
6 75.



Das höchste Werk des Menschen 209

Härle schliesst sich damit an Lutherische Aussagen an, die unser Handeln

als ein Erleiden auffassen: «Nostrum agere est pati operantem in nobis

Deum, qui dat verbum, quo per fidem divinitus datam apprehenso nascimur

filii dei.»7

Seine Erklärung erscheint mir darin plausibel zu sein, dass ein Nichtstun
des Menschen sich nicht von selbst einstellt, sondern ihm viel abverlangen
kann. Der Mensch muss in seiner Gottesbeziehung von einem Tun Abstand

nehmen, durch das er seine eigene Rechtfertigung betreiben könnte. Das

zu lassen ist eine dem Glauben entsprechende Haltung gegen alles

eigenmächtige Tun. Dennoch vermag Härles Lösungsversuch m.E. nicht ganz
zu befriedigen, weil Nichtstun eben kein wirkliches Tun, sondern eher eine

Haltung beschreibt. Das Handeln im Nichtstun wird bei Luther — wie Härle
auch herausstellt8 — gerade im Bezug auf Gott sehr deutlich benannt, wenn
der Mensch Christus im Wort ergreift. Das Tun erschöpft sich nicht in
einem passiven <Lassen>, sondern meint ein veränderndes, aktives Verhalten.

Könnte man sagen, dass der Mensch nach Luther Gott an sich wirken lässt,

indem er auf Gott einwirkt und ihm sein Wort vorhält? Aber wie wäre ein

solches Ineinander zu verstehen, ohne dass hier ein synergistisches Werk
des Glaubens konstruiert würde?

Philipp Stoellger hat Härles Überlegungen kritisch gewürdigt. Bezieht
Härle die Beteiligung des Menschen — Glauben als Werk des Menschen —

auf die Konstitution des Glaubens, so gehören sie für Stoellger zur res-

ponsorischen vita passiva im Lutherischen Sinn9. «Erst als Antwort auf die

7 WA 40/1, 610,17F. - Galaterbriefkommentar, 1535. «Unser Handeln ist mehr ein Erleiden
des Wirkens Gottes in uns, der sein Wort gibt, das wir im Glauben, der uns von Gott her

gegeben wird, ergreifen und durch das wir zu Söhnen Gottes geboren werden» (Übersetzung:

H. Kleinknecht: Luthers Galaterbrief-Auslegung von 1531, Göttingen 21987, 239).
8 A.a.O., 52f.
9 P. Stoellger: Passivität aus Passion. Zur Problemgeschichte einer <categoria non grata)

(HUTh 56), Tübingen 2010, 457. Auch Eero Huovinen hat in seinem gründlichen und

anregenden Werk: Fides infantium. Martin Luthers Lehre vom Kinderglauben (VIEG
159), Mainz 1997, auf das ich in meinem Aufsatz: Können Säuglinge glauben? Luthers

Begründung der fides infantium als Lehrstück über den Glauben, KuD 59 (2013) 45-64,
hinzuweisen versäumte, Glaube als Werk Gottes und des Menschen im Sinne einer Folge
verstanden. «Wenn der Glaube als Werk und Gabe Gottes die Vereinigung mit Christus

bedeutet, so meint er als <Werk> des Menschen ein Leben in Buße und Vertrauen» (39). Aus
dem in der Kindertaufe eingegossenen Glauben erwächst das Vertrauen, der Glaube als

<Werk> des Menschen.



210 Jürgen Boomgaarden

soteriologische Passivität werden Lassen wie Tun freigesetzt». Stoellger will
zu Recht jede «naheliegende Konfundierung von Passivität und (minimal
aktiver) Rezeptivität»11 vermeiden. Aber entspricht seine Interpretation des

menschlichen Glaubenswerkes im Sinne einer Antwort auf das passiv
Widerfahrende dem Befund bei Luther? Einerseits kann man Aussagen finden,
die einen solchen antwortenden Glauben durchaus nahelegen12, andererseits

kommt Stoellger nicht umhin, bei Luther selbst wiederholte <Verunklärun-

gen> zu bemängeln13 — etwa durch die Zusammenstellung von Passivität

und Rezeption. Seine Interpretation scheint mir von Luther wegzuführen14.
Härles Verortung des menschlichen Glaubenswerkes in der Entstehung
des Glaubens entspricht dem Lutherischen Verständnis. Der Glaube ist das

«erste und höchste, aller edlist gut werck»15, aus dem die vitapassiva fliesst.

Bevor Luthers Aussagen näher betrachtet werden, ist es sinnvoll, zwei

andere hervorragende Entwürfe in den Blick zu nehmen, die in exemplari-

10 Stoellger: Passivität aus Passion (Anm. 9), 306 (Hervorhebung P. St.).
11 243.
12 Als eindrückliches Beispiel für das passiv Widerfahrende und die darauf folgende Antwort

erscheint mir Luthers Auslegung zu Mt 21,5: «Gott muß den ersten steyn legen und anfallen

ynn dyr, das du yhn suchist und bittist. Er ist schon da, wenn du anfehist und suchist»

(WA 10/1, 2, 28,30 - 29,1 f. — Adventspostille, 1522). Doch ist bezeichnend, dass die auf
Gottes Handeln folgende «Antwort) des Suchens und Bittens für sich selbst weniger eine

solche ist, als vielmehr in ihrem Suchen und Bitten eine Antwort von Gott erwartet.
13 Stoellger: Passivität aus Passion (Anm. 9), 242.
14 Stoellger, a.a.O. 243, zitiert als Beleg für seine These, dass von Rezeptivität wie von Ak¬

zeptanz erst gesprochen werden kann, wenn bereits die Antwort auf das rein passiv
Widerfahrende thematisiert werde, aus Luthers Galaterbriefkommentar: «Quae omnia hinc

oriuntur, quod maledicta Hypocrisis [...] non vult esse materia mere passiva, sed active ea

operari vult quae ipsa patiendo, debebat Deum sinere operari et ab eo accipere» (WA 40/1,

407,14-17). Doch gerade diese Textstelle zeigt m.E. deutlich, dass die Akzeptanz mit dem

passiv widerfahrenden Heil Gottes einhergeht und ihm nicht erst als Antwort folgt. Wer es

annimmt, dem widerfährt es.

Das Verständnis des Glaubens als Antwort auf das Heilsgeschehen in Jesus Chrisms
scheint mir in seiner Struktur eher dem Barthschen Entwurf nahezustehen (vgl. KD IV/1
§ 61, 685f.). Für Barth ist die Taufe «die erste Gestalt der menschlichen Antwort auf die

in Ihm, der da war, ist und kommt [...] vollzogene göttliche Wendung; der erste konkrete
Schritt der dieser entsprechenden menschlichen Entscheidung des Glaubens und des

Gehorsams [•••]» (KD IV/4, 99, Hervorhebung K. B.). Diese Verknüpfung von Glaube und
Taufe im Sinne einer Antwort führt Barth dann zu einer deutlichen Abgrenzung gegenüber
dem Lutherischen Verständnis.

15 WA 6, 204,25 - Von den guten Werken, 1520.



Das höchste Werk des Menschen 211

scher Weise das Problem der Aktivität und Passivität des Glaubens gelöst
haben.

Friedrich Schleiermacher räumt zwar trotz des Titels seines Hauptwerkes
<Der Christliche Glaube> nicht dem Begriff des Glaubens, sondern dem des

<schlechthinnigen Abhängigkeitsgefühls) eine inhaltlich entscheidende

Stellung ein, aber ersterer ist dem letzteren unauflöslich verbunden, wenn Glaube
als «die die frommen Erregungen begleitende beifallige Gewißheit»16 verstanden

wird.
Karl Barth räumt dem Glaubensbegriff in seiner <Kirchlichen Dogmatih in

bewusster Abgrenzung gegen jene neuzeitlichen «Glaubenslehren» eine

nachgeordnete Stellung ein. «Sie [sc. die Glaubenslehren] stellten die christliche
Wahrheit so dar, als sei das ihre höchste Ehre, rund um das christliche Individuum

mit seinem bißchen Glauben rotieren zu dürfen, und man mußte noch
froh sein, wenn sie dieses nicht geradezu als ihren Produzenten und Herrn
darstellten.»17 Weil aber der Glaube nicht in sich selbst begründet ist, folgt
sein Begriff der Darlegung seines göttlichen Offenbarungsgrundes und geht
ihr nicht voraus.

Es ist hier nicht der Ort, dem auch an Schleiermacher gerichteten
Vorwurf Barths weiter nachzugehen, aber seine Polemik gegen die Glaubenslehren)

ist mit dem Problem der Aktivität und Passivität des Glaubens verbunden.

Barth hat sicher darin Recht, dass bei Schleiermacher der Glaube der
Sache nach eine zentrale Stellung in der (Glaubenslehre) einnimmt; er selber

fasst ihn als ein Letztes, das nach der Entfaltung des Glaubensgegenstandes

folgt. Doch ist die im Zitat insinuierte Vorstellung eines seinen Glauben
selbst herbeiführenden Menschen zumindest im Hinblick auf Schleiermacher

abwegig, denn dieser profiliert den Glauben gerade als göttliches Werk. Barth
ist es hingegen, der gleichsam im Gegenzug zur Hintanstellung des Glaubens
diesen umso stärker als Menschenwerk herausstellt.

3. Schleiermachers Glaubenshegriff

Um Schleiermachers Verständnis von Aktivität und Passivität des Glaubens

zu verstehen, ist zunächst bei seiner Bestimmung des menschlichen Selbstbe-

16 F. Schleiermacher: Der christliche Glaube (1821/22), Bd.lf., hg.v. H. Peiter, Berlin / New
York 1984, § 6, 20.

17 KD IV/1, § 63, 828.



212 Jürgen Boomgaarden

wusstseins anzusetzen und von dort über die Christologie zur Frage der

Glaubensentstehung zu kommen18.

Zur Bestimmung unseres Selbstbewusstseins ist für Schleiermacher das Be-

wusstsein von Sichgleichbleiben und Veränderung entscheidend. Einerseits gilt:
«Das Ich an sich kann gegenständlich vorgestellt werden», ich habe eine Vorstellung

von mir - andererseits: «aber jedes Selbstbewußtsein ist zugleich das eines

veränderlichen Soseins»19, in meiner Vorstellung in der Zeit bin ich mir meiner

Veränderung bewusst. Man kann diese beiden Bewusstseinselemente auch im
Sinne eines aktiven Tuns und eines Empfangens beschreiben. Ich stelle mich

mir selbst vor - und erfahre dabei, dass ich auf bestimmte Weise schon geworden

bin. Schleiermacher nennt dies ein «Irgendwiegewordensein»20.

Mein Ausgriff auf ein ursprüngliches Bewusstsein meiner selbst, wie ich

bin, endet beim Bewusstsein: So bin ich geworden. Und von diesem <So bin ich

geworden) wird mein Bewusstsein wieder zur ursprünglichen Neubestimmung
seiner selbst anheben — und wieder enden bei dem Bewusstsein eines Irgend-
wiegewordenseins. Dass ich geworden bin, das liegt an meinem Sein in der Zeit,
in der Welt.

Damit hat Schleiermacher die Grenze der ureigensten Selbsttätigkeit des

Menschen bezeichnet, die dieser in der Aktivität des Sichselbstbewusstwerdens

ausübt. Der Mensch kann sich sich selbst nicht ursprünglich geben, sondern

empfangt sich je neu, wie er geworden ist. Das ist seine Abhängigkeit von seinem

In-der-Zeit-sein, von seinem Weltsein. Die Freiheit seiner ureigensten Selbsttätigkeit,

des sich sich selbst Gebens, ist eingeschränkt durch sein Irgendwiegewordensein.

Hier zeigt sich die Grenze seiner Freiheit und damit seine Abhän-

gigkeit.
Das mit dem Freiheitsgefühl stets mitgesetzte Abhängigkeitsgefühl weist auf

die schlechthinnige Abhängigkeit hin, die jedem Menschen als ursprüngliches
Gefühl gegeben ist. Schleiermacher spricht von dem in diesem Selbstbewusst-

sein mitgesetzten «Woher unseres empfänglichen und selbsttätigen Daseins»21.

18 In meiner vereinfachenden Darstellung werde ich auf beide Auflagen der Glaubenslehre
Schleiermachers zurückgreifen und die Unterschiede zwischen beiden vernachlässigen.

15 F. Schleiermacher: Der christliche Glaube (1830/31), Bd. I-II, hg.v. M. Redeker, Berlin
1960, § 4, Nr.l, 24 [= CG (1830/31) § 4/1, 24],

211 Ebd.
21

§ 4/4, 28 (Hervorhebung F. Sch.).



Das höchste Werk des Menschen 213

Dieses Woher kann auch durch den Ausdruck Gott bezeichnet werden. Es ist
eine «an sich unbestimmte Neigung und Sehnsucht der menschlichen Seele» —

wie Schleiermacher in der ersten Auflage seiner Glaubenslehre formuliert22 —,

die in uns ist und uns auf ein göttliches Wesen verweist.

Damit ist der Glaubensbegriff angesprochen. Glauben an Gott bedeutet

nämlich, dass aus dieser unbestimmten Ahnung und Neigung der menschlichen

Seele zu einem göttlichen Wesen eine Gewissheit wird, eine Gewissheit

über das schlechthinnige Abhängigkeitsgefühl als solches. Aber wie kann die

unbestimmte Ahnung zur festen Gewissheit werden? Allein durch Christus.

Das schlechthinnige Abhängigkeitsgefühl ist nicht durchgängig dem Menschen

in gleicher Weise präsent, diesem fehlt allzu oft die «Leichtigkeit [...], das

Gottesbewußtsein in den Zusammenhang der wirklichen Lebensmomente
einzuführen und darin festzuhalten [.. .]»23. Der Mensch bedarf einer Erlösung von
dieser «Gebundenheit des schlechthinnigen Abhängigkeitsgefühls»24. Chrisms

kann dieses Bedürfnis des Menschen stillen. So ist der Glaube «nichts anders als

die anfangende Erfahrung von der Stillung jenes geistigen Bedürfnisses durch

Christum»25. Die Erlösung durch Jesus Chrisms ist der entscheidende Schlüssel,

um eine mit seinem Leben verbundene Gewissheit über Gott, über die eigene

Abhängigkeit von ihm zu erlangen.
Aber wie geschieht dies? Um die Bedeutung Christi für die unerlöste

Menschheit zu verstehen, muss man nach Schleiermacher das Zentralereignis
der Menschwerdung Gottes betrachten; darin liegt alles zusammengefaltet, was

die Erlösung und Heiligung der Menschen ausmacht.

Schleiermacher deutet die Menschwerdung Gottes in Chrisms als Vereinigung

des göttlichen Wesens mit der menschlichen Natur. Entscheidend ist, in
welchem Verhältnis beide zueinander stehen: Das göttliche Wesen ist bei der

Vereinigung allein tätig und die menschliche Natur allein leidend, nur passiv26.

Doch diese Bestimmung ist nun im Sinne einer Vereinigung zu betrachten.

In der Vereinigung selbst ist wohl Gott allein tätig. Aber wenn Gott und

menschliche Natur vereint sind, liegt es im Charakter einer wirklichen Vereini-

22 Der christliche Glaube (1821 /22), § 10/5, 37.
23 CG (1830/31) § 11/2,77.
24 78.
25

§ 14/2, 97.
26

§ 97, 58.



214 Jürgen Boomgaarden

gung, dass die göttliche Tätigkeit zugleich eine menschliche ist. In der Vereinigung

ist Gott allein tätig, aber im Vereintsein sind Gott und Mensch als Einheit

tätig. Diese Unterscheidung der Vereinigung vom Resultat des Vereintseins in
der Einheit des Geschehens ist die zentrale Denkfigur, die Schleiermachers

Christologie, Erlösungs- und Heiligungslehre steuert. Man versteht den Akt
der Vereinigung und das daraus resultierende Vereintsein erst richtig, wenn
man ihn nicht als ein einmaliges Geschehen im Stall von Bethlehem ansieht,
sondern gewissermassen als ein ständiges Geschehen, ein ständiges in die Zeit
kommendes Anheben27. In jedem Augenblick des Lebens Jesu sind Vereinigung

und Vereintsein neu geschehen. Aber was hat dieses Leben Jesu in seinem

göttlichen Durchpulstsein mit dem Leben der anderen Menschen zu tun? Wie
kann dieses göttliche Tun in der menschlichen Natur Jesu nun das Leben aller

Menschen betreffen?

Das Erscheinen Christi ist für Schleiermacher nicht nur der Ausgangspunkt
der Erlösung; in ihm ist auch schon dem Menschsein überhaupt die Erlösung
gebracht. Schleiermacher verknüpft die Menschwerdung Jesu Christi mit dessen

Erlösungshandeln: «die erlösende Thätigkeit Christi ist nur die Fortsezung
der personbildenden Thätigkeit der göttlichen Natur in Christo»28. Die in
Christus personbildende Tätigkeit Gottes setzt sich durch Christus bei anderen

Menschen fort.
Bei dieser <geistigen Berührung)29 mit Christus - und so mit der göttlichen

Natur — muss sich entscheiden, ob die Entstehung des Glaubens oder der

Glauben selbst mit der Aktivität des Menschen verbunden ist oder nicht.

4. «Minimum an Selbsttätigkeit»

Im Folgenden geht es darum, die alleinige Tätigkeit Gottes in der Erlösung mit
jener Selbsttätigkeit und Empfänglichkeit des Bewusstseins, wie sie anfangs

dargestellt wurde, zusammenzudenken.

So wie sich in Christus das göttliche Sein mit der menschlichen Natur vereint

hat, so kann auch die zur Bekehrung des Menschen führende geistige

Einwirkung nur durch etwas Natürlich-Geschichtliches erfolgen, d.h. vor allem

27 Es geht Schleiermacher in seinen Überlegungen darum, «den ersten Moment in der Stetig¬

keit mit jedem späteren vorzustellen» (§ 97, 59).
28 Schleiermacher: Der christliche Glaube (1821/22) (Anm. 16), § 121/3, 69.
29 Ebd.



Das höchste Werk des Menschen 215

durch das Wort. Christus kommt durch das geistgewirkte Wort ohne eine

Mitwirkung des Menschen in sein inneres Leben und wird so der <Christus in uns>.

Das ergibt sich schon aus der Parallelität der Erlösungstat mit der Menschwerdung

Gottes: Gott allein ist tätig, die menschliche Natur empfänglich.
Wenn die menschliche Natur als empfänglich gedacht wird, bedeutet das

gleichzeitig, dass es sich seitens des Menschen nicht um eine <tote> Passivität

handelt. Wenn der Mensch sich auf die Einwirkung hin «wie Null»30 verhalten

würde, könnte man gar nicht von einer Bekehrung durch das aufgenommene
Wort Gottes sprechen. So ist jene Tätigkeit des Ich, die für das Selbstbewusst-

sein aufgezeigt wurde, zu berücksichtigen. Wie kann aber jene ureigenste

lebendige Tätigkeit des Menschen, seine Selbsttätigkeit, mit der Erlösungswirkung

zusammengedacht werden, ohne dass jene Tätigkeit des Menschen zur

Mitwirkung würde? «[D]ie Aufgabe bleibt stehn, einen mit der Einwirkung
Chrisü in bezug stehenden Tätigkeitszustand zu finden, welcher doch weder

Widerstand wäre noch Mitwirkung.»31
Schleiermacher löst das Problem so, dass er eine Zustimmung des Willens

zur Erlösungswirkung annimmt. Diese Zustimmung des Willens zur Einwirkung

bedeutet ein «Freilassen der lebendigen Empfänglichkeit für dieselbe»32.

Die Empfänglichkeit des Menschen impliziert nach Schleiermacher gleichzeitig
eine gewisse Selbsttätigkeit, die im <Sich-aufnehmend-machen> liegt. Es handelt
sich bei der Aufnahme des Evangeliums um einen leidentlichen Zustand, der

ein «Minimum von Selbsttätigkeit»33 in sich schüesst.

So entsteht der Glaube im Menschen. Der Glaube selbst ist die Wahrung
des neuen Lebenszustandes. Er ist die Gewissheit über die schlechthinnige
Abhängigkeit von Gott, die durch das eigene Durchdrungensein von der Tätigkeit
Gottes gefühlt wird. Glaube ist «ein beständig fortdauernder Gemütszustand»34,

der in der Gewissheit des ständigen Durchdrungenseins von der Tätigkeit Gottes

besteht. Es ist die Gewissheit der schlechthinnigen Abhängigkeit, dass all

mein Tun in der Tätigkeit Gottes gründet.

30 Schleiermacher: Der christliche Glaube (1821/22) (Anm. 16), § 108/6, 169.
31 Ebd.
32 170.
33 Ebd.
34 § 108/1,155.



216 Jürgen Boomgaarden

Schleiermachers Konzeption verlangt dem Menschen kein besonderes

Werk zum Glauben ab, sondern lässt ihn in seiner natürlichen Verfasstheit

glauben. Der Mensch ist schon von seiner Bewusstseinsstruktur her als tätiges
Wesen anzusehen, und die Entstehung des Glaubens durch das Wort Gottes

geht darauf ein, ohne das menschliche Tun zur Mitwirkung zu erheben. Chrisms

würde etwas von seiner erlösenden und versöhnenden Tätigkeit genommen,

wenn man einen Synergismus von menschlichem und göttlichem Tun im
Glauben annähme. So versteht Schleiermacher den Empfang der göttlichen
Einwirkung als eine Aktivität, welche die menschliche Selbsttätigkeit auf ein

Minimum reduziert.

Man könnte Schleiermachers Überlegungen als eine psychologisch
fundierte Weiterentwicklung der Lutherischen Aussage ansehen, der auch Härles

Lösungsversuch verpflichtet war, nämlich dass unsere Tätigkeit darin besteht,
dass wir leiden, dass Gott in uns wirkt35. Aber es ist auch deutlich, wie Luthers

emphatische Rede von dem Werk des Glaubens nur schwer mit der Konzeption

Schleiermachers zu vereinbaren ist. Dieser kann wohl wie Luther den Glauben

als Gotteswerk oder Gottes Tat fassen, aber die dem entgegenstehende
Lutherische Aussage über den Glauben als höchstes Menschenwerk scheint

kein Pendant zu haben. Vielmehr wird das menschliche Werk als minimale,
aber unverzichtbare Ergänzung der göttlichen Tätigkeit gefasst. Während
Luther den Glauben als höchstes Werk des Menschen und als gänzliches Werk

Gottes preist, ohne einen Ausgleich zwischen den beiden Aussagen zu suchen,

werden Gottes- und Menschenwerk bei Schleiermacher in Relation zueinander

gesetzt. Die maximale Tätigkeit Gottes geht mit einer minimalen Tätigkeit des

Menschen einher. Luthers emphatische Rede vom höchsten Werk des Glaubens

findet bei Schleiermacher keine Entsprechung. Das Werk des Glaubens

reduziert sich auf das Minimum an Selbsttätigkeit, wie es zum Empfang des

Heils vonnöten ist.

5. Karl Barths Glaubensbegriff

Schleiermacher hat methodisch einen Standpunkt jenseits des Christentums

gewählt, um im Vergleich der verschiedenen Glaubensarten das Wesen christlicher

Frömmigkeit zu ermitteln. Für Karl Barth muss ein solches Vorgehen

35 Siehe Anm. 7.



Das höchste Werk des Menschen 217

schon daran scheitern, dass kein Weg von einem allgemeinen Glaubensbegriff
zum konkret christlichen führt. «Der christliche Glaube ist keineswegs ein allgemein

bekanntes und als solches Jedermann verständlich zu machendes Faktum

und Phänomen.»36 Das würde Schleiermacher freilich auch so nicht behaupten,
da der Bezug auf Jesus Christus und nicht eine aus einer allgemeinen
Anthropologie entnommene Eigenschaft den christlichen Glauben von anderen

Glaubensweisen unterscheidet. Barths Behauptung, dass der christliche Glaube

zwar nicht in sich selbst gründe, aber doch exklusiv sich selbst erkenne und

bekenne, dürfte wiederum auf Schleiermachers Skepsis dem Versuch gegenüber

stossen, [«d]as Wesen des Christenthums von vorne herein zu bestimmen
wollen»37. Eine solche — für Schleiermacher — «Weltweisheit [...] hat es noch nie

so weit bringen können, daß das, was sie von oben her abgeleitet, sich wirklich
als dasselbe gezeigt mit dem, was uns geschichtlich gegeben ist»38. Barth würde

hiergegen einwerfen, dass es gerade zu Gottes Weisheit gehört, dass das «von
oben her» Kommende uns geschichtlich gegeben worden ist — und so zeigt
sich, dass es ein schwieriges Unterfangen ist, die Unterschiede zwischen beiden

theologischen Konzeptionen schon nur in ihrer groben Linienführung zu
skizzieren. Aber die sich von Schleiermacher bewusst absetzende Bestimmung
des Glaubens ist im Barthschen Entwurf offensichtlich. Während Schleiermacher

vom Glaubensbegriff ausgehend dessen besonderen Inhalt entfaltet,
erschliesst sich bei Barth vom Inhalt des Glaubens der Glauben selbst.

Ist Schleiermachers Vorgehensweise einem methodischen Verfahren

geschuldet, bei dem man den eigenen christlichen Standpunkt zuerst gleichsam
ruhen lässt, um ihn dann «mit größerer Sicherheit»39 behaupten zu können,

so ist Barths Vorordnung des Glaubensgegenstandes vor dem Glauben selbst

inhaltlich begründet. Der christliche Glaube ist seinem Gegenstand nachgeordnet,

weil diese Nachordnung sein Wesen ausmacht. «Glauben heißt: Folgen,

seinem Gegenstand folgen.»40 Es handelt sich um den Vollzug einer

Entsprechung zu seinem Gegenstand. Der Glaube wird von Barth im Sinne einer

36 Barth, KD IV/1, § 63, 827 (Hervorhebung, K. B.).
37 Schleiermacher: Der christliche Glaube (1821/22) (Anm. 16), § 6/2, 21.
38 Ebd.
39

§ 6/3, 22.
40 Barth, KD IV/1, § 63, 829 (Hervorhebung, K. B.).



218 Jürgen Boomgaarden

«Subjektivierung einer objektiven res»4' verstanden. Der (Gegenstand), die (Sache

selbst), ist Jesus Christus, der lebt und jedem Menschen gegenwärtig ist.

Scheint Barth in dieser Bestimmung - wie gewohnt — die christozentrische

Fundierung seiner Theologie auch für den Glaubensbegriff geltend zu
machen, so ist doch ein wichtiger Vorbehalt zu beachten, der mit der strengen
Scheidung von Glauben und Glaubensgegenstand gegeben ist. Barth kritisiert
nicht nur eine Theologie, bei welcher der Glaubensgegenstand gleichsam vom
menschlichen Glauben selbst aufgesogen wird und der glaubende Mensch ins

Zentrum der christlichen Wahrheit rückt, sondern auch eine Theologie, bei

der in umgekehrter Weise der Glaube mit seinem Glaubensgegenstand
konfundiert. Der Glaube folgt nicht seinem Gegenstand, sondern geht in ihm auf.

Eine solche Theologie hat Barth beim jungen Luther ausgemacht, und zwar
in dessen Versuch, «die Geschichte Jesu Christi mit der Geschichte des

glaubenden Menschen und diese mit jener koinzidieren zu lassen»42. Die Heilstat

Jesu Christi bleibe nicht Gegenstand des Glaubens, sondern die Wahrheit des

Glaubens selbst bestehe vielmehr darin, «daß der Mensch [...] sein Kreuz auf
sich nehme, mit Christus sich selbst und der Welt sterbe, um so für die Zukunft
seines Lebens offen zu werden»43. Das Heilsereignis vollziehe sich selbst im
Glauben.

Es ist interessant zu sehen, dass diese Kritik Barths nicht nur den

Glaubensbegriff Luthers durchaus sachgemäss aufnimmt, sondern formal auch den

Schleiermachers trifft. Auch Schleiermacher integriert die in Jesus Christus
geschehene Heilstat Gottes in den Vollzug des Glaubens — nur hat er nicht wie

Luther Jesu Tod und Auferstehung in das Zentrum des Glaubens gerückt,
sondern das Ereignis der Inkarnation, wenn sich im Glaubenswirken Christi die

göttliche Tätigkeit der Personwerdung Jesu Christi fortsetzt. In diesem Sinne

hätte Schleiermachers Theologie eher das Prädikat christozentrisch verdient
als diejenige Barths — freilich in einem Sinne, der für letzteren den Menschen

selbst zum <Heilstäter> erheben würde.

Aber der Glaube «ist nicht das Ereignis der Heilstat Gottes. Er kann dieser

nur folgen. Er ist ihr grundsätzlich nach- und untergeordnet.»44 Mit die-

41 828.
42 858.
43 857.
44 867.



Das höchste Werk des Menschen 219

ser Bestimmung gelingt es Barth, das Problem der Aktivität oder Passivität

im Glauben, die Frage nach dem Glauben als Gottes- und/oder Menschenwerk

weitgehend aufzulösen. Durch die strenge Scheidung von Glauben und

Glaubensgegenstand werden implizit Gott und Mensch so geschieden, dass

der Mensch in seinem Glauben sein eigenes Werk tun kann, ohne das Wirken

Gottes, sein alleiniges Glaubenswirken zu <gefährden>. Gott wirkt ein Wissen

im Menschen, das diesen umfassend einnimmt und eine dem Erkannten

entsprechende freie Glaubenstat des Menschen nach sich zieht. Der Glaube ist so

«eine menschliche Tätigkeit, an Spontaneität, an ursprünglicher Freiheit sogar
mit keiner anderen zu vergleichen»45. Dieser Tätigkeit liegt eine andere — göttliche

— Tätigkeit zugrunde, «das Sein und Tun Jesu Christi in der den Menschen

zum Glauben erweckenden Macht seines Fleiligen Geistes»46. Beide Tätigkeiten

sind sorgfältig zu unterscheiden; Barth redet im Flinblick auf den Glauben

«von einer in der Tat Gottes begründeten freien Tat des Menschen, des

menschlichen Herzens, nicht aber von der Tat Gottes selbst und als solcher»47.

6. Aktivität und Kreativität des Glaubens

Der Gedanke der Nachordnung des Glaubens gegenüber seinem Gegenstand

ermöglicht es Barth, den Glauben nicht im Sinne einer irgendwie mit der

göttlichen Aktivität vermittelten menschlichen Passivität erklären zu müssen,

sondern stattdessen ihn als eine der Tat Gottes entsprechende eigene Tat des

Menschen aufzufassen.

Diese Lösung Barths mag angesichts der von ihm gebrauchten Bilder für
den Glauben zuerst etwas irritieren. Wenn Glaube in der Widerspiegelung der

Herrlichkeit des Herrn besteht (nach II Kor 3,18), in einem Augenaufschlag,
in der «simple[n] Entdeckung des Kindes, daß es sich im Hause seines Vaters

oder auf dem Schoß seiner Mutter befindet»48, dann scheint durchaus die Pas-

45 828.
46 847.
47 857 (Hervorhebung, K. B.). Dem scheint entgegenzustehen, dass Barth in seiner Schöp¬

fungslehre sehr wohl feststellen kann, «daß der Glaube ebenso ganz Gottes Werk und das

des Menschen» (KD III/3, §49, 284, siehe auch 282) sei. Aber schon hier ist die spätere

Präzisierung im Sinne einer Folge angelegt, wenn das göttliche Werk in der (Gefangennahme)

durch das Wort Gottes besteht und den Menschen dazu befreit, «das ganze Werk des

Glaubens wirklich selbst aus[zu]richten» (284).
48 KD IV/1, §63, 836.



220 Jürgen Boomgaarden

sivität des Glaubenden betont zu werden. Aber der Akzent bei diesen Bildern

liegt vor allem auf dem kognitiven Moment, wie Barth in der den Glaubensbegriff

auffächernden Trias von Anerkennen, Erkennen und Bekennen erläutert.

Es handelt sich hierbei um Tätigkeitsbegriffe, welche auch die Widerspiegelung

als ein tätiges Geschehen seitens des Menschen verstehen wollen49. Die
Anerkenntnis im Sinne eines Gehorsams ist für den Glauben grundlegendes
Merkmal und schliesst ein Erkennen ein — es ist «kein erkenntnisloser, kein

blinder, einsieht- und verständnisloser, kein als bloße Gefühlsbewegung oder
als bloßer Willensakt sich ereignender Gehorsam»50. Ist das Erkennen eine

aktive Tat des Menschen, so ist es doch nicht als kreative Handlung zu verstehen.

«Es verändert nichts, es ist als menschliche Tat nur die Bestätigung einer schon

geschehenen Veränderung: eben der Veränderung der ganzen menschlichen

Situation, die im Tod Jesu Christi geschehen, in seiner Auferstehung offenbart
und deren Zeuge die christliche Gemeinde ist.»51 Hier findet sich bei Barth die

Bestimmung des Glaubens wieder, die bei Luther im Sinne reiner Passivität

und bei Schleiermacher als ein Minimum an Selbsttätigkeit bedacht wird. Die

Handlung des Glaubens ist nicht in einem schöpferischen Sinne zu verstehen.

Der Glaubensakt besitzt keinen <kreatorischen Charakter), ansonsten würde er
seine Voraussetzung verleugnen; er offenbart auch nicht, was für einen geschehen

ist, weil das Heil Gottes in Christi Auferstehung schon für die Menschheit

offenbar geworden ist. Als Bestätigung wiederholt der Glaube nur, was schon

da ist.

Aber Barth bleibt bei diesem negativen Urteil über eine mögliche Kreativität

des Glaubensaktes nicht stehen. In einer bestimmten Hinsicht kann er

von einem kreatorischen Glaubensakt sprechen. Dazu ist nochmals die

Bestimmung des Glaubens als (Folgen, seinem Gegenstand folgen) aufzunehmen.

Auch wenn Barth zwischen dem Glaubensgegenstand, dem neuschaffenden,
kreativen Heil in Jesus Christus, und dem nur bestätigenden Glauben des

Nachfolgenden strikt unterscheidet, so ist doch das, was aus dem Heil für den

Nachfolgenden folgt, höchst kreativ — es hat für ihn Folgen, geht es doch um
seine Neuschöpfung! Diese Neuschöpfung hebt im nachfolgenden Glauben

der Menschen selbst allerdings nur an — es handelt sich noch nicht um «die

49 847.
50 851.
51 840 (Hervorhebung, K. B.)



Das höchste Werk des Menschen 221

in ihm [sc. Jesus Christus] veränderten Menschen»52 —, aber im Zeugnis des

Glaubens bezeugen sie, dass es ihnen geschehen ist. Das die Einzelnen (noch)
nicht verändernde Zeugnis stellt sie in eine andere Situation: Sie «sind nun
eben inmitten aller anderen Menschen Christen-. Menschen in dieser besonderen

Menschlichkeit»53. Diesem Sachverhalt wohnt ein kreatorischer Charakter

inne, der nicht kausal durch den Menschen verursacht wird, sich aber in
seinem Tun einstellt. Deshalb sind die Täter selbst nicht kreativ, aber das Tun

selbst, das Ereignis ihres Glaubens ist von kreatorischer Art. Es wird deutlich,
dass Barths Nachordnung des Glaubens gegenüber dem Heil in Jesus Chrisms

der Nachordnung des Einzelnen gegenüber seiner neuen Situation entspricht.
Diese ist dadurch gekennzeichnet, dass «der glaubende Mensch von vorn wie

von hinten und so im Kreis»54 von Jesus Chrisms umgeben ist. Indem dieser in
der Macht des Heiligen Geistes den Menschen zum Glauben beruft, «schafft

er die Voraussetzung, auf Grund derer der sündige Mensch glauben kann und
tatsächlich glaubt»55.

Barth beschreibt mit seiner Rede von der neuen, durch Christi Tun

hervorgebrachten Situation des Menschen eine Vermittlungsinstanz zwischen

Gott und Mensch, welche die Passivität nicht des Glaubens selbst, sondern

ihm vorausgehend die des Menschen impliziert. Die Situation wirkt auf mich
durch den Heiligen Geist, so dass ich «erreicht, gefunden und ergriffen bin»56.

Der vermittelnde Ort ist konkret gesagt die christliche Gemeinde. In ihr
widerfährt) mir Autorität und Freiheit Jesu Christi57. Durch die Eröffnung dieser

vermittelnden Ebene zwischen Gott und Mensch vermeidet es Barth, den

Glauben als kreatorisches Werk Gottes im Menschen aufzufassen — und ihn als

Werk des Menschen verneinen zu müssen — wie ihn von der Kreativität Gottes

abzuschneiden — und ihn als kreatorisches Werk des Menschen verstehen

zu müssen. Gott ist kreatorisch im Erschaffen der Heilssituation, in der dem

Menschen etwas an ihm selbst widerfährt. Weil Gott <nur> in dieser Indirektheit
beim Menschen am Werk ist, ist Raum geschaffen für den Glauben als Werk

52 Ebd.
53 Ebd.
54 841.
55 Ebd.
56 KD IV/1, § 63, 842.
57 849.



222 Jürgen Boomgaarden

des Menschen, sogar in einer für diesen kreatorischen Weise, indem durch das

Bekenntnis das eigene Neusein angeeignet wird, das man selbst nicht geschaffen

hat.

Weil die Heilssituation die Tat Gottes selbst ist, ist der Glaube nicht die Tat

Gottes, sondern die — wie oben schon ausgeführt58 — in der Tat Gottes begründete

freie Tat des Menschen.

Barths Lösung der Frage nach dem Glauben als Menschen- und/oder
Gotteswerk ist in ihrer konsequenten und umsichtigen Durchführung
beeindruckend. Doch ist diese Lösung mit bestimmten Akzentsetzungen versehen,

welche auch als Probleme wahrgenommen werden können. Auffällig ist die

stark kognitiv ausgerichtete Auffassung des Glaubensbegriffs: Anerkennen,
Erkennen, Bekennen. Auch wenn Barth sie als menschliche Tätigkeiten auf-

fasst, besitzen sie doch einen deutlichen Widerfahrnischarakter. Das ist auch

ganz im Sinne Barths, weil sie ja nach ihm aus einer Widerfahrnis des

Menschen heraus entstehen. Diese Widerfahrnis wird aber wiederum so beschrieben,

dass sie die Menschen (zuerst) nicht verändert — «noch nicht als die in ihm
[sc. Jesus Christus] veränderten Menschen»59 ist diesen etwas geschehen. Aber
wie soll man als noch nicht in Christus veränderter Mensch das Heil erkennen

können? Wie soll es zu einer solchen Erkenntnis kommen, wenn der Mensch

wohl in seiner Situation, aber nicht für sich selbst verändert ist? Der Verweis

auf die veränderte Situation als Auslöser der Erkenntnis darf wiederum nicht

zu stark akzentuiert werden; sonst wird dem Erkennen sein Tätigkeitscharakter

genommen und es selbst zu einem Widerfahrnis. Sonst öffnet der Mensch

im Glauben nicht die Augen — wie auf dem Schoss seiner Mutter —, sondern

werden ihm durch die Situation die Augen geöffnet. In der veränderten Situation

erblickt der noch nicht veränderte Mensch sich neu in seinem Heils^ustand in Jesus Christus.

Barth hat den Menschen gewissermassen in den passiven, in der Heilssituation

neugewordenen und den noch alten, jenen im Glauben aktiv erkennenden

aufgeteilt und damit den Glauben als Werk des Menschen einsichtig gemacht. Das

Problem, ob der Glaubensakt passiv oder aktiv zu fassen sei, taucht aber in der

Vermittlung zwischen altem und neuem Menschen wieder neu auf und führt

zu der stark kognitiven Ausprägung des Glaubensaktes, in der dessen passive

und aktive Anteile miteinander vermittelt werden.

58 Siehe Anm. 47.
59 KD IV/1, § 63, 840.



Das höchste Werk des Menschen 223

7. Gutters Glaubensbegriff

Hat Schleiermacher den Glauben im Sinne eines Gotteswerkes an uns verstanden,

dem wir durch unser Empfangen eine geringfügige Selbsttätigkeit beigeben,

so wird bei Barth der Glaube streng als Menschenwerk gefasst, das aber

aus einem Handeln Gottes am Menschen herrührt.

Vergleicht man diesen Befund mit den Lutherischen Aussagen zum Glauben,

so zeigt sich, dass die bei ihm im Glaubensbegriff unausgeglichen erscheinende

Spannung zwischen Menschen- und Gotteswerk in unterschiedlicher

Weise aufgelöst wird. Schleiermacher bezieht beide <Werke> aufeinander und

entfaltet sie als das Empfangen einer Wirkung. Barth hingegen bringt beide

Werke> in einen Folgezusammenhang, bei dem das menschliche Werk auf das

göttliche folgt.
Man könnte fragen, ob eine strengere Systematisierung der Aussagen

Luthers zum Glauben nur mit einem Verlust ihrer Gegensätzlichkeit zu erkaufen

ist. Aber mir scheinen Luthers Voten für den Glauben als Gotteswerk und

zugleich vornehmstes Menschenwerk im Vorgang und in der Struktur des Glaubens

selbst begründet; sie sollen im Folgenden näher betrachtet werden. Der
Glaube ist das höchste Werk im Vergleich zu allen anderen, weil es ein Werk
Gottes ist und nicht des Menschen:

«[...] tantum ne vilem habeas fidem, quae opus est omnium operum excellentissimum
et arduissimum, quo solo, etiam si caeteris omnibus carere cogereris, servaberis. Est
enim opus dei, non hominis, sicut Paulus docet [Eph 2,8] ,»60

Der Glaube ist das höchste Werk des Menschen, weil er gerade nicht sein Werk
ist. Wie ist das zu verstehen?

In drei Punkten soll gezeigt werden, wie diese paradoxe Aussage zu deuten

ist und sich konsequent aus Luthers Glaubensbegriff ergibt.

Grundlegend für das Lutherische Verständnis ist die Strukturierung der

Glaubensbewegung durch die Heilstat Jesu Christi in Kreuz und Auferstehung.

60 WA 6, 530,14-17 — Babylonica, 1520. «[...] nur daß du den Glauben nicht gering achtest:

Der Glaube ist nämlich von allen Werken das hervorragendste und schwierigste. Denn nur
durch dieses kannst du gerettet werden, auch wenn du auf die anderen alle zu verzichten

gezwungen wärest. Denn der Glaube ist Gottes Werk, nicht des Menschen - wie Paulus

(Eph 2,8) lehrt» (Übersetzung: Martin Luther: Von christlicher Freiheit. Schriften zur
Reformation. Übertragen und kommentiert von H. Beintker, Zürich o. J., 431 f.).



224 Jürgen Boomgaarden

Wie Barth sachgemäss skizziert — und kritisiert —, ist bei Luther die Heilstat

Jesu Christi nicht etwas dem Glauben Vorausgehendes, von ihm strikt Geschiedenes;

Kreuz und Auferstehung Christi sind vielmehr dem Glauben selbst in
sein Wesen eingeschrieben. In einem ersten Punkt (a) soll aufgezeigt werden,
wie Kreuz und Auferstehung Jesu Christi den Glauben des Menschen prägen.

Aus der Deutung von Kreuz und Auferstehung Jesu Christi für den
Menschen ergibt sich das Verständnis des Glaubens als Menschen- und Gotteswerk.

Kreuz und Auferstehung markieren jeweils einen Moment der Glaubensbewegung

und eröffnen dem Menschen das Werk des Glaubens, das sich von
seinen anderen Werken radikal unterscheidet. Wie Gottes- und Menschenwerk im
Glauben zusammenkommen, soll in einem zweiten Punkt (b) behandelt werden.

Die aus der Deutung von Kreuz und Auferstehung gewonnene Einsicht in
den Glauben als Gottes- und Menschenwerk lässt ein Problem ungelöst, das

den Anfang der Glaubensbewegung betrifft. Man könnte Luther in der Weise

missverstehen, dass die Glaubensbewegung gewissermassen eine vom Unglauben

geschiedene Glaubensstruktur beschreibt. Der Mensch würde also durch

Gott vom Unglauben zum Glauben gebracht und dann sein Glaubenswerk

vollbringen. Dem Glauben als Gotteswerk würde der Glaube als Menschenwerk

folgen. Das ist aber nicht die Lutherische Vorstellung. Es ist in einem

dritten Punkt (c) deutlich zu machen, dass nach Luther der Glaube selbst eine

Bewegung vom Unglauben zum Glauben ist.

a) Kreuz und Auferstehung Christi entfalten dort ihre rechte Bedeutung für
den Menschen, wo sie diesem eine neue Identität geben. Die Sünde hat so tief
vom Wesen des Menschen Besitz genommen, dass sie nur durch eine radikale

Neuwerdung des Menschen beseitigt werden kann. Luther findet für diesen an

Kreuz und Auferstehung gebundenen Identitätswechsel des Menschen sehr

eindrückliche Worte:

«Es mus ein frembdes komen, das nicht mein ist und das ich nicht haben kan. So

kostet es nu einen Christen nicht mehr denn das ansehen mit dem hertzen. Der fro-
me Christus heisset itzt Martinus, Petrus und Magdalena, der Christus ist am stillen

freytag Petrus worden, der yhn doch verleugnet hat, Aber am ostertage kompt er erfur
und spricht: hie ist kein sunde mehr.»61

61 WA 32, 46,8-13 — Predigt am Ostersonntag, 1530.



Das höchste Werk des Menschen 225

Der Identitätswechsel ist nicht in dem Sinne zu verstehen, dass der Mensch

die Identität Christi annimmt, sondern Christus unsere; er beginnt «am stillen

freytag», im Tod Jesu Christi. Damit ist die Sünde des Menschen noch nicht

beseitigt, aber dieser ist nun mit seiner Sünde Jesus Christus unauflöslich
verbunden. Erst am Ostertag, durch die Auferstehung Christi, ist die Sünde

hinweggenommen:

«Am stillen freytag sähe ich noch alle meine sunde an Christo hangen, aber am Oster-

tage sind sie alle hinweg [...] die sund und der tod kunnen uns wol ein schrecken ein

jagen, aber weil wir einen sterckern wissen, der an dem ostertag aufferstanden ist, on
alle sunde, nehmen wir uns solcher aufferstehung an und gleuben, das wir ynn sunden

gerechtigkeit und ynn dem tod das leben haben durch Christum.»62

Die Sünde des Menschen wird nicht <in einem Moment) beseitigt, sondern in
einer Bewegung, bei der die Sünde durch Christus am Kreuz zuerst geradezu
sichtbar gemacht und dann durch den Auferstandenen ausgelöscht wird. Diese

Bewegung ist dem Glaubenden in seinem Glauben inhärent und schenkt ihm
eine neue Identität. Der Glaubende steht dem Geschehen von Kreuz und
Auferstehung nicht gegenüber und meditiert es; im Glauben ist er selbst in dieses

Geschehen hineingezogen. Mit Jesus Chrisms stirbt der Mensch im geistlichen
Sinne und steht von Sünde befreit mit ihm zu neuem Leben auf. Luther hat

schon früh in seiner Römerbriefvorlesung die Einsicht gewonnen, dass die den

Glaubenden mit einschüessende Nichtigkeit des Kreuzes, seine Neuwerdung
und sein neues Sein durch den Auferstandenen nicht eine blosse am Anfang
des Glaubens stehende Bewegung, sondern das ständige Geschehen des

Christenlebens darstellt63. So ist es auch verständlich, dass Luther in seiner Disputatio
de homine den Menschen durch das Rechtfertigungsgeschehen definiert und die

Schöpfung Gottes am Anfang zum Vorbild nehmen kann, gemäss welcher der

Mensch durch den rechtfertigenden Glauben eine neue Kreatur wird64. Wie
ist diese radikale Neuwerdung verständlich zu machen, da der Mensch nicht
wiederum in seiner Mutter Leib gehen und geboren werden kann) (Joh 3,4)?

62 WA 32, 45,23f.27-30.
63 WA 56, 442,8f.l5-17 - Römerbriefvorlesung, 1515/16. Zur Auslegung dieser Stelle siehe

W. Joest: Ontologie der Person bei Luther, Göttingen 1967, 327ff.; Stoellger: Passivität aus

Passion (Anm. 9), 271 ff.
64 Vgl. WA 39/1, 177,3f. - Disputatio de homine, 1536, These 35.



226 Jürgen Boomgaarden

Die grundlegende Veränderung im Glauben bedeutet eine neue Ausrichtung

des Menschen, in die dieser ganz in seinem Wesen eingeht. Neu ist der

Mensch nicht darin, dass auf einmal ein anderer Mensch da ist — was ja unserer

Erfahrung auch gänzlich widersprechen würde —, sondern er ist in seinem

Wesen neu, er ist nun in besonderer Weise ein <Beziehungsmensch>. Er lebt aus

und in der Gottesbeziehung, was sich bis in seine leiblich-seelische Verfasstheit

hin auswirkt, auch wenn an dieser sein Wesen nicht hängt65.

Die Neuwerdung im Glauben gibt dem Menschen eine neue Lebensmitte,

durch die er sich von seinen bisherigen Erfahrungen oder besser seinem

<Erfahrungen-machen> löst. Der Mensch ist nun auf Gottes Wort ausgerichtet,
dessen Zusage er durch das Werk des Glaubens ergreift. Er ist darin aus sich

herausgesetzt in eine Zukunft, in oder mit der er sich selbst in Jesus Christus

ergreift. Das Ergreifen beschreibt die Bewegung des Glaubens — nicht dass der

Mensch den Glauben wie jede andere Tätigkeit aufnimmt, sondern er ist im

Ergreifen selbst ganz präsent. Man könnte pointiert sagen, dass der Mensch

so ergriffen ist von dem, wonach er sich ausstreckt, dass er ganz in seinem

<Ergreifen> aufgeht. Der Aspekt des Ergreifens (apprehendere) wird von Luther
immer wieder in seiner Beschreibung des Glaubens betont. Dabei will er Christus

wohl als Gegenstand des Glaubens, aber nicht im Sinne eines blossen

Objektes verstehen, weil Christus selbst schon im Glauben gegenwärtig ist66. Im
Glauben ist der Mensch mit Christus vereint. Es deutet sich hier schon an, dass

der Mensch etwas im Glauben tut, was sich von allen anderen seiner Werke

unterscheidet. Der Glaubende hat im Glauben kein Objekt, dem er als (Subjekt)

gegenübersteht und das er von sich aus ergreift; im glaubenden Ergreifen
selbst ist ihm das zu Ergreifende vielmehr schon gegenwärtig. Sein Ergreifen
ist von dem zu ergreifenden Christus her gehalten.

b) Die eben beschriebene Neuwerdung des Menschen, sein Ausgang aus der

eigenen Nichtigkeit, die ihm durch den Kreuzestod Christi aufgedeckt wird,
ist für das Lutherische Glaubensverständnis entscheidend, das heisst für die

rechte Weise, menschliches und göttliches Glaubenswerk miteinander zu
verbinden. Wenn aufseiten des Menschen im Anheben des Glaubens die eigene

Nichtigkeit steht, ist schon ein statisches Gegenüber von Mensch und Gott in

65 WA 40/1, 288,27-30 — Galaterbriefkommentar, 1535.
66 228,33 - 229,15. Vgl. auch 533,29f.



Das höchste Werk des Menschen 227

der Glaubensbeziehung transzendiert. Eine mehr oder weniger fixe

Gegenüberstellung von Gott und Mensch mit Handlungen der einen oder anderen

Seite kann das Ereignis des Glaubens nicht fassen und führt zu nicht lösbaren

Aporien in der Darstellung des Glaubensbegriffs. Da der Glaube von Luther
als eine Neuwerdung des Menschen begriffen wird, ist nicht ein Mensch

gegenüber Gott da, der dann glaubt oder nicht, sondern nur im Glauben ist der

Mensch im wesentlichen Sinne. Damit ist schon deutlich, dass er aus sich selbst

heraus gar nicht glauben kann, weil er selbst in seiner Gottabgewandtheit nichtig

ist. Aber damit ist nicht gesagt, dass der Mensch das Werk des Glaubens

nicht vollbringen könne. Er kann es vollbringen, weil Gott ihm nicht nur im
Kreuzestod Christi seine Nichtigkeit aufdeckt, sondern in der Auferstehung
Christi auch das verheissene Heil, an dem der Mensch im Glauben hängt. Wie

sind göttliches und menschliches Glaubenswerk voneinander abzugrenzen und
aufeinander zu beziehen?

Der Glaube liegt begründet in der zweifachen Tat Gottes, seiner Hingabe
an den Menschen bis zum Tod am Kreuz und zu seiner Auferstehung. Deshalb

ist ergan^ Gottes Werk. Gott deckt nicht einfach die Nichtigkeit des Menschen

im Kreuzestod Christi auf, sondern macht sie sich zu eigen. Wäre dem nicht

so, würde der Mensch in seiner Nichtigkeit vergehen; aber durch Christus wird
diese Nichtigkeit zu einer heilvollen gemacht. Gott hat die Nichtigkeit des

Menschen in Jesus Christus am Kreuz zu seiner gemacht, und in dieser

Nichtigkeit des Gekreuzigten nimmt nun die neue Identität des Menschen ihren
Anfang. Denn in dieser Nichtigkeit des Gekreuzigten zu sein, bedeutet mit dem

Gekreuzigten als dem Auferstandenen zu sein und damit Hoffnung und
Zukunft zu haben. Die Neuwerdung des Menschen spannt sich zwischen Christi
Kreuzestod und seiner Auferstehung auf und liegt in diesem Geschehen

begründet. Der Mensch steuert zu seiner Neuwerdung nichts bei; sein Vertrauen

in das göttliche Geschehen von Kreuz und Auferstehung im Menschen Jesus

Christus wird vielmehr selbst durch dieses Geschehen getragen:

«wie sollten wyr denn durch unßer krefft konden das höhiste werck thun, nemlich

glewben? [...] Gottis krafft muß da seyn und ynn uns wircken, das wyr glewben [...]
wenn Gott den glawben schaffet ym menschen, so ists jah so eyn groß werck, als

wenn er hymel und erden widder schaffet.»67

67 WA 12, 270,14-23 - Erster Petrusbrief gepredigt und ausgelegt, 1523.



228 Jürgen Boomgaarden

In der Eigentümlichkeit des Heilsgeschehens, das in einer Nichtigkeit ansetzt,
in die Gott selbst im Kreuzestod Christi hineingeht, liegt es begründet, dass

hier der Glaube als das höchste menschliche Werk vollzogen werden kann. Gott
gibt dem Menschen in dessen Nichtigkeit nicht eine Kraft, durch die er nun
selbst zu glauben versuchen kann; vielmehr nimmt er ihm seine vermeintlichen
Glaubenskräfte und konfrontiert ihn mit seiner — im doppelten Sinne — eigenen

Nichtigkeit. Ist so der Mensch aller Kraft beraubt, bleibt ihm nichts anderes

übrig, als in der Nichtigkeit auf das in der Auferstehung Christi gebrachte Heil
zu hoffen, ihm zu vertrauen. So von der Nichtigkeit des Kreuzes ausgehend
kann der Mensch in einer ganz anderen Weise als bisher Werke vollbringen und
wahrhaft glauben. Er handelt nicht, indem er gibt und aus sich heraus wirkt,
sondern indem er das mit der Auferstehung gebrachte Heil <aktiv> empfängt,
nimmt, erleidet. Weil er durch den Kreuzestod Christi von der eigenen
Nichtigkeit befreit und in der Nichtigkeit des Kreuzes seinen Lebensort hat, kann er

nun vom anderen her, von dem verheissenen Heil her handeln. Er trägt selbst

nichts zu seinem Empfangen und Nehmen bei, sondern die Kraft des Empfangens

liegt im Empfangen selbst, und das Nehmen wird selbst genommen. Das

ist dem natürlichen Menschen völlig unverständlich (vgl. I Kor 2,14), weil er
sein Nehmen und Empfangen eben nur als sein eigenes verstehen kann. Durch
Kreuz und Auferstehung ist der Mensch zu einem neuen Werk geschaffen (vgl.

Eph 2,10), so dass er nicht bloss andere Werke wirkt, sondern Werke anders

macht. Sein Tun hat sich verändert, im Glauben tut er etwas, was nicht wie
bisher sein Werk ist. Diese Veränderung ist durch den Geist Gottes bewirkt;
deshalb kann Luther den Glauben auch als das grösste Werk des Heiligen Geistes

bezeichnen68.

Der Glaube ist aufgrund seines Verheissungsbezugs ein Werk der besonderen

Art, mit unseren anderen Werken nicht vergleichbar. Weil der Glaube

seinen Halt nur in der Verheissung Gottes hat, kann Luther auch von offerre

/ porrigere (anbieten / darreichen) der Verheissung als dem Werk Gottes und

manum admovere / accipere (die Hand ausstrecken / annehmen) als dem Werk des

Glaubens sprechen, ohne dass damit einer synergistischen Heilsvermittlung
das Wort geredet wird69. Die recht verstandene Einheit von Gotteswerk und

68 WA 40/111, 73,27-31 - Vorlesung über die Stufenpsalmen, Auslegung zu Ps 121,8; 1540.
69 WA 42, 565,15-18.29f.38-40 - Auslegung zu Gen 15,6, 1535-45. Ausserhalb dieses chri-

stologischen Kontextes würde der Glaube zu einem teilweise (natürlichem Werk des Men-



Das höchste Werk des Menschen 229

Menschenwerk im Glauben erlaubt es, den Glauben auch im Sinne einer Gabe

zu verstehen, die Gott dem Menschen gibt, der ihn darum bittet. Im Glauben

streckt der Mensch die Hand nach Gott aus, weil er zugleich seiner eigenen

Kraftlosigkeit gewahr ist; und indem er die Hand nach Gott ausstreckt, wird er

sich dessen bewusst. Ausserhalb des Glaubens kann der Mensch seine Hand

nur ausstrecken, wenn er selbst die Kraft dazu hat. In Luthers Auslegung zu

Joh 6,65 heisst es:

«[...] Christus wil sagen in den wortten: <Niemandt's kompt zu mir>, als das der glaube

gottes gäbe sei, ehr gibt ihnen auch gerne, allein man mus ihnen von gott bitten [...]
Auff das ein iglicher erkenne, es sei gottes gäbe, undt ehr wils ihm nicht lassen abste-

len, ehr wils auch niemandts versagen noch verbergen, sondern fur eine gäbe gottes
erkendt haben, auff das man ihnen drumb bitte, es ist nicht meine krafft, verzweiffle
an dir selber undt tröste dich alleine blos gottes krafft undt macht.»70

c) Es ist noch ein Problem näher zu beleuchten, das den Anfang der

Glaubensbewegung betrifft. Wie gelangt der Mensch in die Nichtigkeit des Kreuzes,

um dort sein Glaubenswerk zu vollbringen? Bedarf es hier nicht noch
eines <vorauslaufenden> Glaubens, um eben zu der Kreuzestat Jesu Christi
Vertrauen zu fassen? Stellt sich hier nicht die alte Problematik ein, wie der

nicht glaubende und nicht glauben könnende Mensch zum Glauben gelangt —

und damit das Dilemma einer unmöglichen <Aufteilung> von Gotteswerk und
Menschenwerk?

Zuerst ist darauf hinzuweisen, dass die von Christus am Kreuz sich zu

eigen gemachte Nichtigkeit des Menschen nicht nur diejenige des glaubenden
ist, sondern die aller Menschen. Dennoch wird nur dem glaubenden
Menschen seine von Christus angenommene Nichtigkeit zu einer heilvollen.

sehen, diesem würde die Verheissung zu einer Aufforderung, das neue Leben von sich

aus ergreifen zu wollen. Der Mensch müsste von sich her wohl nicht die Kraft, weil Gott
sie ihm schenkt, aber doch den — freien - Willen haben, das von Gott dargebotene
Geschenk zu ergreifen (Vgl. Erasmus' Bild des Vaters, der dem Kind den Apfel «veluti cursus

praemium» in die Hand gibt; E. von Rotterdam: De libero arbitrio, in: ders.: Ausgewählte
Schriften, Bd. IV, Darmstadt 1969, 174). Ein solches Vermögen müsste der Mensch von
sich aus zur Erfüllung des göttlichen Gebotes beitragen können. «At talis homo nusquam
est» (WA 18, 679,21 - De servo arbitrio, 1525).

70 WA 33, 286,17-22; 291,20-28 - Wochenpredigten über Joh 6-8, 1531. Zum Gabenbegriff
bei Luther siehe auch B.K. Holm: Gabe und Geben bei Luther. Das Verhältnis zwischen

Reziprozität und reformatorischer Rechtfertigungslehre (TBT 134), Berlin 2006.



230 Jürgen Boomgaarden

Wenn die Nichtigkeit des heillosen Menschen von der Nichtigkeit des neu
werdenden Menschen am Ort des Kreuzes zu unterscheiden ist, dann ist dieser

Unterscheidung zugleich hinzuzufügen, dass beide <Nichtigkeiten> für ein

und diesselbe Nichtigkeit stehen. Der neu werdende Mensch unter dem Kreuz
hat nichts dem vom Heil abgewandten Menschen voraus — er ist ja gerade ein

solcher vom Heil abgewandter, der nun unter dem Kreuz steht. Luther bringt
diese Eigenart des christlichen Daseins, das an sich selbst dem nichtchristlichen
nichts voraus hat, in der pointierten Betonung von dessen Nichtchristlichkeit

zum Ausdruck:

«Sic est enim vita Christiana, ut, qui coeperit, videatur sibi nihil habere, sed tendit et

pergit, ut apprehendat [...] Igitur, qui Christianus est, non est Christianus, hoc est,

qui se putat factum Christianum, cum sit tantum fiendus Christianus, ille nihil est.»71

Die Unterscheidung einer heillosen von einer heilvollen Nichtigkeit ist für sich

genommen also theologisch falsch, weil Jesus Christus am Kreuz für alle

Menschen gestorben ist. Aber sie ist im Hinblick auf Christi Auferstehung theologisch

notwendig, weil die Hoffnung auf Leben und Heil Menschen mit allen

Menschen unter dem Kreuz vereint, die eben in diesem Glauben und in dieser

Hoffnung von den anderen unterschieden sind. Es handelt sich bei der

Unterscheidung zwischen dem nichtigen Menschen im Glauben und dem nicht
glaubenden, nichtigen Menschen um eine Differenz, die gleichsam ausserhalb ihrer
selbst liegt, sie liegt in der Zukunft, eben im Glauben. Das reformatorische

extra nos hält mit der Einheit aller Menschen unter dem Kreuz zugleich an der

in dieser Einheit bestehenden Gemeinschaft im Glauben fest. Wenn man also

die Frage stellt, wie man als Glied der Menschheit in die Glaubensgemeinschaft

gelangt, wird angesichts des Kreuzestodes Christi ein Ubergang thematisiert,
der keiner ist. Jeder Mensch steht schon als Sünder vor Gott: Dieser hat jeden
Menschen durch den Gekreuzigten vor sich gestellt. Das Kreuz ist das Gericht
über die Welt.

71 WA 38, 568, 26-28.39f. - Annotationes in Mt, 1538. «Mit dem christlichen Leben ist es so

beschaffen, daß es dem, der es angefangen hat, scheint, als ob er nichts habe, sondern er
streckt sich danach aus und geht immer weiter fort, um es zu ergreifen [...] Wer deshalb

ein Christ ist, der ist nicht ein Christ, das ist, wer meint, er sei schon ein Christ geworden,
während er doch nur ein Christ werden soll, der ist nichts» (Ubersetzung: H. Beintker:
Leben mit dem Wort. Handbuch zur Schriftauslegung Martin Luthers, Erlangen 1985, 129).



Das höchste Werk des Menschen 231

Der Übergang von einem nicht glaubenden, nichtigen Menschen zu

einem nichtigen Menschen im Glauben wird nicht dadurch vollzogen, dass der

Mensch nun irgendwie zu glauben anfängt, sondern dass die Wahrheit seines

Nichtglaubens vor dem Gekreuzigten offenbar wird. Diese Wahrheit bringt
der Mensch nicht selbst hervor, sondern sie kommt von seiner Zukunft,
seinem Glauben an das Heil des Auferstandenen her. Damit ist deutlich, dass

systematisch betrachtet der Übergang vom Unglauben zum Glauben nicht dort
anhebt, wo man zum Glauben kommt und der Glaube selbst seinen Anfang
nimmt. Er nimmt seinen Anfang in der Aufdeckung des Unglaubens, ohne

dort schon präsent zu sein, aber doch schon präsent in der Zukunft. Diese

Eigenart des Glaubensbeginns unter dem Kreu^ Christi macht es unmöglich, hier
einen Übergang vom Nichtglauben zum Glauben zu erhellen. Wohl gibt es hier

Glaubende — oder genauer gesagt: zum Glauben Bestimmte und sich darauf

hin Bewegende — und Nicht-Glaubende. Aber wie man von diesen zu den
anderen kommt und warum die einen glauben oder die anderen nicht, ob jemand

überhaupt gewiss glaubt oder nicht — das bleibt dunkel. «[...] wers hat, der hats.

Glewben mus man, Aber wir sollen, noch könnens nicht gewis wissen.»72 Hier
kann der Mensch nichts tun, und Gottes Handeln bleibt verborgen. Hier ist der

Glaube kein Menschenwerk und auch nicht als Gotteswerk offenbar.

Nimmt man aber nun die Auferstehung jesu Christi mit ihrer Heilsverheissung
in den Blick, wird der Übergang vom Nicht-Glauben zum Glauben verständlich

und deutlich. Die erkannte Wahrheit des eigenen Unglaubens wird von der

Wahrheit des Glaubens her gehalten. Im Erkennen des eigenen Unglaubens

setzt das Werk des eigenen Glaubens an. Der Glaube ergreift die Verheissung
des Heils. Ist der Glaube hier im beschriebenen Sinne ganz ein Nehmen,
Empfangen und Erleiden seitens des Menschen, so kann er es sein, weil der Mensch

damit einhergehend seine eigene Nichtigkeit erkennt, in der er Gott nichts

vorzubringen hat. Der Mensch ist frei zu nehmen und zu empfangen. Er kann

Gottes Werk ganz für sich in Anspruch nehmen und seinen Glauben ganz
Gottes Werk sein lassen. Dieses <Können> ist kein zu aktualisierendes Vermögen

des Menschen; pointiert gesagt <kann> der Mensch nur glauben, wenn er

glaubt — und <glauben> kann er nur, wenn es Gott an ihm wirkt. Der Glaube als

Glaube an den Gekreuzigten und Auferstandenen ist somit ganz Menschen-

72 WA 26, 155,26-28 — Von der Wiedertaufe an zwei Pfarrherrn, 1528.



232 Jürgen Boomgaarden

werk und Gotteswerk. Er kann beides sein, weil an seinem Beginn nicht ein

bisschen Glaube steht, sondern die Wahrheit des eigenen Unglaubens. Von ihr
her wird der Mensch neu von einem, der durch sein Tun und Geben er selbst

sein will, zu einem, der sich selbst von Gott empfangen weiss.

Der Glaube ist eine Bewegung vom Unglauben zum Glauben, die sich je

neu im Leben vollzieht:

«Unser hertz soll allweg also stehen, als fiengen wyr heut an zuglewben, und alle tag
also gesynt seyn, als ob wyr das Euangelium nye gehört haben, man muss alle tag
anheben, Das ist die art und natur des glawbens, das er wachse und fort fare [.. .]»73

Der Glaube erschüesst sich je neu die Verheissungen Gottes, die ihm gelten.
Selbst in seiner Abwendung von Gott zieht er Gott gleichsam hinter sich her,
dass er sich nicht von ihm abwende. Glaube ist hier auch ein Glaube wider die

Umstände und wider sich selbst. Das macht ihn für Menschen — nicht nur für
andere, sondern auch für einen selbst — so uneindeutig. Er hat wohl
Bekenntnischarakter, aber kann auch dort sein, wo der Mensch sich dem Bekenntnis

— etwa aus Verzweiflung — verweigert. Und es kann Gott selbst sein, der einem

den Glauben nimmt — aber um des Glaubens willen! —:

«Darumb lesset er zuweylen yhren glawben feylen und nyderlygen, das sie sehen, wer
sie sind, und sprechen müssen <wen ich schon wolt glawben, so kan ich nicht). [...]
Drumb musz er also mit uns handien, das wir sehen, das er uns den glawben mus yns
hertz geben, und wyr yhn nicht selbs künden machen.»74

Die Eigenart des Glaubens, vom Unglauben her zu sein und immer in dieser

Bewegung zu sein, gibt ihm seine Vielgestaltigkeit. Nur Gott kann die Bewegung

erkennen, während wir uns in unseren momentanen Wahrnehmungen
immer wieder irren können.

8. 'Luthers Glaubensbegriff im Vergleich

Die hier vorgenommene Strukturierung des Glaubensbegriffs durch die Bedeutung

von Kreuz und Auferstehung scheint mir der Theologie Luthers gerecht

zu werden und seine Aussagen über den Glauben als Gottes- und Menschenwerk,

als Gottes Wirken in uns und zugleich als ein Ergreifen und Empfangen

73 WA 17/1, 449,31-34 - Predigt über Joh 4,47-54, 1525.
74 WA 12, 412,9-11.14f. - Predigt über Lk 2,42-52, 1523.



Das höchste Werk des Menschen 233

seitens des Menschen als sinnvoll und notwendig zu erweisen. Systematisch
wurde das Problem dadurch gelöst, dass der Glauben seinen Anfang unter
dem Gericht des Kreuzes nimmt, wo Glaubende und Nichtglaubende unun-
terscheidbar zusammenstehen. Hier findet kein Übergang vom Nichtglauben
zum Glauben statt, weil hier das Proprium des Glaubenden nichts anderes als

eben sein Unglaube ist. Betrachtet man aber nun diesen Unglauben von der

Bedeutung der Auferstehung und ihrer Heilsverheissung her, so eröffnet sich

eine Glaubensbewegung, in welcher der gesuchte Übergang vom Unglauben
zum Glauben seinen Ort hat. Hier ist der Mensch aufgefordert, sein Glaubenswerk

zu vollbringen, durch das er sich von Gott beschenken lässt. Seine neue

Existenz, die dort anhebt, wo er gleich den Nichtglaubenden unter dem
Gericht des Kreuzes steht, hat ihm dieses neue Glaubenstun und Tun im Glauben
eröffnet.

Es ist vor allem Luthers reife theologia cruäs, die es ihm ermöglicht, beide

Aussagen über den Glauben als Menschen- und Gotteswerk miteinander

zu vereinen. Das Kreuz steht einerseits für die Nichtigkeit des sündigen
Menschen in all seinem Tun, aber eröffnet ihm andererseits im Blick auf die

Heilsverheissung ein neues Tun. Aufgrund dieser Differenzierung im
Menschenwerk selbst bedarf es keines irgendwie zwischen Menschen- und
Gotteswerk vermittelnden Glaubensbegriffs, wie er bei Schleiermacher zu finden
ist. Schleiermacher steht Luther darin nahe, dass er den Glauben als lebendige

Empfänglichkeit fasst. Aber weil diese Empfänglichkeit nicht wie bei Luther

von einer Nichtigkeit gehalten ist, in der Gott selbst durch den Gekreuzigten
präsent ist, sondern dem Menschen von Natur her mitgegeben ist, würde der

Mensch Gott etwas nehmen, wenn seine Empfänglichkeit aktiver gedacht würde.

Schleiermacher muss sie auf ein Minimum an Selbsttätigkeit reduzieren, um
sie nicht zu einer Mitwirkung am Heil zu erheben. Bei Luther ist der Mensch
der Selbsttätigkeit im Sinne eines Tuns aus sich selbst heraus angesichts des

Kreuzes enthoben und kann deshalb aus seiner Gottesbeziehung heraus im
höchsten Masse tätig sein. Das Menschenwerk des Glaubens setzt bei jenem
<Nullzustand> des Menschen an, bei dem nach Schleiermacher eine Empfänglichkeit

des Menschen gerade unmöglich ist. Schleiermachers Argumentation
ist vor dem Hintergrund seines Ansatzes bei der Menschwerdung Gottes als

zentralem Heilsereignis konsequent. Gottes Wirken im Menschgewordenen
befreit die schöpfungsgemässe Abhängigkeit des Menschen von Gott von ihrer
durch den Menschen verursachten Verdunklung. Aber dass diese Abhängigkeit



234 Jürgen Boomgaarden

von Gott nicht nur ein Empfangen, sondern über das Verständnis Schleiermachers

hinausgehend auch ein Nehmen bedeuten kann, wird wohl nur dort

deutlich, wo Gott selbst sich in die Abhängigkeit von Menschen und damit in
die Nichtigkeit des Todes begeben hat. Am Kreuz fordert Gott den Menschen

zur höchsten Aktivität im Glauben heraus. Dem Menschen ist sein <natürliches>

Gottesverhältnis und -Verständnis genommen, und er muss neu von Gott seine

Abhängigkeit einfordern. Der Glaube schafft ein neues Abhängigkeitsverhältnis

von Gott, das in der Nichtigkeit des gottabgewandten Menschen noch

nicht bestand.

Barth hat in bewusster Absetzung von Luther die Strukturierung des

Glaubensaktes durch die Heilsgeschichte Jesu Christi, durch Kreuz und Auferstehung,

abgelehnt und stattdessen Heilsereignis und Glaube in einen

Folgezusammenhang gebracht. Diese Entscheidung ermöglicht ihm nicht nur einen

dem Menschen zugehörigen Glaubensakt darzulegen, sondern auch durch die

zwischen Heilswerk Gottes und Glaubensakt vermittelnde <neue Situation) der

christlichen Gemeinde eine entscheidende Funktion in der Glaubensausübung
zuzuweisen. In der Gestalt der Gemeinde wirkt der Glaubensgrund durch den

Heiligen Geist auf den Menschen. Durch die schon bestehende Gemeinde,
welcher der zum Glauben kommende Mensch begegnet, wird die Gründung
des Glaubens im Heilswerk Christi als eine zugleich zeitliche Vorordnung
einsichtig. Barths systematisch reflektierte Integration des ekklesiologischen
Aspektes in den Glaubensbegriff gehört zu den grossen Herausforderungen für

jede weitere Reflexion über dieses Theologumenon. Die Gemeinde wird hier

ja nicht nur als Medium des Heilsereignisses — durch Verkündigung und
Sakrament —, sondern auch als Verkörperung des Heils, als Leib Christi ernst

genommen und tritt als solche in den Dienst des Glaubens.

Dieser systematische Entwurf zieht allerdings auch eine gewisse Einseitigkeit

der Glaubensgestalt nach sich, die sich aus der von Barth bewusst

vorgenommenen Auflösung der Lutherischen Integration des Heilsgeschehens in
den Glaubensbegriff ergibt. Das Heilsgeschehen von Kreuz und Auferstehung
strukturiert nicht selbst die Glaubensbewegung, sondern geht dem Glauben

voran. Damit stellt sich eine gewisse <Beruhigung des Glaubens ein. Dieser

verliert seine dramatische Dynamik, die ihm bei Luther durch die Verwobenheit

mit Kreuz und Auferstehung eingesenkt ist, und bekommt einen kognitiv
akzentuierten Gehorsamscharakter. Die Begegnung des Menschen mit der

Gemeinde bedeutet die Begegnung mit der Autorität Jesu Christi, die anerkannt,



Das höchste Werk des Menschen 235

erkannt und bekannt werden will. Damit ist dem Glauben sehr wohl auch eine

Dynamik mitgegeben; hierbei geht es schon um die kontinuierliche Bewegung
der Nachfolge. Die Erkenntnis prägt den Menschen, ja sie zeigt ihn schon in
seiner Heilssituation durch die vollbrachte Heilstat Gottes geprägt, die eine

Existenz in Entsprechung zu Jesus Christus ermöglicht. Das bei Luther dem

Glauben selbst eingeschriebene je neu Anheben, sein ständiges Neu-Entstehen
lässt den Menschen hingegen in einer existentiell-aktuellen Präsenz des

Heilsgeschehens von Kreuz und Auferstehung leben, von dem er nicht nur ständig

herkommt, sondern in das er auch immer wieder neu im Glauben eingeht.
In diesem erschliesst sich der Mensch immer wieder ganz neu das

Heilsgeschehen; es lässt ihn vom Gekreuzigten zum Auferstandenen gelangen. Dieses

Dramas ist der Glaubende bei Barth weitgehend enthoben. Dieser versteht

den Glauben als eine gehorsame und demütige Antwort auf das immer schon

vorausgehende Heilsgeschehen von Kreuz und Auferstehung im Ganzen. Der
Glaube ist die Demut des Gehorsams, die Luthers desperatio fiduäalis — getroste
Verzweiflung75 — wohl einschliesst, aber aus der Positivität des Heilsgeschehens
erwachsen lässt. Der Glaube antwortet auf das offenbare Heil in Christus in

getroster Verzweiflung, weil er angesichts ihrer nicht mehr sein kann als eine

«leere Hand»76. Bei Luther selbst hingegen ist die getroste Verzweiflung mit der

vertrauensvollen Bitte verbunden, dass Gott sein Heil offenbare und Glauben
schenke. Der Glaube ist weniger Antwort auf das Heil als vielmehr ständige
Bitte um Gottes Heilsantwort, in der er sich erfüllt.

Die unterschiedliche Auffassung ist sicher auch einer unterschiedlichen

Schwerpunktbildung in der exegetischen Besinnung geschuldet. Luthers

Glaubensauffassung verbindet sich aufs Engste mit seiner Aktualisierung des

Taufgeschehens, wie es vor allem in Rom 6 beschrieben wird. Barth hingegen geht

von dem biblischen Gedanken des neuen Seins, der neuen Schöpfung und der

Neugeburt (II Kor 5,17; Gal 6,15; Eph 2,10; I Petr 1,3) aus, zu deren Wesen

eben das <Gläubig>-d«'« gehört77.

75 KD IV/1, § 61, 693. Der Ausdruck findet sich bei Luther in einem noch vorreformato-
rischen Brief an Georg Spenlein vom 8. April 1516 (WABr 1, 33-36), aber der Gedanke
einer getrosten Verzweiflung hat auch im reformatorischen Glaubensverständnis seinen

Ort (siehe Anm. 70).
76 KD IV/1, § 61, 705.
77 KD IV/1, § 63, 837f.



236 Jürgen Boomgaarden

9. «Summa: oportet nosfacere sicut mulier: Er durch dryngen und nhemen»

Können auch Schleiermachers und Barths Reflexionen über den Glauben neue

Impulse für unsere gegenwärtige Theologie geben, so soll doch hier die

Aufmerksamkeit dem Lutherischen Glaubensbegriff gelten, dessen Verständnis im
Sinne eines aktiven Menschenwerks, das allerdings seinen Charakter als reines

Gottesgeschenk nicht verliert, in der neueren Dogmatik und darüber hinaus im

allgemeinen christlichen Bewusstsein schwerlich Eingang zu finden vermochte.

Die typologische Aufteilung in einen aktiven Gott und einen passiven
Menschen, der das Heil dann <nur noch> glauben muss, scheint vorherrschend zu
sein. Sie versperrt aber in ihrem plakativen Wahrheitsgehalt den Blick auf die

von Luther immer wieder gepriesene Dynamik des Glaubens, der sich nimmt,
was ihm verheissen ist. Nur so kann jene eigenartige, sich wahrhaft kreuzende

Heilszuschreibung zwischen Jesus und den seine Hilfe erlangenden Menschen

systematisch eingeholt werden. Schreibt die Jesu Gewand berührende Frau ihre

Heilung Jesus zu (Mk 5,25-34), so dieser selbst nicht sich, sondern dem Glauben

der Frau78. Uberhaupt sind es vor allem Frauen, deren Glaube im Neuen
Testament in diesem Sinne als vorbildlich herausgestellt wird. Weder warten
sie, dass irgendetwas passiert, das sie dann glauben können, noch wollen sie

durch ihren Glauben etwas erreichen, vielmehr gehen sie im Glauben Gott in
höchst (aktiver Passivität) drängend und flehend an, er möge sein Heil zeigen.

In diesem Sinne scheint mir eine Feminisierung unseres Glaubensverständnisses

geboten.

«Christianus est homo mere passivus, non activus. Wen dw nymmer entpfehest, non
es Christianus, Nicht von Bethen, Fasten, Wallen sc. sunst werest dw eyn Bether, Faster,

Pylgram, sed tantum ex accipiendo, Das ich ich [sic!] do nichts gethan habe den

entpfangen [...] Ist das nicht eyn schalk, qui sentit se egere et Christum velle dare und
darffs doch nicht nhemen? Summa: oportet nos facere sicut mulier: Er durch dryngen
und nhemen.»79

Die Entdeckung der weiblich-aktiven Seite des Glaubens eröffnet für die

Verkündigung die Möglichkeit, nicht bei der stillen Hoffnung stehen zu bleiben,
dass die Gemeinde das Gesagte auch glaubt, sondern für den Glauben selbst

zu werben und seine Kraft und die auf ihm hegende Verheissung zu preisen.

78 WA 52, 538,22-28 - Predigt über Mk 5,21 -43, 1533.
79 WA 34/11, 414,20f.26-29 - Predigt über Mk 5,21 ff. 1531.



Das höchste Werk des Menschen 237

Das würde dem reformatorischen sola fide wieder seinen gebührenden Platz in
der evangelischen Theologie geben.

Abstract
In Luther's writings we seem to find two opposite assertions of faith. On the one hand
Luther claims that faith is the first and highest work of man, on the other hand he

praises faith to be the work of God. First I will demonstrate how Friedrich Schleiermacher

and Karl Barth expose the relationship between God and mankind in the beginning

of faith. Schleiermacher lays emphasis on the reception of grace. Man only has

to do a minimum of his own activeness. According to Barth faith follows the divine
act of salvation and must not be merged with God's action in cross and resurrection.
Luther describes faith as a motion, established by Christ's cross and his resurrection.
When looking upon the cross, man realises that it is impossible for him to have faith

by his own efforts. However Christ's resurrection is the promise of salvation. God's

promise is the foundation of the human work of faith which takes all its power from
God's work in Christ.

Jürgen Boomgaarden, Koblenz


	Das höchste Werk des Menschen : zur Problematik des Lutherischen Glaubensbegriffs

