Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 3

Artikel: Tribune d'Eshmoun ou Tribune d'Apollon? : Lorsque Phéniciens et
Grecs entrent dans la danse a Sidon

Autor: Bonnet, Corinne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877663

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 69 2013 Heft 3

Tribune d’Eshmoun ou Tribune d’Apollon ?

Lotrsque Phéniciens et Grecs entrent dans la danse a Sidon'

332 av. J.-C. Alexandre conquiert la Phénicie non sans mal. Sidon, comme les
royaumes voisins, passent sous hégémonie gréco-macédonienne®. Les dynasties
locales restent néanmoins en place, Pespace d’'une ou deux générations. Les his-
toriens, depuis Johann Gustav Droysen, ont volontiers parlé de « syncrétisme »
ou de « fusion » (Synkretismus ou Verschmelzung) pour décrire les dynamiques cul-
turelles qui résulteérent de la mise en présence des traditions locales ou indigénes,
en l'occurrence « phéniciennes », et des apports grecs’. Influencés par le modele
colonial, les historiens du XIX¢ et de la premiere moitié du XX siecle ont presque
« naturellement » considéré que la culture grecque s’était imposée en Orient, don-
nant lieu a une hellénisation plus ou moins profonde’. Le concept d’hellénisation

. Ce texte est celui de la Festrede donnée a Bile le 21 septembre 2012, en 'honneur de Rolf
Stucky. Je tiens a redire ici la joie que j’ai eue a lui témoigner, ainsi qu'a Monica, estime et
affection en cette belle occasion.

2 Sur la Phénicie hellénistique, voir J.D. Grainger : Hellenistic Phoenicia, Oxford 1992 ;
M. Sartre : D’Alexandre a Zénobie. Histoire du Levant antique, I'V* siécle av. — III¢ siecle
ap. J.-C., Paris 22001. Je prépare moi-méme un livre sur les paysages religieux des cités
phéniciennes a '’époque hellénistique, qui portera le titre de « Les enfants de Cadmos », a
paraitre en 2013 ou 2014.

3 Cf. Pintroduction de P. Payen, a J.G. Droysen : Histoire de I'hellénisme (édition intégra-
le), Grenoble, 2005, 5-82. Voir aussi P. Briant : « Alexandre et 'hellénisation de ’Asie » :
I’histoite au passé et au présent, Studi ellenistici 16 (2005) 9-69.

4 H.-]J. Gehrke : Geschichte des Hellenismus, Munich 1990 ; B. Funck (éd.) : Hellenismus.
Beitrige zur Erforschung von Akkulturation und politischer Ordnung in den Staaten des
hellenistischen Zeitalters, Tiibingen 1996.

ThZ 3/69 (2013) S. 193-206



194 Corinne Bonnet

est aujourd’hui non seulement débattu, mais souvent rejeté tant il est réducteur au
regard de phénoménes complexes et multidirectionnels qu’il s’efforce de ressai-
sir’. Bt pourtant, lorsque I'on regarde la célébre Tribune d’Eshmoun, provenant
du sanctuaire extra-urbain de Bostan esh-Sheikh, pres de Sidon, on pourrait étre
tenté de réhabiliter ce concept... Rolf Stucky a consacré a cette ceuvre fascinante
un livre incontournable, exemple de méthode et de finesse. C’est donc dans son
sillage que s’inscrit la présente contribution qui a pour objectif d’éclairer les choix
iconographiques qui ont présidé a sa réalisation®,

Le sanctuaire de Bostan esh-Sheikh’, implanté sur les collines entourant Sidon,
semble avoir été fondé au VII¢ ou au VI¢siecle av. J.-C. Irrigué par une source con-
sidérée comme sacrée, il est 'objet d’un remaniement complet et grandiose dans
le dernier quart du VI° siecle av. J.-C., sans doute sous le régne d’Eshmounazor I1
et de Bodashtart qui s’en vantent dans leurs inscriptions. Un podium monumen-
tal a flanc de coteau en ramleh local est érigé pour supporter une vaste esplanade
garnie de plusieurs édifices cultuels. Cette période marque I'apogée du site ; elle
voit 'apparition d’offrandes monumentales : porteurs d’offrandes et orants, mu-
siciennes, danseuses, pour I'essentiel, en calcaire d’abord, en marbre grec ensuite.
Rolf Stucky a bien souligné I'’émergence sensible, dans les matériaux comme dans
le répertoire iconographique, d’un « gout » hellénisant, alors que Parchitecture
témoigne davantage de I'éclectisme des références. Une telle porosité culturelle
contribua assurément a faconner le regard et les penchants esthétiques des fidéles,
mais elle rend du méme coup nos catégories « nationales » (art grec, art égyp-
tien, art perse, art phénicien...) inadéquates pour décrire ce que nous observons.
Pour dynamiser les paysages culturels concernés, on pourrait peut-ctre recoutir
au concept de wmiddle ground qui désigne un espace de dialogue, de transaction et
de compromis entre plusieurs cultures mises en contact®.

Vers 380-370, a Bostan esh-Sheikh, un temple amphiprostyle en marbre est
édifié sur le podium. Réalisé dans l'ordre ionique, il est doté de Propylées du
méme style. Pour soutenir le plafond de la cella, des colonnes surmontées de

5 Voir, par exemple, ]. Ma : Paradigms and Paradoxes in the Hellenistic World, Studi elleni-
stici 20 (2008), 371-385

s R.A. Stucky : Tribune d’Echmoun. Ein griechischer Reliefzyklus des 4. Jahrhunderts v. Chr.
in Sidon, Bile 1984.

4 R.A. Stucky : Das Eschmun-Heiligtum von Sidon. Architektur und Inschriften, Bale 2005.

R. White : e Middle Ground. Indiens, empires et républiques dans la région des Grands

Lacs, 1650-1815, Paris 2009 (éd. or. Cambridge 1991).



Tribune d’Eshmoun ou Tribune d’Apollon ? 195

chapiteaux a quatre protomés de taureaux s’inspirent de modeles iraniens. On
peut sans doute rattacher cette nouvelle phase au roi1 Baalshillem IT (401-366),
pére d’Abdashtart/Straton I (365-352), dit le Philhelléene. L’effet d’écho avec
les temples de ’Acropole d’Athénes suggere des formes d’émulation ou de
mimesis culturelle d’une telle complexité et ampleur qu’elles semblent a I’étroit
dans le paradigme de I'hellénisation. C’est alors qu’abondent les représenta-
tions en marbre du type Zemple boy et plus rarement femple girl, qui figurent gé-
néralement un petit enfant d’un an environ, assis ou accroupi, accompagné de
son animal préféré®. Les rares exemplaires inscrits montrent que ces enfants,
exposés aux dangers de la naissance et de la prime enfance, étaient placés sous
la protection du dieu local, Eshmoun. Dieu bienfaisant, nourricier, prophylac-
tique, Eshmoun est fondamentalement un dieu souverain (le Baal de Sidon),
actif et efficace, qui s’est implanté sur tout le pourtour de la Méditerranée, a
Chypre, en Espagne, en Sardaigne et bien entendu a Carthage, et qui a été iden-
tifié a Asclépios’. On lui confie la protection des plus jeunes, des plus fragiles,
mais aussi des plus prometteurs pour le devenir de la collectivité. « Guérisseur »
certes, Eshmoun-Asclépios est bien plus qu’un dieu thérapeutique : souverain
et puissant, protecteur et bienfaisant, grice notamment aux eaux de la sour-
ce dont 1l est le maitre, il apparait comme le garant de la prospérité et de la
pérennité de la communauté. Dans ces taches, qui sont ausst celles des rois,
tres présents au sanctuaire par leurs travaux d’aménagement et leurs offrandes,
Eshmoun est épaulé par sa parédre Astarté, bien implantée elle aussi dans le
sanctuaire de Bostan esh-Sheikh'.

L’impressionnante structure que I'on appelle la « tribune d’Eshmoun » re-
monte sans doute a cette phase pré-alexandrine du sanctuaire®. Rolf Stucky
la date autour de 350 av. J.-C. Sur une base monumentale repose une tribune

Sur cette typologie, voir C. Beer : Temple-boys. A study of Cypriote votive sculpture. 1.

Catalogue, Géteborg 1994.

10 Sur Eshmoun et son histoire, voir P. Xella : Les plus anciens témoignages sur le dieu
phénicien Eshmoun. Une mise au point, in : M. Daviau — ].W. Wevers — M. Weigl (éd.) :
The World of the Aramaeans, II. Studies in History and Archaeology in Honour of Paul-
Eugene Dion, Sheffield 2001, 230-242.

" C. Bonnet : Astarté. Dossier documentaire et perspectives historiques, Rome 1996.

2 Stucky : Tribune d’Echmoun (n. 6); C. Apicella : Le culte d’Apollon a Sidon ou les modali-

tés d’intégration d’un dieu étranger, in : C. Bonnet — A. Declercq — L. Slobodzianek (éd.) :

Les représentations des dieux des autres (Mythos suppl. 2), Palerme 2011, 177-192.



196 Corinne Bonnet

ou balustrade (2,13m ; 1,25m ; 1,15m), faisant fonction d’autel a antes ou de
socle pour une statue ou un autre objet cultuel, le tout adossé au mur de sou-
tenement du sanctuaire. Devant le monument, au sol, on distingue les traces
d’une aire chorégraphique circulaire (une rangée de blocs positionnés en arc
de cercle), souvenir des panégyries qui s’y déroulaient. La partie supérieure du
monument est ornée de bas-reliefs en style purement grec, répartis en deux re-
gistres le long de trois cotés. Disons d’emblée que ce qui surprend, c’est que la
frise supérieure est organisée autour de la figure d’Apollon citharede, alors que
nous sommes dans un sanctuaire d’Eshmoun. Etrange paradoxe, au sens grec
du terme, c’est-a-dire qui suscite ’émerveillement et résulte d’une conjoncture
ou conjonction inattendue. Quatorze divinités (quatre dieux et dix déesses)
sont réparties en triades de part et d’autre d’un axe central que trace la figure
d’Apollon. Sur la frise inférieure, on voit un cortége de jeunes filles jouant
différents instruments ou dansant en se donnant la main, accompagnées d’un
satyre. L’atmosphere apollinienne et dionysiaque de ces images est frappante,
mais que font-elles dans un sanctuaire d’Eshmoun, traditionnellement identifié
a Asclépios ? Son absence intrigue.

On se doit de signaler un autre paradoxon, nouveau signe de I'éclectisme du
paysage religieux sidonien : 2 proximité de la Tribune, on a mis au jour un trone
en marbre, de la méme époque, qui s’inscrit dans la tradition phénicienne des
trones vides d’Astarté”. Or, sur son dossier figure, en léger relief, un trone pour-
vu d’accoudoirs et surmonté d’un baldaquin, occupé par une déesse, assurément
Astarté, a la chevelure abondante, le visage (disparu) tourné vers le spectateur.
La formule iconographique, celle de la mise en abyme, joue subtilement sur
'entre-deux entre représentation iconique et aniconique, absence et présence'.
L’ensemble du dispositif cultuel, Tribune et trone, montre en tout cas que les

B M.G. Amadasi Guzzo : Astarte in trono, in : M. Heltzer et alii (éd.) : Studies in Archaeo-
logy and History of Ancient Israel in Honour of Moshe Dothan, Haifa 1993, 164-180 ;
A. Nunn : Iconisme et aniconisme dans le culte des religions phénicienne et israélite, Trans-
euphratene 35 (2008) 165-196 ; ead. : Bildhaftigkeit und Bildlosigkeit im Alten Orient : ein
Widerspruch 2, in : D. Shehata et al. (éd.) : Von Gottern und Menschen. Beitrige zur Li-
teratur und Geschichte des Alten Orients. estschrift fiir Brigitte Groneberg (Cuneiform
monographs 41), Leiden/Boston 2010, 131-168.

R.A. Stucky : Du marbre grec en Phénicie. Grandeur et décadence de Sidon aux époques
perse et hellénistique, a paraitre dans CRAI 2012. Je remercie vivement ’'ami Rolf d’avoir
partagé ce texte avec moi.



Tribune d’Eshmoun ou Ttibune d’Apollon ? 197

confins entre culture indigeéne et culture grecque sont complétement poreux et
que 'aménagement des espaces rituels ne répond pas a des logiques étanches.

Des lors, dans la mesure ou la dimension familiale, celle de la succession
des générations, est au cceur des cultes de Bostan, dans les offrandes comme
dans les inscriptions, tant phéniciennes que grecques, on s’é¢tonne moins de la
place centrale accordée a Apollon sur la Tribune. N’est-il pas, en effet, le pere
d’Asclépios, équivalent grec d’Eshmoun ? C’est Apollon qui confie le petit As-
clépios au centaure Chiron, aprés la mort de sa meére Coronis, pour qu’il lui
enseigne l'art de la guérison. Art dans lequel Asclépios excella tant qu’il finit par
mettre en péril la nécessaire frontiere entre immortels et mortels. Asclépios fut
alors foudroyé par Zeus, garant de 'ordre cosmique mis en danger. Furibond,
Apollon, son géniteur, massacra les Cyclopes ou leurs fils, et n’échappa a la con-
damnation de Zeus que grace a I'intercession de Léto. Zeus finit par reconnai-
tre les mérites d’Asclépios et a l'intégrer dans ’'Olympe®. Voir fleurir le culte
d’Apollon a 'ombre de celui d’Asclépios, et vice versa (comme c’est aussi le cas
a Delphes) n’a donc rien d’étonnant, et I'implication d’Apollon dans les cultes de
naissance et de guérison est d’ailleurs bien connue. Un témoignage de Pausanias
concernant le sanctuaire d’Asclépios et Hygie, a Aigai, en Achaie, le confirme en
relation avec Sidon' :

Non loin d’Elleithyia, il y a un terrain consacré a Asclépios, et des statues d’Hygie
et d’Asclépios méme ; un vers iambique indique que lartiste était le Messénien Da-
mophon. Dans le sanctuaire d’Asclépios, un homme de Sidon est entré avec moi en
discussion : il prétendait que les Phéniciens, en matiere de cultes, étaient en général
mieux informés que les Grecs et qu’en particulier ils accréditaient I'idée qu’Apollon
était bien le pére d’Asclépios, mais que sa mere n’était nullement une mortelle. As-
clépios en effet, disent-ils, c’est I’air, nécessaire a la santé aussi bien de la race humaine
que de tous les étres vivants ; Apollon, lui, c’est le soleil, et c’est tout a fait a juste titre
qu’on lui donne le nom de pere d’Asclépios, puisque le soleil, réglant sa course pour
'adapter aux saisons, donne aussi a I'air une part de santé.

Tel est sans doute, dans ses grandes lignes, I'arriére-plan de traditions et de
croyances — ici allégorisées — qui rend compte de I'iconographie de la Tribune

' Sur ’Hymne a Apollon qui fait allusion a ces événements, voir A. Aloni : L’aedo e i tiranni.
Ricerche sull'Inno omerico a Apollo, Rome 1989 ; N. Richardson : Three Homeric Hymns:
to Apollo, Hermes and Aphrodite, Hymns 3, 4, and 5, Cambridge 2010.

16 Pausanias VII, 23, 7s.



198 Corinne Bonnet

d’Eshmoun et de la place qu’y tient Apollon. Mais on peut aller plus loin dans
le décryptage du tissage interculturel, du middle ground que traduit cet extraordi-
naire monument. Comme I'a noté Ernest Will", les sceénes figurées sur le socle
semblent s’inspirer a la fois de VHymmne homiérigue a Apollon, daté entre 700 et
550 aw. J.-C., qui chante la naissance et 'implantation du dieu a Délos et dans
tout le monde grec, et de la Suite pythigue, composition du VI siecle av. J.-C., qui
célébre l'arrivée du dieu dans I’Olympe et son intronisation dans I'assemblée
des dieux. Or, le texte insiste sur la fascination exercée par la musique du dieu a
la cithare, et sur le cortege des Grices et des Heures qui escorte, le point cul-
minant du processus étant I'installation de son siege oraculaire a Delphes. Un
passage de UHymne homeérigue a Apollon (v. 10-178) évoque aussi, en des termes
trés suggestifs, la féte annuelle qui, a Délos, commémore la nativité du dieu :

« Mais toi, Phoibos, c’est 2 Délos que ton ceceur atteint le comble de la joie lorsqu’y
sont rassemblés les Ioniens aux longues tuniques avec leurs enfants et leurs nobles
épouses » (146-148).

Lors de ces panégyries déliennes, fétes propitiatoires trés renommées, ou 'on
mettait I'accent sur épanouissement des enfants et des adolescents, le clou
des cérémonies était représenté par le célebre cheeur des Déliades, composé
de jeunes gens et de jeunes filles, de Délos et d’ailleurs, chantant et dansant en
I’honneur d’Apollon®. Au dieu Musaggte, on offrait, en effet, certes des sacri-
fices sanglants, mais aussi et surtout des compositions musicales. On prétend
qu'Homere et Hésiode avaient pris part a cette féte et proposé leurs ceuvres
pour le plus grand plaisir du dieu et de ses fidéles. Callimaque, dans son Hymne
a Délps, évoque « toutes les cités, celles qui occupent les terres de 'Orient, et
celles du couchant, et celles qui tiennent le milieu, et les peuples aussi, race
la plus chargée d’ans, qui habitent au nord, au-dela des rivages de Borée »".
De fait, le grand prodige que sont les Déliades tient notamment au fait que

E. Will : Un probléeme d’interpretatio graeca : la pseudo tribune d’Eshmoun a Sidon, Syr.
62 (1985), 105-124,

1. Papadopoulou-Belmehdi — Z.D. Papadopoulou : Culte et musique. Le cas des Déliades,
in : F Labrique (éd.) : Religions méditerranéennes et orientales de I’Antiquité, Le Caire
2002, 155-176 ; P. Giannisi : Récits des voies. Chant et cheminement en Gréce archaique,
Grenoble 20006, 135-148 ; B. Kowalzig : Singing for the Gods. Performances of myth and
ritual in archaic and classical Greece, Oxford 2007, 59-80.

¥ Callimaque : Hymne 4 Délos, v. 278-282 (trad. E. Cahen, CUF).



Tribune d’Eshmoun ou Ttibune d’Apollon ? 199

les jeunes artistes « savent reproduire les patlers et les rythmes musicaux de
tous les hommes (pantin anthripén) ; chacun dirait qu’Apollon chante lui-meé-
me ; tellement bien ajusté est leur chant »®. Ainsi, le sanctuaire et la féte du
dieu constituent-ils des espaces-temps a vocation cecuménique, ou les cultures
s’entrelacent a la faveur de la musique, du chant et de la danse. Les voix du
cheeur reflétent la pozkilia culturelle du genre humain qui, placée sous le patro-
nage d’Apollon, devient une polyphonie harmonieuse.

Or, a Sidon, sur la « Tribune d’Eshmoun », ne voit-on pas le dieu citharéde
et musagete assister, depuis le registre supérieur, comme il se doit, a sa propre
fete, représentée au registre inférieur ? La danse, la musique et le chant rassem-
blent et unissent toute la citoyenneté, générent grace (charis) et harmonie. On
y découvre le point d’orgue de la féte d’Apollon : les cheeurs de jeunes filles
qui « enchantent les tribus humaines », de la méme maniere qu’Apollon, de
retour dans ’Olympe aprés un passage a Delphes, charme par sa présence et
sa musique les dieux rassemblés. Tandis que les Charites, les Heures, Harmo-
nie, Hébe et Aphrodite entament une ronde et qu’Apollon joue de la cithare,
précise la Suite Pythique, «il est environné de lumiére, des éclairs jaillissent de
ses pieds et de sa fine tunique » (201s.). Célébré comme le dieu qui trone « au
milieu » des dieux (en meso6i), instituant les cheeurs, conduisant la musique, les
chants et les danses, Apollon est a la fois chorége et courotrophe, comme I’a si
bien montré Claude Calame®'.

C’est donc ’harmonie céleste des dieux immortels et ’harmonie terrestre
du culte d’Apollon qui sont exaltées dans les textes grecs et dans les images de
la Tribune sidonienne, harmonie qui est la source d’une puissance rayonnante,
bienfaisante, salutaire. L’émotion musicale partagée, qu’il s’agisse des dieux ou
des hommes, génére ’harmonie et la concorde — voire la réconciliation comme
c’est le cas dans I’épisode bien connu de la dispute entre Apollon et Hermes.
Elle génére le plaisir et le bonheur, le lien et 'union. André Motte, un de mes
maitres liégeois, a du reste judicieusement relevé la prégnance du vocabulaire

érotique et « magique » dans ces scénes chorales?.

#  Hymne homérique a Apollon, v. 156-164 (trad. . Humbert, CUF).

2 C. Calame : Les cheeurs de jeunes filles en Gréce archaique, I-11, Rome 1977, 102-108.

2 A.Motte : A propos des «hemins qui ne ménent nulle parb : une curieuse aporie de Platon
(Lois, VII, 799 c-¢), in : M. Broze et al. (éd.) : AAA g0 Lot KaToAEWOV. .. « Mais raconte-moi
en détail. » (Odyssée, 111, 97). Mélanges de philosophie et de philologie offerts 4 Lambros



200 Corinne Bonnet

Elles ont en méme temps une visée fortement propédeutique au regard de
la vie sociale. Platon integre ainsi les jeux et les chorégraphies dans sa stratégie
d’éducation des jeunes enfants et futurs citoyens. Il loue, dans cette perspective,
les Egyptiens qui sacralisent les chants et les danses, et en assurent la conserva-
tion fidéle. Le programme de Platon en matiére de chants et de danses se résume
en une formule qui semble avoir été écrite pour nous aider a élucider les enjeux
des rituels sidoniens mis en images sur la Tribune : « faire en sorte que les hym-
nes deviennent des nomoi »*. La pratique chorégraphique, si je comprends bien
Platon, vise a inculquer les régles du vivre ensemble. Cependant, excessivement
conservateur, Platon a sous-estimé la plasticité ludique du rite : tout en restant
«identique », en étant méme figé dans le marbre, comme au sanctuaire de Bostan
esh-Sheikh, les performances rituelles ont aussi vocation a refléter les évolutions
historiques, a intégrer les changements, a se les approprier, a les « digérer », bref
a métaboliser le devenir culturel.

EnToccurrence, a Sidon, que I’on se situe juste avant ou juste apres Alexandre,
il me semble que les enjeux majeurs se trouvent du coté de 'ouverture 2 la culture
grecque, de I'insertion dans une nouvelle £oiné susceptible de dynamiser les petits
royaumes phéniciens. Il ne s’agit pas pour eux de renoncer a leur identité propre,
mais de jouer le jeu d’une certaine « globalisation » dirait-on aujourd’hui, laquelle
n'entrave pas et méme peut encourager des processus dits de « glocalisation »,
c’est-a-dire de promotion des cultures locales, au sein d’ensembles plus vastes qui
les englobent™. Je propose donc de voir, dans le rituel des danses circulaires en
’honneur d’Apollon, pere d’Asclépios, tel qu’il est mis en images sur le registre
inférieur de la Tribune et inscrit dans le sol sur le site de Bostan esh-Sheikh, juste
devant la Tribune, une performance collective qui, comme a D¢los, affiche les
aspirations « cecuméniques », le désir d’intégration des populations phéniciennes
par rapport a la koiné grecque qui n’a certes pas attendu les conquétes du Macédo-
nien pour gagner les rives orientales de 'Egée. En d’autres termes, par ces images,

Couloubaritsis, Paris 2008, 335-342.

B Platon : Lois, VII, 799e10-11.

# Pout ce jeu d’échelles au sein de 'Empire romain, voir C. Ando : The Matter of the Gods.
Religion in the Roman Empire, Berkeley/Los Angeles/London 2008, en particulier le cha-
pitre 5 « A Religion for the Empire », 95-119 et le chapitre 6 « Religion and Imperialism at
Rome », 120-148. Pour une approche plus théorique, voir C. Geertz : Savoir local Savoir
global. Les lieux du savoir, Paris 2002 (1¢ éd. fr. 1986 ; éd. or. Local Knowledge. Further
Essays in Interpretive Anthropology, New York 1983).



Tribune d’Eshmoun ou Tribune d’Apollon ? 201

les Sidoniens, les « enfants de Cadmos » expriment leur souhait et leur ambition
d’« entrer dans la danse », de rejoindre le cheeur ou la tribu des communautés
grecques harmonieusement réunies sous le patronage d’Apollon®.

De récentes études sur les dispositifs cultuels des sanctuaires d’Asclépios et
sur les performances liées aux « théories », c’est-a-dire aux ambassades envoyées
dans les grands sanctuaires du monde grec, jusqu’a Samothrace, montrent que la
danse, les mouvements du corps, la dynamique visuelle de ces corteges circulaires
dessinent une sorte de « cité » idéale. Les espaces sacrés, qu'on peut décidément
qualifier de middle ground, servent de lieux de composition et de recomposition des
communautés civiques, régionales ou panhelléniques ; ils permettent de matéria-
liser, par la danse notamment, une volonté d’alliance et d’intégration a ’égard de
populations allogénes ou marginales. A bien y regarder, on trouve d’ailleurs, dans
la littérature grecque, un intéressant précédent, celui du cheeur des Phéniciennes,
dans la piece d’Euripide, représentée entre 411 et 408 sur la scene athénienne.
Le cheeur de cette tragédie est, en effet, composé de jeunes Tyriennes qui quit-
tent leur Phénicie natale pout se rendre a Delphes afin de servir durablement
I’Apollon du « centre de la terre ». Elles interviennent dans l'intrigue thébaine,
en leur qualité de descendantes de Cadmos, mais elles se réjouissent de devenir,
poutr le dieu de Delphes, des offrandes vivantes et éternelles. Voici comment I'une
d’elles exprime sa joie® :

« Choisie entre tous mes concitoyens comme le plus beau présent a Loxias, je suis
venue au pays des Cadméens, envoyée ici vers les remparts de Laios, ou la race
s’apparente aux fils illustres d’Agénor. Pareille aux offrandes d’or ciselé, je suis de-
venue servante de Phoibos ; mais ’eau de Castalie m’attend encore pour baigner au
service de Phoibos I'opulence de ma virginale chevelure. O roc dont les cimes jumel-
les resplendissent de I’éclat du feu, par-dessus les sommets ou Dionysos célebre ses
fétes bachiques, vigne qui chaque jour fait ruisseler la riche grappe sortie du bourgeon,
antre divin du dragon, montagneux observatoire des dieux, et mont sacré couvert de
neige, puissé-je, dans mes rondes en I'bonneur des Immortels, former sans crainte le chanr du dieu
prés du sanctuaire de Phoibos, nombril du monde, en quittant les eanx de Dircé !'»

»  Surla danse comme dynamique sociale d’intégration, voir EG. Naetebout : Attractive per-

formances. Ancient Greek dance, three preliminary studies, Amsterdam 1997 ; B. Kowal-
zig : Mapping out Communitas : Performances of Theoria in their Sacred and Political
Context, in : . Elsner — I. Rutherford (éd.) : Pilgrimage in Graeco-Roman and Eatly Chris-
tian Antiquity. Seeing the Gods, Oxford 2005, 183-218,

% Euripide : Les Phéniciennes, 202-238 (trad. FE. Chapoutier, CUF, Paris 1950).



202 Corinne Bonnet

L’image du cheeur dansant en ’honneur d’Apollon sert donc, ici déja, de trait
d’union entre la Phénicie et la Grece, entre Apollon et le peuple phénicien
qui reconnait la suprématie et la centralité du dieu de Delphes. En filigrane
des images de la tribune d’Eshmoun, on croit presque apercevoir 'ombre du
cheeur euripidéen.

Par le truchement de la performativité rituelle, on reproduit réguliérement
des gestes, des mouvements, des chants et des acclamations qui traduisent et
théatralisent l'identité d’un groupe et les stratégies de transaction dont cette
identité est I’'objet dans le flux de I’histoire. Le rite, qui donne a voir le « corps
social » et son identité en mouvement (ses valeurs, son imaginaire), véhicule en
outre une dimension esthétique, qui est source d’émotions, les registres de la
beauté, de la grace et de la pompe s’y déployant aisément. Tous ces ingrédients
visent a produire, dans le rituel et par le rituel, un « étre ensemble » harmo-
nieux. Comme I'a noté Angelos Chaniotis, les sanctuaires se montrent de plus
en plus attentifs a la mise en scene, a 'éclat des rituels, avec leur profusion de
symboles, de gestes, d’objets, de couleurs, de matiéres, d’acteurs”... La mise en
images de cette riche harmonie a de surcroit pour effet de stimuler la pensée
exégétique du rituel : commentaires et /ogoz fleurissent, qui apportent un surplus
de sens, conformément a des pratiques intellectuelles dont Pausanias est, en
définitive, un héritier tardif. On 'imagine volontiers devisant avec un Sido-
nien face a la Tribune et cherchant a2 comprendre le sens des images. Peut-étre
aurait-il lui aussi évoqué Délos, Delphes, la Suite Pythigue et I'Hymmne homérigue,
tandis que le Sidonien, invoquant Cadmos, aurait insisté sur 'antique parenté
entre Grecs et Phéniciens. ..

En définitive, la valeur placée au cceur de la Tribune d’Eshmoun, par le
biais d’'un programme iconographique de style purement grec, mais savam-
ment congu par des commanditaire(s) et artiste(s) locaux, pour un public varié,
est bien la philia, amitié, lalliance entre Sidoniens et Grecs, mise a ’honneur
des la fin de I'époque perse avec le roi de Sidon, Straton le Philhelléne, grati-

27 A. Chaniotis : Le visage humain des rituels : expérimenter, mettre en scéne et négocier les

rituels dans la Gréce hellénistique et 'Orient romain, Annuaire EPHE, Sciences religieuses
116 (2007-2008) 171-178 ; id. : The dynamics of rituals in the Roman Empire (Impact of
empire 9), dans O. Hekster et alii (éd.) : Ritual dynamics and religious change in the Roman
Empire, Leiden 2009, 3-29.



Tribune d’Eshmoun ou Tribune d’Apollon ? 203

fié de la proxénie par les Athéniens®. Les dieux assemblés et les jeunes filles
dansant sous leurs yeux traduisent une affinité culturelle qui précéda larrivée
d’Alexandre et se prolongea, se renforca et s’actualisa de diverses maniéres avec
sa domination et celle de ses successeurs. Accueilli comme un libérateur par les
Sidoniens qui lui remirent les insignes de la souveraineté, Alexandre s’inscrivit
naturellement dans le sillage des rois sidoniens philhellénes. Le mythe de Cad-
mos, mis ou remis a ’honneur par les Sidoniens, présuppose, en effet, non seu-
lement la philia entre Grecs (Thébains) et Phéniciens (Sidoniens, ou Tyriens),
mais aussi une sungeneia, c’est-a-dire une « parenté »”. Ce que le cheeur de la
Tribune visualise en ultime instance, c’est la paideia des Sidoniens, c’est-a-dire
leur insertion dans un horizon de valeurs et de comportements délibérément
grecs, un horizon qui n’est cependant pas étranger a ’Orient, initiateur par
exemple de Iécriture.

Qu’ill s’agisse d’Apollon ou d’Asclépios, I'architecture et I'iconographie
déployées a Bostan ont vocation a créer des interfaces entre cultes phéniciens et
cultes grecs, entre les imaginaires mythiques des uns et des autres, sans les déna-
turer, mais en démultipliant les grilles de lecture possibles. C’est un Eshmoun
diffracté au prisme de I'hellénisme que nous croyons découvrir. La fluidité du
polythéisme et son aptitude a la #ransiatability présentaient 'avantage de rendre
possibles de tels emboitements culturels qui n’ont pas fini de nous fasciner et
qui vont bien au-dela de ce que 'on désigne sous le terme d’« hellénisation »*.

# . Elayi : Abdashtart I / Straton, un roi phénicien entre Orient et Occident, Paris 2005 ;
C. Apicella : La représentation du roi a la fin de la période achéménide a Sidon, entre
modéle grec et modéle oriental, in : L. Capdetrey — Y. Lafond (éd.) : La cité et ses élites.
Pratiques et représentations des formes de domination et de contréle social dans les cités
grecques (VITI¢s. a.C. — I 5. p.C.) (Ausonius publications. Etudes 25), Bordeaux 2010, 69-
79. L’inscription concernée est IG 117, 141,

Sur Pimportance de ce motif de la parenté a I’époque hellénistique, voir O. Curty : Les
parentés légendaires entre les cités grecques (Hautes études du monde gréco-romain 20),
Genéve 1995 ; T.S. Scheer : The Past in a Hellenistic Present : Myth and Local Tradition.
In : A. Erskine (éd.) : A Companion to the Hellenistic World, Oxford 2005, 216-231 ;
E. Gruen : Greeks and non-Greeks. In : G.R. Bugh (éd.) : The Cambridge Companion to
the Hellenistic World, Cambridge/New York 2006, 295-314.

Sur le concept de « translatabilty » des dieux, voir M. Smith, God in Translation. Deities in
Cross-Cultural Discourse in the Biblical World (FAT 57), Ttubingen 2008.

29

30



204 Cotrinne Bonnet

Abstract

La tribune d’Eshmoun provenant du sanctuaire de Bostan esh-Sheikh, prés de Sidon,
est un monument singulier, avec ses images grecques, centrées sur la figure d’Apollon,
dans un contexte cultuel phénicien. On propose ici une lecture nouvelle des images qui
décorent ce monument en soulignant le sens qu’elles revétent en termes d’intégration
et d’interaction culturelles. La musique et la danse, qui sont a 'honneur dans cette ico-
nographie, traduit le désir des Phéniciens d’ « entrer dans la danse » par rapport a une
koine¢ grecque de plus en plus répandue et consensuelle.

Corinne Bonnet, Toulouse / Institut Universitaire de France



Tribune d’Eshmoun ou Tribune d’Apollon ? 205

Fig. 1 : Statuette de marbre de type « temple boy », provenant du sanctuaire de Bostan esh-
Sheikh (Sidon). Photo Rolf Stucky.

Fig. 2 : La Tribune d’Eishmoun in situ dans le sanctuaire de Bostan esh-Sheikh, avec les traces
d’une aire chorégique semi-circulaire devant le monument. Photo Rolf Stucky.



206 Corinne Bonnet

Fig. 3 : Vue du trone vide situé dans le bassin cultuel dit « Piscine d’Astarté », qui flanque la zone
de la Tribune d’Eshmoun. Photo Rolf Stucky.

Fig. 4 : Vue des bas-reliefs décorant la Tribune d’Eshmoun, avec une assemblée divine au regis-
tre supérieur et une danse au registre inférieur. Photo Rolf Stucky.



	Tribune d'Eshmoun ou Tribune d'Apollon? : Lorsque Phéniciens et Grecs entrent dans la danse à Sidon

