
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 3

Artikel: Tribune d'Eshmoun ou Tribune d'Apollon? : Lorsque Phéniciens et
Grecs entrent dans la danse à Sidon

Autor: Bonnet, Corinne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877663

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 69 2013 Heft 3

Tribune d'Eshmoun ou Tribune d'Apollon

Lorsque Phéniciens et Grecs entrent dans la danse à Sidon1

332 av. J.-C. Alexandre conquiert la Phénicie non sans mal. Sidon, comme les

royaumes voisins, passent sous hégémonie gréco-macédonienne2. Les dynasties

locales restent néanmoins en place, l'espace d'une ou deux générations. Les

historiens, depuis Johann Gustav Droysen, ont volontiers parlé de « syncrétisme »

ou de « fusion » (Synkretismus ou Verschmelzung) pour décrire les dynamiques
culturelles qui résultèrent de la mise en présence des traditions locales ou indigènes,

en l'occurrence « phéniciennes », et des apports grecs3. Influencés par le modèle

colonial, les historiens du XIXe et de la première moitié du XXe siècle ont presque
« naturellement » considéré que la culture grecque s'était imposée en Orient, donnant

lieu à une hellénisation plus ou moins profonde4. Le concept d'hellénisation

1 Ce texte est celui de la Festrede donnée à Bâle le 21 septembre 2012, en l'honneur de Rolf
Stucky. Je tiens à redire ici la joie que j'ai eue à lui témoigner, ainsi qu'à Monica, estime et
affection en cette belle occasion.

2 Sur la Phénicie hellénistique, voir J.D. Grainger : Hellenistic Phoenicia, Oxford 1992 ;

M. Sartre : D'Alexandre à Zénobie. Histoire du Levant antique, IVe siècle av. - IIIe siècle

ap. J.-C., Paris 22001. Je prépare moi-même un livre sur les paysages religieux des cités

phéniciennes à l'époque hellénistique, qui portera le titre de « Les enfants de Cadmos », à

paraître en 2013 ou 2014.
3 Cf. l'introduction de P. Payen, à J.G. Droysen : Histoire de l'hellénisme (édition intégra¬

le), Grenoble, 2005, 5-82. Voir aussi P. Briant : « Alexandre et l'hellénisation de l'Asie » :

l'histoire au passé et au présent, Studi ellenistici 16 (2005) 9-69.
4 H.-J. Gehrke : Geschichte des Hellenismus, Munich 1990 ; B. Funck (éd.) : Hellenismus.

Beiträge zur Erforschung von Akkulturation und politischer Ordnung in den Staaten des

hellenistischen Zeitalters, Tübingen 1996.

ThZ 3/69 (2013) S. 193-206



194 Corinne Bonnet

est aujourd'hui non seulement débattu, mais souvent rejeté tant il est réducteur au

regard de phénomènes complexes et multidirectionnels qu'il s'efforce de ressaisir5.

Et pourtant, lorsque l'on regarde la célèbre Tribune d'Eshmoun, provenant
du sanctuaire extra-urbain de Bostan esh-Sheikh, près de Sidon, on pourrait être

tenté de réhabiliter ce concept... Rolf Stucky a consacré à cette œuvre fascinante

un livre incontournable, exemple de méthode et de finesse. C'est donc dans son

sillage que s'inscrit la présente contribution qui a pour objectif d'éclairer les choix

iconographiques qui ont présidé à sa réalisation6.

Le sanctuaire de Bostan esh-Sheikh7, implanté sur les collines entourant Sidon,

semble avoir été fondé au VIIe ou au VIe siècle av. J.-C. Irrigué par une source
considérée comme sacrée, il est l'objet d'un remaniement complet et grandiose dans

le dernier quart du VIe siècle av. J.-C., sans doute sous le règne d'Eshmounazor II
et de Bodashtart qui s'en vantent dans leurs inscriptions. Un podium monumental

à flanc de coteau en ramleh local est érigé pour supporter une vaste esplanade

garnie de plusieurs édifices cultuels. Cette période marque l'apogée du site ; elle

voit l'apparition d'offrandes monumentales : porteurs d'offrandes et orants,
musiciennes, danseuses, pour l'essentiel, en calcaire d'abord, en marbre grec ensuite.

Rolf Stucky a bien souligné l'émergence sensible, dans les matériaux comme dans

le répertoire iconographique, d'un « goût » hellénisant, alors que l'architecture

témoigne davantage de l'éclectisme des références. Une telle porosité culturelle

contribua assurément à façonner le regard et les penchants esthétiques des fidèles,

mais elle rend du même coup nos catégories « nationales » (art grec, art égyptien,

art perse, art phénicien...) inadéquates pour décrire ce que nous observons.

Pour dynamiser les paysages culturels concernés, on pourrait peut-être recourir

au concept de middle ground qui désigne un espace de dialogue, de transaction et

de compromis entre plusieurs cultures mises en contact8.

Vers 380-370, à Bostan esh-Sheikh, un temple amphiprostyle en marbre est

édifié sur le podium. Réalisé dans l'ordre ionique, il est doté de Propylées du

même style. Pour soutenir le plafond de la cella, des colonnes surmontées de

5 Voir, par exemple, J. Ma : Paradigms and Paradoxes in the Hellenistic World, Studi elleni-
stici 20 (2008), 371-385

6 R.A. Stucky : Tribune d'Echmoun. Ein griechischer Reliefzyklus des 4. Jahrhunderts v. Chr.

in Sidon, Bale 1984.
7 R.A. Stucky : Das Eschmun-Heiligtum von Sidon. Architektur und Inschriften, Bâle 2005.
" R. White : Le Middle Ground. Indiens, empires et républiques dans la région des Grands

Lacs, 1650-1815, Paris 2009 (éd. or. Cambridge 1991).



Tribune d'Eshmoun ou Tribune d'Apollon 195

chapiteaux à quatre protomés de taureaux s'inspirent de modèles iraniens. On

peut sans doute rattacher cette nouvelle phase au roi Baalshillem II (401-366),

père d'Abdashtart/Straton Iœ (365-352), dit le Philhellène. L'effet d'écho avec

les temples de l'Acropole d'Athènes suggère des formes d'émuladon ou de

mimèsis culturelle d'une telle complexité et ampleur qu'elles semblent à l'étroit
dans le paradigme de l'hellénisation. C'est alors qu'abondent les représenta-
dons en marbre du type temple boy et plus rarement temple girl, qui figurent
généralement un petit enfant d'un an environ, assis ou accroupi, accompagné de

son animal préféré5. Les rares exemplaires inscrits montrent que ces enfants,

exposés aux dangers de la naissance et de la prime enfance, étaient placés sous

la protection du dieu local, Eshmoun. Dieu bienfaisant, nourricier, prophylactique,

Eshmoun est fondamentalement un dieu souverain (le Baal de Sidon),
actif et efficace, qui s'est implanté sur tout le pourtour de la Méditerranée, à

Chypre, en Espagne, en Sardaigne et bien entendu à Carthage, et qui a été identifié

à Asclépios10. On lui confie la protection des plus jeunes, des plus fragiles,
mais aussi des plus prometteurs pour le devenir de la collectivité. « Guérisseur »

certes, Eshmoun-Asclépios est bien plus qu'un dieu thérapeutique : souverain

et puissant, protecteur et bienfaisant, grâce notamment aux eaux de la source

dont il est le maître, il apparaît comme le garant de la prospérité et de la

pérennité de la communauté. Dans ces tâches, qui sont aussi celles des rois,
très présents au sanctuaire par leurs travaux d'aménagement et leurs offrandes,
Eshmoun est épaulé par sa parèdre Astarté, bien implantée elle aussi dans le

sanctuaire de Bostan esh-Sheikh11.

L'impressionnante structure que l'on appelle la « tribune d'Eshmoun »

remonte sans doute à cette phase pré-alexandrine du sanctuaire12. Rolf Stucky
la date autour de 350 av. J.-C. Sur une base monumentale repose une tribune

5 Sur cette typologie, voir C. Beer : Temple-boys. A study of Cypriote vodve sculpture. 1.

Catalogue, Göteborg 1994.
10 Sur Eshmoun et son histoire, voir P. Xella : Les plus anciens témoignages sur le dieu

phénicien Eshmoun. Une mise au point, in : M. Daviau — J.W Wevers - M. Weigl (éd.) :

The World of the Aramaeans, II. Studies in History and Archaeology in Honour of Paul-

Eugène Dion, Sheffield 2001, 230-242.
11 C. Bonnet : Astarté. Dossier documentaire et perspectives historiques, Rome 1996.
12 Stucky : Tribune d'Echmoun (n. 6); C. Apicella : Le culte d'Apollon à Sidon ou les modali¬

tés d'intégration d'un dieu étranger, in : C. Bonnet — A. Declercq - I. Slobodzianek (éd.) :

Les représentations des dieux des autres (Mythos suppl. 2), Palerme 2011, 177-192.



196 Corinne Bonnet

ou balustrade (2,13m ; 1,25m ; 1,15m), faisant fonction d'autel à antes ou de

socle pour une statue ou un autre objet cultuel, le tout adossé au mur de

soutènement du sanctuaire. Devant le monument, au sol, on distingue les traces

d'une aire chorégraphique circulaire (une rangée de blocs positionnés en arc

de cercle), souvenir des panégyries qui s'y déroulaient. La partie supérieure du

monument est ornée de bas-reliefs en style purement grec, répartis en deux

registres le long de trois côtés. Disons d'emblée que ce qui surprend, c'est que la

frise supérieure est organisée autour de la figure d'Apollon citharède, alors que

nous sommes dans un sanctuaire d'Eshmoun. Étrange paradoxe, au sens grec
du terme, c'est-à-dire qui suscite l'émerveillement et résulte d'une conjoncture
ou conjonction inattendue. Quatorze divinités (quatre dieux et dix déesses)

sont réparties en triades de part et d'autre d'un axe central que trace la figure

d'Apollon. Sur la frise inférieure, on voit un cortège de jeunes filles jouant
différents instruments ou dansant en se donnant la main, accompagnées d'un

satyre. L'atmosphère apollinienne et dionysiaque de ces images est frappante,
mais que font-elles dans un sanctuaire d'Eshmoun, traditionnellement identifié
à Asclépios Son absence intrigue.

On se doit de signaler un autre paradoxon, nouveau signe de l'éclectisme du

paysage religieux sidonien : à proximité de la Tribune, on a mis au jour un trône

en marbre, de la même époque, qui s'inscrit dans la tradition phénicienne des

trônes vides d'Astarté13. Or, sur son dossier figure, en léger relief, un trône pourvu

d'accoudoirs et surmonté d'un baldaquin, occupé par une déesse, assurément

Astarté, à la chevelure abondante, le visage (disparu) tourné vers le spectateur.
La formule iconographique, celle de la mise en abyme, joue subtilement sur

l'entre-deux entre représentation iconique et aniconique, absence et présence14.

L'ensemble du dispositif cultuel, Tribune et trône, montre en tout cas que les

13 M.G. Amadasi Guzzo : Astarte in trono, in : M. Heltzer et alii (éd.) : Studies in Archaeo¬

logy and History of Ancient Israel in Honour of Moshe Dothan, Haifa 1993, 164-180 ;

A. Nunn : Iconisme et aniconisme dans le culte des religions phénicienne et israélite, Trans-

euphratène 35 (2008) 165-196 ; ead. : Bildhaftigkeit und Bildlosigkeit im Alten Orient : ein

Widerspruch in : D. Shehata et al. (éd.) : Von Göttern und Menschen. Beiträge zur
Literatur und Geschichte des Alten Orients. Festschrift für Brigitte Groneberg (Cuneiform
monographs 41), Leiden/Boston 2010, 131-168.

14 R.A. Stucky : Du marbre grec en Phénicie. Grandeur et décadence de Sidon aux époques

perse et hellénistique, à paraître dans CRAI 2012. Je remercie vivement l'ami Rolf d'avoir

partagé ce texte avec moi.



Tribune d'Eshmoun ou Tribune d'Apollon 197

confins entre culture indigène et culture grecque sont complètement poreux et

que l'aménagement des espaces rituels ne répond pas à des logiques étanches.

Dès lors, dans la mesure où la dimension familiale, celle de la succession

des générations, est au cœur des cultes de Bostan, dans les offrandes comme
dans les inscriptions, tant phéniciennes que grecques, on s'étonne moins de la

place centrale accordée à Apollon sur la Tribune. N'est-il pas, en effet, le père

d'Asclépios, l'équivalent grec d'Eshmoun C'est Apollon qui confie le petit As-

clépios au centaure Chiron, après la mort de sa mère Coronis, pour qu'il lui

enseigne l'art de la guérison. Art dans lequel Asclépios excella tant qu'il finit par
mettre en péril la nécessaire frontière entre immortels et mortels. Asclépios fut
alors foudroyé par Zeus, garant de l'ordre cosmique mis en danger. Furibond,

Apollon, son géniteur, massacra les Cyclopes ou leurs fils, et n'échappa à la

condamnation de Zeus que grâce à l'intercession de Léto. Zeus finit par reconnaître

les mérites d'Asclépios et à l'intégrer dans l'Olympe15. Voir fleurir le culte

d'Apollon à l'ombre de celui d'Asclépios, et vice versa (comme c'est aussi le cas

à Delphes) n'a donc rien d'étonnant, et l'implication d'Apollon dans les cultes de

naissance et de guérison est d'ailleurs bien connue. Un témoignage de Pausanias

concernant le sanctuaire d'Asclépios et Hygie, à Aigai, en Achaïe, le confirme en

relation avec Sidon16 :

Non loin d'Eileithyia, il y a un terrain consacré à Asclépios, et des statues d'Hygie
et d'Asclépios même ; un vers iambique indique que l'artiste était le Messénien Da-
mophon. Dans le sanctuaire d'Asclépios, un homme de Sidon est entré avec moi en
discussion : il prétendait que les Phéniciens, en matière de cultes, étaient en général
mieux informés que les Grecs et qu'en particulier ils accréditaient l'idée qu'Apollon
était bien le père d'Asclépios, mais que sa mère n'était nullement une mortelle.
Asclépios en effet, disent-ils, c'est l'air, nécessaire à la santé aussi bien de la race humaine

que de tous les êtres vivants ; Apollon, lui, c'est le soleil, et c'est tout à fait à juste titre
qu'on lui donne le nom de père d'Asclépios, puisque le soleil, réglant sa course pour
l'adapter aux saisons, donne aussi à l'air une part de santé.

Tel est sans doute, dans ses grandes lignes, l'arrière-plan de traditions et de

croyances — ici allégorisées — qui rend compte de l'iconographie de la Tribune

15 Sur l'Hymne à Apollon qui fait allusion à ces événements, voir A. Aloni : L'aedo e i tiranni.
Ricerche sull'Inno omerico a Apollo, Rome 1989 ; N. Richardson : Three Homeric Hymns:
to Apollo, Hermes and Aphrodite, Hymns 3, 4, and 5, Cambridge 2010.

16 Pausanias VII, 23, 7s.



198 Corinne Bonnet

d'Eshmoun et de la place qu'y tient Apollon. Mais on peut aller plus loin dans

le décryptage du tissage interculturel, du middle ground que traduit cet extraordinaire

monument. Comme l'a noté Ernest Will17, les scènes figurées sur le socle

semblent s'inspirer à la fois de l'Hymne homérique à Apollon, daté entre 700 et

550 av. J.-C., qui chante la naissance et l'implantation du dieu à Délos et dans

tout le monde grec, et de la Suitepythique, composition du VIe siècle av. J.-C., qui
célèbre l'arrivée du dieu dans l'Olympe et son intronisation dans l'assemblée

des dieux. Or, le texte insiste sur la fascination exercée par la musique du dieu à

la cithare, et sur le cortège des Grâces et des Heures qui l'escorte, le point
culminant du processus étant l'installation de son siège oraculaire à Delphes. Un

passage de l'Hymne homérique à Apollon (v. 10-178) évoque aussi, en des termes
très suggestifs, la fête annuelle qui, à Délos, commémore la nativité du dieu :

« Mais toi, Phoibos, c'est à Délos que ton cœur atteint le comble de la joie lorsqu'y
sont rassemblés les Ioniens aux longues tuniques avec leurs enfants et leurs nobles

épouses » (146-148).

Lors de ces panégyries déliennes, fêtes propitiatoires très renommées, où l'on
mettait l'accent sur l'épanouissement des enfants et des adolescents, le clou
des cérémonies était représenté par le célèbre chœur des Déliades, composé
de jeunes gens et de jeunes filles, de Délos et d'ailleurs, chantant et dansant en

l'honneur d'Apollon18. Au dieu Musagète, on offrait, en effet, certes des sacrifices

sanglants, mais aussi et surtout des compositions musicales. On prétend

qu'Homère et Hésiode avaient pris part à cette fête et proposé leurs œuvres

pour le plus grand plaisir du dieu et de ses fidèles. Callimaque, dans son Hymne

à Délos, évoque « toutes les cités, celles qui occupent les terres de l'Orient, et

celles du couchant, et celles qui tiennent le milieu, et les peuples aussi, race

la plus chargée d'ans, qui habitent au nord, au-delà des rivages de Borée »19.

De fait, le grand prodige que sont les Déliades tient notamment au fait que

17 E. Will : Un problème d'interpretatio graeca : la pseudo tribune d'Eshmoun à Sidon, Syr.
62 (1985), 105-124.

18 I. Papadopoulou-Belmehdi — Z.D. Papadopoulou : Culte et musique. Le cas des Déliades,
in : F. Labrique (éd.) : Religions méditerranéennes et orientales de l'Antiquité, Le Caire

2002, 155-176 ; P. Giannisi : Récits des voies. Chant et cheminement en Grèce archaïque,
Grenoble 2006, 135-148 ; B. Kowalzig : Singing for the Gods. Performances of myth and

ritual in archaic and classical Greece, Oxford 2007, 59-80.
15 Callimaque : Hymne à Délos, v. 278-282 (trad. E. Cahen, CUF).



Tribune d'Eshmoun ou Tribune d'Apollon 199

les jeunes artistes « savent reproduire les parlers et les rythmes musicaux de

tous les hommes {pantôn anthrôpôtî) ; chacun dirait qu'Apollon chante lui-même

; tellement bien ajusté est leur chant »20. Ainsi, le sanctuaire et la fête du

dieu constituent-ils des espaces-temps à vocation œcuménique, où les cultures

s'entrelacent à la faveur de la musique, du chant et de la danse. Les voix du

chœur reflètent la poikilia culturelle du genre humain qui, placée sous le patronage

d'Apollon, devient une polyphonie harmonieuse.

Or, à Sidon, sur la « Tribune d'Eshmoun », ne voit-on pas le dieu citharède

et musagète assister, depuis le registre supérieur, comme il se doit, à sa propre
fête, représentée au registre inférieur La danse, la musique et le chant rassemblent

et unissent toute la citoyenneté, génèrent grâce (charis) et harmonie. On

y découvre le point d'orgue de la fête d'Apollon : les chœurs de jeunes filles

qui « enchantent les tribus humaines », de la même manière qu'Apollon, de

retour dans l'Olympe après un passage à Delphes, charme par sa présence et

sa musique les dieux rassemblés. Tandis que les Charités, les Heures, Harmonie,

Hébè et Aphrodite entament une ronde et qu'Apollon joue de la cithare,

précise la Suite Pythique, « il est environné de lumière, des éclairs jaillissent de

ses pieds et de sa fine tunique » (201s.). Célébré comme le dieu qui trône « au

milieu » des dieux (en mesôi), instituant les chœurs, conduisant la musique, les

chants et les danses, Apollon est à la fois chorège et courotrophe, comme l'a si

bien montré Claude Calame21.

C'est donc l'harmonie céleste des dieux immortels et l'harmonie terrestre
du culte d'Apollon qui sont exaltées dans les textes grecs et dans les images de

la Tribune sidonienne, harmonie qui est la source d'une puissance rayonnante,
bienfaisante, salutaire. L'émotion musicale partagée, qu'il s'agisse des dieux ou
des hommes, génère l'harmonie et la concorde — voire la réconciliation comme
c'est le cas dans l'épisode bien connu de la dispute entre Apollon et Hermès.

Elle génère le plaisir et le bonheur, le lien et l'union. André Motte, un de mes

maîtres liégeois, a du reste judicieusement relevé la prégnance du vocabulaire

érotique et « magique » dans ces scènes chorales22.

20 Hymne homérique à Apollon, v. 156-164 (trad. J. Humbert, CUF)-
21 C. Calame : Les chœurs de jeunes filles en Grèce archaïque, I II, Rome 1977, 102-108.
22 A. Motte : À propos des <chemins qui ne mènent nulle part? : une curieuse aporie de Platon

(Lois, VII, 799 c-e), in : M. Broze et al. (éd.) : AM-'eu pot KaxaXspov... « Mais raconte-moi
en détail. » (Odyssée, III, 97). Mélanges de philosophie et de philologie offerts à Lambros



200 Corinne Bonnet

Elles ont en même temps une visée fortement propédeutique au regard de

la vie sociale. Platon intègre ainsi les jeux et les chorégraphies dans sa stratégie

d'éducation des jeunes enfants et futurs citoyens. Il loue, dans cette perspective,
les Égyptiens qui sacralisent les chants et les danses, et en assurent la conservation

fidèle. Le programme de Platon en matière de chants et de danses se résume

en une formule qui semble avoir été écrite pour nous aider à élucider les enjeux
des rituels sidoniens mis en images sur la Tribune : « faire en sorte que les hymnes

deviennent des nomoi »23. La pratique chorégraphique, si je comprends bien

Platon, vise à inculquer les règles du vivre ensemble. Cependant, excessivement

conservateur, Platon a sous-estimé la plasticité ludique du rite : tout en restant

« identique », en étant même figé dans le marbre, comme au sanctuaire de Bostan

esh-Sheikh, les performances rituelles ont aussi vocation à refléter les évolutions

historiques, à intégrer les changements, à se les approprier, à les « digérer », bref
à métaboliser le devenir culturel.

En l'occurrence, à Sidon, que l'on se situe juste avant ou juste après Alexandre,

il me semble que les enjeux majeurs se trouvent du côté de l'ouverture à la culture

grecque, de l'insertion dans une nouvelle koine susceptible de dynamiser les petits

royaumes phéniciens. Il ne s'agit pas pour eux de renoncer à leur identité propre,
mais de jouer le jeu d'une certaine « globalisation » dirait-on aujourd'hui, laquelle
n'entrave pas et même peut encourager des processus dits de « glocalisation »,

c'est-à-dire de promotion des cultures locales, au sein d'ensembles plus vastes qui
les englobent24. Je propose donc de voir, dans le rituel des danses circulaires en

l'honneur d'Apollon, père d'Asclépios, tel qu'il est mis en images sur le registre
inférieur de la Tribune et inscrit dans le sol sur le site de Bostan esh-Sheikh, juste

devant la Tribune, une performance collective qui, comme à Délos, affiche les

aspirations « œcuméniques », le désir d'intégration des populations phéniciennes

par rapport à la koine grecque qui n'a certes pas attendu les conquêtes du Macédonien

pour gagner les rives orientales de l'Égée. En d'autres termes, par ces images,

Couloubaritsis, Paris 2008, 335-342.
23 Platon : Lois, VII, 799el0-ll.
24 Pour ce jeu d'échelles au sein de l'Empire romain, voir C. Ando : The Matter of the Gods.

Religion in the Roman Empire, Berkeley/Los Angeles/London 2008, en particulier le

chapitre 5 « A Religion for the Empire », 95-119 et le chapitre 6 « Religion and Imperialism at

Rome », 120-148. Pour une approche plus théorique, voir C. Geertz : Savoir local Savoir

global. Les lieux du savoir, Paris 32002 (Ie éd. fr. 1986 ; éd. or. Local Knowledge. Further
Essays in Interpretive Anthropology, New York 1983).



Tribune d'Eshmoun ou Tribune d'Apollon 201

les Sidoniens, les « enfants de Cadmos » expriment leur souhait et leur ambition
d'« entrer dans la danse », de rejoindre le chœur ou la tribu des communautés

grecques harmonieusement réunies sous le patronage d'Apollon25.

De récentes études sur les dispositifs cultuels des sanctuaires d'Asclépios et

sur les performances liées aux « théories », c'est-à-dire aux ambassades envoyées

dans les grands sanctuaires du monde grec, jusqu'à Samothrace, montrent que la

danse, les mouvements du corps, la dynamique visuelle de ces cortèges circulaires

dessinent une sorte de « cité » idéale. Les espaces sacrés, qu'on peut décidément

qualifier de middle ground, servent de lieux de composition et de recomposition des

communautés civiques, régionales ou panhelléniques ; ils permettent de matérialiser,

par la danse notamment, une volonté d'alliance et d'intégration à l'égard de

populations allogènes ou marginales. À bien y regarder, on trouve d'ailleurs, dans

la littérature grecque, un intéressant précédent, celui du chœur des Phéniciennes,

dans la pièce d'Euripide, représentée entre 411 et 408 sur la scène athénienne.

Le chœur de cette tragédie est, en effet, composé de jeunes Tyriennes qui quittent

leur Phénicie natale pour se rendre à Delphes afin de servir durablement

l'Apollon du « centre de la terre ». Elles interviennent dans l'intrigue thébaine,

en leur qualité de descendantes de Cadmos, mais elles se réjouissent de devenir,

pour le dieu de Delphes, des offrandes vivantes et éternelles. Voici comment l'une

d'elles exprime sa joie26 :

« Choisie entre tous mes concitoyens comme le plus beau présent à Loxias, je suis

venue au pays des Cadméens, envoyée ici vers les remparts de Laïos, où la race

s'apparente aux fils illustres d'Agénor. Pareille aux offrandes d'or ciselé, je suis

devenue servante de Phoibos ; mais l'eau de Castalie m'attend encore pour baigner au

service de Phoibos l'opulence de ma virginale chevelure. O roc dont les cimes jumelles

resplendissent de l'éclat du feu, par-dessus les sommets où Dionysos célèbre ses

fêtes bachiques, vigne qui chaque jour fait ruisseler la riche grappe sortie du bourgeon,
antre divin du dragon, montagneux observatoire des dieux, et mont sacré couvert de

neige, puissé-je, dans mes rondes en l'honneur des Immortels, former sans crainte le chœur du dieu

près du sanctuaire de Phoibos, nombril du monde, en quittant les eaux de Dircé »

25 Sur la danse comme dynamique sociale d'intégration, voir F.G. Naerebout : Attractive per¬
formances. Ancient Greek dance, three preliminary studies, Amsterdam 1997 ; B. Kowal-

zig : Mapping out Communitas : Performances of Theöria in their Sacred and Political

Context, in : J. Eisner - I. Rutherford (éd.) : Pilgrimage in Graeco-Roman and Early Christian

Antiquity. Seeing the Gods, Oxford 2005, 183-218.
26 Euripide : Les Phéniciennes, 202-238 (trad. F. Chapoutier, CUE, Paris 1950).



202 Corinne Bonnet

L'image du chœur dansant en l'honneur d'Apollon sert donc, ici déjà, de trait
d'union entre la Phénicie et la Grèce, entre Apollon et le peuple phénicien

qui reconnaît la suprématie et la centralité du dieu de Delphes. En filigrane
des images de la tribune d'Eshmoun, on croit presque apercevoir l'ombre du

chœur euripidéen.
Par le truchement de la performativité rituelle, on reproduit régulièrement

des gestes, des mouvements, des chants et des acclamations qui traduisent et

théâtralisent l'identité d'un groupe et les stratégies de transaction dont cette

identité est l'objet dans le flux de l'histoire. Le rite, qui donne à voir le « corps
social » et son identité en mouvement (ses valeurs, son imaginaire), véhicule en

outre une dimension esthétique, qui est source d'émotions, les registres de la

beauté, de la grâce et de la pompe s'y déployant aisément. Tous ces ingrédients
visent à produire, dans le rituel et par le rituel, un « être ensemble » harmonieux.

Comme l'a noté Angelos Chaniotis, les sanctuaires se montrent de plus

en plus attentifs à la mise en scène, à l'éclat des rituels, avec leur profusion de

symboles, de gestes, d'objets, de couleurs, de matières, d'acteurs27... La mise en

images de cette riche harmonie a de surcroît pour effet de stimuler la pensée

exégétique du rituel : commentaires et logoi fleurissent, qui apportent un surplus
de sens, conformément à des pratiques intellectuelles dont Pausanias est, en

définitive, un héritier tardif. On l'imagine volontiers devisant avec un Sido-

nien face à la Tribune et cherchant à comprendre le sens des images. Peut-être

aurait-il lui aussi évoqué Délos, Delphes, la Suite Pjthique et l'Hymne homérique,

tandis que le Sidonien, invoquant Cadmos, aurait insisté sur l'antique parenté

entre Grecs et Phéniciens...

En définitive, la valeur placée au cœur de la Tribune d'Eshmoun, par le

biais d'un programme iconographique de style purement grec, mais savamment

conçu par des commanditaire (s) et artiste(s) locaux, pour un public varié,

est bien la philia, l'amitié, l'alliance entre Sidoniens et Grecs, mise à l'honneur
dès la fin de l'époque perse avec le roi de Sidon, Straton le Philhellène, grati-

A. Chaniotis : Le visage humain des rituels : expérimenter, mettre en scène et négocier les

rituels dans la Grèce hellénistique et l'Orient romain, Annuaire EPHE, Sciences religieuses
116 (2007-2008) 171-178 ; id. : The dynamics of rituals in the Roman Empire (Impact of
empire 9), dans O. Hekster et alii (éd.) : Ritual dynamics and religious change in the Roman

Empire, Leiden 2009, 3-29.



Tribune d'Eshmoun ou Tribune d'Apollon 203

fié de la proxénie par les Athéniens28. Les dieux assemblés et les jeunes filles

dansant sous leurs yeux traduisent une affinité culturelle qui précéda l'arrivée
d'Alexandre et se prolongea, se renforça et s'actualisa de diverses manières avec

sa domination et celle de ses successeurs. Accueilli comme un libérateur par les

Sidoniens qui lui remirent les insignes de la souveraineté, Alexandre s'inscrivit
naturellement dans le sillage des rois sidoniens philhellènes. Le mythe de Cad-

mos, mis ou remis à l'honneur par les Sidoniens, présuppose, en effet, non
seulement la philia entre Grecs (Thébains) et Phéniciens (Sidoniens, ou Tyriens),
mais aussi une sungeneia, c'est-à-dire une « parenté »29. Ce que le chœur de la

Tribune visualise en ultime instance, c'est la paideia des Sidoniens, c'est-à-dire

leur insertion dans un horizon de valeurs et de comportements délibérément

grecs, un horizon qui n'est cependant pas étranger à l'Orient, initiateur par
exemple de l'écriture.

Qu'il s'agisse d'Apollon ou d'Asclépios, l'architecture et l'iconographie
déployées à Bostan ont vocation à créer des interfaces entre cultes phéniciens et

cultes grecs, entre les imaginaires mythiques des uns et des autres, sans les dénaturer,

mais en démultipliant les grilles de lecture possibles. C'est un Eshmoun
diffracté au prisme de l'hellénisme que nous croyons découvrir. La fluidité du

polythéisme et son aptitude à la translatability présentaient l'avantage de rendre

possibles de tels emboîtements culturels qui n'ont pas fini de nous fasciner et

qui vont bien au-delà de ce que l'on désigne sous le terme d'« hellénisation »30.

28
J. Elayi : Abdashtart Ier / Straton, un roi phénicien entre Orient et Occident, Paris 2005 ;

C. Apicella : La représentation du roi à la fin de la période achéménide à Sidon, entre
modèle grec et modèle oriental, in : L. Capdetrey — Y. Lafond (éd.) : La cité et ses élites.

Pratiques et représentations des formes de domination et de contrôle social dans les cités

grecques (VIIIe s. a.C. - Ier s. p.C.) (Ausonius publications. Etudes 25), Bordeaux 2010, 69-

79. L'inscription concernée est IG II2, 141.
29 Sur l'importance de ce motif de la parenté à l'époque hellénistique, voir O. Curty : Les

parentés légendaires entre les cités grecques (Hautes études du monde gréco-romain 20),
Genève 1995 ; T.S. Scheer : The Past in a Hellenistic Present : Myth and Local Tradition.
In : A. Erskine (éd.) : A Companion to the Hellenistic World, Oxford 2005, 216-231 ;

E. Gruen : Greeks and non-Greeks. In : G.R. Bugh (éd.) : The Cambridge Companion to
the Hellenistic World, Cambridge/New York 2006, 295-314.

30 Sur le concept de « translatabilty » des dieux, voir M. Smith, God in Translation. Deities in
Cross-Cultural Discourse in the Biblical World (FAT 57), Tübingen 2008.



204 Corinne Bonnet

Abstract
La tribune d'Eshmoun provenant du sanctuaire de Bostan esh-Sheikh, près de Sidon,
est un monument singulier, avec ses images grecques, centrées sur la figure d'Apollon,
dans un contexte cultuel phénicien. On propose ici une lecture nouvelle des images qui
décorent ce monument en soulignant le sens qu'elles revêtent en termes d'intégration
et d'interaction culturelles. La musique et la danse, qui sont à l'honneur dans cette
iconographie, traduit le désir des Phéniciens d'« entrer dans la danse » par rapport à une
koinè grecque de plus en plus répandue et consensuelle.

Corinne Bonnet, Toulouse / Institut Universitaire de France



Tribune d'Eshmoun ou Tribune d'Apollon 205

Fig. 1 : Statuette de marbre de type « temple boy », provenant du sanctuaire de Bostan esh-
Sheikh (Sidon). Photo Rolf Stucky.

Fig. 2 : La Tribune d'Eshmoun in situ dans le sanctuaire de Bostan esh-Sheikh, avec les traces
d'une aire chorégique semi-circulaire devant le monument. Photo Rolf Stucky.



206 Corinne Bonnet

Fig. 3 : Vue du trône vide situé dans le bassin cultuel dit « Piscine d'Astarté », qui flanque la zone
de la Tribune d'Eshmoun. Photo Rolf Stucky.

Fig. 4 : Vue des bas-reliefs décorant la Tribune d'Eshmoun, avec une assemblée divine au registre

supérieur et une danse au registre inférieur. Photo Rolf Stucky.


	Tribune d'Eshmoun ou Tribune d'Apollon? : Lorsque Phéniciens et Grecs entrent dans la danse à Sidon

