Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 69 (2013)

Heft: 1-2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Soham Al-Suadi, Essen als Christusgldubige. Ritualtheoretische Exegese paulinischer
Texte. Francke Verlag, Tibingen 2011.

347 S., ISBN 978-3-7720-8421-8, € 68.00.

Al-Suadis Monografie ist die geringfiigig tiberarbeitete Fassung ihrer theologischen Dis-
sertation von 2010, die zuriickgeht auf Studien in Basel und New York (Union Theo-
logical Seminary). Die Arbeit versucht die neutestamentliche Mahlforschung auf eine
neue Grundlage zu stellen, indem sie diese mit ritualtheoretischer Forschung verbindet.

Die Arbeit besteht aus sechs Teilen (neben einer Bibliografie und einem Register).
Zuerst fuhrt Al-Suadi in den Gegenstand der Untersuchung ein (I, 15-46). Zu dieser
Einfithrung gehért auch ein Uberblick iiber den aktuellen Forschungsstand und die
Grundelemente des hellenistischen Mahles (Teilnehmer, Sitzordnung, Verhalten, Ver-
lauf). Dann folgt eine Einfithrung in die ritualtheoretische Forschung (49-63), welche
einen guten Uberblick iiber dieses Fachgebiet (11, 49-59) bietet.

Als Nichstes behandelt Al-Suadi die Grundlagen der ritualtheoretischen Exegese
(I11, 63-109), wobei sie auf folgende Punkte eingeht: a) die kulturelle Kontextualisierung
des Textes; b) die Korporealitit der Mahlgemeinschaften; c) die Transformationen im
Mabhlgeschehen; d) die Heterotopie der Mahlgemeinschaft. Dabei behandelt Al-Suadi
diese verschiedenen Aspekte jeweils anhand verschiedener Texte (Quellen zum Serapis-
kult, Philo, De vita contemplativa, Joseph und Aseneth, Aristeasbrief). Diese verschiede-
nen Aspekte arbeitet die Autorin dann in einem Entwurf fiir ritualtheoretische Exegese
fir neutestamentliche Texte, die sich mit Mahlzeiten beschiftigen (auch wenn er m.E.
auch fiir andere Texte verwendet werden konnte) weiter aus.

Dabei behandelt sie nacheinander die Identititsausbildung der Teilnehmer am Mahl,
die Identititsausibung im Gemeinschaftsmahl, das Rollenverhalten der Teilnehmer, den
Verlauf des Gemeinschaftsmahles und seine Sprache. Dies bildet den vierten und um-
fangreichste Teil der Arbeit (TV, 113-238). Der fiinfte Teil bietet schliesslich drei exegeti-
sche Studien zu Mahlzeiten in Paulinischen Briefen, dem Galaterbrief, dem Romerbrief
und dem 1. Korintherbrief, worin Al-Suadi die von ihr entwickelte Methode ritualtheo-
retischer Exegese fiir die Analyse neutestamentlicher Mahlzeiten anwendet und auspro-
biert (V, 241-308).

Die Arbeit leistet Beachtliches in der interdisziplinaren Exegese, da sie konsequent
versucht, die herkdmmliche, haufig theologisch vorbelastete Auslegung der einschligi-
gen Texte mit einer ritualtheoretischen Perspektive zu verkniipfen, wodurch es moglich
wird, Uber alte Gegensitze oder Annahmen hinwegzukommen. So gesehen gibt die Ar-
beit bedeutsame Anregungen fiir die eigene exegetische Methodik. Dennoch bleiben
einige Fragen offen. Fir meinen Geschmack hitte zum Beispiel die Auseinandersetzung
mit anderen Forschern und Thesen dann und wann eingehender sein kénnen. Weiter sei
dahingestellt, inwiefern «Gemeindeleitung» und «Mahlvorsitz» wirklich so stark vonein-



Rezensionen 173

ander getrennt waren, wie das Al-Suadi anzunehmen scheint. Von ihrem Ansatz aus-
gehend wire zudem die weiterfithrende Frage interessant, aus welchen Griinden dann
schon wenige Jahrzehnte spiter bei Ignatius von Antiochien beispielhafte Christusimi-
tation, Gemeindeleitung und Mahlvorsitz vollig selbstverstindlich zusammengehoren.

Peter-Ben Smit, Amsterdam

Matthias Konrads, Gericht und Gemeinde. Eine Studie zur Bedeutung und Funkti-

on von Gerichtsaussagen im Rahmen der paulinischen Ekklesiologie und Ethik im T
Thess und I Kor, BZNW 117, Walter de Gruyter, Berlin und New York 2003.

XIV+641 S., ISBN 978-3-11-089565-0, € 114.95.

Gericht und Gemeinde ist die Druckfassung der Bonner Habilitationsschrift von Matthi-
as Konradt, jetzt Ordinarius fur neutestamentliche Theologie in Heidelberg. K. stellt
darin zwei vorherrschende Voraussetzungen ilterer Untersuchungen zur paulinischen
Gerichtsanschauung infrage: 1. dass «die Frage im Vordergrund (steht), ob oder wie
sich die Vorstellung eines Gerichts nach den Werken mit der Rede von der Rechtfertigung
anfgrund von Glanben zusammenbringen lisst (1), 2. «dass Paulus eize bestimmte Vorstel-
lung vom Endgericht besessen und — mehr oder weniger — konsequent vertreten hat»
(10f.), oft verstanden als «die Vorstellung eines formlichen Gerichtsszenariums, in dem
alle (Menschen/Christen) Gber ihr (gutes und schlechtes) Tun vor Gott oder Christus
Rechenschaft ablegen miissen und in dem sie danach beurteilt werden» (1).

In seiner Analyse der paulinischen Gerichtsaussagen geht K. im Anschluss an Egon
Brandenburger und Karlheinz Miiller davon aus, dass das Frihjudentum eine Pluralitit
von Gerichtskonzeptionen kannte, «die sich nach logischen Kriterien nicht kohirent
miteinander verbinden lassen» (16). K. unterscheidet hier insbesondere das «Straf- bzw.
Vernichtungsgericht» vom «Rechtsverfahren vor dem Richterthron» bzw. «Beurtei-
lungsgericht» (13.15f.; zur grundsitzlichen Kritik an dieser Sicht s. Christian Stettler,
Das letzte Gericht (WUNT 11/299), Tubingen 2011). Die Rekonstruktion einer inhaltlich
kohidrenten paulinischen Lehre vom Endgericht sei schon von dieser Voraussetzung
her von vornherein zum Scheitern verurteilt. K.s Exegese der relevanten Stellen kon-
zentriert sich deshalb auf «detaillierte Analysen der thematischen Zusammenhinge, in
denen Gerichtsaussagen begegnen, und der Funktionen, die den Gerichtsaussagen in
den paulinischen Argumentationen in textpragmatischer Hinsicht zukommen» (19).

K.s Analyse des 1. Thessalonicherbriefs (23—-196) fithrt zum Ergebnis, «dass Paulus
allein von dem andringenden Strafgericht Gottes spricht, das Gber die Nicht-Christen
hereinbrechen wird» (187), nicht von einem Beurteilungsgericht. Bei der Parusie Christi
wirden die Nicht-Christen der Vernichtung anheimfallen; die Christen wiirden durch
Jesus vor dem Vernichtungsgericht gerettet, ihr Verhalten unterliege keiner Beurtei-
lung. Hingegen konnten Christen durch einen ethischen Riickschritt in ihre heidnische
Existenz das Heil einblissen. Diese Akzentuierung der Gerichtsaussagen des I Thess



174 Rezensionen

ist nach K. durch die «parakletische[.] Gesamtstrategie des 1 Thess» bestimmt (191):
Sie diene der Konsolidierung der neu gegrindeten Gemeinde durch «die Bekraftigung
ihrer Berufung ... angesichts der von der Umwelt ausgehenden Irritationen» (193f)).
Dazu gehorten sowohl die Erinnerung an die Zornverfallenheit der Nicht-Christen als
auch die Bekraftigung «der Grenze zwischen Gemeinde als dem Bereich des Heils und
der nicht-christlichen Welt ... in ethischer Hinsicho (195).

Im 1. Korintherbrief (197-471) sei fiir die «ethische Identitit von Christen» neben
der Vermeidung der heidnischen Kardinallaster aufgrund der besonderen korinthi-
schen Situation vor allem «ein Ethos der Statusindifferenz» bedeutsam (469). Das in
I Kor 3,13-15 angesprochene Beurteilungsgericht beziehe sich nicht auf alle Chris-
ten, sondern auf die Verkiindiger, die damit zu einem bestimmten Verhalten ermahnt
wiirden (dies ist allerdings fraglich, vgl. die verallgemeinernden Formulierungen in V.
8b.10b.12-15). «Ein paralleler Fall, dass Paulus pauschal und umfassend die Christen
zum rechten Wandel mahnt und dies mit einem Verweis auf die Beurteilung ihres Wer-
kes im Gericht unterlegt, fehlt aber [im I Kor|. Kurz gesagt: Im gerichistheologischen Hori-
gont sind weniger die Werke als <Zeichen des Glaubens> im Blick, sondern die Werke als Zeichen des
Unglaubens» (470). Anders als im I Thess bestdrke Paulus die Korinther nicht, sondern
konfrontiere sie mit ihrem Fehlverhalten und dessen Konsequenz, «der Moglichkeit
des Heilsverlusts» (ebd.). «Die Verweise auf das endgerichtliche Strafhandeln Gottes
stehen im Dienste der Sorge des Apostels um das Heil der korinthischen Christen.»
(471)

Zuletzt geht K. auch auf zentrale Gerichtsaussagen in den tbrigen Paulusbriefen
ein (473-520). In II Kor 5,10 bringe Paulus «nicht die Vorstellung eines Offenbarwer-
dens aller (Christen) vor dem Richterthron Christi vor, weil et sich das Gericht allein so
und nicht anders vorstellt, sondern weil dies im Kontext am besten passt»; daraus lasse
sich «nicht einfach auf Paulus’ (Normalvorstellung) des Gerichts extrapolieren» (486).
In Gal 5,19-21 gehe es, anders als im I Thess, nicht um die Bestirkung der Gemeinde
in ihrer ethischen Unterscheidung von den Heiden, denn auch hier stehe die Gerichts-
aussage ganz im Dienst der Argumentation im Ubergeordneten Kontext: Es gehe «um
die Abwehr «lltaglichen Laster, die die soziale Harmonie innerhalb der Gemeinschaft
gefihrden» (492). Gal 6,8f. stellt nach K. einen Sonderfall dar, weil hier positives Ver-
halten mit dem Hinweis auf die Vergeltung im Endgericht motiviert wird; aber auch
hier gelte, dass die Verwendung der spezifischen Gestalt von Gerichtserwartung «aus
der «hetorischen Situation erwichst» (523) und nicht notwendig ein «Rechtsverfahren
vor dem Thron Gottes» impliziert sei, bei dem Christen beurteilt wirden (495). Auch
Rom 1f. sei ganz von der rhetorischen Zielsetzung her bestimmt. Einerseits werde in
R6m 1,18-32 (wie im I Thess) das Zorngericht als «Horizont der im Evangelium er6{f-
neten Heilschance» deutlich (514). Andererseits gehe es Paulus in Rom 1-3 darum, jede
«Vorzugsstellung Israels im Blick auf das Gericht» zu widerlegen. Dazu musste er «die
strenge Unparteiischkeit des Gerichts» gegentiber Juden wie Heiden betonen, wozu er
die beiden an sich unvereinbaren Konzeptionen Vernichtungsgericht Rém 1,18-32) und
Beurtetlungsgericht fiir alle Menschen (R6m 2,5-11) miteinander verband (ebd.). Zudem die-



Rezensionen 175

ne «[d]er Rekurs auf das Gericht nach den Werken ... in Rém 1,18-3,20 zum Aufweis
der faktischen soteriologischen Egalitit von Juden und Griechen (1,16; 2,9f.), und zwar
im Sinne einer — in der Offenbarung der Gerechtigkeit Gottes im Evangelium vor-
ausgesetzten — Notlagew (515). Die Gerichtsaussagen in Rém 12,1-15,13 (bes. 12,19
und 14,10-13) dienen wie in I Thess der Warnung vor Lastern, nicht der Motivation
positiven Verhaltens.

Als Ergebnis formuliert K., dass die Endgerichtserwartung «fester Bestandteil pau-
linischen Denkens» sei (530), und prizisiert weiter: «Der Aspekt des Lebenswandels
gehort in Paulus’ theologischem Denken keineswegs prinzipiell in den Bereich soterio-
logischer Irrelevanz», da Paulus eine «ethische[.] Dimension ... christlicher Identitit
kenne (531). Dieses doppelte Ergebnis ist von grosser Bedeutung angesichts der in
der Exegese immer noch verbreiteten Marginalisierung von Endgerichtserwartung und
konkreter Ethik bei Paulus.

Zusammenfassend beantwortet K. die eingangs seiner Arbeit gestellte Frage:
wwelches Gericht nach welchen Werken?» (19). Er stellt fest, dass Gerichtsaussagen bei
Paulus der «Markierung elementarer ethischer (boundary markersm (I Thess) oder der
«Uberwindung der handlungsleitenden Relevanz traditioneller «weltlichen Statusorien-
tierungy (I Kor) dienten (521f.). In beiden Fillen gehe es «im gerichtstheologischen
Horizont um S#rafe fiir Febverhalten ..., das Paulus als Verletzung elementarer Charak-
teristika der ethischen Identitit von Christen ansieht» (522). Zu positivers christlichen
Verhalten motiviere Paulus aber nirgends mit Hilfe von Gerichtsaussagen (mit Aus-
nahme von Gal 6,8f.). Christen kénnten sich also «das Heil nicht erwirken, wohl aber
durch ihr Verhalten wieder verwirken» (523f.). Dieses Ergebnis ist fir die paulinische
Rechtfertigungslehre relevant, bleibt aber gerade im Blick auf Gal 6,8f. und verwandte
Aussagen unbefriedigend.

Paulus kennt nach K. keine einheitliche Gerichtsvorstellung, sondern greift je nach
rhetorischer Absicht «in unterschiedlichen Kontexten auf unterschiedliche Vorstellun-
gen und Motive zuriick[...]» (524). Dass die faktisch auf bestimmte Argumentationszu-
sammenhinge beschrinkten Vorstellungen eines allgemeinen Weltgerichts oder eines
Beurteilungsgerichts fiir Christen in alteren Darstellungen «als Basisvorstellung voraus-
gesetzt» selen, erkldre sich lediglich aus ihrer kunstgeschichtlichen Bedeutung (ebd.).

In Spannung zu K.s Aussage, dass Paulus auf unterschiedliche Gerichtskonzepti-
onen zuriickgreife und keine einheitliche Gerichtsanschauung kenne, steht sein Fazit:
«der Gedanke einer endgerichtlichen Beurteilung der Christen — und zwar auch in der
Form, dass es im Gericht nicht um Heil und Unbheil geht, wohl aber im Zuge einer
individuellen Beurteilung unterschiedlicher dLohn> zugeteilt wird — (ist) in diesem Vor-
stellungszusammenhang nicht blo3 prinzipiell entbehrlich, sondern er stinde zum ge-
nannten Ansatz [paulinischer Soteriologie] quer» (526). Hier erklirt K. unter der Hand
die eine der von ihm isolierten Gerichtskonzeptionen fiir die Leitvorstellung des Pau-
lus, mit der sich die andere, die Paulus nur aus textpragmatischen Griinden hinzuziehe,
nicht vertrage. K. geht sogar so weit zu sagen, dass Paulus tiberhaupt kein universales
Weltgericht kenne (526) und fiir ihn ein «die Christen betreffende[s] [...] Beurteilungs-



176 Rezensionen

gericht[.] [...] prinzipiell entbehrlich» sei, auch «n der Gestalt einer Bewertung, wre
jemand Christ wam (528). Wo Paulus dennoch davon spreche, handle es sich um «eine
kontextgebundene, ad hoc gebildete Hilfskonstruktion» (ebd.).

Damit setzt K. voraus, dass Paulus an den Stellen, an denen er explizit von einem
universalen Beurteilungsgericht (R6m 2,5-11) und einer Beurteilung des Verhaltens
(auch) von Christen im Endgericht spricht (R6m 14,10; I Kor 3,8-15; I1 Kor 5,10 u.a.),
nur uneigentlich spricht, dass er also als Argument eine Vorstellung verwendet, die er
selber gar nicht teilt und der er keinen Realititsgehalt zumisst — eine héchst problema-
tische Annahme.

Vgl. in diesem Zusammenhang die Formulierungen: «Die Frage, inwiefern R6m
2,1-16 auch auf durch den Glauben gerechte Christen zu beziehen ist, stellt sich 7z dzeser
Weise gar nicht, wenn man bedenkt, dass es sich hier um eine auf die im Kontext ver-
handelte Sachproblematik hin bezogene Austormulierung handelt (529); «das verbrei-
tete Postulat, dass Paulus die feste Erwartung hegte, dass Christen sich noch vor Gott
als Richter werden verantworten miissen, lasst sich an den Texten nicht verifizieren.,
Diese Vorstellung ist vielmehr nur in einigen Aussagezusammenhingen beheimatet
und insgesamt von begrenzter Relevanz» (530).

Weiter ist zu fragen, ob Paulus nicht auch dort, wo er nicht das Mo#v der Ge-
richtsverhandlung verwendet, eine Bexrtei/ung von Verhalten voraussetzt. Auch wenn
Aussagen tiber das Zorngericht lediglich zur Warnung vor ethischen «Grenziber-
schreitungen» verwendet werden, setzen sie doch eine Bewertung von Handlungen im
Endgericht voraus. Das Bewrteilungsgericht sollte nicht von vornherein auf das traditions-
geschichtliche Moty vom Gerichtsverfabren eingeschrinkt werden.

Ungeachtet dieser moglichen methodischen und sachlichen Anfragen stellt K.s ein-
driickliche material- und umfangreiche Arbeit (allein das Literaturverzeichnis umfasst
75 Seiten, die Anmerkungen gehen oft uber die Hilfte einer Seite) in vielerler Hinsicht
einen Meilenstein fir das Verstindnis der paulinischen Gerichtsaussagen dar.

Christian Stettler, Gichlingen

Marco Hofheing, Wolfgang 1 ienemann, Martin Sallmann (Hg.), Calvins Erbe. Beitrige zur
Wirkungsgeschichte Johannes Calvins, Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen 2011.

386 S., ISBN 978-3-525-56919-1, € 79.99.

Ein charakteristisches Element der Erinnerung an Calvins 500. Geburtstag war die
Frage nach seinen Wirkungen, die inzwischen in mehreren Sammelbinden dokumen-
tiert ist. In diesen Rahmen figt sich die Veroffentlichung der fiir den Druck tberar-
beiteten Beitrige auswirtiger und Berner Experten zu einer Seminarveranstaltung der
Theologischen Fakultat der Universitit Bern im Friihjahrssemester 2009 ein. Dieser
Entstehungszusammenhang hat positive Folgen fiir die Lesbarkeit der Beitrige, zumal
viele auch beim Denken Calvins einsetzen und dieses nicht einfach voraussetzen.



Rezensionen 177

Die 15 Aufsitze sind zwei Abteilungen zugeordnet: «I. Die Erbschaft Calvins.
Theologiegeschichtliche Resonanzen auf thematische Impulse Calvins», und «II. Er-
ben Calvins? Calvins Einfluss auf geistesgeschichtliche Strémungen der Neuzeit.» Da-
bei entspricht allerdings weder dem Obertitel noch der Differenz von Theologie- und
Geistesgeschichte ein deutlicher Unterschied der Perspektiven, auch wenn im I. Teil
der Anschluss an Calvins Theologie meist expliziter entfaltet wird. Warum steht z.B.
Rudolf Dellsperger, «Calvins Bedeutung im reformierten Pietismus. Fin Versuch an-
hand des Themas Kirchenzucht (257-279) im II. Teil? Schleiermachers Aufnahme
von Calvin (Ilka Werner, 182-203) im I. Teil bedeutet sicher eine Neupriagung wie auch
im II. Teil diejenigen von Jonathan Edwards (Matthias Zeidler, 280—307) und Abraham
Kuyper (Dirk van Keulen, 338-359).

Dass Rezeption auch kritisch zu beurteilende Folgen mit sich bringt, akzentuiert
Eberhard Busch, der den Weg von Calvins Lehre vom Bund tiber die Féderaltheologie
bis Semler und Lessings «Erzichung des Menschengeschlechts» verfolgt (169-181).
Demgegentiber betont Ilka Werner die sich mit der Zeit wandelnden Herausforde-
rungen und Aufgaben, fiir die Calvins Institutio wie Schleiermachers Glanbensiebre «n-
spirierende Modelle» seien, «die christliche doctrzna immer wieder zu reformieren und
darzustellen» (203). Aber diesem hermeneutischen Modell entspricht kaum «die wohl
intensivste und innovativste Rezeption» (100) von Calvins Theologie im 20. Jahrhun-
dert durch Karl Barth, die Georg Plasger an der Versdhnungslehre verdeutlicht (100-
114). Wie intensiv und anregend die Aufnahme Calvins in der gegenwirtigen rémisch-
katholischen Kirche und Theologie ist und auch sein kénnte, zeigt Eva-Maria Faber
(45-75) an Pneumatologie, Ekklesiologie und Amterlehre. Auf strittige Rezeptionen
und Interpretationen gehen die Beitrige tiber die Traditionsgeschichte des propheti-
schen Wichteramts der Kirche und Max Webers Thesen ein.

Besonders Friedrich Wilhelm Graf hat 1988 die Deutung des Offentlichkeits-
auftrages der Kirche als prophetisches Wichteramt als «Ausdruck einer spezifisch
neuzeitlichen Funktionalisierung» des munus propheticum Christi bei Calvin kritisiert.
Demgegentiber zeigt Marco Hotheinz (115-168), dass dieser Rekonstruktionsversuch
einerseits den Beitrag Zwinglis und Bullingers tibersieht und andererseits Calvin keine
Verkniipfung des munus triplex: Christi mit den Amtern der Kirche kennt, weil die Teilha-
be der Kirche an Christus als dem Haupt gerade keine Identitit begriindet. Bei Caspar
Olevian fihrt diese Partizipaton als Mitteilung zum Verstindnis eines «allgemeinen
Prophetentums aller Glaubigen» in Unterweisung und Erbauung des Nichsten, wo-
bei die Ordnung der Kirche gemiss ihrem differenzierten Auftrag von 6ffentlichem
Bekennen und Verkiindigen zu wahren ist. Erst recht zeigt sich bei Heidegger in der
Spitorthodoxie und bei Friedrich Adolf Lampe im Pietismus trotz threr Herrschafts-
kritik keine «Politisierung des prophetischen Amtesy, wie sie Graf postulierte. Dabei ist
auch zu beachten, dass fiir den monarchomachischen Widerstandsdiskurs nach Kaspar
von Greyerz (207-221) das Magdeburger Bekenntnis von 1550 grundlegender war als
die Anleihen bei Calvin und sich die reformierten Juristen des 17. Jahrhunderts nach
Christoph Strohm (222-239) nur marginal von ihren lutherischen Kollegen unterschie-



178 Rezensionen

den, abgesehen von der Schirfe ihrer Ablehnung des Papsttums. Die «Uberzeugung
eines Gleichklangs von biblischer Religion und rechter Vernunftsy verband sich dabei
mit «der pointierten Unterscheidung des geistlichen und weltlichen Regiments» (238).

Ebenfalls eine behauptete Kontinuitit untersucht Wolfgang Lienemann (308-337),
indem er die Calvinismus/Puritanismus-Rezeption Max Webers und sein Verstind-
nis der Entstehung des «Geistes» des Kapitalismus thematisiert. Dabei wendet er sich
einerseits gegen eine Verkirzung von Webers Fragestellungen auf die «Max-Weber-
These» und méchte andererseits nach dem Durchgang durch die vielfiltige Kritik die
Intention Webers aufgreifen mit der Frage, welchen Beitrag die Religion heute zum
«Ethos der handelnden und leidenden Menschen unter kapitalistischen Bedingungen»
(337) leisten kann.

Die aufgefithrten Beispiele zeigen den weiten Blickwinkel, mit dem man die Frage
nach dem Erbe Calvins angehen muss. Dass diese Aufsatzsammlung es nur an Beispie-
len ausleuchten und nicht die vielfiltigen «Bezugnahmen und Rezeptionsprozesse in
ganz unterschiedlichen Epochen, Lindern, Kirchen und Menschengruppen» (Einlei-
tung, 11) darstellen kann, ist den Herausgebern durchaus bewusst. Sie haben reprisen-
tative Beispiele ausgewihlt innerhalb des Spannungsbogens von «Calvins Einfluss auf
die Entwicklung des reformierten Verstindnisses der Kirche» (Matthias Freudenberg,
19—44) bis zur wieder auf seine Kirchenordnung verweisenden Frage nach «Calvin und
die Demokratie» (Michael Beintker, 360—374).

Gerbard Ringshausen, Liineburg

Walter Nigg, Franz Overbeck. Versuch einer Wiirdigung, Romerhof Verlag, Zirich
2009.

304 S., ISBN 978-3-905894-02-8, SE'r. 39.00, € 25.80.

Manche Biicher sagen mehr tiber den Autor aus als iiber ihren Gegenstand — auch
wissenschaftliche. Und so ist das Besondere des vorliegenden Bandes nicht sein Inhalt,
sondern die Ruckschau: die These verbunden mit dem Wissen um die Lebensgeschich-
te des Autors. Denn mit seinem Overbeck-Buch, erschienen zuerst 1930 bei Beck in
Miinchen, habilitierte er sich an der Universitit Ziirich im Fach «Kirchengeschichten;
mit ihm hat er sich «aus der universitiren Theologie herausgeschrieben», wie Niklaus
Peter in seinem Nachwort treffend feststellt (S. 288) — eine uniibersehbare Parallele tib-
rigens zu dem, «was Overbeck mit seiner Streit- und Friedensschrifp (Uber die Christ-
lichkeit unserer heutigen Theologie> von 1873 erlebt hatte» (ebd.). Solche Vergleiche
kann man erst heute anstellen, da beide, Nigg wie Overbeck, tot sind und ihr (Euvre
mehr oder weniger erschlossen vorliegt. Insofern ist Peters prignantes Nachwort (Der
Theologe als Antitheologe — Franz Overbeck im Lebensbild Walter Niggs, S. 281-288)
der eigentliche Skopos dieser Neuausgabe. Der Forschungsstand zu Overbeck selbst
ist heute naturgemiss ein ganz anderer als vor achtzig Jahren: durch Ernst Stachelins
und Martin Tetz’ Erschliessung des Nachlasses in den beiden Binden der Overbeckiana



Rezensionen 179

1962, durch mehr als ein Dutzend Dissertationen, die seither entstanden sind, vor al-
lem aber durch die Basler Edition von Overbecks Werken und Nachlass, die seit 1994
sukzessive erscheint.

Zu Niggs Zeit standen fiir die Overbeck-Rezeption einzig Catl Albrecht Bernoulli,
Karl Barth und Eberhard Vischer. Carl Albrecht Bernoulli, der «wilde» Schiiler und
Freund Overbecks, kompilierte nach dem Tode seines Lehrers aus dessen hinterlas-
senen Manuskripten drei Monographien: Das Jobannesevangelinm. Studien zur Kritik seiner
Erforschung, 1911; Vorgeschichte und Jugend der mittelalterlichen Scholastik. Eine kirchenbistori-
sche Viorlesung, 1917, schliesslich, von ungleich grosserer Durchschlagskraft, Christentum
und Kultur. Gedanken und Anmerkungen zur modernen Theologie, 1919. Mit letzterer zeichne-
te er aus dem Geiste des Irrationalismus und der Lebensphilosophie das pathetische
Bild eines hochgelehrten Skeptikers «an der Schwelle metaphysischer Moglichkeiten»
(284). Karl Barth nahm mit seiner Rezension (Unerledigte Anfragen an die heutige Theologte,
1920) dieses Buch, dessen Duktus in keiner Weise Overbecks eigener Intention ent-
spricht, zum Anlass, sein eigenes eschatologisches Verstindnis des Christentums zu
schirfen. Gegen diese Vereinnahmung durch die dialektische Theologie wehrte sich
Eberhard Vischer, Overbecks Nachfolger in Basel, der in ihm ein psychologisches Rit-
sel und eine gescheiterte theologische Existenz voller menschlicher Tragik sah und
spiter unter dem Titel «Selbstbekenntnisse» seinerseits Texte aus dem Nachlass her-
ausgab (1941). Solchen Deutungsversuchen setzte Nigg mit seiner Habilitationsschrift
zum ersten Mal eine Gesamtschau entgegen, in der er in drei Teilen dem Leben und
dem Lebensproblem Overbecks, seinem Konzept einer Profanen Kirchengeschichte
und seinem Kampf gegen die Theologie nachspurt. Dabei missbraucht Nigg das Le-
bensproblem, «dal3 Overbeck theologischer Lehrer und als solcher berufen war, das
Christentum zu vertreten, seinem Wahrheitsgefiihl nach es aber nicht vertreten konnte
und dennoch theologischer Lehrer blieb» (56), nicht als Schlissel zur Relativierung
von Overbecks Theologiekritik, sondern nimmt die komplexe Frage, «der sich jeder
ernsthafte Glaubige wie auch Ungldubige stellen sollte» (288), ernst.

Niggs Buch hat nicht allein die theologische Entwicklung seines Verfassers wesent-
lich beeinflusst (so der Rezensent 1989), sondern, wie sich jetzt zeigt, auch seine Karri-
ere. Vielleicht war das gut — ja: sicherlich war es gut, dass dieser sprachgewaltige Autor
nicht vom Forschungsbetrieb verschluckt wurde, sondern — neben seiner Zuricher Ti-
tularprofessur — sein Leben lang Pfarrer blieb und damit gezwungen, seine Rhetorik zu
schulen. Zum Schluss sei noch einmal Peter das Wort erteilt, der das Werk Niggs von
Overbeck her resimiert: «Was Nigg spdter in seinen bekannten Blichern iiber Heilige
und Ketzer zu einem der meistgelesenen religiosen Autoren machen wird, nimlich die
Fihigkeit, mit wenigen Strichen und auf relativ knappem Raum bewegende, farbige
Lebensbilder von menschlicher Tiefe zu zeichnen, das ist ihm erstmals in seiner Over-
beckstudie auf hervorragende Weise gelungen ... Es ist groBartig, wie Nigg die Kunst
des Biographen beherrscht, einen Menschen in den Kontext zeitgen6ssischer geistiger
Problemlagen und Diskurse einzuordnen und so verstindlich zu machen, ohne seine
individuelle Existenz und Lebensantwort und damit das Einzigartige seiner Personlich-



180 Rezensionen

keit aus den Augen zu verlieren. Vor allem aber scheint mir das Geheimnis der groien
Wirkung seiner Lebensbilder darin zu liegen, dass Nigg die von thm beschriebenen
Gestalten liebt, dass er bei ihnen Exemplarisches entdeckt und herauszuarbeiten vet-
sucht, dabei aber nie Grenzen und schwierige Seiten vertuscht» (287) Manch einem
Kirchenhistoriker unserer Tage sei’s ins Stammbuch geschrieben — mir ist Nigg gerade
darin Vorbild geworden.

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal

Ernst Troeltsch, Rezensionen und Kritiken (1915-1923). (= Ernst Troeltsch: Kritische
Gesamtausgabe im Auftrag der Kommission fiir Theologiegeschichtsforschung der
Bayerischen Akademie der Wissenschaften hg.v. Friedrich Wilhelm Graf sowie Chris-
tian Albrecht, Volker Drehsen, Gangolf Hiibinger u. Trutz Rendtorff, Bd. 13), hg.v.
Friedrich Wilhelm Graf in Zusammenarbeit mit Diana Fe@3l, Harald Haury und Alex-
ander Seelos, Walter de Gruyter, Betlin/New York 2010,

XXIT + 822 S., ISBN 3-11-018095-2, € 239.

Mit dem hier anzuzeigenden Band 13 der Kritischen Gesamtansgabe (im Folgenden als
KGA zitiert) der Werke von Ernst Troeltsch liegt nun der dritte und letzte Band mit
den Regensionen und Kritiken Troeltschs vor. Band 2 der KGA brachte Troeltschs Re-
zensionen aus den Jahren 1894 bis 1900, Band 4 enthielt dessen Besprechungen aus
den Jahren 1901 bis 1914. Der nun erschienene, umfangreiche Band macht Troeltschs
Besprechungen aus seiner Betliner Zeit neu zuginglich. Alle drei Binde zusammen, die
tber 1300 Besprechungen aus Troeltschs Feder enthalten, machen nicht nur deutlich,
dass er geradezu exzessiv Texte anderer Autoren besprochen hat, sondern sich auch in
einem hohen Masse mit den theologischen, religionsphilosophischen, soziologischen
sowie geschichtsmethodologischen Debatten seiner Zeit auseinandergesetzt hat. Man
fragt sich unweigerlich, wann und wie Troeltsch diese Textmassen bewiltigen und
verarbeiten konnte. Es verwundert daher auch nicht, wenn Troeltsch seinem Freund
Wilhelm Bousset gegeniiber seine Rezensionstitigkeit mit dem «Fegfeuer vergleichen
konnte, welches ihn «total erschopft» zuriickliess und «von jeder Lust am Recensiren
reinigt[e]» (KGA 2, S. 6). Der nun vorliegende abschliessende Band mit Regensionen und
Kritiken Troeltschs enthalt 84 Besprechungen aus den Jahren 1915 bis 1923 sowie zwei
Erwiderungen auf Repliken und Troeltschs Selbstanzeige seiner Studie Der Historismus
und seine Probleme fir den Verlag Mohr Siebeck. Lediglich zwei der in den Band aufge-
nommenen Rezensionen hatte Troeltsch noch in Heidelberg geschrieben, ehe er im
Jahre 1915 auf den eigens fur ihn geschaffenen Lehrstuhl fiir Religions-, Sozial- und
Geschichtsphilosophie und die christliche Religionsgeschichte an der Philosophischen
Fakultit der Friedrich-Wilhelms-Universitit Berlin wechselte. Zur Bewiltigung dieses
riesigen Rezensionspensums hatte Troeltsch eine Strategie> entwickelt. So besprach
Troeltsch haufig Texte, die in einem engen Zusammenhang mit seinen eigenen Pub-
likations- und Forschungsprojekten standen. Diese Strategie dokumentieren auch die



Rezensionen 181

in den votliegenden Band aufgenommenen Besprechungen, die zum Teil den Umfang
von Aufsitzen erreichen (vgl. nur Troeltschs Besprechung von O. Schilling: Naturrecht
und Staat nach der Lehre der alten Kirche, 60-72; Eine Kulturphilosophie des biirgerlichen 1 .zbera-
lismus. Jonas Cobn: Der Sinn der gegenwdrtigen Kultur, 137-166 u.a.). Die 84 Besprechungen
des Bandes 13 der KGA stehen in einem engen Zusammenhang mit Troeltschs grosser
Studie uber Die Sogiallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, an deren Fortschreibung
Troeltsch auch nach der Publikation des frithen opus magnum arbeitete, und dem
Fragment gebliebenen monumentalen Historismusband (= KGA Bd. 16).

Der sorgfiltig edierte Band wurde ebenso wie die vorangegangenen Binde der
Regensionen und Kritiken von Friedrich Wilhelm Graf herausgeben. Der Aufbau des Ban-
des folgt dem Aufbauprinzip der KGA der Werke Troeltschs. Auf die Mitteilung der
fiur den Band leitenden Editionsprinzipien folgt eine knappe und priagnante Einleitung
(1-27) des Herausgebers, welche die in dem Band edierten Rezensionen in den werkge-
schichtlichen Zusammenhang einordnet, den Berliner Rezensenten in den Blick nimmt
und dessen Rezensionen im Kontext der politischen und kulturellen Umbriiche in der
Zeit nach dem Ersten Weltkrieg diskutiert. Auf die Einleitung folgen in chronologi-
scher Reihenfolge die 84 Besprechungen. Kurze Biogramme informieren den Leser tiber
die in dem Band genannten Personen (659-681), umfangreiche Literaturverzeichnisse
fassen die in dem Band zitierte Literatur zusammen (683-720), und Personen- und
Sachregister (721-817) erschliessen dem Leser den Band.

Im Rahmen dieser Besprechung ist es selbstverstindlich nicht moglich, auf alle
84 Rezensionen im Finzelnen einzugehen. Einige der Besprechungen, u.a. die von
Oswald Spenglers Untergang des Abendlandes (445-459. 635-646) oder Die Revolution in der
Wissenschaft (519-563), wurden bereits von Hans Baron in den posthum erschienenen
vierten Band der Gesammelten Schriffen Ernst Troeltschs aufgenommen. Aber auch an-
dere, an verstreuten Orten publizierte Besprechungen Troeltschs, etwa die von Rudolf
Ottos Klassiker Das Heilige, welche unter dem Titel Zur Religionsphilosophie 1918 in den
Kant-Studien erschien, sind nun in ihrem chronologischen Zusammenhang zuginglich
(412-425). Die weitaus meisten der von Troeltsch zwischen 1915 und 1923 verfassten
Besprechungen, nimlich 56, sind in der Theologischen Literaturzeitung erschienen, einem
Organ, welches Troeltsch regelmissig mit Rezensionen bedachte. Vierzehn Rezensi-
onen hat Troeltsch fir die Historische Zeitschrift geschrieben, eine fir die Kant-Studien.
Weitere Besprechungen erschienen in Schmollers Jabrbuch fiir Gesetzgebung, Verwaltung und
Volkswirtschaft, dem Archiv fiir Sogialwissenschaft und Sozgialpolitik, der Zeitschrift Deutsche
Politik (zwei Rezensionen), den Preafiischen Jahrbiichern (eine Rezension), den Annalen fiir
soziale Politik (eine Besprechung) sowie dem Weltwirtschaftlichen Archiv. Drei Besprechun-
gen publizierte Troeltsch in der Vossischen Zeitung und eine in der Frankfurter Zeitung.

Troeltschs Rezensionen sind vor allem auch ein Spiegel der Aneignung und Aus-
einandersetzung mit den zeitgenossischen Debatten iiber die Krise des Historismus
und stehen in einem engen Zusammenhang mit seiner Arbeit an seinem grossen Ber-
liner Hauptwerk Der Historismus und seine Probleme, von dem in der zweiten Hilfte des
Jahres 1922 der erste Band in zwei Teilbinden erschien. Troeltsch hatte seit 1916 an



182 Rezensionen

diesem ambitionierten Publikationsprojekt gearbeitet und Teile des Bandes in Form
von umfangreichen Aufsitzen publiziert. Aufmerksam registrierte der Berliner Den-
ker nicht nur die Methodendebatten in den zeitgendssischen Kulturwissenschaften,
sondern auch die Schriften der jlingeren Generation» und deren Deutung der Krise
der modernen Kultur. Oswald Spenglers globale Deutung des Untergangs der abend-
lindischen Kultur, welche Troeltsch 1919 fiir die Historische Zeitschrift besprach, lasse
zwar Gedanken aufblitzen, entbehre aber vollstindig des eigenen Quellenstudiums.
Das Buch sei, so Troeltsch, denn auch mehr «ein bedeutsames Kulturdokument aus
der Zeit einer geistigen Krisis der deutschen Wissenschaft, ein Zeugnis der iiberall
spurbaren Emporung gegen die exakte Philologie und gegen die schulmil3ig-forma-
listische Philosophie der Katheder» (446). Ahnlich ist die Einschitzung von Emanuel
Hirschs Deutung der politischen und geistigen Lage nach dem Ersten Weltkrieg in des-
sen Schrift Die Reich-Gottes-Begriffe des neueren europdischen Denfkens, welche Troeltsch 1923
in der Theologischen Literaturzeitung besprach (629-632). Das Buch von Hirsch sei, wie
Troeltsch notiert, «ein Nachziigler der Kriegs- und Propaganda-Literatur, eine Kampf-
schrift gegen die avestlichen Ideer, mégen sie auBlerhalb oder innerhalb Deutschlands
vertreten werden» (630).

Viele der in dem vorliegenden Band zum Teil sehr ausfiihrlich besprochenen Texte
erscheinen in dem spiteren Historismusband bzw. in dessen Vorstudien als Fussnoten
oder sind in den Argumentationsgang des Berliner Geschichtsdenkers verwoben, so
die ausfiihrliche Besprechung von Jonas Cohns 1914 erschienener Schrift Der Sinn der
gegenwartigen Kultnr, welche im September 1916 unter dem Titel Eine Kulturphilosophie des
biirgerlichen Liberalismus in den Preufischen Jabrbiichern erschien. In der Druckfassung sei-
ner am 27. Januar 1916 gehaltenen Rede Uber die Mafistibe zur Beurteilung historischer Din-
ge, die im Sommer 1916 in der Historischen Zeitschrift publiziert wurde, erwihnt Troeltsch
knapp das «gequilte Buch» des Freiburger Neukantianers (vgl. 7). Troeltschs ausfihr-
liche Besprechung von Cohns Schrift, die auf den Grundton eines apriorischen Rati-
onalismus gestimmt ist, provozierte Cohn zu einer Erviderung, aut die Troeltsch 1916
ebenfalls in den Preuffischen Jahrbiichern replizierte (231-236). Harsch ist auch die Ausein-
andersetzung Troeltschs mit dem Marburger Neukantianer Herman Cohen. Zwischen
1915 und 1923 hat Troeltsch drei Schriften Cohens besprochen, alle in der Theologischen
Literaturzeitung. Gleich die erste Besprechung des Berliner Ordinarius galt Cohens 1914
veroftentlichter Schrift Die religidsen Bewegungen der Gegenwart, welche im August 1915 in
der Theologischen Literaturgeitung erschien (39-42). 1916 besprach Troeltsch an gleichem
Ort Cohens Schrift Uber die Eigentiimfichkeit des dentschen Geistes (102-104). Zwei Jahre
spiter schliesslich rezensierte er Cohens religionsphilosophische Schrift Der Begriff der
Religion im System der Philosophie, die 1915 erschienen war (367-375). In Cohens Neukan-
tianismus vermag Troeltsch lediglich einen formalen Apriorismus auszumachen, der
nur sehr wenig Tuchfiihlung zur modernen Religionspsychologie aufweist (vgl. 368).
Cohens Kritik an der Selbststindigkeit der Religion im Kulturbewusstsein vermag der
Berliner Religionsphilosoph wenig abzugewinnen. Wesentlich freundlicher bespricht
Troeltsch die Schriften des Cohen-Schilers Ernst Cassirer, dem er zwischen 1915 und



Rezensionen 183

1923 zwei Rezensionen widmete. 1917 besprach Troeltsch in der Theologischen I iteratur-
zeitung Cassirers im selben Jahr entstandene Studie Freibeit und Form. Studien gur deutschen
Geistesgeschichte (329-334). Dem folgte im Jahre 1921 ebenfalls in der Theologischen Litera-
turgeitung eine knappe Besprechung von Cassirers drittem Band seiner Geschichte der
Etkenntnistheorie (500-502). Aber auch theologische Texte diskutierte der Berliner
Troeltsch. So galt die noch in Heidelbetg verfasste Besprechung der 1913 erschienenen
Schrift von Martin Preisker Die Geschichtlichkeit Jesus Christi und der christliche Glanbe dem
fur das Denken Troeltschs zentralen Grundproblem von Glaube und Geschichte (35-
38). Der «Erlebnistheologier Preiskers attestiert Troeltsch, dass sie nur wenig zu einem
konstruktiven Umgang mit dem Spannungsfeld von Glaube und Geschichte beitrage.
Wesentlich positiver ist Troeltschs Besprechung von Paul Wernles 1916 erschienenem
Jesus-Buch, welche 1916 in der Theologischen Literaturzeitung erschien (95-101). Troeltschs
Besprechung registriert sensibel die methodischen Anforderungen an eine Rekonst-
ruktion der geschichtlichen Gestalt Jesus von Nazareth und wiirdigt in diesem Rahmen
die Darstellung «der Predigt Jesu und der sich in ihr aussprechenden Personlichkeit»
(96) durch Wernle.

Der Betliner Troeltsch besprach zahlreiche Texte von zeitgenossischen Philoso-
phen, Soziologen, Staatstheoretikern, Historikern sowie Theologen und griff in die
Methodendebatten der Kulturwissenschaften mit prononcierten Stellungnahmen zur
geistigen Lage wihrend und nach dem Ersten Weltkrieg ein (vgl. nur: Die Geisteswissen-
schaften und der Streit um Rickert, 567-604). Dem Leser des Bandes erschliesst sich ein
eindrucksvolles Bild des Berliner Geschichtsdenkers im Spiegel seiner Besprechungen
und Kritiken. Fiir die Rekonstruktion der werkgeschichtlichen Entwicklung des Berli-
ners Troeltsch, der Ausgestaltung und Weiterfithrung seiner spiten Geschichtsphilo-
sophie sowie ihrer methodischen Grundlagen stellen der vorliegende Band ebenso wie
die beiden anderen Binde der Regensionen und Kritiken ein unentbehrliches Hilfsmittel
dar.

Christian Danzg, Wien

Gerbard Santer, Das verborgene Leben. Eine theologische Anthropologie, Giiterslo-
her Verlagshaus, Gitersloh 2011.

384 S., ISBN 978-3-579-08029-1, SFr. 40.90, € 29.90.

Die Frage eines stundenlang mit ihm reisenden Fremden, «was denn da verborgen»
sei, liess den Rezensenten auf einer Zugfahrt von der Lektire der Sauter’schen An-
thropologie aufblicken, um aufs Geratewohl zu antworten: «Was Menschen zu Men-
schen macht» Dass gerade dies aber rechtfertigungstheologisch in Gottes Handeln
am Menschen Jesus Christus sichtbar wird, Theologische Anthropologie also nicht
«Theologie in anthropologischer Perspektive» ist (356), kennzeichnet Gerhard Sau-
ters Beitrige zum Thema seit Jahrzehnten (hier v.a. das besonders ausfiihrliche Kap.
5).



184 Rezensionen

Die zwélf Themen- und drei Uberblickskapitel der Monographie weisen durch-
weg eine sprachliche Prizision und darstellerische Klarheit auf, wie sie wohl nur durch
langjihrige Ausarbeitung der einzelnen Fragestellungen zustande kommen. Doch dass
die vom Autor teils frither schon eigenstindig behandelten Grundfragen der Anthro-
pologie — wie die Domestizierung der «Sinnfrage» (Kap. 4) oder die Befreiung der Wil-
lensthematik aus der «Endlosschleife der Selbstbezogenheit» (172) durch die Figur der
«Einwilligung» (Kap. 6) — hier als reife Frucht gesammelt sind, macht nicht den einzi-
gen Reiz des Buches aus. Besonders fruchtbar scheint mir dariiber hinaus nimlich der
thematische Bogen des Buches im Ganzen, wie man ihn in der theologischen Literatur
zum Thema hiufig vergeblich sucht. Schon das rechtfertigt den Titel «Das verborgene
Leben». Auf die angedeuteten, in den Kap. 2-7 konzentrierten Grundlagen bauend,
schlagen nimlich die Kap. 8-13 mit der Abfolge von «Geburt», «Erleiden», «Hrlernen
(der Glaubenssprache)», «(Gedenken und) Vergessen», «Altern» und «(Bereitung zum)
Sterben» einen Lebensbogen, wie er den Buchtitel kaum besser ins Licht setzen konnte.

Warum gerade diese, tbrigens mehrfach in Auseinandersetzung mit Hannah
Arendt eingefithrten Themen, die ja das menschliche Leben im Zenit seiner Krif-
te auffallend zuriicktreten lassen? Vielleicht als Anlehnung an den Lebensbogen im
Christussummarium des 2. Credoartikels, das ja auch nur nennt, «was an Jesus von Na-
zareth geschehen ist» (252), und nicht die irdischen Taten Jesu. Gegen Ende des the-
matischen Bogens der Anthropologie, bei den Themen Altern und Sterben, schreibt
Sauter daher besonders eindringlich, und das durfte nicht nur einem eschatologischen
Interessenschwerpunkt geschuldet sein. Eher spiegelt sich hier die Tuchfiihlung mit
humanwissenschaftlichen Erkenntnissen, die Sauter durchweg, besonders auch aus
dem angelsichsischen Diskurs, aufnimmt, um jedoch gerade darin die streng theo-
logische Denkart seines Werkes zu bewihren. Man lese einmal Sauters Ubetlegungen
zum Sterben der Christen als titiger (nicht handelnder) Bestreitung der Macht des
Todes (Kap. 13.3) vor dem Hintergrund manch landlidufiger Erwigungen zum Sterben
in Menschenwiirde, die durchaus mit dem Attribut des Christlichen auftreten, um die
Gestaltungskraft des hier vorgelegten Entwurfs zu spiiren! In dieser und in anderen
Passagen spricht sich, wie in der Verlagsankiindigung hervorgehoben, eine seelsorger-
liche Perspektive aus, die diese Theologische Anthropologie iiber die Fachdiskussion
hinaus wirksam werden lassen dirfte. Gleichzeitig bietet Sauters Buch eine anspruchs-
volle Lektiire, da solch ein auf weitere Adressatenkreise zielendes Anliegen nur in der
(wie immer bei Sauter) mit maximaler Sorgfalt vorgenommenen Abgrenzung zu be-
nachbarten Themen — wie der theologischen Ethik und der schépfungstheologischen
Lehre vom Menschen (vgl. Kap. 1) — zur Geltung zu bringen ist. Wenn aber nach der
eingangs geschilderten Erfahrung des Rezensenten selbst zufillige Weggenossen auf
die Frage nach dem «verborgenen Leben» gebracht werden, diirfte das ein Hinweis auf
die Sprach- und Strahlkraft des von Sauter vorgelegten Entwurfes sein, bei dem die
These schon im trefflich gefundenen Titel steckt.

Henning Theifien, Greifswald



Rezensionen 185

Jutta Koslowski, Die Einheit der Kirche in der 6kumenischen Diskussion. Zielvor-
stellungen kirchlicher Einheit im katholisch-evangelischen Dialog, Lit Verlag, Berlin
2008.

608 S., ISBN 978-3-8258-1485-4, € 49.90.

Zum festen Topos Okumenischer Festvortrige gehort seit etwa 10 Jahren der immer
wieder wiederholte Hinweis darauf, dass jede Rede von so etwas wie einer «6kumeni-
schen Eiszeit» verfehlt sei. Die Einheit komme sowohl in der theologischen Verstin-
digung wie auch in der Bildung der 6kumenischen Netzwerke auf allen Ebenen trotz
aller Schwierigkeiten, wenn auch langsam, so doch stetig voran. Jutta Koslowski mag
sich mit dieser Beteuerung und der oft dahinter verborgenen Zufriedenheit mit dem
okumenischen Status quo nicht abfinden. Immer wieder ist ihrer Promotionsschrift
«Die Einheit der Kirche in der 6kumenischen Diskussion» das ehrliche Dringen an-
zumerken, die theologische Fachdiskussion, ja die Einheit insgesamt voranzubringen.
Folgerichtig stellt das Werk auch die Frage nach dem Ziel allen 6kumenischen Han-
delns und fragt: Wie misste die angestrebte ezne Kirche konkret aussehen, damit die
unterschiedlichen konfessionellen Traditionen in ihr tatsidchlich die eine wabre Kirche
erkennen kénnten und in ihr eins werden? Damit ist die Frage nach den 6kumenischen
Zielvorstellungen kirchlicher Einheit angeschnitten.

Die vorliegende Arbeit nimmt mit diesem Thema eine in threm Verlauf oft schwer
zu durchschauende, komplexe Diskussion in den Blick, die die 6kumenische Bewegung
seit thren Anfingen vor nun mehr als 100 Jahren bis heute beschiftigt. Wie schwietig
sich dieses Unternehmen, dem sich die Autorin stellt, ausnimmt, mag man ermessen,
wenn man sich allein den Zeitraum und Umfang der gesichteten Dokumente und theo-
logischen Entwiirfe vor Augen fithrt: Im Blick sind hier nicht nur die Diskussionen
innerhalb des World Council of Churches (WCC) und seiner Vorlauferorganisationen,
sondern auch die Ergebnisse der Gespriche innerhalb der konfessionellen Weltbin-
de, sowie wichtige Entwiirfe bedeutender Theologen aus dem rémisch-katholischen
und evangelisch-lutherischen Raum. So mag vor dem Hintergrund der theologischen
Ausbildung von Frau Koslowski, die Diplome nicht nur in katholischer und evange-
lischer, sondern auch in orthodoxer Theologie besitzt, bedauerlich erscheinen, dass
die orthodoxe Diskussion bewusst ausgeklammert wurde; vor dem Hintergrund der
notwendigen Komplexititsreduktion wird dies aber tiberaus verstandlich.

So ist die vorliegende Arbeit nicht zuletzt auch eine lehrreiche Geschichte 6kume-
nischer Rezeptionsprozesse: Besonders deutlich wird dies im ersten Teil der Arbeit, der
die Entwicklung und die Diskussion der wichtigsten Einheitsmodelle in der 6kume-
nischen Bewegung nachzuzeichnen versucht. Dabei arbeitet die Autorin sowohl funf
aus ihrer Sicht zentrale Konzeptionen der Diskussion innerhalb des WCC (Organische
Union, Konziliare Gemeinschaft, Versohnte Verschiedenheit, Kirchengemeinschaft
und das Modell der Koinonia) ausfithrlich heraus, sowie knapper nicht weniger als
15 Modelle aus den innerkonfessionellen Verstindigungen und theologischen Ein-
zelentwiirfen. Die genaue Darstellung der historische Verortung, theologischen Vor-



186 Rezensionen

aussetzungen, aber auch Grenzen dieser unterschiedlichen Einheitsmodelle gelingt
in der vorliegenden Arbeit in beeindruckender Weise. ]. Koslowski schreckt dabei im
Dienst der Sache nicht vor deutlichen Worten zurtick: Zum Konzept der Koinonia,
immerhin das zentrale ekklesiologische Modell des II. Vatikanischen Konzils, heisst
es, dass es ihm «so sehr der Klarheit ermangelt, dass es sich eigentlich nicht mehr um
ein bestimmtes Modell der Einheit handelt» (196). Erfrischend klar und doch wenig
Uberraschend fillt dann das Resiimee der historischen Betrachtung der Diskussion aus:
Letztlich favorisieren oft unausgesprochen die unterschiedlichen Traditionen jeweils
die Einheitsmodelle, die der eigenen Ekklesiologie am nachsten stehen. Eine konsens-
fahige Verstindigung konnte bisher nur in den Grundlinien (z.B. dass ein Modell ein
ausgewogenes Verhiltnis von Einheit und Vielfalt garantieren miisse), nicht aber in
den konktreten Strukturen und Inhalten, die eben dieses ausgewogene Verhaltnis si-
chern, erreicht werden.

Wiederum mag sich die Autorin nicht mit allgemeinen Formeln begniigen und fragt
folgerichtig in einem zweiten Schritt nach den im Hintergrund stehenden systemati-
schen und konkreten Konzeptionen in der evangelischen und katholischen Theologie.
So kommen die bestehenden Unterschiede, aber auch die bisher erreichten Fortschritte
der ekklesiologischen Diskussion noch deutlicher in den Blick. Es gehort zum bewusst
gewihlten Ansatz der Arbeit, dabei bei aller systematischen Fundierung die uneinge-
holten Konkretisierungen auch an umstrittenen Einzelfragen, wie der Rolle des Papst-
amtes fir die Einheit oder der Ordination weiblicher Amtstriger, als Chance deutlich
zu benennen. Manchen mag dieser praxisorientierte Ansatz irritieren, doch dies nimmt
J. Koslowski im Dienst der Einheit, der sie sich verschrieben hat, gern in Kauf.

Im abschliessenden dritten Teil zieht die Autorin Bilanz und fragt noch einmal
nach dem Ertrag der Diskussion der verschiedenen Einheitsvorstellungen und des Ver-
gleichs der systematischen Grundlagen. Sie konstatiert einen weit reichenden Konsens
in den Grundlinien des Einheitsverstindnisses, dem jedoch nur eine sehr begrenzte
Anniherung im Hinblick auf die konkreten Einheitsmodelle gegeniibersteht. Zwar
teilen die katholische und evangelische Theologie die Notwendigkeit einer sichtbaren
Einheit, die Einheit und Vielfalt in einem gelungenen Spannungsverhaltnis erhalt — wie
genau diese Spannung sich realisiert und welche Strukturen und Amter dieses Zuein-
ander sichern, eben dariber muss weiterhin diskutiert werden.

Es zeigt das Selbstbewusstsein der Verfasserin, dass die vorliegende Arbeit sich
auch an diesem Punkt nicht mit einer Analyse ungeldster Fragen begniigt, sondern ab-
schliessend in einem Epilog die Diskussion mit einem eigenen Vorschlag weiter fithren
will. J. Koslowski stellt dazu ein Modell unter dem Schlagwort «Einheit in Vielheit»
vor. Es sieht vor, auf der strukturellen Ebene ein méglichst grosses Mass an Einheit
zu suchen (hier folgt es einer eher katholischen Linie) und gleichzeitig auf der spiri-
tuellen Ebene ein grosstmogliches Mass an Vielfalt zuzulassen (hier folgt es der eher
evangelisch geprigten Linie). Doch auch dieses Modell, das sich in diesen Grundlini-
en noch als weitgehend konsensfihig erweist, zeigt seinen eigentlichen Anspruch auf
der Ebene der konkret vorgeschlagenen Schritte der Umsetzung, Auf wenigen Seiten



Rezensionen 187

spricht J. Koslowski den Kirchen nicht nur die grundsitzliche Berechtigung zu gegen-
seitigen Lehrverurteilungen ab und fordert alle Kirchen zu einem umfassenden Akt
der Vergebung fiir ihr bisheriges Handeln auf, sondern stellt das Glaubensbekenntnis
von Nicda und Konstantinopel wie selbstverstindlich als ausreichende Basis der lehr-
massigen Einheit dar, auf dessen Grundlage eine gegenseitige Anerkennung als Kir-
chen moglich werde. Konkret fordert die Autorin nicht weniger als eine Union bisher
nebeneinander bestehender konfessionell unterschiedlich geprigter Gemeinden, ein
versthntes Nebeneinander synodaler und episkopaler Strukturen auf der Ebene der
Ortskirche, sowie ein als Petrusdienst ausgeiibtes Papstamt, dem sie ein Gremium der
Patriarchen der funf Kontinente an die Seite stellt. Die Autorin weiss als gut ausgebil-
dete Theologin um die Sprengkraft solcher Thesen. Trotzdem betont sie ausdriicklich,
dass sie diese Vision nicht als Utopie verstanden wissen méchte, auch wenn sie die
Chancen der Realisierung selbst als dusserst gering erachtet.

Im Gesamtblick kann die Arbeit besonders im ersten Teil iberzeugen, hier leistet
die Autorin fundierte Grundlagenarbeit, deren Ergebnissen nur zu wiinschen ist, dass
sie in der zuklinftigen ¢kumenischen Diskussion wahrgenommen werden und so zu
konkreten Fortschritten in der weiter notwendigen Suche nach einem konsensfihigen
Einheitsmodell fithren.

Florian Schuppe, Miinchen

Andreas Reng, Mobammad Gharaibeh, Anja Middelbeck-1 arwick, Biilent Ucar (Hg.), «Der
stets groflere Gott». Gottesvorstellungen in Christentum und Islam, Verlag Friedrich
Pustet, Regensburg 2012.

259 8., ISBN 978-3-7917-2427-0, SFr. 28.50, € 19.90.

Der Aufsatzband ist das gedruckte Ergebnis der «siebten christlich-muslimischen Fach-
tagung des Theologischen Forums Christentum — Islam» vom 4.-6. Marz 2011 (S. 9).
Das Tagungsthema: «Der stets grof3ere Gott» lehnt sich an die islamische Gebetsfor-
mel «allahn akbar» («Gott ist grosser) an (vgl. S. 83) und zielt auf «den Kernbereich
des Selbstverstindnisses und damit auch des Verhiltnisses beider Religionen zueinan-
dem (S. 241). Auf der Basis des Christen und Muslimen gemeinsamen Glaubens an die
«Einzigkeit, Allmacht, Transzendenz Gottes, aber auch sein Wirken in der Welt, seine
Gegenwart, seine Immanenz» wurde tber die «von Schrift und Tradition vorgegebenen
Gottesvorstellungen diskutierty (S. 241). Diese gemeinsame Reflexion wurde von der
Voraussetzung her gefiihrt, «dass Christen und Muslime vom Selben sprechen, wenn sie
von und dber Gott reden» (S. 242).

Der Aufbau des Buches widerspiegelt den Tagungsverlauf: Primiér prisentieren
christliche Autot/innen christliche Perspektiven, muslimische Perspektiven werden
durch muslimische Autor/innen vorgetragen. Anfragen durch Vertreter/innen der je-
weils anderen Religion werden in einem folgenden Kommentar oder einer Erwiderung
abgedruckt. Es entsteht unmittelbar der Eindruck eines lebendigen Dialoges, so dass



188 Rezensionen

die Leser ein Verstindnis fiir den schwierigen Weg eines christlich-muslimischen Rin-
gens um gegenseitiges Verstehen gewinnen.

Als hilfreiche Leseanleitung empfinde ich die von einer christlichen und einem mus-
limischen Gelehrten parititisch geschriebene Einleitung (A. Middelbeck-Varwick / B.
Ucar, S. 11-19) und die ebenfalls gemeinsam abgefasste Zusammenfassung am Ende
des Bandes von A. Renz und M. Gharaibeh (S. 241-255).

Der erste Teil (S. 23-98) legt den theologischen und hermeneutischen Grund far
das Gesprich: R. Hafizovié betont in seinem Er6ffnungsvortrag (S. 23-42), dass jede
Gottesrede notwendig erfahrungsbezogen sein muss und wesentlich bildhafte, meta-
phorische Sprache ist. Im Kommentar zu diesem Vortrag (S. 43-48) warnen A. Middel-
beck-Varwick und A. Yasar berechtigterweise «vor einer vorschnellen Verabschiedung
abstrakten theologischer Rede» (48) und einer entsprechenden Entgegensetzung von
Glaubenserfahrung und Glaubensreflexion: Die Glaubenserfahrung bedarf der ratio-
nalen Reflexion, wie sich umgekehrt die Theologie in der Erfahrung bewihren muss.

Der zweite Teil des Buches (S. 101-125) dreht sich um die Frage, ob Mystik und
mystische Gotteserfahrung «als gemeinsamer spiritueller Grund von Christentum und
Islam gelten» (S. 250) kénnten. Der Vortrag von FE Rahmati (S. 101-110), in dem sie die
Gotteserfahrungen des christlichen Mystikers Meister Eckhart und des muslimischen
Sufis Ibn Arabi miteinander in Beziehung setzt, verdeutlicht die Ahnlichkeit, in der die
Mystiker ihre Erfahrungen von der liebenden Vereinigung mit Gott und der gleichzeitig
bleibenden Entzogenheit Gottes beschreiben. Sowohl bei Rahmati als auch im Vortrag
von H. Keul (8. 111-119) wird deutlich, dass sich die mystische Erfahrung stets an den
Grenzen der sprachlichen Aussagemoglichkeit bewegt. Im Beobachterbericht (S, 120-
125) betont T. Specker jedoch, dass auch die mystische Gotteserfahrung vermittelte Ex-
fahrung ist und keinen direkten Zugriff auf Gott zuldsst; auch «die Mystik bedarf stets
der Kritik und der kritischen Selbsthinterfragungy (S. 249). Zudem scheint mir bei der
Suche nach dem méglichen gemeinsamen spirituellen Grund zentral zu sein, was Renz
und Gharaibeh festhalten: «Die Mystik steht nicht Giber den Religionen, sondern in den
Religionen, und ist damit unausweichlich und zutiefst von der jeweiligen Religion, ihren
Sprachtraditionen, Frommigkeitsformen, Glaubensinhalten geformo (S. 250).

Im dritten Teil (S. 129-1506) geht es um die zentrale Frage nach der Einheit und Drei-
faltigkeit Gottes. Dabei postuliert der rémisch-katholische Theologe F. Kérner eine in-
nere Notwendigkeit des Dreifaltigkeitsglaubens, die im Bekenntnis miindet, dass «Gott
der Menschheit nur durch die Christusgeschichte die Gottesgemeinschaft eréffnet hat
(S. 139). Diese exklusivistische Position widerspricht nicht nur der offiziellen rémisch-
katholischen Lehre (2.B. Lumen gentinm §16, vgl. S. 252), sondern blendet auch die Tatsa-
che aus, dass «die Trinititslehre, so wie sie sich theologie- und dogmengeschichtlich in
einem langen, komplexen Prozess geformt hat, selbst nicht frei von logischen Proble-
men und nur im Rahmen zeitbedingter Philosophie und Terminologie einigermalien zu
verstehen ist» (S. 252). Zudem frage ich mich, inwiefern es bei dieser pointiert rémisch-
katholischen Position noch zutrifft, dass «Christen und Muslime vom Selben sprechen,
wenn sie von und iber Gott reden» (S. 242).



Rezensionen 189

Der vierte Teil (S. 159-184) widmet sich dem Verhiltnis von Gottesbildern und
Geschlechterkonstruktion. Wenn sich eine selbstkritisch-feministische muslimische Pi-
dagogin (R. Miiller) mit einer ebensolchen christlichen Theologin (H. Kuhlmann) zum
Thema Gotteslehre und Geschlechtlichkeit austauscht, so zeigen sich schnell gegensei-
tige Anknipfungspunkte. Es stellt sich jedoch die Frage, wieweit ihr Konsens Gber ein
geschlechtergerechtes Konzept und entsprechend ein geschlechtergerechtes Gottesbild
in der «Volksfrommigkeit» beider Religionen tiberhaupt wahrgenommen und gelebt
wird.

Der fiinfte Teil (S. 187-214) setzt sich mit den «dunklen Seiten Gottes» auseinander,
also mit Texten in der Bibel und im Koran, die Gott mit Gewalt zusammenbringen. U.
Bechmann (5. 187-198) plidiert dafiir, die problematischen Texte weder aus der Bibel
auszusondern noch sie fundamentalistisch zu lesen, sondern die Fremdheitserfahrun-
gen beim Lesen zuzulassen und dadurch zu Kritik und Distanzierung fihig zu werden.
K. Ataman hingegen betont in seinem Beitrag (S. 199-210) zu Recht die moralische
Verantwortung des Menschen und vollzieht «eine wesentliche Schwerpunktverlagerung
von der Theodizee hin zu einer (Anthropodizee, da diese Sichtweise die Rolle des Men-
schen stirker betont im Vergleich zu Gottes Handeln in der Welt» (S. 206). Dennoch
frage ich mich mit M.Ch. Bodenstein (S. 211-214), ob mit dieser Schwerpunktverlage-
rung die Problematik der «dunklen Seiten Gottes) im Koran fir die islamische Theolo-
gie auch schon erledigt iso» (S. 249), denn die Legitimierung von fundamentalistischer,
terroristischer Gewalt durch Offenbarungstexte (die durchaus nicht nur aus dem Ko-
ran, sondern auch aus der jidischen und christlichen Heiligen Schrift abzuleiten sind)
sucht nach Antworten.

Der abschliessende sechste Teil (S. 217-255) zeigt die gemeinsame christliche (R.
Bernhardt, S. 217-230) und islamische (A. M. Karimi, S. 231-240) Uberzeugung, dass
in der Gott-Mensch-Beziehung Gott zunichst die Beziehung zum Menschen sucht
und erméglicht (in Schépfung und Offenbarung). Gott verhilt sich zum Menschen
im christlichen Verstindnis durch Christus (S. 220) und in der islamischen Perspektive
explizit mit dem Koran (S. 236). Ohne diese Zentralpunkte christlicher resp. muslimi-
scher Theologie relativieren zu wollen, konnten Christen und Muslime «darin tberein-
kommen, die bedingungslose Zuwendung Gottes in Barmherzigkeit und Liebe Gottes
zum alles entscheidenden Kriterium der Hermeneutik und damit auch des praktizierten
Glaubens und des Handelns gegentiber dem Nichsten zu machen» (S. 255).

Trotz der erkennbaren Grenzen und zogerlichen Anniherungs- und Verstindi-
gungsversuche ist dieser Forums-Band ein lebendiges Beispiel dafiir, wie Christen und
Muslime in einen lernoffenen Dialog treten und in respektvoller Suchbewegung Ge-
meinsamkeiten und Unterschiede benennen und ausweisen. Es ist dem «Theologischen
Forum Christentum — Islam» zu wiinschen, dass die Bemithungen um einen konstruk-
tiven Dialog weitergehen und sich bis an die Basis der Glaubenden fortbewegen und
fruchtbar auswirken. Dazu regt dieser Forums-Band vorziiglich an.

Peter Miiller, Unterkulm



190 Rezensionen

Hansjirg Schmd, Andreas Reng, Biilent Ucar (Hg.), «Nahe ist dir das Wort ...». Schrift-
auslegung in Christentum und Islam, Verlag Friedrich Pustet, Regensburg 2010.

277 S., ISBN 978-3-7917-2256-6, € 19.95.

Die Katholische Akademie des deutschen Bistums Rottenburg-Stuttgart unterhilt seit
einigen Jahren das «Theologische Forum Christentum — Islam». Es fithrt auf hohem
Niveau einen christlich-islamischen Diskurs, der zentrale theologische und ethische
Problemfelder abdeckt. Regelmissig treffen sich Theologen beider Religionen und Re-
ligionswissenschaftler in der Akademie und tauschen sich aus. Das hier anzuzeigende
Buch dokumentiert eine Tagung tber Schriftauslegung im Christentum und im Islam.
Der Band zitiert in seinem Titel einen Satz aus dem 5. Buch Mose (Dt 30,14), der von
Paulus im Romerbrief aufgenommen wird (Rém 10,8). Die Nahe Gottes in seinem
Wort, wie sie hiermit ausgedruckt wird, hat keine wortliche, aber doch sachliche Paral-
lele im Koran (etwa in der Sure 2,1806).

Das Buch will ausdriicklich nicht «Offenbarungskonzepte» in Christentum und Is-
lam, sondern «Rezeptionsvorgiange» vergleichen (S. 13), also den jeweiligen Umgang
mit den heiligen Texten in unterschiedlichen geschichtlichen Kontexten und Aktua-
lisierungen thematisieren. Es geht mithin um die jeweils unterschiedlichen, aber auch
vergleichbaren Auslegungskulturen. Dabei wird Wert auf die Einsicht gelegt, dass der
Umgang mit den heiligen Schriften fiir viele der Glaubigen sowohl im Islam als auch im
Christentum nur mittels Ubersetzungen und Kommentaren méglich ist, mithin schon
immer in einem Auslegungs- und Interpretationkontext stattfindet. In klarer sachlicher
Gliederung behandeln sechs Kapitel darum grundlegende Fragen der Schriftauslegung
im Christentum und im Islam: I. Hermeneutische Grundlagen; II. Die Rolle von Ubet-
setzungen; [I1. Feministische Auslegungen der Bibel und des Koran; I'V. Intertextuelle
Beziechungen des Koran zur Bibel; V. Deutungsmonopole, also Fragen nach dem Um-
gang mit pluralistischen Interpretationen; VI. Gemeinsame Hermeneutik. Die einzel-
nen Kapitel lassen jeweils immer Experten oder Expertinnen fiir die Bibel oder den
Koran zu Wort kommen, aber auch untereinander das Gesprich fihren, indem jeweils
auf einen Beitrag die Erwiderung durch die andere Seite folgt. Das ist ein kluges Kon-
zept fir einen Dialog, der noch keinesfalls eine Selbstverstdndlichkeit darstellt.

Die einzelnen Beitrige kénnen hier nicht vorgestellt werden. Doch ist so viel zu
sagen, dass sie alle auf hohem fachwissenschaftlichen Niveau Einsichten vermitteln,
die auch den interessierten Laien verstindlich sind. Det Band scheut sich nicht, die
deutlichen Unterschiede in der jeweiligen Schriftauffassung zu benennen — so etwa
den, dass der Koran nach muslimischer Auffassung bis heute in einer nicht reduzierba-
ren Weise unmittelbar gottliches Offenbarungswort ist, wihrend im christlichen Glau-
benskonzept ein vergleichbares Bibelverstindnis eher zu einer historisch vergangenen
Schriftauffassung zahlt. Auch dass der Koran auf die Bibel intertextuell Bezug nimmit,
wihrend die Bibel nicht umgekehrt auf den Koran anspielt, stellt einen hermeneutisch
bedeutenden Unterschied dar. Dass man ihn nicht einfach mehr kontroverstheologisch



Rezensionen 191

unter der Alternative von Echtheit und Verfilschung diskutieren, also apologetisch
oder polemisch aufgreifen muss, zeigt das Buch auf vielen Seiten. Es mochte dazu
beitragen, ein «Klima» zu schaffen, in dem christliche und muslimische Glaubige die
jeweils andere Seite nicht aus der Perspektive der «Hiresie» oder des «Unglaubens»
wahrnehmen, sondern ohne Missachtung der durchaus grundlegenden Differenzen
eine Kultur des Lernens eintiiben — iber den jeweils anderen, aber dabei auch durchaus
Uber sich selbst. Beide Religionen miissen, wie in vielen Beitrigen deutlich wird, eine
«Ethik der Interpretation» entwickeln, in der destruktive Auslegungen ideologiekritisch

benannt und iiberwunden werden.
Gabriella Gelardini, Basel

Heing, Riiegger, Christoph Sigrist: Diakonie - eine Einfithrung. Zur theologischen Be-
grindung helfenden Handelns, Theologischer Vetlag Ziirich, Zirich 2011.

276 S., ISBN 978-3-290-17611-2, SFr. 38.00.

Die in Praxis und Theorie der Diakonie geschulten Autoren orten eine Malaise in der
Theoriebildung. Sie verabschieden sich von der Gblichen Methode einer Wesensbe-
stimmung von Diakonie und wahlen statt dessen einen phinomenologischen Ansatz.
Das Phinomen diakonischen Handelns deuten sie schépfungstheologisch als eine Fi-
higkeit, die Gott immer schon allen Menschen mitgegeben hat. Als universell taugli-
chen Begriff fiir das Phanomen, dass Menschen solidarisch und sozial handeln, wihlen
die Autoren den Begriff «helfen» (S.37). «Helfen» ist eine Aktivitit, die kulturell und in-
dividuell bestimmt ist und sich auf alle Bereiche des Lebens bezieht. Zur Begrundung
wird der gesamte Kanon des Alten und Neuen Testamentes herangezogen. Diakonie
ist zwischenmenschliche Hilfe, bei der die Helfenden selbst zu Empfangenden werden,
weil ihnen die Hilfebedirftigen nicht als defizitir, sondern als Ebenbilder Gottes er-
scheinen (S.71). Auf den Begriff «Diakonie» wollen die Autoren nicht verzichten, da er
als Selbstbezeichnung christlicher Institutionen weit verbreitet und gelaufig ist. Auch
wenn er «fiir die Beschreibung helfenden Handelns letztlich unbrauchbar ist (5.81)
und der neutestamentliche Gebrauch von diakonein keine sozial-karitative Titigkeit be-
schreibt. In einem geschichtlichen Abriss werden politische, theologische und soziale
Einflisse auf das helfende Handeln gezeigt. Der lutherisch geprigten Reformation
etwa entspringt «die Schwierigkeit, mitmenschliches Handeln aus anderen Motiven
als denen des Glaubens theologisch zu wiirdigen» (5.95). Die Aufklirung wiederum
brachte «die enge Verbindung zu staatlichen und allgemein wohltitigen sozialen Insti-
tutionen» (5.103), ein Kennzeichen fir die Situation des reformierten Protestantismus
in der deutschsprachigen Schweiz, dem Kontext der Autoren. Im letzten Teil erfolgt
die kritische Auseinandersetzung mit christologischen Begriindungen von Diakonie.
Um Menschen in Not kompetent zu helfen, geniige Menschlichkeit, ein «Mehrwerty
sei nicht notig, Christlich motiviertes Helfen ist in seiner Erscheinung anderem Hel-
fen vergleichbar, selbst austauschbar, auch wenn es religiése und spirituelle Formen



192 Rezensionen

des Helfens gibt. Alles entscheidend ist, dass die Hilfe kompetent und qualifiziert ge-
schieht. Das wahrnehmbare grundsitzliche Angewiesensein aller Menschen auf Hil-
fe gentigt als Begriindung fiir eigene und fremde Verletzlichkeit. Die Autoren stellen
anschliessend zur Diskussion, was sie unter den gegenwirtigen kulturellen, dkonomi-
schen und politischen Bedingungen als helfendes Handeln verstehen. Sie formulieren
Thesen zu einer Ethik des Sozialen, zum Verstindnis von Liebe, zum Wirdeprinzip,
zum Umgang mit Macht, zur Bedeutung von Lebensqualitit und zum Zusammenhang
von Barmherzigkeit und Recht.

Dem Buch gelingt eindrucksvoll, eine beobachtete Praxis helfenden Handelns bi-
blisch zu fundieren und verantwortungsvoll in zivilgesellschaftliche Voraussetzungen
zu integrieren. Es vermittelt eine praxisnahe Theorie, mit der diakonisches Handeln als
professionelles Handeln mit ethischer Reflexion sachlich und fachkundig dargestellt
wird. Warum aber miissen dazu christologische Begriindungen als Uberhéhung, als
Notwendigkeit, sich «erfolgreich» abzugrenzen (5.131), als eine «Haltung abgriindiger
christlicher Arroganz» (5.135), als ein Streben nach «besser sein» und als «theologisches
Profilierungsbediirfnis» (8.137) charakterisiert werden? Fine Folge dieser harschen
Kritik ist, dass helfendes Handeln zweistufig wird. Es ist primar ein intuitiver Reflex
auf Not und ein soziales Empfinden und erst sekundir religios begrindet und theo-
logisch reflektiert (5.122). Die Nachordnung christlicher Begriindungen miisste nicht
sein, wenn helfendes Handeln als ein christologisch verstandenes «In, mit und untem
gedeutet wird. Handeln im Glauben ist ebenso ein Reflex auf Not und sozial, ist eben-
so professionell und ethisch verantwortet, wobei zugleich in diesem Handeln die Reali-
tit des Unvollkommenen, des Mangels an Liebe, des Zweifels und des Versagens einen
reflektierten Platz hat. Diese anspruchslose und elementare Menschlichkeit kénnte
eine von moglichen Erklirungen sein fiir das Phinomen, warum Hilfesuchende von
der Diakonie «Besseres» und einen «Mehrwert» erwarten. Im postulierten Nacheinan-
der von Handeln und Glaube schleicht sich hingegen eine Tendenz zur unkritischen
Uberhéhung menschlicher Fihigkeiten ein.

Dem Buch ist ein breites Diskussionsforum zu wiinschen, damit die hier vorge-
nommene Grenzziehung zwischen schépfungstheologischer und christologischer
Begrindung von Diakonie zur gegenseitigen Bereicherung von Praxis und Theorie

uberwunden wird.
Christa Gabler-Kaind/, Riehen



	Rezensionen

