
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 1-2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Soham Al-Suadi, Essen als Christusgläubige. Ritualtheoretische Exegese pauünischer
Texte. Franche Verlag, Tübingen 2011.

347 S, ISBN 978-3-7720-8421-8, 68.00.

Al-Suadis Monografie ist die geringfügig überarbeitete Fassung ihrer theologischen
Dissertation von 2010, die zurückgeht auf Studien in Basel und New York (Union
Theological Seminary). Die Arbeit versucht die neutestamentliche Mahlforschung auf eine

neue Grundlage zu stellen, indem sie diese mit ritualtheoretischer Forschung verbindet.
Die Arbeit besteht aus sechs Teilen (neben einer Bibhografie und einem Register).

Zuerst führt Al-Suadi in den Gegenstand der Untersuchung ein (I, 15-46). Zu dieser

Einfuhrung gehört auch ein Uberblick über den aktuellen Forschungsstand und die

Grundelemente des hellenistischen Mahles (Teilnehmer, Sitzordnung, Verhalten,
Verlauf). Dann folgt eine Einführung in die ritualtheoretische Forschung (49-63), welche

einen guten Überblick über dieses Fachgebiet (II, 49-59) bietet.
Als Nächstes behandelt Al-Suadi die Grundlagen der ritualtheoretischen Exegese

(III, 63-109), wobei sie auf folgende Punkte eingeht: a) die kulturelle Kontextualisierung
des Textes; b) die Korporealität der Mahlgemeinschaften; c) die Transformationen im
Mahlgeschehen; d) die Heterotopic der Mahlgemeinschaft. Dabei behandelt Al-Suadi
diese verschiedenen Aspekte jeweils anhand verschiedener Texte (Quellen zum Serapiskuh,

Philo, De vita contemplativa, Joseph und Aseneth, Aristeasbrief). Diese verschiedenen

Aspekte arbeitet die Autorin dann in einem Entwurf für ritualtheoretische Exegese
für neutestamentliche Texte, die sich mit Mahlzeiten beschäftigen (auch wenn er m.E.
auch für andere Texte verwendet werden könnte) weiter aus.

Dabei behandelt sie nacheinander die Identitätsausbildung der Teilnehmer am Mahl,
die Identitätsausübung im Gemeinschaftsmahl, das Rollenverhalten der Teilnehmer, den

Verlauf des Gemeinschaftsmahles und seine Sprache. Dies bildet den vierten und

umfangreichste Teil der Arbeit (IV, 113-238). Der fünfte Teil bietet schliesslich drei exegetische

Studien zu Mahlzeiten in Paulinischen Briefen, dem Galaterbrief, dem Römerbrief
und dem 1. Korintherbrief, worin Al-Suadi die von ihr entwickelte Methode ritualtheoretischer

Exegese für die Analyse neutestamentlicher Mahlzeiten anwendet und ausprobiert

(V, 241-308).
Die Arbeit leistet Beachtliches in der interdisziplinären Exegese, da sie konsequent

versucht, die herkömmliche, häufig theologisch vorbelastete Auslegung der einschlägigen

Texte mit einer ritualtheoretischen Perspektive zu verknüpfen, wodurch es möglich
wird, über alte Gegensätze oder Annahmen hinwegzukommen. So gesehen gibt die
Arbeit bedeutsame Anregungen für die eigene exegetische Methodik. Dennoch bleiben

einige Fragen offen. Für meinen Geschmack hätte zum Beispiel die Auseinandersetzung
mit anderen Forschern und Thesen dann und wann eingehender sein können. Weiter sei

dahingestellt, inwiefern «Gemeindeleitung» und «Mahlvorsitz» wirklich so stark vonein-



Rezensionen 173

ander getrennt waren, wie das Al-Suadi anzunehmen scheint. Von ihrem Ansatz
ausgehend wäre zudem die weiterführende Frage interessant, aus welchen Gründen dann
schon wenige Jahrzehnte später bei Ignatius von Antiochien beispielhafte Christusimitation,

Gemeindeleitung und Mahlvorsitz völlig selbstverständlich zusammengehören.

Peter-Ben Smit, Amsterdam

Matthias Konradt, Gericht und Gemeinde. Eine Studie zur Bedeutung und Funktion

von Gerichtsaussagen im Rahmen der paulinischen Ekklesiologie und Ethik im I
Thess und I Kor, BZNW 117, Walter de Gruyter, Berlin und New York 2003.

XIV+641 S., ISBN 978-3-11-089565-0, 114.95.

Gericht und Gemeinde ist die Druckfassung der Bonner Habilitationsschrift von Matthias

Konradt, jetzt Ordinarius für neutestamentliche Theologie in Heidelberg. K. stellt
darin zwei vorherrschende Voraussetzungen älterer Untersuchungen zur paulinischen
Gerichtsanschauung infrage: 1. dass «die Frage im Vordergrund (steht), ob oder wie
sich die Vorstellung eines Gerichts nach den Werken mit der Rede von der Rechtfertigung
aufgrund von Glauben zusammenbringen lässt» (1), 2. «dass Paulus eine bestimmte Vorstellung

vom Endgericht besessen und - mehr oder weniger - konsequent vertreten hat»

(10£), oft verstanden als «die Vorstellung eines förmlichen Gerichtsszenariums, in dem
alle (Menschen/Christen) über ihr (gutes und schlechtes) Tun vor Gott oder Christus
Rechenschaft ablegen müssen und in dem sie danach beurteilt werden» (1).

In seiner Analyse der paulinischen Gerichtsaussagen geht K. im Anschluss an Egon
Brandenburger und Karlheinz Müller davon aus, dass das Frühjudentum eine Pluralität

von Gerichtskonzeptionen kannte, «die sich nach logischen Kriterien nicht kohärent
miteinander verbinden lassen» (16). K. unterscheidet hier insbesondere das «Straf- bzw.

Vernichtungsgericht» vom «Rechtsverfahren vor dem Richterthron» bzw.

«Beurteilungsgericht» (13.15f.; zur grundsätzlichen Kritik an dieser Sicht s. Christian Stettier,
Das letzte Gericht (WUNT11/299), Tübingen 2011). Die Rekonstruktion einer inhaltlich
kohärenten paulinischen Lehre vom Endgericht sei schon von dieser Voraussetzung
her von vornherein zum Scheitern verurteilt. K.s Exegese der relevanten Stellen
konzentriert sich deshalb auf «detaillierte Analysen der thematischen Zusammenhänge, in
denen Gerichtsaussagen begegnen, und der Funktionen, die den Gerichtsaussagen in
den paulinischen Argumentationen in textpragmatischer Hinsicht zukommen» (19).

K.s Analyse des 1. Thessalonicherbriefs (23—196) führt zum Ergebnis, «dass Paulus

allein von dem andringenden Strafgericht Gottes spricht, das über die Nicht-Christen
hereinbrechen wird» (187), nicht von einem Beurteilungsgericht. Bei der Parusie Christi
würden die Nicht-Christen der Vernichtung anheimfallen; die Christen würden durch

Jesus vor dem Vernichtungsgericht gerettet, ihr Verhalten unterliege keiner Beurteilung.

Hingegen könnten Christen durch einen ethischen Rückschritt in ihre heidnische
Existenz das Heil einbüssen. Diese Akzentuierung der Gerichtsaussagen des I Thess



174 Rezensionen

ist nach K. durch die «parakletischef.] Gesamtstrategie des 1 Thess» bestimmt (191):
Sie diene der Konsolidierung der neu gegründeten Gemeinde durch «die Bekräftigung
ihrer Berufung angesichts der von der Umwelt ausgehenden Irritationen» (193f.).
Dazu gehörten sowohl die Erinnerung an die Zornverfallenheit der Nicht-Christen als

auch die Bekräftigung «der Grenze zwischen Gemeinde als dem Bereich des Heils und
der nicht-christlichen Welt... in ethischer Hinsicht» (195).

Im 1. Korintherbrief (197-471) sei für die «ethische Identität von Christen» neben

der Vermeidung der heidnischen Kardinallaster aufgrund der besonderen korinthischen

Situation vor allem «ein Ethos der Statusindifferenz» bedeutsam (469). Das in
I Kor 3,13-15 angesprochene Beurteilungsgericht beziehe sich nicht auf alle Christen,

sondern auf die Verkündiger, die damit zu einem bestimmten Verhalten ermahnt
würden (dies ist allerdings fraglich, vgl. die verallgemeinernden Formulierungen in V.

8b.l0b.l2-15). «Ein paralleler Fall, dass Paulus pauschal und umfassend die Christen

zum rechten Wandel mahnt und dies mit einem Verweis auf die Beurteilung ihres Werkes

im Gericht unterlegt, fehlt aber [im I Kor]. Kurz gesagt: Im gerichtstheologischen Horizont

sind weniger die Werke als <Zeichen des Glaubens> im Blick, sondern die Werke als (Zeichen des

Unglaubens»> (470). Anders als im I Thess bestärke Paulus die Korinther nicht, sondern
konfrontiere sie mit ihrem Fehlverhalten und dessen Konsequenz, «der Möglichkeit
des Heilsverlusts» (ebd.). «Die Verweise auf das endgerichtliche Strafhandeln Gottes
stehen im Dienste der Sorge des Apostels um das Heil der korinthischen Christen.»

(471)
Zuletzt geht K. auch auf zentrale Gerichtsaussagen in den übrigen Paulusbriefen

ein (473-520). In II Kor 5,10 bringe Paulus «nicht die Vorstellung eines Offenbarwerdens

aller (Christen) vor dem Richterthron Christi vor, weil er sich das Gericht allein so

und nicht anders vorstellt, sondern weil dies im Kontext am besten passt»; daraus lasse

sich «nicht einfach auf Paulus' <Normalvorstellung> des Gerichts extrapolieren» (486).
In Gal 5,19-21 gehe es, anders als im I Thess, nicht um die Bestärkung der Gemeinde
in ihrer ethischen Unterscheidung von den Heiden, denn auch hier stehe die Gerichtsaussage

ganz im Dienst der Argumentation im übergeordneten Kontext: Es gehe «um
die Abwehr (alltäglichen Laster, die die soziale Harmonie innerhalb der Gemeinschaft

gefährden» (492). Gal 6,8f. stellt nach K. einen Sonderfall dar, weil hier positives
Verhalten mit dem Hinweis auf die Vergeltung im Endgericht motiviert wird; aber auch

hier gelte, dass die Verwendung der spezifischen Gestalt von Gerichtserwartung «aus

der (rhetorischen Situation) erwächst» (523) und nicht notwendig ein «Rechtsverfahren

vor dem Thron Gottes» impliziert sei, bei dem Christen beurteilt würden (495). Auch
Rom 1 f. sei ganz von der rhetorischen Zielsetzung her bestimmt. Einerseits werde in
Rom 1,18—32 (wie im I Thess) das Zorngericht als «Horizont der im Evangelium eröffneten

Heilschance» deutlich (514). Andererseits gehe es Paulus in Rom 1-3 darum, jede

«Vorzugsstellung Israels im Blick auf das Gericht» zu widerlegen. Dazu musste er «die

strenge Unparteiischkeit des Gerichts» gegenüber Juden wie Heiden betonen, wozu er
die beiden an sich unvereinbaren Konzeptionen Vernichtungsgericht (Rom 1,18-32) und

Beurteilungsgerichtfür alle Menschen (Rom 2,5-11) miteinander verband (ebd.). Zudem die-



Rezensionen 175

ne «[d]er Rekurs auf das Gericht nach den Werken in Rom 1,18-3,20 zum Aufweis
der faktischen soteriologischen Egalität von Juden und Griechen (1,16; 2,9£), und zwar
im Sinne einer — in der Offenbarung der Gerechtigkeit Gottes im Evangelium
vorausgesetzten — <Notlage»> (515). Die Gerichtsaussagen in Rom 12,1-15,13 (bes. 12,19

und 14,10-13) dienen wie in I Thess der Warnung vor Lastern, nicht der Motivation
positiven Verhaltens.

Als Ergebnis formuliert K., dass die Endgerichtserwartung «fester Bestandteil pau-
linischen Denkens» sei (530), und präzisiert weiter: «Der Aspekt des Lebenswandels

gehört in Paulus' theologischem Denken keineswegs prinzipiell in den Bereich soterio-

logischer Irrelevanz», da Paulus eine «ethischef.] Dimension christlicher Identität»
kenne (531). Dieses doppelte Ergebnis ist von grosser Bedeutung angesichts der in
der Exegese immer noch verbreiteten Marginalisierung von Endgerichtserwartung und
konkreter Ethik bei Paulus.

Zusammenfassend beantwortet K. die eingangs seiner Arbeit gestellte Frage:
«welches Gericht nach welchen Werken?» (19). Er stellt fest, dass Gerichtsaussagen bei
Paulus der «Markierung elementarer ethischer (boundary markers») (I Thess) oder der

«Überwindung der handlungsleitenden Relevanz traditioneller (weltlicher) Statusorientierung»

(I Kor) dienten (521 f.). In beiden Fällen gehe es ((im gerichtstheologischen
Horizont um Strafe für Ec/tVerhalten das Paulus als Verletzung elementarer Charakteristika

der ethischen Identität von Christen ansieht» (522). Zu positivem christlichen
Verhalten motiviere Paulus aber nirgends mit Hilfe von Gerichtsaussagen (mit
Ausnahme von Gal 6,8£). Christen könnten sich also «das Heil nicht erwirken, wohl aber

durch ihr Verhalten wieder verwirken» (523f.). Dieses Ergebnis ist für die paulinische
Rechtfertigungslehre relevant, bleibt aber gerade im Blick auf Gal 6,8f. und verwandte

Aussagen unbefriedigend.
Paulus kennt nach K. keine einheitliche Gerichtsvorstellung, sondern greift je nach

rhetorischer Absicht ((in unterschiedlichen Kontexten auf unterschiedliche Vorstellungen

und Motive zurück[...]» (524). Dass die faktisch auf bestimmte Argumentationszusammenhänge

beschränkten Vorstellungen eines allgemeinen Weltgerichts oder eines

Beurteilungsgerichts für Christen in älteren Darstellungen «als Basisvorstellung
vorausgesetzte seien, erkläre sich lediglich aus ihrer kunstgeschichtlichen Bedeutung (ebd.).

In Spannung zu K.s Aussage, dass Paulus auf unterschiedliche Gerichtskonzeptionen

zurückgreife und keine einheitliche Gerichtsanschauung kenne, steht sein Fazit:
«der Gedanke einer endgerichtlichen Beurteilung der Christen - und zwar auch in der

Form, dass es im Gericht nicht um Heil und Unheil geht, wohl aber im Zuge einer
individuellen Beurteilung unterschiedlicher (Lohn) zugeteilt wird — (ist) in diesem

Vorstellungszusammenhang nicht bloß prinzipiell entbehrlich, sondern er stünde zum
genannten Ansatz [paulinischer Soteriologie] quer» (526). Hier erklärt K. unter der Hand
die eine der von ihm isolierten Gerichtskonzeptionen für die Leitvorstellung des Paulus,

mit der sich die andere, die Paulus nur aus textpragmatischen Gründen hinzuziehe,
nicht vertrage. K. geht sogar so weit zu sagen, dass Paulus überhaupt kein universales

Weltgericht kenne (526) und für ihn ein «die Christen betreffendefs] [...] Beurteilungs-



176 Rezensionen

gerichtj.] [...] prinzipiell entbehrlich» sei, auch «in der Gestalt einer Bewertung, wie

jemand Christ war» (528). Wo Paulus dennoch davon spreche, handle es sich um «eine

kontextgebundene, ad hoc gebildete Hilfskonstruktion» (ebd.).
Damit setzt K. voraus, dass Paulus an den Stellen, an denen er explizit von einem

universalen Beurteilungsgericht (Rom 2,5-11) und einer Beurteilung des Verhaltens

(auch) von Christen im Endgericht spricht (Rom 14,10; I Kor 3,8-15; II Kor 5,10 u.a.),

nur uneigentlich spricht, dass er also als Argument eine Vorstellung verwendet, die er
selber gar nicht teilt und der er keinen Realitätsgehalt zumisst — eine höchst problematische

Annahme.

Vgl. in diesem Zusammenhang die Formulierungen: «Die Frage, inwiefern Rom

2,1-16 auch auf durch den Glauben gerechte Christen zu beziehen ist, stellt sich in dieser

Weise gar nicht, wenn man bedenkt, dass es sich hier um eine auf die im Kontext
verhandelte Sachproblematik hin bezogene Ausformulierung handelt» (529); «das verbreitete

Postulat, dass Paulus die feste Erwartung hegte, dass Christen sich noch vor Gott
als Richter werden verantworten müssen, lässt sich an den Texten nicht verifizieren.
Diese Vorstellung ist vielmehr nur in einigen Aussagezusammenhängen beheimatet
und insgesamt von begrenzter Relevanz» (530).

Weiter ist zu fragen, ob Paulus nicht auch dort, wo er nicht das Motiv der

Gerichtsverhandlung verwendet, eine Beurteilung von Verhalten voraussetzt. Auch wenn
Aussagen über das Zorngericht lediglich zur Warnung vor ethischen
«Grenzüberschreitungen» verwendet werden, setzen sie doch eine Bewertung von Handlungen im

Endgericht voraus. Das Beurteilungsgericht sollte nicht von vornherein auf das

traditionsgeschichtliche Motiv vom Gerichtsverfahren eingeschränkt werden.

Ungeachtet dieser möglichen methodischen und sachlichen Anfragen stellt K.s
eindrückliche material- und umfangreiche Arbeit (allein das Literaturverzeichnis umfasst
75 Seiten, die Anmerkungen gehen oft über die Hälfte einer Seite) in vielerlei Hinsicht
einen Meilenstein für das Verständnis der paulinischen Gerichtsaussagen dar.

Christian Stettier, Gächlingen

Marco Hoßein% Wolfgang Uenemann, Martin Sallmann (Hg.), Calvins Erbe. Beiträge zur
Wirkungsgeschichte Johannes Calvins, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 2011.

386 S., ISBN 978-3-525-56919-1, 79.99.

Ein charakteristisches Element der Erinnerung an Calvins 500. Geburtstag war die

Frage nach seinen Wirkungen, die inzwischen in mehreren Sammelbänden dokumentiert

ist. In diesen Rahmen fügt sich die Veröffentlichung der für den Druck
überarbeiteten Beiträge auswärtiger und Berner Experten zu einer Seminarveranstaltung der

Theologischen Fakultät der Universität Bern im Frühjahrssemester 2009 ein. Dieser

Entstehungszusammenhang hat positive Folgen für die Lesbarkeit der Beiträge, zumal

viele auch beim Denken Calvins einsetzen und dieses nicht einfach voraussetzen.



Rezensionen 177

Die 15 Aufsätze sind zwei Abteilungen zugeordnet: «I. Die Erbschaft Calvins.

Theologiegeschichtliche Resonanzen auf thematische Impulse Calvins», und «II.
Erben Calvins? Calvins Einfluss auf geistesgeschichtliche Strömungen der Neuzeit.» Dabei

entspricht allerdings weder dem Obertitel noch der Differenz von Theologie- und

Geistesgeschichte ein deutlicher Unterschied der Perspektiven, auch wenn im I. Teil
der Anschluss an Calvins Theologie meist expliziter entfaltet wird. Warum steht z.B.

Rudolf Dellsperger, «Calvins Bedeutung im reformierten Pietismus. Ein Versuch
anhand des Themas Kirchenzucht» (257—279) im II. Teil? Schleiermachers Aufnahme

von Calvin (Ilka Werner, 182-203) im I. Teil bedeutet sicher eine Neuprägung wie auch

im II. Teil diejenigen von Jonathan Edwards (Matthias Zeidler, 280-307) und Abraham

Kuyper (Dirk van Keulen, 338—359).

Dass Rezeption auch kritisch zu beurteilende Folgen mit sich bringt, akzentuiert
Eberhard Busch, der den Weg von Calvins Lehre vom Bund über die Föderaltheologie
bis Semler und Lessings «Erziehung des Menschengeschlechts» verfolgt (169—181).

Demgegenüber betont Ilka Werner die sich mit der Zeit wandelnden Herausforderungen

und Aufgaben, für die Calvins Institutio wie Schleiermachers Glaubenslehre

«inspirierende Modelle» seien, «die christliche doctrina immer wieder zu reformieren und
darzustellen» (203). Aber diesem hermeneutischen Modell entspricht kaum «die wohl
intensivste und innovativste Rezeption» (100) von Calvins Theologie im 20. Jahrhundert

durch Karl Barth, die Georg Plasger an der Versöhnungslehre verdeutlicht (100-

114). Wie intensiv und anregend die Aufnahme Calvins in der gegenwärtigen
römischkatholischen Kirche und Theologie ist und auch sein könnte, zeigt Eva-Maria Faber

(45-75) an Pneumatologie, Ekklesiologie und Ämterlehre. Auf strittige Rezeptionen
und Interpretationen gehen die Beiträge über die Traditionsgeschichte des prophetischen

Wächteramts der Kirche und Max Webers Thesen ein.

Besonders Friedrich Wilhelm Graf hat 1988 die Deutung des Öffentlichkeitsauftrages

der Kirche als prophetisches Wächteramt als «Ausdruck einer spezifisch
neuzeitlichen Funktionalisierung» des munus propheticum Christi bei Calvin kritisiert.
Demgegenüber zeigt Marco Hofheinz (115—168), dass dieser Rekonstruktionsversuch
einerseits den Beitrag Zwingiis und Bullingers übersieht und andererseits Calvin keine

Verknüpfung des munus triplex Christi mit den Ämtern der Kirche kennt, weil die Teilhabe

der Kirche an Chrisms als dem Haupt gerade keine Identität begründet. Bei Caspar
Olevian führt diese Partizipation als Mitteilung zum Verständnis eines «allgemeinen

Prophetentums aller Gläubigen» in Unterweisung und Erbauung des Nächsten, wobei

die Ordnung der Kirche gemäss ihrem differenzierten Auftrag von öffentlichem
Bekennen und Verkündigen zu wahren ist. Erst recht zeigt sich bei Heidegger in der

Spätorthodoxie und bei Friedrich Adolf Lampe im Pietismus trotz ihrer Herrschaftskritik

keine «Politisierung des prophetischen Amtes», wie sie Graf postulierte. Dabei ist
auch zu beachten, dass für den monarchomachischen Widerstandsdiskurs nach Kaspar
von Greyerz (207—221) das Magdeburger Bekenntnis von 1550 grundlegender war als

die Anleihen bei Calvin und sich die reformierten Juristen des 17. Jahrhunderts nach

Christoph Strohm (222—239) nur marginal von ihren lutherischen Kollegen unterschie-



178 Rezensionen

den, abgesehen von der Schärfe ihrer Ablehnung des Papsttums. Die «Überzeugung
eines Gleichklangs von biblischer Religion und rechter Vernunft» verband sich dabei

mit «der pointierten Unterscheidung des geistlichen und weltlichen Regiments» (238).
Ebenfalls eine behauptete Kontinuität untersucht Wolfgang Lienemann (308—337),

indem er die Calvinismus/Puritanismus-Rezeption Max Webers und sein Verständnis

der Entstehung des «Geistes» des Kapitalismus thematisiert. Dabei wendet er sich

einerseits gegen eine Verkürzung von Webers Fragestellungen auf die «Max-Weber-
These» und möchte andererseits nach dem Durchgang durch die vielfaltige Kritik die

Intention Webers aufgreifen mit der Frage, welchen Beitrag die Religion heute zum
«Ethos der handelnden und leidenden Menschen unter kapitalistischen Bedingungen»
(337) leisten kann.

Die aufgeführten Beispiele zeigen den weiten Blickwinkel, mit dem man die Frage
nach dem Erbe Calvins angehen muss. Dass diese Aufsatzsammlung es nur an Beispielen

ausleuchten und nicht die vielfältigen «Bezugnahmen und Rezeptionsprozesse in

ganz unterschiedlichen Epochen, Ländern, Kirchen und Menschengruppen» (Einleitung,

11) darstellen kann, ist den Herausgebern durchaus bewusst. Sie haben repräsentative

Beispiele ausgewählt innerhalb des Spannungsbogens von «Calvins Einfluss auf
die Entwicklung des reformierten Verständnisses der Kirche» (Matthias Freudenberg,
19—44) bis zur wieder auf seine Kirchenordnung verweisenden Frage nach «Calvin und
die Demokratie» (Michael Beintker, 360—374).

Gerhard Bdngshausen, Lüneburg

Walter Nigg, Franz Overbeck. Versuch einer Würdigung, Römerhof Verlag, Zürich
2009.

304 S, ISBN 978-3-905894-02-8, SFr. 39.00, 25.80.

Manche Bücher sagen mehr über den Autor aus als über ihren Gegenstand - auch

wissenschaftliche. Und so ist das Besondere des vorliegenden Bandes nicht sein Inhalt,
sondern die Rückschau: die These verbunden mit dem Wissen um die Lebensgeschichte

des Autors. Denn mit seinem Overbeck-Buch, erschienen zuerst 1930 bei Beck in
München, habilitierte er sich an der Universität Zürich im Fach «Kirchengeschichte»;
mit ihm hat er sich «aus der universitären Theologie herausgeschrieben», wie Nikiaus
Peter in seinem Nachwort treffend feststellt (S. 288) — eine unübersehbare Parallele

übrigens zu dem, «was Overbeck mit seiner (Streit- und Friedensschrift) (Über die
Christlichkeit unserer heutigen Theologie) von 1873 erlebt hatte» (ebd.). Solche Vergleiche
kann man erst heute anstellen, da beide, Nigg wie Overbeck, tot sind und ihr Œuvre
mehr oder weniger erschlossen vorliegt. Insofern ist Peters prägnantes Nachwort (Der
Theologe als Antitheologe — Franz Overbeck im Lebensbild Walter Niggs, S. 281-288)
der eigentliche Skopos dieser Neuausgabe. Der Forschungsstand zu Overbeck selbst

ist heute naturgemäss ein ganz anderer als vor achtzig Jahren: durch Ernst Staehelins

und Martin Tetz' Erschliessung des Nachlasses in den beiden Bänden der Overbeckiana



Rezensionen 179

1962, durch mehr als ein Dutzend Dissertationen, die seither entstanden sind, vor
allem aber durch die Basler Edition von Overbecks Werken und Nachlass, die seit 1994

sukzessive erscheint.

Zu Niggs Zeit standen für die Overbeck-Rezeption einzig Carl Albrecht Bernoulli,
Karl Barth und Eberhard Vischer. Carl Albrecht Bernoulli, der «wilde» Schüler und
Freund Overbecks, kompilierte nach dem Tode seines Lehrers aus dessen hinterlas-

senen Manuskripten drei Monographien: Das Johannesevangelium. Studien \ur Kritik seiner

Erforschung, 1911; Vorgeschichte undJugend der mittelalterlichen Scholastik. Eine kirchenhistorische

Vorlesung, 1917; schliesslich, von ungleich grösserer Durchschlagskraft, Christentum

und Kultur. Gedanken undAnmerkungen spr modernen Theologie, 1919. Mit letzterer zeichnete

er aus dem Geiste des Irrationalismus und der Lebensphilosophie das pathetische
Bild eines hochgelehrten Skeptikers «an der Schwelle metaphysischer Möglichkeiten»
(284). Karl Barth nahm mit seiner Rezension (JJnerledigte Anfragen an die heutige Theologie,

1920) dieses Buch, dessen Duktus in keiner Weise Overbecks eigener Intention
entspricht, zum Anlass, sein eigenes eschatologisches Verständnis des Christentums zu
schärfen. Gegen diese Vereinnahmung durch die dialektische Theologie wehrte sich

Eberhard Vischer, Overbecks Nachfolger in Basel, der in ihm ein psychologisches Rätsel

und eine gescheiterte theologische Existenz voller menschlicher Tragik sah und

später unter dem Titel «Selbstbekenntnisse» seinerseits Texte aus dem Nachlass

herausgab (1941). Solchen Deutungsversuchen setzte Nigg mit seiner Habilitationsschrift

zum ersten Mal eine Gesamtschau entgegen, in der er in drei Teilen dem Leben und
dem Lebensproblem Overbecks, seinem Konzept einer Profanen Kirchengeschichte
und seinem Kampf gegen die Theologie nachspürt. Dabei missbraucht Nigg das

Lebensproblem, «daß Overbeck theologischer Lehrer und als solcher berufen war, das

Christentum zu vertreten, seinem Wahrheitsgefühl nach es aber nicht vertreten konnte
und dennoch theologischer Lehrer blieb» (56), nicht als Schlüssel zur Relativierung
von Overbecks Theologiekritik, sondern nimmt die komplexe Frage, «der sich jeder
ernsthafte Gläubige wie auch Ungläubige stellen sollte» (288), ernst.

Niggs Buch hat nicht allein die theologische Entwicklung seines Verfassers wesentlich

beeinflusst (so der Rezensent 1989), sondern, wie sich jetzt zeigt, auch seine Karriere.

Vielleicht war das gut - ja: sicherlich war es gut, dass dieser sprachgewaltige Autor
nicht vom Forschungsbetrieb verschluckt wurde, sondern — neben seiner Züricher Ti-
tularprofessur - sein Leben lang Pfarrer blieb und damit gezwungen, seine Rhetorik zu
schulen. Zum Schluss sei noch einmal Peter das Wort erteilt, der das Werk Niggs von
Overbeck her resümiert: «Was Nigg später in seinen bekannten Büchern über Heilige
und Ketzer zu einem der meistgelesenen religiösen Autoren machen wird, nämlich die

Fähigkeit, mit wenigen Strichen und auf relativ knappem Raum bewegende, farbige
Lebensbilder von menschlicher Tiefe zu zeichnen, das ist ihm erstmals in seiner
Overbeckstudie auf hervorragende Weise gelungen Es ist großartig, wie Nigg die Kunst
des Biographen beherrscht, einen Menschen in den Kontext zeitgenössischer geistiger
Problemlagen und Diskurse einzuordnen und so verständlich zu machen, ohne seine

individuelle Existenz und Lebensantwort und damit das Einzigartige seiner Persönlich-



180 Rezensionen

keit aus den Augen zu verlieren. Vor allem aber scheint mir das Geheimnis der großen
Wirkung seiner Lebensbilder darin zu liegen, dass Nigg die von ihm beschriebenen

Gestalten liebt, dass er bei ihnen Exemplarisches entdeckt und herauszuarbeiten
versucht, dabei aber nie Grenzen und schwierige Seiten vertuscht.» (287) Manch einem
Kirchenhistoriker unserer Tage sei's ins Stammbuch geschrieben - mir ist Nigg gerade
darin Vorbild geworden.

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal

Ernst Troeltsch, Rezensionen und Kritiken (1915-1923). Ernst Troeltsch: Kritische
Gesamtausgabe im Auftrag der Kommission für Theologiegeschichtsforschung der

Bayerischen Akademie der Wissenschaften hg.v. Friedrich Wilhelm Graf sowie Christian

Albrecht, Volker Drehsen, Gangolf Hübinger u. Trutz Rendtorff, Bd. 13), hg.v.

Friedrich Wilhelm Graf in Zusammenarbeit mit Diana Feßl, Harald Haury und
Alexander Seelos, Walter de Gruyter, Berlin/New York 2010,

XXII + 822 S., ISBN 3-11-018095-2, 239.

Mit dem hier anzuzeigenden Band 13 der Kritischen Gesamtausgabe (im Folgenden als

KGA zitiert) der Werke von Ernst Troeltsch liegt nun der dritte und letzte Band mit
den Rezensionen und Kritiken Troeltschs vor. Band 2 der KGA brachte Troeltschs
Rezensionen aus den Jahren 1894 bis 1900, Band 4 enthielt dessen Besprechungen aus

den Jahren 1901 bis 1914. Der nun erschienene, umfangreiche Band macht Troeltschs

Besprechungen aus seiner Berliner Zeit neu zugänglich. Alle drei Bände zusammen, die

über 1300 Besprechungen aus Troeltschs Feder enthalten, machen nicht nur deutlich,
dass er geradezu exzessiv Texte anderer Autoren besprochen hat, sondern sich auch in
einem hohen Masse mit den theologischen, religionsphilosophischen, soziologischen
sowie geschichtsmethodologischen Debatten seiner Zeit auseinandergesetzt hat. Man

fragt sich unweigerlich, wann und wie Troeltsch diese Textmassen bewältigen und
verarbeiten konnte. Es verwundert daher auch nicht, wenn Troeltsch seinem Freund
Wilhelm Bousset gegenüber seine Rezensionstätigkeit mit dem «Fegfeuer» vergleichen
konnte, welches ihn «total erschöpft» zurückliess und «von jeder Lust am Recensiren

reinigt[e]» (KGA 2, S. 6). Der nun vorliegende abschliessende Band mit Rezensionen und

Kritiken Troeltschs enthält 84 Besprechungen aus den Jahren 1915 bis 1923 sowie zwei

Erwiderungen auf Repliken und Troeltschs Selbstanzeige seiner Studie Der Historismus

und seine Probleme für den Verlag Mohr Siebeck. Lediglich zwei der in den Band

aufgenommenen Rezensionen hatte Troeltsch noch in Heidelberg geschrieben, ehe er im
Jahre 1915 auf den eigens für ihn geschaffenen Lehrstuhl für Religions-, Sozial- und

Geschichtsphilosophie und die christliche Religionsgeschichte an der Philosophischen
Fakultät der Friedrich-Wilhelms-Universität Berlin wechselte. Zur Bewältigung dieses

riesigen Rezensionspensums hatte Troeltsch eine <Strategie> entwickelt. So besprach
Troeltsch häufig Texte, die in einem engen Zusammenhang mit seinen eigenen Pub-
likations- und Forschungsprojekten standen. Diese Strategie dokumentieren auch die



Rezensionen 181

in den vorliegenden Band aufgenommenen Besprechungen, die zum Teil den Umfang
von Aufsätzen erreichen (vgl. nur Troeltschs Besprechung von 0. Schilling: Naturrecht

und Staat nach derEehre der alten Kirche, 60-72; Eine Kulturphilosophie des bürgerlichen Eibera-

lismus. Jonas Cohn: Der Sinn dergegenwärtigen Kultur; 137-166 u.a.). Die 84 Besprechungen
des Bandes 13 der KGA stehen in einem engen Zusammenhang mit Troeltschs grosser
Studie über Die Sopiallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, an deren Fortschreibung
Troeltsch auch nach der Publikation des frühen opus magnum arbeitete, und dem

Fragment gebliebenen monumentalen Historismusband KGA Bd. 16).

Der sorgfältig edierte Band wurde ebenso wie die vorangegangenen Bände der

Rezensionen und Kritiken von Friedrich Wilhelm Graf herausgeben. Der Aufbau des Bandes

folgt dem Aufbauprinzip der KGA der Werke Troeltschs. Auf die Mitteilung der
für den Band leitenden Editionsprinzipien folgt eine knappe und prägnante Einleitung

(1-27) des Herausgebers, welche die in dem Band edierten Rezensionen in den
werkgeschichtlichen Zusammenhang einordnet, den Berliner Rezensenten in den Blick nimmt
und dessen Rezensionen im Kontext der politischen und kulturellen Umbrüche in der
Zeit nach dem Ersten Weltkrieg diskutiert. Auf die Einleitung folgen in chronologischer

Reihenfolge die 84 Besprechungen. Kurze Kilogramme informieren den Leser über
die in dem Band genannten Personen (659-681), umfangreiche Literaturverzeichnisse
fassen die in dem Band zitierte Literatur zusammen (683-720), und Personen- und

Sachregister (721-817) erschliessen dem Leser den Band.

Im Rahmen dieser Besprechung ist es selbstverständlich nicht möglich, auf alle

84 Rezensionen im Einzelnen einzugehen. Einige der Besprechungen, u.a. die von
Oswald Spenglers Untergang des Abendlandes (445-459. 635-646) oder Die Revolution in der

Wissenschaft (519-563), wurden bereits von Hans Baron in den posthum erschienenen

vierten Band der Gesammelten Schriften Ernst Troeltschs aufgenommen. Aber auch

andere, an verstreuten Orten publizierte Besprechungen Troeltschs, etwa die von Rudolf
Ottos Klassiker Das Heilige, welche unter dem Titel Zur Religionsphilosophie 1918 in den

Kant-Studien erschien, sind nun in ihrem chronologischen Zusammenhang zugänglich
(412-425). Die weitaus meisten der von Troeltsch zwischen 1915 und 1923 verfassten

Besprechungen, nämlich 56, sind in der Theologischen Eiteraturzeitung erschienen, einem

Organ, welches Troeltsch regelmässig mit Rezensionen bedachte. Vierzehn Rezensionen

hat Troeltsch für die Historische Zeitschrift geschrieben, eine für die Kant-Studien.

Weitere Besprechungen erschienen in Schmollers Jahrbuchfür Gesetzgebung, Verwaltung und

Volkswirtschaftdem Archivfür Sozialwissenschaft und Sozialpolitik, der Zeitschrift Deutsche

Politik (zwei Rezensionen), den Preußischen Jahrbüchern (eine Rezension), den Annalenfür
soziale Politik (eine Besprechung) sowie dem Weltwirtschaftlichen Archiv. Drei Besprechungen

publizierte Troeltsch in der Vossischen Zeitung und eine in der Frankfurter Zeitung.

Troeltschs Rezensionen sind vor allem auch ein Spiegel der Aneignung und

Auseinandersetzung mit den zeitgenössischen Debatten über die Krise des Historismus
und stehen in einem engen Zusammenhang mit seiner Arbeit an seinem grossen
Berliner Hauptwerk Der Historismus und seine Probleme, von dem in der zweiten Hälfte des

Jahres 1922 der erste Band in zwei Teilbänden erschien. Troeltsch hatte seit 1916 an



182 Rezensionen

diesem ambitionierten Publikationsprojekt gearbeitet und Teile des Bandes in Form
von umfangreichen Aufsätzen publiziert. Aufmerksam registrierte der Berliner Denker

nicht nur die Methodendebatten in den zeitgenössischen Kulturwissenschaften,
sondern auch die Schriften der <jüngeren Generation) und deren Deutung der Krise
der modernen Kultur. Oswald Spenglers globale Deutung des Untergangs der
abendländischen Kultur, welche Troeltsch 1919 für die Historische Zeitschrift besprach, lasse

zwar Gedanken aufblitzen, entbehre aber vollständig des eigenen Quellenstudiums.
Das Buch sei, so Troeltsch, denn auch mehr «ein bedeutsames Kulturdokument aus

der Zeit einer geistigen Krisis der deutschen Wissenschaft, ein Zeugnis der überall

spürbaren Empörung gegen die exakte Philologie und gegen die schulmäßig-formalistische

Philosophie der Katheder» (446). Ähnlich ist die Einschätzung von Emanuel
Hirschs Deutung der politischen und geistigen Lage nach dem Ersten Weltkrieg in dessen

Schrift Hie Reich-Gottes-Begriffe des neueren europäischen Henkens, welche Troeltsch 1923

in der Theologischen Hiteratursyitung besprach (629-632). Das Buch von Hirsch sei, wie
Troeltsch notiert, «ein Nachzügler der Kriegs- und Propaganda-Literatur, eine Kampfschrift

gegen die westlichen Ideen), mögen sie außerhalb oder innerhalb Deutschlands

vertreten werden» (630).
Viele der in dem vorhegenden Band zum Teil sehr ausführlich besprochenen Texte

erscheinen in dem späteren Historismusband bzw. in dessen Vorstudien als Fussnoten
oder sind in den Argumentationsgang des Berliner Geschichtsdenkers verwoben, so

die ausführliche Besprechung von Jonas Cohns 1914 erschienener Schrift Her Sinn der

gegenwärtigen Kultur, welche im September 1916 unter dem Titel Eine Kulturphilosophie des

bürgerlichen Liberalismus in den Preußischen Jahrbüchern erschien. In der Druckfassung
seiner am 27. Januar 1916 gehaltenen Rede Über die Maßstäbe %ur Beurteilung historischer Hinge,

die im Sommer 1916 in der Historischen Zeitschrift publiziert wurde, erwähnt Troeltsch

knapp das «gequälte Buch» des Freiburger Neukantianers (vgl. 7). Troeltschs ausführliche

Besprechung von Cohns Schrift, die auf den Grundton eines apriorischen
Rationalismus gestimmt ist, provozierte Cohn zu einer Erwiderung, auf die Troeltsch 1916

ebenfalls in den Preußischen Jahrbüchern replizierte (231-236). Harsch ist auch die

Auseinandersetzung Troeltschs mit dem Marburger Neukantianer Herman Cohen. Zwischen
1915 und 1923 hat Troeltsch drei Schriften Cohens besprochen, alle in der Theologischen

Eiteratur^eitung. Gleich die erste Besprechung des Berliner Ordinarius galt Cohens 1914

veröffentlichter Schrift Hie religiösen Bewegungen der Gegenwart, welche im August 1915 in
der Theologischen Eiteraturgeitung erschien (39-42). 1916 besprach Troeltsch an gleichem
Ort Cohens Schrift Über die Eigentümlichheit des deutschen Geistes (102-104). Zwei Jahre

später schliesslich rezensierte er Cohens religionsphilosophische Schrift Her Begriff der

Religion im System der Philosophie, die 1915 erschienen war (367-375). In Cohens
Neukantianismus vermag Troeltsch lediglich einen formalen Apriorismus auszumachen, der

nur sehr wenig Tuchfühlung zur modernen Religionspsychologie aufweist (vgl. 368).
Cohens Kritik an der Selbstständigkeit der Religion im Kulturbewusstsein vermag der

Berliner Religionsphilosoph wenig abzugewinnen. Wesentlich freundlicher bespricht
Troeltsch die Schriften des Cohen-Schülers Ernst Cassirer, dem er zwischen 1915 und



Rezensionen 183

1923 zwei Rezensionen widmete. 1917 besprach Troeltsch in der Theologischen Uteratur-

Zeitung Cassirers im selben Jahr entstandene Studie Freiheit und Form. Studien %ur deutschen

Geistesgeschichte (329-334). Dem folgte im Jahre 1921 ebenfalls in der Theologischen LJtera-

turgeitung eine knappe Besprechung von Cassirers drittem Band seiner Geschichte der
Erkenntnistheorie (500-502). Aber auch theologische Texte diskutierte der Berliner
Troeltsch. So galt die noch in Heidelberg verfasste Besprechung der 1913 erschienenen

Schrift von Martin Preisker Die GeschichtlichkeitJesus Christi und der christliche Glaube dem

für das Denken Troeltschs zentralen Grundproblem von Glaube und Geschichte (35-

38). Der <Erlebnistheologie> Preiskers attestiert Troeltsch, dass sie nur wenig zu einem

konstruktiven Umgang mit dem Spannungsfeld von Glaube und Geschichte beitrage.
Wesentlich positiver ist Troeltschs Besprechung von Paul Wernles 1916 erschienenem

Jesus-Buch, welche 1916 in der Theologischen Uteratur^eitungttschi&n. (95-101). Troeltschs

Besprechung registriert sensibel die methodischen Anforderungen an eine Rekonstruktion

der geschichtlichen Gestalt Jesus von Nazareth und würdigt in diesem Rahmen
die Darstellung «der Predigt Jesu und der sich in ihr aussprechenden Persönlichkeit»

(96) durch Wernle.

Der Berliner Troeltsch besprach zahlreiche Texte von zeitgenössischen Philosophen,

Soziologen, Staatstheoretikern, Historikern sowie Theologen und griff in die

Methodendebatten der Kulturwissenschaften mit prononcierten Stellungnahmen zur
geistigen Lage während und nach dem Ersten Weltkrieg ein (vgl. nur: Die Geisteswissenschaften

und der Streit um Rickert, 567-604). Dem Leser des Bandes erschliesst sich ein

eindrucksvolles Bild des Berliner Geschichtsdenkers im Spiegel seiner Besprechungen
und Kritiken. Für die Rekonstruktion der werkgeschichtlichen Entwicklung des Berliners

Troeltsch, der Ausgestaltung und Weiterführung seiner späten Geschichtsphilosophie

sowie ihrer methodischen Grundlagen stellen der vorliegende Band ebenso wie
die beiden anderen Bände der Rezensionen und Kritiken ein unentbehrliches Hilfsmittel
dar.

Christian Dang, Wien

Gerhard Sauter, Das verborgene Leben. Eine theologische Anthropologie, Gütersloher

Verlagshaus, Gütersloh 2011.

384 S., ISBN 978-3-579-08029-1, SFr. 40.90, 29.90.

Die Frage eines stundenlang mit ihm reisenden Fremden, «was denn da verborgen»
sei, Hess den Rezensenten auf einer Zugfahrt von der Lektüre der Sauter'schen

Anthropologie aufbücken, um aufs Geratewohl zu antworten: «Was Menschen zu
Menschen macht.» Dass gerade dies aber rechtfertigungstheologisch in Gottes Handeln

am Menschen Jesus Christus sichtbar wird, Theologische Anthropologie also nicht
«Theologie in anthropologischer Perspektive» ist (356), kennzeichnet Gerhard Sauters

Beiträge zum Thema seit Jahrzehnten (hier v.a. das besonders ausführüche Kap.
5).



184 Rezensionen

Die zwölf Themen- und drei Überblickskapitel der Monographie weisen durchweg

eine sprachliche Präzision und darstellerische Klarheit auf, wie sie wohl nur durch

langjährige Ausarbeitung der einzelnen Fragestellungen zustande kommen. Doch dass

die vom Autor teils früher schon eigenständig behandelten Grundfragen der Anthropologie

- wie die Domestizierung der «Sinnfrage» (Kap. 4) oder die Befreiung der
Willensthematik aus der «Endlosschleife der Selbstbezogenheit» (172) durch die Figur der

«Einwilligung» (Kap. 6) — hier als reife Frucht gesammelt sind, macht nicht den einzigen

Reiz des Buches aus. Besonders fruchtbar scheint mir darüber hinaus nämlich der

thematische Bogen des Buches im Ganzen, wie man ihn in der theologischen Literatur
zum Thema häufig vergeblich sucht. Schon das rechtfertigt den Titel «Das verborgene
Leben». Auf die angedeuteten, in den Kap. 2—7 konzentrierten Grundlagen bauend,

schlagen nämlich die Kap. 8—13 mit der Abfolge von «Geburt», «Erleiden», «Erlernen

(der Glaubenssprache)», «(Gedenken und) Vergessen», «Altern» und «(Bereitung zum)
Sterben» einen Lebensbogen, wie er den Buchtitel kaum besser ins Licht setzen könnte.

Warum gerade diese, übrigens mehrfach in Auseinandersetzung mit Hannah
Arendt eingeführten Themen, die ja das menschliche Leben im Zenit seiner Kräfte

auffallend zurücktreten lassen? Vielleicht als Anlehnung an den Lebensbogen im
Christussummarium des 2. Credoartikels, das ja auch nur nennt, «was an Jesus von
Nazareth geschehen ist» (252), und nicht die irdischen Taten Jesu. Gegen Ende des

thematischen Bogens der Anthropologie, bei den Themen Altern und Sterben, schreibt
Sauter daher besonders eindringlich, und das dürfte nicht nur einem eschatologischen

Interessenschwerpunkt geschuldet sein. Eher spiegelt sich hier die Tuchfühlung mit
humanwissenschaftlichen Erkenntnissen, die Sauter durchweg, besonders auch aus

dem angelsächsischen Diskurs, aufnimmt, um jedoch gerade darin die streng
theologische Denkart seines Werkes zu bewähren. Man lese einmal Sauters Überlegungen

zum Sterben der Christen als tätiger (nicht handelnder) Bestreitung der Macht des

Todes (Kap. 13.3) vor dem Hintergrund manch landläufiger Erwägungen zum Sterben

in Menschenwürde, die durchaus mit dem Attribut des Christlichen auftreten, um die

Gestaltungskraft des hier vorgelegten Entwurfs zu spüren! In dieser und in anderen

Passagen spricht sich, wie in der Verlagsankündigung hervorgehoben, eine seelsorgerliche

Perspektive aus, die diese Theologische Anthropologie über die Fachdiskussion

hinaus wirksam werden lassen dürfte. Gleichzeitig bietet Sauters Buch eine anspruchsvolle

Lektüre, da solch ein auf weitere Adressatenkreise zielendes Anliegen nur in der

(wie immer bei Sauter) mit maximaler Sorgfalt vorgenommenen Abgrenzung zu
benachbarten Themen - wie der theologischen Ethik und der schöpfungstheologischen
Lehre vom Menschen (vgl. Kap. 1) - zur Geltung zu bringen ist. Wenn aber nach der

eingangs geschilderten Erfahrung des Rezensenten selbst zufällige Weggenossen auf
die Frage nach dem «verborgenen Leben» gebracht werden, dürfte das ein Hinweis auf
die Sprach- und Strahlkraft des von Sauter vorgelegten Entwurfes sein, bei dem die

These schon im trefflich gefundenen Titel steckt.

Henning Theißen, Greifswald



Rezensionen 185

Jutta Koslowski, Die Einheit der Kirche in der ökumenischen Diskussion.
Zielvorstellungen kirchlicher Einheit im katholisch-evangelischen Dialog, Lit Verlag, Berlin
2008.

608 S., ISBN 978-3-8258-1485-4, 49.90.

Zum festen Topos ökumenischer Festvorträge gehört seit etwa 10 Jahren der immer
wieder wiederholte Hinweis darauf, dass jede Rede von so etwas wie einer «ökumenischen

Eiszeit» verfehlt sei. Die Einheit komme sowohl in der theologischen Verständigung

wie auch in der Bildung der ökumenischen Netzwerke auf allen Ebenen trotz
aller Schwierigkeiten, wenn auch langsam, so doch stetig voran. Jutta Koslowski mag
sich mit dieser Beteuerung und der oft dahinter verborgenen Zufriedenheit mit dem
ökumenischen Status quo nicht abfinden. Immer wieder ist ihrer Promotionsschrift
«Die Einheit der Kirche in der ökumenischen Diskussion» das ehrliche Drängen
anzumerken, die theologische Fachdiskussion, ja die Einheit insgesamt voranzubringen.
Folgerichtig stellt das Werk auch die Frage nach dem Ziel allen ökumenischen
Handelns und fragt: Wie müsste die angestrebte eine Kirche konkret aussehen, damit die
unterschiedlichen konfessionellen Traditionen in ihr tatsächlich die eine wahre Kirche
erkennen könnten und in ihr eins werden? Damit ist die Frage nach den ökumenischen

Zielvorstellungen kirchlicher Einheit angeschnitten.
Die vorliegende Arbeit nimmt mit diesem Thema eine in ihrem Verlauf oft schwer

zu durchschauende, komplexe Diskussion in den Blick, die die ökumenische Bewegung
seit ihren Anfängen vor nun mehr als 100 Jahren bis heute beschäftigt. Wie schwierig
sich dieses Unternehmen, dem sich die Autorin stellt, ausnimmt, mag man ermessen,
wenn man sich allein den Zeitraum und Umfang der gesichteten Dokumente und
theologischen Entwürfe vor Augen führt: Im Blick sind hier nicht nur die Diskussionen
innerhalb des World Council of Churches (WCC) und seiner Vorläuferorganisationen,
sondern auch die Ergebnisse der Gespräche innerhalb der konfessionellen Weltbünde,

sowie wichtige Entwürfe bedeutender Theologen aus dem römisch-katholischen
und evangelisch-lutherischen Raum. So mag vor dem Hintergrund der theologischen
Ausbildung von Frau Koslowski, die Diplome nicht nur in katholischer und evangelischer,

sondern auch in orthodoxer Theologie besitzt, bedauerlich erscheinen, dass

die orthodoxe Diskussion bewusst ausgeklammert wurde; vor dem Hintergrund der

notwendigen Komplexitätsreduktion wird dies aber überaus verständlich.
So ist die vorliegende Arbeit nicht zuletzt auch eine lehrreiche Geschichte ökumenischer

Rezeptionsprozesse: Besonders deutlich wird dies im ersten Teil der Arbeit, der
die Entwicklung und die Diskussion der wichtigsten Einheitsmodelle in der
ökumenischen Bewegung nachzuzeichnen versucht. Dabei arbeitet die Autorin sowohl fünf
aus ihrer Sicht zentrale Konzeptionen der Diskussion innerhalb des WCC (Organische
Union, Konziliare Gemeinschaft, Versöhnte Verschiedenheit, Kirchengemeinschaft
und das Modell der Koinonia) ausführlich heraus, sowie knapper nicht weniger als

15 Modelle aus den innerkonfessionellen Verständigungen und theologischen
Einzelentwürfen. Die genaue Darstellung der historische Verortung, theologischen Vor-



186 Rezensionen

aussetzungen, aber auch Grenzen dieser unterschiedlichen Einheitsmodelle gelingt
in der vorliegenden Arbeit in beeindruckender Weise. J. Koslowski schreckt dabei im
Dienst der Sache nicht vor deutlichen Worten zurück: Zum Konzept der Koinonia,
immerhin das zentrale ekklesiologische Modell des II. Vatikanischen Konzils, heisst

es, dass es ihm «so sehr der Klarheit ermangelt, dass es sich eigentlich nicht mehr um
ein bestimmtes Modell der Einheit handelt» (196). Erfrischend klar und doch wenig
überraschend fällt dann das Resümee der historischen Betrachtung der Diskussion aus:

Letztlich favorisieren oft unausgesprochen die unterschiedlichen Traditionen jeweils
die Einheitsmodelle, die der eigenen Ekklesiologie am nächsten stehen. Eine konsensfähige

Verständigung konnte bisher nur in den Grundlinien (z.B. dass ein Modell ein

ausgewogenes Verhältnis von Einheit und Vielfalt garantieren müsse), nicht aber in
den konkreten Strukturen und Inhalten, die eben dieses ausgewogene Verhältnis
sichern, erreicht werden.

Wiederum mag sich die Autorin nicht mit allgemeinen Formeln begnügen und fragt
folgerichtig in einem zweiten Schritt nach den im Hintergrund stehenden systematischen

und konkreten Konzeptionen in der evangelischen und katholischen Theologie.
So kommen die bestehenden Unterschiede, aber auch die bisher erreichten Fortschritte
der ekklesiologischen Diskussion noch deutlicher in den Blick. Es gehört zum bewusst

gewählten Ansatz der Arbeit, dabei bei aller systematischen Fundierung die uneinge-
holten Konkretisierungen auch an umstrittenen Einzelfragen, wie der Rolle des Papstamtes

für die Einheit oder der Ordination weiblicher Amtsträger, als Chance deutlich

zu benennen. Manchen mag dieser praxisorientierte Ansatz irritieren, doch dies nimmt
J. Koslowski im Dienst der Einheit, der sie sich verschrieben hat, gern in Kauf.

Im abschliessenden dritten Teil zieht die Autorin Bilanz und fragt noch einmal
nach dem Ertrag der Diskussion der verschiedenen Einheitsvorstellungen und des

Vergleichs der systematischen Grundlagen. Sie konstatiert einen weit reichenden Konsens
in den Grundlinien des Einheitsverständnisses, dem jedoch nur eine sehr begrenzte

Annäherung im Hinblick auf die konkreten Einheitsmodelle gegenübersteht. Zwar
teilen die katholische und evangelische Theologie die Notwendigkeit einer sichtbaren

Einheit, die Einheit und Vielfalt in einem gelungenen Spannungsverhältnis erhält — wie

genau diese Spannung sich realisiert und welche Strukturen und Ämter dieses Zueinander

sichern, eben darüber muss weiterhin diskutiert werden.
Es zeigt das Selbstbewusstsein der Verfasserin, dass die vorliegende Arbeit sich

auch an diesem Punkt nicht mit einer Analyse ungelöster Fragen begnügt, sondern
abschliessend in einem Epilog die Diskussion mit einem eigenen Vorschlag weiter führen
will. J. Koslowski stellt dazu ein Modell unter dem Schlagwort «Einheit in Vielheit»

vor. Es sieht vor, auf der strukturellen Ebene ein möglichst grosses Mass an Einheit
zu suchen (hier folgt es einer eher katholischen Linie) und gleichzeitig auf der
spirituellen Ebene ein grösstmögliches Mass an Vielfalt zuzulassen (hier folgt es der eher

evangelisch geprägten Linie). Doch auch dieses Modell, das sich in diesen Grundlinien

noch als weitgehend konsensfähig erweist, zeigt seinen eigentlichen Anspruch auf
der Ebene der konkret vorgeschlagenen Schritte der Umsetzung. Auf wenigen Seiten



Rezensionen 187

spricht J. Koslowski den Kirchen nicht nur die grundsätzliche Berechtigung zu
gegenseitigen Lehrverurteilungen ab und fordert alle Kirchen zu einem umfassenden Akt
der Vergebung für ihr bisheriges Handeln auf, sondern stellt das Glaubensbekenntnis

von Nicäa und Konstantinopel wie selbstverständlich als ausreichende Basis der lehr-

mässigen Einheit dar, auf dessen Grundlage eine gegenseitige Anerkennung als

Kirchen möglich werde. Konkret fordert die Autorin nicht weniger als eine Union bisher
nebeneinander bestehender konfessionell unterschiedlich geprägter Gemeinden, ein

versöhntes Nebeneinander synodaler und episkopaler Strukturen auf der Ebene der

Ortskirche, sowie ein als Petrusdienst ausgeübtes Papstamt, dem sie ein Gremium der
Patriarchen der fünf Kontinente an die Seite stellt. Die Autorin weiss als gut ausgebildete

Theologin um die Sprengkraft solcher Thesen. Trotzdem betont sie ausdrücklich,
dass sie diese Vision nicht als Utopie verstanden wissen möchte, auch wenn sie die

Chancen der Realisierung selbst als äusserst gering erachtet.

Im Gesamtblick kann die Arbeit besonders im ersten Teil überzeugen, hier leistet
die Autorin fundierte Grundlagenarbeit, deren Ergebnissen nur zu wünschen ist, dass

sie in der zukünftigen ökumenischen Diskussion wahrgenommen werden und so zu
konkreten Fortschritten in der weiter notwendigen Suche nach einem konsensfähigen
Einheitsmodell führen.

Florian Schuppe, München

Andreas Rens^ Mohammad Gharaiheh, Anja Middelbeck-Varwick, Fuient Ucar (Hg.), «Der
stets größere Gott». Gottesvorstellungen in Christentum und Islam, Verlag Friedrich

Pustet, Regensburg 2012.

259 S., ISBN 978-3-7917-2427-0, SFr. 28.50, 19.90.

Der Aufsatzband ist das gedruckte Ergebnis der «siebten christlich-muslimischen

Fachtagung des Theologischen Forums Christentum - Islam» vom 4.-6. März 2011 (S. 9).

Das Tagungsthema: «Der stets größere Gott» lehnt sich an die islamische Gebetsformel

«allähu akbar» («Gott ist grösser») an (vgl. S. 83) und zielt auf «den Kernbereich
des Selbstverständnisses und damit auch des Verhältnisses beider Religionen zueinander»

(S. 241). Auf der Basis des Christen und Muslimen gemeinsamen Glaubens an die

«Einzigkeit, Allmacht, Transzendenz Gottes, aber auch sein Wirken in der Welt, seine

Gegenwart, seine Immanenz» wurde über die «von Schrift und Tradition vorgegebenen

Gottesvorstellungen diskutiert» (S. 241). Diese gemeinsame Reflexion wurde von der

Voraussetzung her geführt, «dass Christen und Muslime vom Selben sprechen, wenn sie

von und über Gott reden» (S. 242).

Der Aufbau des Buches widerspiegelt den Tagungsverlauf: Primär präsentieren
christliche Autor/innen christliche Perspektiven, muslimische Perspektiven werden

durch muslimische Autor/innen vorgetragen. Anfragen durch Vertreter/innen der
jeweils anderen Religion werden in einem folgenden Kommentar oder einer Erwiderung
abgedruckt. Es entsteht unmittelbar der Eindruck eines lebendigen Dialoges, so dass



188 Rezensionen

die Leser ein Verständnis für den schwierigen Weg eines christlich-muslimischen

Ringens um gegenseitiges Verstehen gewinnen.
Als hilfreiche Leseanleitung empfinde ich die von einer christlichen und einem

muslimischen Gelehrten paritätisch geschriebene Einleitung (A. Middelbeck-Varwick / B.

Ucar, S. 11-19) und die ebenfalls gemeinsam abgefasste Zusammenfassung am Ende
des Bandes von A. Renz und M. Gharaibeh (S. 241-255).

Der erste Teil (S. 23-98) legt den theologischen und hermeneutischen Grund für
das Gespräch: R. Hafizovic betont in seinem Eröffnungsvortrag (S. 23-42), dass jede
Gottesrede notwendig erfahrungsbezogen sein muss und wesentlich bildhafte,
metaphorische Sprache ist. Im Kommentar zu diesem Vortrag (S. 43-48) warnen A.
Middelbeck-Varwick und A. Yaçar berechtigterweise «vor einer vorschnellen Verabschiedung
(abstrakten theologischer Rede» (48) und einer entsprechenden Entgegensetzung von
Glaubenserfahrung und Glaubensreflexion: Die Glaubenserfahrung bedarf der
rationalen Reflexion, wie sich umgekehrt die Theologie in der Erfahrung bewähren muss.

Der zweite Teil des Buches (S. 101-125) dreht sich um die Frage, ob Mystik und

mystische Gotteserfahrung «als gemeinsamer spiritueller Grund von Christentum und
Islam gelten» (S. 250) könnten. Der Vortrag von F. Rahmati (S. 101-110), in dem sie die

Gotteserfahrungen des christlichen Mystikers Meister Eckhart und des muslimischen
Sufis Ibn Arabi miteinander in Beziehung setzt, verdeutlicht die Ähnlichkeit, in der die

Mystiker ihre Erfahrungen von der liebenden Vereinigung mit Gott und der gleichzeitig
bleibenden Entzogenheit Gottes beschreiben. Sowohl bei Rahmati als auch im Vortrag
von H. Keul (S. 111-119) wird deutlich, dass sich die mystische Erfahrung stets an den

Grenzen der sprachlichen Aussagemöglichkeit bewegt. Im Beobachterbericht (S. 120-

125) betont T. Specker jedoch, dass auch die mystische Gotteserfahrung vermittelte
Erfahrung ist und keinen direkten Zugriff auf Gott zulässt; auch «die Mystik bedarf stets

der Kritik und der kritischen Selbsthinterfragung» (S. 249). Zudem scheint mir bei der

Suche nach dem möglichen gemeinsamen spirituellen Grund zentral zu sein, was Renz

und Gharaibeh festhalten: «Die Mystik steht nicht über den Religionen, sondern in den

Religionen, und ist damit unausweichlich und zutiefst von der jeweiligen Religion, ihren

Sprachtraditionen, Frömmigkeitsformen, Glaubensinhalten geformt» (S. 250).

Im dritten Teil (S. 129-156) geht es um die zentrale Frage nach der Einheit und
Dreifaltigkeit Gottes. Dabei postuliert der römisch-katholische Theologe F. Körner eine

innere Notwendigkeit des Dreifaltigkeitsglaubens, die im Bekenntnis mündet, dass «Gott
der Menschheit nur durch die Christusgeschichte die Gottesgemeinschaft eröffnet hat»

(S. 139). Diese exklusivistische Position widerspricht nicht nur der offiziellen
römischkatholischen Lehre (z.B. Lumen gentium §16, vgl. S. 252), sondern blendet auch die Tatsache

aus, dass «die Trinitätslehre, so wie sie sich theologie- und dogmengeschichtlich in
einem langen, komplexen Prozess geformt hat, selbst nicht frei von logischen Problemen

und nur im Rahmen zeitbedingter Philosophie und Terminologie einigermaßen zu
verstehen ist» (S. 252). Zudem frage ich mich, inwiefern es bei dieser pointiert
römischkatholischen Position noch zutrifft, dass «Christen und Muslime vom Selben sprechen,

wenn sie von und über Gott reden» (S. 242).



Rezensionen 189

Der vierte Teil (S. 159-184) widmet sich dem Verhältnis von Gottesbildern und
Geschlechterkonstruktion. Wenn sich eine selbstkritisch-feministische muslimische
Pädagogin (R. Müller) mit einer ebensolchen christlichen Theologin (H. Kuhlmann) zum
Thema Gotteslehre und Geschlechtlichkeit austauscht, so zeigen sich schnell gegenseitige

Anknüpfungspunkte. Es stellt sich jedoch die Frage, wieweit ihr Konsens über ein

geschlechtergerechtes Konzept und entsprechend ein geschlechtergerechtes Gottesbild
in der «Volksfrömmigkeit» beider Religionen überhaupt wahrgenommen und gelebt
wird.

Der fünfte Teil (S. 187-214) setzt sich mit den «dunklen Seiten Gottes» auseinander,
also mit Texten in der Bibel und im Koran, die Gott mit Gewalt zusammenbringen. U.

Bechmann (S. 187-198) plädiert dafür, die problematischen Texte weder aus der Bibel
auszusondern noch sie fundamentalistisch zu lesen, sondern die Fremdheitserfahrungen

beim Lesen zuzulassen und dadurch zu Kritik und Distanzierung fähig zu werden.

K. Ataman hingegen betont in seinem Beitrag (S. 199-210) zu Recht die moralische

Verantwortung des Menschen und vollzieht «eine wesentliche Schwerpunktverlagerung
von der Theodizee hin zu einer <Anthropodizee>, da diese Sichtweise die Rolle des

Menschen stärker betont im Vergleich zu Gottes Handeln in der Welt» (S. 206). Dennoch

frage ich mich mit M.Ch. Bodenstein (S. 211-214), ob mit dieser Schwerpunktverlagerung

die Problematik der «<dunklen Seiten Gottes> im Koran für die islamische Theologie

auch schon erledigt ist» (S. 249), denn die Legitimierung von fundamentalistischer,
terroristischer Gewalt durch Offenbarungstexte (die durchaus nicht nur aus dem Koran,

sondern auch aus der jüdischen und christlichen Heiligen Schrift abzuleiten sind)
sucht nach Antworten.

Der abschliessende sechste Teil (S. 217-255) zeigt die gemeinsame christliche (R.

Bernhardt, S. 217-230) und islamische (A. M. Karimi, S. 231-240) Überzeugung, dass

in der Gott-Mensch-Beziehung Gott zunächst die Beziehung zum Menschen sucht

und ermöglicht (in Schöpfung und Offenbarung). Gott verhält sich zum Menschen

im christlichen Verständnis durch Christus (S. 220) und in der islamischen Perspektive

explizit mit dem Koran (S. 236). Ohne diese Zentralpunkte christlicher resp. muslimischer

Theologie relativieren zu wollen, könnten Christen und Muslime «darin
übereinkommen, die bedingungslose Zuwendung Gottes in Barmherzigkeit und Liebe Gottes

zum alles entscheidenden Kriterium der Hermeneutik und damit auch des praktizierten
Glaubens und des Handelns gegenüber dem Nächsten zu machen» (S. 255).

Trotz der erkennbaren Grenzen und zögerlichen Annäherungs- und
Verständigungsversuche ist dieser Forums-Band ein lebendiges Beispiel dafür, wie Christen und
Muslime in einen lernoffenen Dialog treten und in respektvoller Suchbewegung
Gemeinsamkeiten und Unterschiede benennen und ausweisen. Es ist dem «Theologischen
Forum Christentum - Islam» zu wünschen, dass die Bemühungen um einen konstruktiven

Dialog weitergehen und sich bis an die Basis der Glaubenden fortbewegen und
fruchtbar auswirken. Dazu regt dieser Forums-Band vorzüglich an.

Veter Müller, Unterkulm



190 Rezensionen

Hansjörg Schmid, Andreas Remç, Rident Ucar (Hg.), «Nahe ist dir das Wort ...».
Schriftauslegung in Christentum und Islam, Verlag Friedrich Pustet, Regensburg 2010.

277 S., ISBN 978-3-7917-2256-6, 19.95.

Die Katholische Akademie des deutschen Bistums Rottenburg-Stuttgart unterhält seit

einigen Jahren das «Theologische Forum Christentum - Islam». Es führt auf hohem
Niveau einen chrisdich-islamischen Diskurs, der zentrale theologische und ethische
Problemfelder abdeckt. Regelmässig treffen sich Theologen beider Religionen und Re-

ligionswissenschafder in der Akademie und tauschen sich aus. Das hier anzuzeigende
Buch dokumentiert eine Tagung über Schriftauslegung im Christentum und im Islam.
Der Band zitiert in seinem Titel einen Satz aus dem 5. Buch Mose (Dt 30,14), der von
Paulus im Römerbrief aufgenommen wird (Rom 10,8). Die Nähe Gottes in seinem

Wort, wie sie hiermit ausgedrückt wird, hat keine wörtliche, aber doch sachliche Parallele

im Koran (etwa in der Sure 2,186).
Das Buch will ausdrücklich nicht «Offenbarungskonzepte» in Christentum und

Islam, sondern «Rezeptionsvorgänge» vergleichen (S. 13), also den jeweiligen Umgang
mit den heiligen Texten in unterschiedlichen geschichtlichen Kontexten und
Aktualisierungen thematisieren. Es geht mithin um die jeweils unterschiedlichen, aber auch

vergleichbaren Auslegungskulturen. Dabei wird Wert auf die Einsicht gelegt, dass der

Umgang mit den heiligen Schriften für viele der Gläubigen sowohl im Islam als auch im
Christentum nur mittels Übersetzungen und Kommentaren möglich ist, mithin schon

immer in einem Auslegungs- und Interpretationkontext stattfindet. In klarer sachlicher

Gliederung behandeln sechs Kapitel darum grundlegende Fragen der Schriftauslegung
im Christentum und im Islam: I. Hermeneutische Grundlagen; II. Die Rolle von
Übersetzungen; III. Feministische Auslegungen der Bibel und des Koran; IV. Intertextuelle

Beziehungen des Koran zur Bibel; V. Deutungsmonopole, also Fragen nach dem

Umgang mit pluralistischen Interpretationen; VI. Gemeinsame Hermeneutik. Die einzelnen

Kapitel lassen jeweils immer Experten oder Expertinnen für die Bibel oder den

Koran zu Wort kommen, aber auch untereinander das Gespräch führen, indem jeweils
auf einen Beitrag die Erwiderung durch die andere Seite folgt. Das ist ein kluges Konzept

für einen Dialog, der noch keinesfalls eine Selbstverständlichkeit darstellt.

Die einzelnen Beiträge können hier nicht vorgestellt werden. Doch ist so viel zu

sagen, dass sie alle auf hohem fachwissenschaftlichen Niveau Einsichten vermitteln,
die auch den interessierten Laien verständlich sind. Der Band scheut sich nicht, die

deutlichen Unterschiede in der jeweiligen Schriftauffassung zu benennen — so etwa
den, dass der Koran nach muslimischer Auffassung bis heute in einer nicht reduzierbaren

Weise unmittelbar göttliches Offenbarungswort ist, während im christlichen
Glaubenskonzept ein vergleichbares Bibelverständnis eher zu einer historisch vergangenen
Schriftauffassung zählt. Auch dass der Koran auf die Bibel intertextuell Bezug nimmt,
während die Bibel nicht umgekehrt auf den Koran anspielt, stellt einen hermeneutisch
bedeutenden Unterschied dar. Dass man ihn nicht einfach mehr kontroverstheologisch



Rezensionen 191

unter der Alternative von Echtheit und Verfälschung diskutieren, also apologetisch
oder polemisch aufgreifen muss, zeigt das Buch auf vielen Seiten. Es möchte dazu

beitragen, ein «Klima» zu schaffen, in dem christliche und muslimische Gläubige die

jeweils andere Seite nicht aus der Perspektive der «Häresie» oder des «Unglaubens»
wahrnehmen, sondern ohne Missachtung der durchaus grundlegenden Differenzen
eine Kultur des Lernens einüben - über den jeweils anderen, aber dabei auch durchaus
über sich selbst. Beide Religionen müssen, wie in vielen Beiträgen deutlich wird, eine

«Ethik der Interpretation» entwickeln, in der destruktive Auslegungen ideologiekritisch
benannt und überwunden werden.

Gabrielta Gelardini, Basel

Heinz VJiegger, Christoph Sigrist: Diakonie - eine Einführung. Zur theologischen
Begründung helfenden Handelns, Theologischer Verlag Zürich, Zürich 2011.

276 S., ISBN 978-3-290-17611-2, SFr. 38.00.

Die in Praxis und Theorie der Diakonie geschulten Autoren orten eine Malaise in der

Theoriebildung. Sie verabschieden sich von der üblichen Methode einer Wesensbestimmung

von Diakonie und wählen statt dessen einen phänomenologischen Ansatz.
Das Phänomen diakonischen Handelns deuten sie schöpfungstheologisch als eine

Fähigkeit, die Gott immer schon allen Menschen mitgegeben hat. Als universell tauglichen

Begriff für das Phänomen, dass Menschen solidarisch und sozial handeln, wählen
die Autoren den Begriff «helfen» (S.37). «Helfen» ist eine Aktivität, die kulturell und
individuell bestimmt ist und sich auf alle Bereiche des Lebens bezieht. Zur Begründung
wird der gesamte Kanon des Alten und Neuen Testamentes herangezogen. Diakonie
ist zwischenmenschliche Hilfe, bei der die Helfenden selbst zu Empfangenden werden,
weil ihnen die Hilfebedürftigen nicht als defizitär, sondern als Ebenbilder Gottes
erscheinen (S.71). Auf den Begriff «Diakonie» wollen die Autoren nicht verzichten, da er
als Selbstbezeichnung christlicher Institutionen weit verbreitet und geläufig ist. Auch

wenn er «für die Beschreibung helfenden Handelns letztlich unbrauchbar» ist (S.81)

und der neutestamentliche Gebrauch von diakonein keine sozial-karitative Tätigkeit
beschreibt. In einem geschichtlichen Abriss werden politische, theologische und soziale

Einflüsse auf das helfende Handeln gezeigt. Der lutherisch geprägten Reformation
etwa entspringt «die Schwierigkeit, mitmenschliches Handeln aus anderen Motiven
als denen des Glaubens theologisch zu würdigen» (S.95). Die Aufklärung wiederum
brachte «die enge Verbindung zu staatlichen und allgemein wohltätigen sozialen
Institutionen» (S.103), ein Kennzeichen für die Situation des reformierten Protestantismus
in der deutschsprachigen Schweiz, dem Kontext der Autoren. Im letzten Teil erfolgt
die kritische Auseinandersetzung mit christologischen Begründungen von Diakonie.
Um Menschen in Not kompetent zu helfen, genüge Menschlichkeit, ein «Mehrwert»
sei nicht nötig. Christlich motiviertes Helfen ist in seiner Erscheinung anderem Helfen

vergleichbar, selbst austauschbar, auch wenn es religiöse und spirituelle Formen



192 Rezensionen

des Helfens gibt. Alles entscheidend ist, dass die Hilfe kompetent und qualifiziert
geschieht. Das wahrnehmbare grundsätzliche Angewiesensein aller Menschen auf Hilfe

genügt als Begründung für eigene und fremde Verletzlichkeit. Die Autoren stellen

anschliessend zur Diskussion, was sie unter den gegenwärtigen kulturellen, ökonomischen

und politischen Bedingungen als helfendes Handeln verstehen. Sie formulieren
Thesen zu einer Ethik des Sozialen, zum Verständnis von Liebe, zum Würdeprinzip,
zum Umgang mit Macht, zur Bedeutung von Lebensqualität und zum Zusammenhang
von Barmherzigkeit und Recht.

Dem Buch gelingt eindrucksvoll, eine beobachtete Praxis helfenden Handelns
biblisch zu fundieren und verantwortungsvoll in zivilgesellschaftliche Voraussetzungen
zu integrieren. Es vermittelt eine praxisnahe Theorie, mit der diakonisches Handeln als

professionelles Handeln mit ethischer Reflexion sachlich und fachkundig dargestellt
wird. Warum aber müssen dazu christologische Begründungen als Überhöhung, als

Notwendigkeit, sich «erfolgreich» abzugrenzen (S. 131), als eine «Haltung abgründiger
christlicher Arroganz» (S.135), als ein Streben nach «besser sein» und als «theologisches

Profilierungsbedürfnis» (S.137) charakterisiert werden? Eine Folge dieser harschen

Kritik ist, dass helfendes Handeln zweistufig wird. Es ist primär ein intuitiver Reflex

auf Not und ein soziales Empfinden und erst sekundär religiös begründet und
theologisch reflektiert (S.122). Die Nachordnung christlicher Begründungen müsste nicht
sein, wenn helfendes Handeln als ein christologisch verstandenes «In, mit und unter»

gedeutet wird. Handeln im Glauben ist ebenso ein Reflex auf Not und sozial, ist ebenso

professionell und ethisch verantwortet, wobei zugleich in diesem Handeln die Realität

des Unvollkommenen, des Mangels an Liebe, des Zweifels und des Versagens einen

reflektierten Platz hat. Diese anspruchslose und elementare Menschlichkeit könnte
eine von möglichen Erklärungen sein für das Phänomen, warum Hilfesuchende von
der Diakonie «Besseres» und einen «Mehrwert» erwarten. Im postulierten Nacheinander

von Handeln und Glaube schleicht sich hingegen eine Tendenz zur unkritischen
Überhöhung menschlicher Fähigkeiten ein.

Dem Buch ist ein breites Diskussionsforum zu wünschen, damit die hier
vorgenommene Grenzziehung zwischen schöpfungstheologischer und christologischer
Begründung von Diakonie zur gegenseitigen Bereicherung von Praxis und Theorie
überwunden wird.

Christa Gäbler-Kaindi\ Riehen


	Rezensionen

