
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 1-2

Artikel: "Refuse to Die in Poverty!" : Armutsüberwindung und Varianten des
Wohlstandsevangeliums in Afrika

Autor: Heuser, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877662

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Refuse to Die in Poverty!»

Armutsüberwindung und Varianten des

Wohlstandsevangeliums in Afrika1

Armutsüberwindung und afrikanische Pfingstbewegung

Armutsüberwindung gilt in der internationalen Politik nach wie vor als

wünschenswert und machbar. Die gegenwärtige Debatte über «das Ende der

Armut» in der Welt hat neue Dringlichkeit erfahren nicht zuletzt durch die

Vereinten Nationen mit ihren Millenniums-Entwicklungszielen, die u.a. die

Halbierung von Armut bis zum Jahr 2015 zum Ziel haben.2 Auch der

Entwicklungstheoretiker Peter Molt vertrat unlängst die These, im Mittelpunkt der

internationalen Politik stünde

«die immer dringlicher werdende Frage der weltweiten Armut. Das eigentliche
Kernproblem für die Zukunft ist nicht der weitere Fortschritt für den <reichen> Teil der

Menschheit, sondern die Frage, wie sich eine Weltgesellschaft gestalten lässt, in der
die Mehrheit der materiell armen Menschen ihren Platz haben und menschenwürdig
leben können.»3

In einer Zwischenbilanz der Millenniumsziele zieht der Hamburger Politologe
Rainer Tetzlaff ein ernüchterndes Fazit: die Hoffnung auf soziale und ökonomische

Umsetzung der Millenniumsziele liege in den Händen eines «Kartells

der guten Absichten», denn noch immer eile die Aufforderung zur Uberwindung

der «weltweiten Armut durch social engineering unseren Fähigkeiten und

Möglichkeiten ihrer praktischen Implementierung voraus».4 Geradezu depri-

1 Leicht überarbeitete und aktualisierte Fassung meiner Antrittsvorlesung an der Theologi¬
schen Fakultät der Universität Basel vom 6. November 2012.

2 Flier kann nicht weiter auf die verwickelte Begriffsgeschichte eingegangen werden; nur
soviel: Die Vereinten Nationen definieren Armut als Zustand, in dem Menschen mit einem
Einkommen von weniger als 1,25 US-Dollar pro Tag auskommen müssen. Zu den aktuellen

Prognosen hinsichtlich der UN-Entwicklungsziele vgl. http://www.un.org/Depts/
german/millennium/mdg_report%202012_german.pdf.

3 Zitiert in: R. Tetzlaff: Armutsminderung in der Dritten Welt: Moralische Verpflichtung
oder politische Illusion? in: T. Hanf / H.N. Weiler / H. Dickow (Hg.): Entwicklung als

Beruf (FS P. Molt), Baden-Baden 2009, 473-484 (474).
4 Tetzlaff: Armutsminderung (Anm. 3), 473. Ich danke an dieser Stelle Rainer Tetzlaff, der

mir ein unaufdringlicher, in seiner interdisziplinären Offenheit vorbildgebender Lehrer in

ThZ 1.2/69 (2013) S. 146-171



«Refuse to Die in Poverty!» 147

mietend wirkt sein Urteil gegenüber — wie er meint — «leichtfertig in den Raum

gestellte(n) Hoffnungen, diesmal den Hunger in der Welt besiegen zu können»

in Bezug auf Afrika. Dafür gebe «es aus afrikanischer Sicht nicht die geringsten
Aussichten».5 Diesen Afro-Pessimismus bezieht er auf die Differenz zwischen

Reformnotwendigkeit (den Vorgaben von «guter Regierungsführung») und
deren Realisierungschancen, die wesentlich an der Korruption zerbrechen. In
Folge dessen bleiben, so die Analyse Tetzlaffs zur Politikperformanz afrikanischer

Staaten zur Armutsminderung, die verschiedenen externen staatlichen

wie auch zivilgesellschaftlichen Hilfsprogramme insgesamt weit hinter den an

sie geknüpften Erwartungen zurück. Allerdings setzt er auf Gegenimpulse,
die eine allzu leicht sich breit machende resignative Haltung durch positive
Trends aufweichen. In einem Ausblick ruft Tetzlaff schliesslich dazu auf, dem

Afro-Pessimismus eine «Afro-Responsibility», eine Afrika-Verantwortlichkeit
entgegenzuhalten. Er fordert damit ergänzende und neue Möglichkeiten der

Armutsüberwindung in Afrika ein.6

In dieser Suchbewegung kommt es neuerdings zur genaueren Entdeckung

von Religion und religiös motivierten sozialen Akteuren auch in entwicklungspolitischen

Diskursen. Im Anschluss an das Max Webersche Diktum von
der «Entzauberung der Welt» wurde der Zusammenhang von Religion und

Entwicklung über Jahrzehnte hinweg — zumindest in unseren Breitengraden
— weitgehend ausgeblendet. Nunmehr beschreiben Religionssoziologen wie

Peter Berger, der in der Weberschen Tradition steht, eine «Desäkularisierung
der Welt»7. In diesem Umdenkprozess wächst die Neugierde auf religiöse
Weltbilder und Gestaltungskräfte, die zumal in afrikanischen Kontexten eine wohl
nicht zu verkennende Rolle spielen.8

Internationaler Politik gewesen ist.
5 Tetzlaff: Armutsminderung (Anm. 3), 478.
6 Tetzlaff: Armutsminderung (Anm. 3), 482f. Insgesamt besehen stimmt Tetzlaffs œuvre, das

aus der analytischen Komplexität afrikanischer Gesellschaftsverhältnisse heraus die Suche

nach Auswegen anstrebt, kaum in den Chor der Afro-Pessimisten ein, vgl. nur das Lehrbuch

R. Tetzlaff / C. Jakobeit: Das nachkoloniale Afrika. Politik — Wirtschaft — Gesellschaft,

Wiesbaden 2005, 245-274.
7 Vgl. P.L. Berger (Hg.): The Desecularization of the World. Resurgent Religion and World

Politics, Grand Rapids 1999.
8 Eine gewinnbringende Lektüre verspricht die im deutschsprachigen Raum noch immer

singular stehende Einführung in religiöse Weltbilder in Afrika: T. Sundermeier: Nur
gemeinsam können wir leben. Das Menschenbild schwarzafrikanischer Religionen, Gü-



148 Andreas Heuser

Ich werde im Folgenden auf einige Impulse zur Armutsüberwindung
eingehen, die sich in verschiedenen Versionen des zeitgenössischen afrikanischen

Christentums abzeichnen. Ein Schwerpunkt liegt dabei auf der Pfingstbewe-

gung, die derzeit die Religionstopographie nicht nur des afrikanischen
Kontinents geradewegs umwälzt. Das weite Spektrum der Pfingstbewegung hat
Anlass zu recht umstrittenen typologischen Klassifikationen gegeben. In der

Pfingstbewegung verbinden sich klassische, institutionalisierte Pfingstkirchen
mit Teilen der Afrikanischen Unabhängigen Kirchen, charismatische Erneuerung

in ökumenischen Kirchen mit neopfingsderischen Netzwerken und
überkonfessionellen Megakirchen, meist unter personalisierter Leitung einzelner

sog. charismatischer Helden. In jüngerer Zeit mehren sich Stimmen, sich nicht

länger mit Abgrenzungen und Zuordnungen aufzuhalten, sondern für eine

offene Definition zu plädieren, die die Vielfalt der Pfingstbewegung im Sinne einer

«Familienähnlichkeit»9 beschreibt: Insgesamt betont die Pfingstbewegung eine

starke Erfahrungsbezogenheit des christlichen Glaubens, die die Möglichkeit
eines «neuen» Lebens aufzeigt, was in die Überzeugung des «Wiedergeboren-
Seins» (Born-again) überfliesst. Dies meint einen Bruch mit der Vergangenheit,

impliziert jedoch auch eine strenge Lebensführung im Sinne der Heiligung des

Lebens. Dieser Aspekt der Pfingsttheologie, der historisch auf die Heiligungsbewegung

des neunzehnten Jahrhunderts verweist,10 lässt sich einprägsam in
einem englischen Sprachspiel paraphrasieren: ein «born-again» muss sich davor

hüten, wieder zu einem «burnt-again»11 zu werden — sich wieder durch seinen

Lebenswandel zu <verbrennen>. Ferner steht die Betonung von Glaubenserfah-

tersloh 21990. Mein akademischer Werdegang hin zum Aussereuropäischen Christentum
ist ohne den motivierenden Einfluss Sundermeiers kaum denkbar, der die Entwicklung
des Fachs Interkulturelle Theologie/Missionswissenschaft durch seine Hermeneutik des

Fremden entscheidend mitgeprägt hat.
9 Eine solche Kehrtwende schlägt einer der Taktgeber typologischer Debatten, Allan An¬

derson, vor, vgl. A. Anderson: Varieties, Taxonomies and Definitions, in: A. Anderson /
M. Bergunder / A. Droogers / C. van der Laan (Hg.): Studying Global Pentecostalism:

Theories and Methods, Berkeley 2010, 13-29 (15).
10 Während die klassische Studie von D.W. Dayton: Theological Roots of Pentecostalism,

Metuchen/N.J. 1987 diesen Traditionsbezug herausstellt, erweitert WJ. Hollenweger:
Pentecostalism: Origins and Developments Worldwide, Peabody 1997, die Skala historischer

Stränge der Pfingstbewegung, indem er vor allem die These von den «schwarzen mündlichen

Wurzeln» einführt.
11 Dieser Hinweis findet sich bei O. Kalu: Pentecostal and Charismatic Reshaping of the

African Religious Landscape in the 1990's, MisSt 20 (2003) 84-111 (102).



«Refuse to Die in Poverty!» 149

rung in Verbindung mit dem Wirken des Heiligen Geistes, dessen Evidenz sich

in sog. «äusseren Zeichen» erweist. Diese «äusseren Zeichen» werden als

charismatische Gaben verstanden, wie beispielsweise die Zungenrede, das visionäre

Sehen und Prophezeien, die Austreibung böser Geister, Heilung. Nicht zuletzt

aufgrund solcher «äusseren Zeichen» bescheinigt eine lange Forschungstradition

diesem breiten Kirchenspektrum eine vor- bzw. apolitische Weltsicht, mit
der es kategorial als Akteur in sozialen Wandlungsprozessen afrikanischer
Gesellschaften ausgeschlossen wurde.12

Die Zürcher Ethikerin Esther Imhof beobachtet noch in ihrer vor kurzem

erschienen Studie zu «Entwicklungszusammenarbeit und Religion», dass bei

allem neu geweckten Interesse an Religion und Christentum auf den Wegen
der Armutsüberwindung dennoch ein Grundbestand an Zweifel, Abwehr und
Widerständen gegen deren allzu offensive Behandlung geblieben sei. «Trotz all

dieser Bemühungen sind die meisten Entwicklungsorganisationen auch heute

noch weit davon entfernt, die religiöse Dimension aufgearbeitet und in ihre

Arbeitsabläufe integriert zu haben», folgert Imhof — und das betreffe selbst

kirchlich inspirierte Entwicklungsarbeit.13 Dies gilt zweifellos hinsichtlich der

Pfingstbewegung. Deren Profil in der Thematik der Armutsüberwindung, d.h.

ihr sozialethisches Inventar, bildet weit mehr noch als bei anderen afrikanischen

Christentumsvarianten eine terra incognita,14 Zugegeben: Wer die Beziehung

zwischen Pfingstbewegung und Armutsproblematik anrührt, manövriert
sich schnurstracks hinein in mysteriöses Terrain.

Neuerdings wird die Frage nach einer Politischen Theologie der (afrikanischen) Pfingstbewegung

neu belebt, vgl. A. Heuser: Eine Politische Theologie der afrikanischen Pfingstbewegung?

Oder: Vom zähen Ende einer «Grossen Erzählung», SZRKG 106 (2012) 281-303.

E. Imhof: Entwicklungszusammenarbeit und Religion. Fallstudie und ethische Reflexion

zu einem angespannten Verhältnis, Stuttgart 2012, 17. Die Fallstudie bezieht sich auf das

{Integrated Community Development Project) der nigerianischen Brüderkirche, die in
enger Beziehung zu Mission 21 in Basel steht. Das von ihr ausgewertete Projekt ist
angesiedelt im dörflichen Raum und im Kontext einer muslimischen Mehrheitsbevölkerung
im Norden des Landes. Imhof vertritt den von Amartya Sen eingebrachten {Capability
Approach) in der Entwicklungszusammenarbeit.
Einen neuen Pfad begeht ein Sammelband, der einzelne Länderstudien zur Pfingstbewegung

und zum sozialen Wandel in Afrika vorstellt, vgl. D. Freeman (Hg.): Pentecostalism

and Development: Churches, NGOs and Social Change in Africa (Non-Governmental
Public Action), New York 2012.



150 Andreas Heuser

Ein «Goldenes Zahnwunder»

Gegen Ende des letzten Jahrtausends unterbrach eine märchenhaft anmutende

Episode den alltäglichen Gang des Lebens in Südafrika. Im Februar 1999

berichteten Zeitungen von einer wundersamen Ausgiessung des Heiligen Geistes

in der Gemeinde einer pfingstlichen Megakirche, der Hatfield Christian

Church, in Pretoria.15 Im Anschluss an einen Gottesdienst, der von einem

international bekannten kanadischen «charismatic hero»xb geleitet wurde, bezeugten

Teilnehmende, dass ihre Zähne sich vergoldet, ihre Zahnreihen sich gefüllt
hätten mit goldenen Inlays und Zahnkronen. Dieses Ereignis führte umgehend

zu einem lebhaften öffentlichen Streit über «Wunder», in der darauf auch

ausführliche Expertisen über die Möglichkeiten zahnärztlicher Heilkunst

eingebracht wurden. Ausgiebige Debatten wurden über einen längeren Zeitraum

hinweg in den landesweit verbreiteten Tages- und Wochenzeitungen des <Daily

Telegraph) und des <Sunday Telegraph) geführt. Darüber hinaus aber kursierte

das Zahnwunder von Hatfield 1999 bereits in Internet basierten Foren, also in
einer noch vergleichsweise frühen Phase dieses neuen Mediums der
Massenkommunikation.17

15 Es handelt sich um die ursprünglich in baptistischer Tradition stehende Hatfield Christian
Church unter der Leitung von Edmund Roebert. Hatfield Christian Church pentekosta-
lisierte sich und avancierte zur damaligen Zeit mit etwa fünftausend Mitgliedern zu einer

der grössten Einzelkirchen unter den charismatisch-kirchlichen Neugründungen. Roebert

ist einer der Mitgründer der International Fellowship of Christian Churches (IFCC, 1985),
deren Mitgliedskirchen eng zusammen arbeiten mit nordamerikanischen Megakirchen (vgl.
A.H. Anderson / G.J. Pillay: The Segregated Spirit: The Pentecostals, in: R. Elphick / R.

Davenport [Hg.]: Christianity in South Africa: A Political, Social and Cultural History,
Oxford/Cape Town 1997, 227-241 (237).

16 IFCC-Mitgliedskirchen arbeiten eng zusammen mit nordamerikanischen Megakirchen. Als

Gastprediger der Hatfield Christian Church 1999 agierte John Arnott von der Toronto

Airport Christian Fellowship, welche Schauplatz des bekannten Toronto-Segens ist. Dabei

geht es um als Geisterfahrungen gedeutete ekstatische Glaubensäusserungen und euphorische

Gemütszustände, die weit über die herkömmliche Zungenrede hinaus gehen. Ausgelöst

wiederum durch einen Gastprediger, Randy Clark aus St. Louis, erlebten Gläubige am
20. Januar 1994 in einem Gottesdienst u.a. heftige Zitter- und Schüttelanfälle,
Lähmungserscheinungen von Gliedmassen und Ohnmachtsanfälle. Theologisch wurde dies gedeutet
entweder als aktuell wirksames Ausfahren böser Geister oder als ein Ruhen im Geist.

17 Vgl. etwa die aus einer Binnensicht formulierte ausfuhrliche Darstellung des Ereignisses

von Tricia Tillin, die den Banner Ministries aus Grossbritannien angehört: «Gold Dust
and Gold Teeth» (http://newsletters.cephasministry.com/gold8.99.html, eingesehen am
1. Oktober 2012).



«Refuse to Die in Poverty!» 151

Zunächst bekräftigten pfingstliche Zirkel — und zwar weltweit — die Erfahrung

direkter göttlicher Einwirkung auf menschliches Leben, die sich eben

auch in wundersamen Ereignissen äussern könne, die sich rationaler

Erklärungskraft entziehen. Das Zahnwunder reihe sich somit ein in ein übernatürliches

Heilungsgeschehen, das als Menschen unzugängliche Wunderheilung, als

allein von Gott bewirkte Heilung verstanden wird. In Südafrika selbst jedoch
wurden von diesem Wunder unversehens auch die historischen Kirchen betroffen.

«Das ist doch ein Zeichen Gottes», bemerkte beispielsweise ein Anglika-

ner, «das Gold ist doch nur das äussere Zeichen einer inneren und spirituellen
Gnade.» Keineswegs allein auf weiter Flur, drängte er seine Kirche — die Kirche
Desmond Tutus, des Friedensnobelpreisträgers und einer der Galionsfiguren
im Kampf gegen die Apartheid —, diesen theologischen Zusammenhang
genauer zu bedenken.18 Doch damit nicht genug: Das «Golden Teeth Miracle» setzte

sich gerade durch seine breite mediale Repräsentanz im kollektiven Gedächtnis

fest. Daher ist das «Goldene Zahnwunden> als eines der «grössten Ereignisse

des globalen Christentums» der Gegenwart bezeichnet worden — so der in

Kapstadt lehrende Religionswissenschafder David Chidester.19

Chidesters euphorische Einschätzung, mit der er das Goldzahnwunder mit

Vorgängen des globalen Christentums verknotet, bleibt freilich ohne nähere

Erläuterung. Aus einer Perspektive auf den lokalen Kontext der südafrikanischen

Kirchen- und Politiklandschaft verrät seine Rezeption sicherlich einen

stark selektierenden Blick. Zum Zeitpunkt des Zahnwunders befand sich die

Hatfield Christian Church in einem doppelten Transitionsprozess, der sich in
die allgemeine gesellschaftspolitische Rahmung einfügte. Das Land versteht

sich seit den ersten allgemeinen Wahlen 1994 als nicht-rassisch definierte
Demokratie.20 Die Hatfield Christian Church hatte sich bis zum Ende der Apart-

18 Zitiert in einem Artikel von E. Moll Stalcup (Charisma Magazine, November 1999): «When
The Glory Comes Down» (http://www.cesnur.org/testi/goXgold_01.htm, eingesehen am
1. Oktober 2012).

19 D. Chidester: African Christian Communities, in: M. Juergensmeyer (Hg.): Oxford Hand¬

book of Global Religions, Oxford/New York 2006, 349-356 (354).
20 Zur gesellschaftspolitischen Rahmung vgl. T. Lodge: South African Politics since 1994,

Cape Town/Johannesburg 1999; zu Aspekten der gesellschaftlichen Transformation mit
Blick auf historische Kirchen vgl. C. Lienemann: Paradigmenwechsel öffentlicher Theologien

in Südkorea und Südafrika in den 1990er Jahren, in: K. Koschorke (Hg): Falling Walls.

The Year 1989/90 as a Turning Point in the History of World Christianity / Einstürzende
Mauern. Das Jahr 1989/90 als Epochenjahr in der Geschichte des Weltchristentums, Wies-



152 Andreas Heuser

heid als eine Kirche hervor getan, die die sprachliche Differenz zwischen ihrem
Afrikaans sprachigen Mehrheitsmilieu und ihren Englisch sprachigen Mitgliedern

überbrückt hatte. In den 1990er Jahren suchte sich die vormals «weisse»

Gemeinde bewusst zu öffnen.21 Das «Zahnwunder» in Hatfield ereignete sich

in einer Phase, in der sie sich zu einer rassisch «gemischten» Gemeinde wandelte.

Dieser Transformationsprozess entsprach den allgemeinen Vorstellungen
der political correctness einer Gesellschaft im Umbau — nicht mehr, nicht weniger.

Schon allein aus dieser lokalen Fokussierung auf das «neue» Südafrika
erweist sich Chidesters Anspielung als überzogen. Auch im Blick auf das globale
Christentum beschreiben die Geschehnisse in der Hatfield Christian Church

Abläufe, die wohl bekannt sind, die also nicht das Merkmal des Superlativischen

aufweisen. Gleichwohl eignet sich das Goldzahnwunder, um Verschiebungen

und Demarkationen im globalen Christentum zu illustrieren.

Ungeachtet des lokalen politischen Kontexts zeigt das «Golden Teeth Miracle»

gleich mehrere Ebenen hinsichtlich globaler Entwicklungen im gegenwärtigen
Christentum auf: Zunächst dokumentiert die Diskussion um das Zahnwunder

die fliessenden Übergänge zwischen Christentumsvarianten, die sich nicht
mehr an konfessionelle und theologische Grenzziehungen halten. Vielmehr
entstehen theologisch-kirchliche Mischräume, in denen sich Traditionsbildungen

verweben und Glaubensdomänen nicht mehr eindeutig zuordnen lassen.

Offenbar entfalten theologische Imaginationen, die pfingstlich geprägt sind,

eine besondere Sogwirkung, auch auf Mitglieder historischer Kirchen des sog.

«globalen Südens» — ein Prozess, der mit einer schleichenden «Pentekostalisie-

rung> des historischen Christentums22 beschrieben werden kann. Und schliess-

baden 2009, 373-391.
21 Vgl. I. Hexham: Beyond the Myth of Apartheid: Charismatic Christianity and the Future

of Afrikaner Religion, in: G.C. Pillay (Hg.): The Future of Religion, Pretoria 1989,147-153
(151).

22 Damit gehe ich einen Schritt weiter als der ghanaische Ökumeniker Cephas Omenyo, der
diese Prozesse als kirchenpolitisch gelenkte, also bewusst eingeschlagene Charismatisie-

rung der historischen Kirchen versteht, vgl. C.N. Omenyo: Pentecost Outside Pentecos-

talism: A Study of the Development of Charismatic Renewal in the Mainline Churches in
Ghana, Zoutermeer 2006. Die These von der «Pentekostaüsierung» historischer Kirchen
aber rechnet mit nicht kontrollierbaren Wandlungen theologischer Vorstellungen an der

Kirchenbasis, die das liturgische Leben historischer Kirchen umprägen. Eine empirisch
fundierte Analyse einer solchen Umprägung bietet N.T. Mwakilima: «Lutheran Pentecos-

talism»; Expressions of Deliverance Ministry in the Eastern Coastal Diocese of the Lu-



«Refuse to Die in Poverty!» 153

lieh eröffnen die weltweiten Medienverflechtungen der Pfingstbewegung, ihr

globaler Netzwerkcharakter, noch über einen nationalen öffentlichen Raum

hinausgehend, transnationale Diskurs- und Handlungsräume23. Übrigens steht

das «Goldene Zahnwunder» von Pretoria keineswegs isoliert da: Das «Goldene

Zahnwunder» bildet einen eigenen Topos, denn gleich lautende Wunderdinge
wurden erstmals bekannt in Chile und Brasilien in der Mitte der 1970er Jahre,

wanderten dann über Mexiko bis Ende der 1980er Jahre in die USA ein und

gelangten von dort nach England, wo das Zahnwunder noch kurz aufflammte,
bevor es nun, zur Jahrtausendwende, einen medialen hype im Süden Afrikas
entfachte.24 Es ist die bemerkenswerte Wanderung eines Erzählstrangs, der

einen rituellen Komplex mit daran angehängtem theologischem Korpus
vereint. In Erweiterung der von dem Ethnologen Arjun Appadurai konzipierten
Theorie der kulturellen Globalisierung liesse sich dieses Motiv des «Goldenen

Zahnwunders» in einen transnationalen und kulturüberschreitenden religio-

scape einzeichnen.25 In Südafrika geschieht eine entscheidende Neukonstellati-

theran Church in Tanzania (Master Thesis in Missionswissenschaft, Tumaini University
Makumira 2011). Mwakilima beleuchtet die Umwandlung ganzer lutherischer Gemeinden
in der Metropole Dar es Salaam durch pfingsttheologisch inspirierte Heilungsgottesdienste
im weitesten Sinne. Die Praxis ist strittig, wird aber kirchenpolitisch geduldet, da diese

Gemeinden ungemein aufblühen. Sie zieht andauernde Kontroversen über «lutherische

Identität» nach sich.
23 Vgl. die Neuendettelsauer Habilitationsschrift von M. Fischer: Pfingstbewegung zwischen

Fragilität und Empowerment. Beobachtungen zur Pfingstkirche Nzambe Malamu mit
ihren transnationalen Verflechtungen, Göttingen 2011. Die in der DR Kongo entstandene

Nzambe-Malamu-Kirche, zu der auch Migrationskirchen im deutschsprachigen Raum
gehören, erfindet im transnationalen kirchlichen Austauschgeflecht, so Fischers These, ihre
Identität beständig neu, was sich an ihrem performativen religiösen Handeln ablesen lässt.

24 Zu weiteren Hintergründen vgl. http://newsletters.cephasministry.com/gold8.99.html
(eingesehen am 1. Oktober 2012).

25 Vgl. A. Appadurai: Modernity at Large, Durham 1996. Appadurai blendet «Religion» aus

seiner inzwischen mehrfach aufgelegten Theorie der kulturellen Globalisierung aus. Er
identifiziert fünf «Landschaften» kultureller Globalisierung, die er als <media-scapes> (die
Welt medialer Kommunikation), <ideo-scapes> (global kursierende Ideenwelten), <techno-

scapes> (die Verbreitung von Technik), <finance-scapes> (Kapitalströme) und <ethno-scapes>

(Migrationsbewegungen) bezeichnet. Diese scapes bilden einzelne Interpretationsebenen,
die globalkulturelle Prozesse darstellen; sie sind nicht voneinander separiert, sondern können

sich an Schnittflächen berühren und überlagern. Diesem Gesamtbild mangelt es an

einer Sensibilität für globale religionsbezogene Prozesse (des Christentums, der globalen
Religionslandschaft). Fügt man diese weitere Deutungsebene hinzu, die wir als <reügio-

scapes> bezeichnen können, dann bietet Appadurais Ansatz aus meiner Sicht ein wegwei-



154 Andreas Heuser

on des «Goldenen Zahnwunders» entscheidend auch auf das Thema der

Armutsüberwindung bezogen: Es tritt nicht mehr bloss — wie bis dahin — als ein

isoliertes Einzelwunder auf, sondern ist eingebettet in eine Art theologischer

Rahmentheorie, die sich just in dieser Zeitspanne anschickte, sich innerhalb

des afrikanischen Christentums nachhaltig zu etablieren. Diese Rahmentheologie

feiert als sog. «Wohlstandsevangelium», als «Prosperity Gospel>> das verheis-

sene «Leben in Fülle». Kurz gefasst: Das Wohlstandsevangelium spricht die

besondere Materialität des Glaubens an. Materieller Wohlstand, finanzieller

und wirtschaftlicher Erfolg werden als sichtbare Beweise für die Gnade Gottes

beschrieben. So wie das Wunder der «Goldenen Zähne» eine Kopplung von
wundersamer Erfahrung und persönlichem Reichtum akzentuiert, verheisst

das Wohlstandsevangelium materielles Wohlergehen im Hier-und-Jetzt durch

den Segen Gottes. Es bemisst religiöse Autorität am materiellen Prestige. Da
aber gerade materieller Reichtum nicht immer «unschuldig» ist, bedarf es einer

korrespondierenden zweiten theologischen Säule: Sie ist bekannt geworden als

«deliverance ministry.» und bezieht sich auf die Unser-Vater-Bitte um Erlösung

vom Bösen. «Deliverance ministries.» entfalten rituelle Verfahren, um vermeintliche

Ursachen des «Bösen» ausfindig zu machen und wirksam zu bekämpfen.
Dieser Kampf bleibt nicht anonym, er personalisiert «das Böse» in der Figur
des Teufels und seiner «dämonischen Heerscharen». Beide, Wohlstandsevangelium

und der Kampf gegen den Teufel sind aufeinander bezogen, denn die

materiellen Preisungen des Glaubens können teilweise erst durch das Kappen
«dämonischer» Ketten freigesetzt und verfügbar gemacht werden. Dies führt
in letzter Konsequenz zur Herausbildung eines «Teufelskomplexes» im doppelten

Sinn, also der Rückführung jeglichen Übels — also der Verhinderung von
materiellem Wohlstand — auf den «Teufel» und dessen «dämonische Mächte»

zum einen, und einer quasi-Besessenheit vom «Teufel» ob seines ubiquitären
Waltens zum anderen.26 Das Wohlstandsevangelium und der rituell ausgestaltete

«Teufelskomplex» sind äusserst zentral und ausstrahlungskräftig. Zusammen

genommen und aufeinander bezogen treiben sie nicht allein die zuvor ange-

sendes Instrumentarium, um kulturelle Globalisierungsprozesse auszuleuchten.
26 Vgl. hierzu ausführlich A. Heuser: «Put on God's Armour Now!»: the Embatded Body in

African Pentecostal-type Christianity, in: S. Jobs/G. Mackenthun (Hg.): Embodiments of
Cultural Encounters (Cultural Encounters and the Discourses of Scholarship 3), Münster/
New York/München/Berlin 2011, 115-140.



«Refuse to Die in Poverty!» 155

sprochene Pentekostalisierung des afrikanischen Christentums voran; vielmehr
markieren sie auch den Aufstieg der Pfingstbewegung (nicht allein) in Afrika,
speziell innerhalb der letzten zwei Jahrzehnte, zur vielleicht dynamischsten

religiösen Massenbewegung der Gegenwart.27

Das Wohlstandsevangelium

Was aber bedeutet die Materialität des Glaubens, die das Wohlstandsevangelium,

wie erwähnt, postuliert? In plastischer Bebilderung führt Enoch Adeboye,
Führer der nigerianischen Megakirche «The Redeemed Christian Church of
God» (RCCG), die viele Ableger unter europäischen Migrationskirchen hat,

aus, was er unter Wohlstandsevangelium versteht:

«Es gibt keinerlei Grund für einen wahren Nachfolger Jesu Christi, in Armut zu sterben,

denn Jesus Christus wurde arm, damit wir reich werden. Er hatte kein Haus, ihr
aber sollt Häuser bauen und nicht als Hauspächter sterben. Er hatte keinen Schrank,
damit ihr einen grossen Schrank haben könnt. Er hatte nicht einmal ein Pferd, damit
ihr ein grosses Auto fahren könnt. Weigert euch, in Armut zu sterben! Refuse to die in

poverty!»2*

Adeboye kehrte mit diesem theologischen Ansatz das Selbstverständnis

seiner Kirche komplett um. Er wandelte sie seit seiner Amtsübernahme 1981

durch die Einführung von sog. «Modellgemeinden» um, die durch ihre Medi-

enpäsenz, ihre transnationale Vernetzungsarbeit und die Botschaft von göttlich

27 Bei aller statistischen Unscharfe wird der Anteil der in sich weit verzweigten Pfingstbe¬

wegung an der christlichen Weltbevölkerung von derzeit ca. 25 % auf wahrscheinlich ca.

44 % im Jahr 2025 anschwellen. Solche empirischen Daten werden seit Ende der 1960er

Jahre in einem Team um David Barrett jährlich erhoben. Sie dienen dazu, globale
Religionstrends zu kartographieren und sog. «evangelisatorische» Territorien zu markieren.
Barrett verfolgt dieses kombinierte Verfahren im Sinne einer «Missiometrics» genannten
Missionswissenschaft. Diese befindet sich in letzter Hinsicht in der evangelikalen Tradition

des «Church-Growth-Movement» um Donald McGavran. Bemerkenswerter Weise

verschmelzen gerade in der anglophonen Welt ökumenische und evangelikale
Missionswissenschaft in den jüngeren Diskursansätzen der so genannten «World Christianity» oder
«Global Christianity». Ein Beispiel für diesen Brückenschlag ist der von T.M. Johnson und
K. Ross edierte cAtlas of Global Christianity), Edinburgh 2009, der letzte Visualisierungen
des Datenmaterials zur Verfügung stellt.

28 E.A. Adeboye: The Siege is Over, Lagos 1997, 49 (meine Hervorhebung) (alle folgenden
Übersetzungen sind von mir). Adeboye ist promovierter Mathematiker und wurde mit 39

Jahren zum Kirchenführer der RCCG bestimmt.



156 Andreas Heuser

legitimiertem Wohlstand die RCCG aus einer auf Lagos begrenzten kleinen

Kirche zu einem global player umformten, so dass diese keine zwanzig Jahre

später zu der vermutlich finanzstärksten Pfingstkirche in Nigeria avanciert

war. Während Adeboyes Vorgänger und Kirchengründer, Josiah Akindayomi
(1909-1980), seine Anhänger darauf verwiesen hatte, dass Reichtum vom Hören

des Wortes Gottes ablenke, und er sogar die Kollekte im Gottesdienst

abgeschafft hatte, predigte Adeboye, dass ökonomische Prosperität die spirituelle
Aura eines Gläubigen wie den Status einer Kirche beglaubige. Demgegenüber
stellt er «Armut als Fluch» des Teufels oder dämonisch besessener Menschen

dar. Adeboye zu Folge ist es der «Teufel, der uns gelehrt hat, dass Reiche

unfähig sind, Gott heilsam zu dienen.» Gott, so seine Uberzeugung, liebt reiche

und mächtige Menschen, und er will materiellen Uberfluss für sein Volk.29 Das

Christusgeschehen wird gedeutet als ein Spiegelbild, das Gott uns Menschen

vorhält, damit diese aus dem Fluch des Elends heraus finden. Jesus, der

vollkommen ist und somit am Reichtum Gottes partizipiert, inkarniert sich und

nimmt das Kreuz auf sich, um die Menschen aus dem Unglauben der Armut
zu befreien.30

Rezeptionsgeschichtlich geht dieses Wohlstandsevangelium zurück auf die

nordamerikanische «Word of Faith» Bewegung31 — also eigentlich die Szene der

später so genannten Teleevangelisten32 —, die das «positive Bekenntnis» vertritt,

29 Zitiert in A.F.-K. Ukah: «Those Who Trade With God Never Lose»: The Economics of
Pentecostal Activism in Nigeria, in: T. Falola (Flg.): Christianity and Social Change in Africa
(FS J.D.Y. Peel), Durham 2005, 253-274 (259).

30 Die Umdeutung und auch Unterbelichtung vor allem der Kreuzestheologie provoziert
heftige Kritik an der Wohlstandsdoktrin, und zwar nicht allein aus ökumenischen Reihen.

Jüngst ordnen baptistische Theologen aus den USA sie als Pervertierung des Evangeliums
ein: «Das Wohlstandsevangelium richtet Menschen nicht aus auf Jesus Christus. Stattdessen

richtet es sie auf die Begierde der Augen, die Begierde des Fleisches und den Stolz auf
das Leben (siehe I Joh 2,15-17). Für den Wohlstandsgläubigen bedeutet Hoffnung Erfolg,
Träume, Geld und Prestige. Das aber ist ein oberflächliches, vergängliches und schales

Verständnis der biblischen Hoffnung.» (D.W. Jones / R.S. Woodbridge: Health, Wealth
and Happiness: Has the Prosperity Gospel Overshadowed the Gospel of Christ? Grand

Rapids 2011, 86£).
31 Vgl. A. Anderson: An Introduction to Pentecostalism, Cambridge 2004, 157ff. Als theolo¬

gische Vordenker des Wohlstandsevangeliums gelten der Baptist E.W. Kenyon (1867-1948)
und der aus den Assemblies of God hervor gegangene Gründer der Word of Faith Bewegung,

ICE. Hagin (1917-2003).
32 Die Wohlstandstheologie wurde massgeblich verbreitet durch das 1973 gegründete Trinity



«Refuse to Die in Poverty!» 157

wonach das, was ich aus tiefstem Glauben bekenne, auch eintreten wird. Im
Verlauf der 1980er Jahre hielt das Wohlstandsevangelium in Afrika Einzug
über prominente Vermitder wie vor allem den nigerianischen «charismatic hero.»

Benson A. Idahosa (1938-1998). Der als Erzbischof titulierte Idahosa kann als

der theologische Lehrmeister einer ganzen jüngeren Generation afrikanischer

Gründer von Megakirchen angesehen werden, die sich — wie auch Vertreter
asiatischer und europäischer Pfingstkirchen — an Seminaren seiner Church of God
Mission International ausbilden Hessen. Seine Glaubensüberzeugung entspricht
dem Word of Faith Credo, wonach «alles dem möglich ist, der glaubt». Zu den

Möglichkeiten des Glaubens zählt er unmissverständlich den materiellen Erfolg:
«Mein Gott ist kein armer Gott.»33 Theologische Wohlstandsbotschaften ähneln

sich auf frappierende Weise, was auf die Vernetzung der Szene hindeutet. So

gründete etwa der tansanische Wohlstandsprediger Christopher Mwakasege,

Lutheraner und früherer Mitarbeiter der Weltbank, eine eigene Gemeinde, die

er Mana (Manna) Ministry nannte. In dieser Namensgebung, die auf die Speisung

des hungernden Volkes Israel in der Wüste anspielt, spiegelt sich, wie in
seinen Predigten, die doppelte Aussage: 1.) Man darf mit der Möglichkeit eines

göttlichen Wunders rechnen, und 2.): «Es ist nicht Gottes Wille, dass wir arm
sind!»34

Die afrikanische Karriere des pfingsttheologischen Konzepts von Reichtum

verlief atemberaubend steil. Sie ist eingerahmt in eine «Politique du Ventre», eine

«Politik des Bauches», die das gesellschaftliche Umfeld im Afrika der 1980er und

1990er Jahre bestimmt. Mit dieser Metapher beschreibt Jean-François Bayart35

Broadcast Network (TBC), der weltweit grössten christlichen Medienanstalt. Die
amerikanische Szene der Wohlstandsdoktrin wurde in den 1980er Jahren durch Finanz- und
Sexskandale (J. Swaggart und T. Bakker) erschüttert, erholte sich aber inzwischen wieder.
Zu den Advokaten des Wohlstandsevangeliums in den USA zählen z.B. Oral Roberts,
Kenneth Copeland, Creflo Dollar, und in abgemilderter Version auch Joyce Meyers sowie

der Afro-Amerikaner T.D. Jakes, der derzeit als «Amerikas Prediger» gehandelt wird.
33 Vgl. http://en.wiklpedia.org/wiki/Benson_Idahosa (eingesehen am 25. Oktober 2012).
34 Vgl. P. Hasu: Testimonies of Poverty and Prosperity in Tanzanian Charismatic Christiani¬

ty, in: A. Jones (Hg.): Religious Space and the Shaping of Gender Encounters in African

Christianity (Comparativ [17] 5/6), Leipzig 2007, 115-130 (124).
35 J.-F. Bayart: L'État en Afrique: La Politique du Ventre, (nouvelle édition) Paris 2006. Die

Erstausgabe dieser wegweisenden Studie über korrupte Politikeliten und Kleptokratien im

postkolonialen frankophonen Afrika erschien 1989. Die Neuausgabe von 2006 belegt mit
zusätzlichen Politikanalysen über den frankophonen Bereich hinaus dieses anhaltende

Politikgebaren, das sich wie ein Schatten über aufkeimende Zivilgesellschaften afrikanischer



158 Andreas Heuser

die Auswüchse einer dramatischen Wirtschaftskrise, die u.a. durch korrupte
Eliten und makro-ökonomische Strukturanpassungsprogramme hervorgerufen
wurde, die den ökonomischen Zerfall afrikanischer Staaten seinerzeit eher

verschlimmerten. Den Alltag unter solchen Bedingungen zu bewältigen, bedeutete

für die, die über knappe ökonomische Ressourcen verfügten, auch ein verzweifeltes

Suchen nach stabilisierenden oder werterhaltenden Massnahmen.36 In
dieser gesamtgesellschaftlichen Atmosphäre der Unsicherheit nehmen Pfingst-
theologen einen paradigmatischen Wandel ihrer Anschauung dessen vor, was —

biblisch gesprochen - des Cäsars ist, also ihrer Deutung der Welt und weltlicher

Dinge.37 Apostel Michael Ntumi, der damalige Leiter der bedeutenden Church of
Pentecost in Ghana, einer klassischen Pfingstkirche, brachte dies in einem Buch

zum Ausdruck, das er als Anleitung zu effektvollem Finanzgebaren versteht.

In diesem Buch, das den Titel «Financial Breakthrough: Discovering God's

Secrets to Prosperity» trägt, ermutigt er seine Kirche, immerhin die an Mitgliedern

stärkste Kirche in protestantischer Tradition in Ghana, zu strategischem
Weitblick in Hinsicht auf finanzielle Angelegenheiten. Nur eine finanzstarke

Kirche sei in der Lage, so Ntumi, tatkräftig in der Welt zu handeln. Ntumis
Kirchenverständnis ist deshalb bedeutsam, weil er zugleich als Nationaler Präsident

des Ghana Pentecostal Council agiert, einem organisatorischen Schirm von 188

Einzelkirchen in Ghana. Von diesen fordert er ein radikales Umdenken:

«Entgegen der Meinung vieler handelt es sich beim Thema Geld um etwas Spirituelles.

[...] Leider haben manche christlichen Zirkel eine Mauer darum gebaut. Entweder
wird das Thema verschwiegen oder es erhält eine negative Konnotation. Armut wird
fälschlich für eine (Spirituelle) Tugend gehalten und die wenigen wohlhabenden
Kirchenmitglieder für (weltlich).»38

Staaten legt.
36 Vgl. im Überblick O. Kalu: From the End of History to the Beginning of Poverty: Poverty

and Social Engagement in Contemporary African Christianity, in: K. Koschorke (Hg.):

Falling Walls: The Year 1989/90 as a Turning Point in the History of World Christianity /
Einstürzende Mauern. Das Jahr 1989/90 als Epochenjahr in der Geschichte des Weltchristentums,

Wiesbaden 2009, 177-194.
37 Die niederländischen Sozialwissenschafder Ellis und Ter Haar stellen allgemeiner fest, dass

in diesem Klima der ökonomischen Krise «Religion is becoming a fast-growing economic

activity» (St. Ellis / G. Ter Haar: Worlds of Power: Religious Thought and Political Practice

in Africa, London 2004, 137).
38 M.K. Ntumi: Financial Breakthrough: Discovering God's Secrets to Prosperity, o.O., o.D.

(gedruckt bei Pentecost Press), 9. Ntumis Buch erschien wahrscheinlich um 2003, ich er-



«Refuse to Die in Poverty!» 159

Ntumis Vision ist eine weltzugewandte Kirche, die ihre Hermeneutik des

Verdachts gegenüber materiellen Dingen ablegt zugunsten nachhaltiger Strategien
der Armutsbekämpfung. Um soziales Elend zu mindern, propagiert er den

Bau von Schulen, Hospitälern und anderer sozialer Dienste zum Allgemeinwohl.

Deswegen «verlangt Gott, dass unsere Finanzen wachsen, sich vermehren,

sich vervielfältigen, denn genug ist nicht genug.»39 Ntumi zeigt einen Wandel in
der Sozialanalyse seiner Kirche an, der sich an die Propagierung des

Wohlstandsevangeliums knüpft. Er appelliert an seine Kirche, sich zu distanzieren

von einer selbst verschuldeten Haltung der Weltflucht, sich nicht weiter in
eine in sich gekehrte Gegengesellschaft ausserhalb der Reichweite des Teufels

in der Gesellschaft zurück zu ziehen, sondern den verantwortungsvollen

Umgang mit weltlichen Dingen einzuüben. War die Schöpfung von Reichtum

vormals als Handwerk des Teufels gebrandmarkt, mutiert innerweltlicher
Erfolg nun zur legitimen Sehnsucht; er vermag Gutes zu bewirken. Nicht Geld
als solches ist dämonischer Natur, sondern allein die Besessenheit durch den

Mammon, die die soziale Verantwortung im Umgang mit Geld verschleiert.

In metaphorischer Sprache steht die Wohlstandsdoktrin für eine «Theologie
des Gewinnens» dessen, was Casars ist, aus einer Haltung des Glaubens heraus.

Das handlungsleitende Motiv, das Ntumi vorschwebt, ist der Aufbau von
sozialen Diensten im Bildungs- und Gesundheitswesen, was sehr an das Profil
historischer Kirchen erinnert.

Damit eröffnet sich eine so überraschende wie ambivalente Perspektive auf
das Wohlstandsevangelium: Seine Entdeckung durch die afrikanische Pfingst-
bewegung steht einerseits für eine ökumenisch sich öffnende Sichtweise.40

Andererseits aber kehrt das Wohlstandsevangelium eine Bibelhermeneutik um, die

sich — wie etwa in befreiungstheologischer Perspektive — an der bedingungslosen

Option für die Armen orientiert und aus dieser die politische Theologie

hielt Anfang 2004 ein druckfrisches Exemplar vom Autor.
39 Ntumi: Financial Breakthrough (Anm. 38), 102 (Hervorhebungen im Original).
40 Die ökumenische Belastbarkeit ist näherhin betrachtet in A. Heuser: On the notion of

(development) in contemporary African Pentecostal Christianity (Vortrag auf der
Konferenz des Lutherischen Weltbundes zu Religion und Entwicklung, Neuendettelsau, 23.

Oktober 2012, i.E.). Ntumi etwa studierte Theologie an der Universität Birmingham und
betonte mir gegenüber seine ökumenische Aufgeschlossenheit. Ich konnte auf Einladung
der Church of Pentecost im Januar 2004 das kirchliche Leben in Ghana aus eigener
Anschauung kennen lernen.



160 Andreas Heuser

einer Kirche des Volkes (iglesia popular) ableitet.41 Diese Fokussierung gilt den

Predigern des Wohlstandsevangeliums als Irrweg, als eine Art theologischer

Belagerung, aus der sie ausbrechen, indem sie Reichtum und Wohlstand — nicht

Armut — spiritualisieren. Armut gilt nicht mehr als Folge von «struktureller

Sünde», wie in der Befreiungstheologie; Armut gilt vielmehr als Fluch des Teufels

und dämonischer Kräfte, der auf einem einzelnen Gläubigen lastet. Die
christliche Erwartung geht nicht auf das «Reich Gottes», es ist die Verheissung

von Reichtum, die als der Segen Gottes das biblisch bezeugte Leben in Fülle

ausmalt.

Die breite Aufnahme dieser Theologie von materiellem Reichtum ist
innerhalb weniger Jahre zu einem Markenzeichen der afrikanischen Pfingstbe-

wegung geworden; von da aus ist sie gleichsam in die religiösen Repertoires
des gesamten Christentums hinein diffundiert. Wie das Beispiel des Goldenen
Zahnwunders zeigt, nistete sie sich darüber hinaus auch im öffentlichen Be-

wusstsein ein. In der akademischen Auseinandersetzung wird das Wohlstandsevangelium

sehr unterschiedlich beurteilt. Einige Beobachter erkennen in ihm
das Vehikel, das es erlaubt, gleichsam eine Art kultureller, weit über kirchliche

Sphären hinaus weisende Hegemonie aufzubauen. So deutete jüngst Birgit
Meyer, Utrechter Ethnologin, das Wohlstandsevangelium — in ihrem Fall
ghanaischer Prägung — als strategischen Baustein in einer «Pentekostalisierung des

öffentlichen Raums».42 Eine solche Lesart blieb nicht unwidersprochen. Bereits

um die Zeit des Golden Teeth Miracle fasste das in Chicago lehrende Ethnologenpaar

Jean und John Comaroff eine weltweite Verbreitung materialistisch
orientierter religiöser Bewegungen, nicht allein solche christlichen Ursprungs, ins

Auge. Diese frühen Seismographen von Reichtumsbotschaften um die

Jahrtausendwende sprechen von «okkulten Ökonomien und Wohlstandskulten»,
die eine neue Phase des Kapitalismus begleiten, den sie als «millennial capitalism»

bezeichnen.43 Hier sind riesige Finanzvolumen im Umlauf für spekulative

41 Vgl. aus der Fülle der Literatur z.B. N. Greinacher: Die Kirche der Armen. Zur Theologie
der Befreiung, München 1980, so wie P. Rottländer (Hg.): Theologie der Befreiung und

Marxismus, Münster 1987, ein Sammelband, der sich kritisch den Anfragen an die
lateinamerikanische Tradition der Befreiungstheologie seitens des römisch-kirchlichen Lehramtes

stellt.
42 B. Meyer: Going and Making Public: Pentecostalism as Public Religion in Ghana, in: H.

Englund (Hg.): Christianity and Public Culture in Africa, Athens/OH 2011,149-166 (158).
43 J.L. Comaroff / J. Comaroff: Privatizing the Millennium: New Protestant Ethics and Spi-



«Refuse to Die in Poverty!» 161

Zwecke; unsichtbares Risikokapital schafft potentiellen Reichtum. «Okkulte
Ökonomien» sind in ihren Augen gleichsam ein Uberbauphänomen der

Weltfinanzwirtschaft. Kennzeichnend für okkulte Ökonomien sind den Comaroffs

zufolge, 1.), dass sie Versprechungen materiellen Wohlstands mit göttlicher
Gunst begründen, und 2.), dass sie an Stelle von Produktion Konsumption
zelebrieren. Hinzu kommt die unmittelbare Verfügbarkeit eines Objekts der

Begierde, die direkte Verfügung über Objekte materiellen Reichtums eben

als Zeichen göttlichen Zuspruchs. Im Wohlstandsevangelium, so Comaroff/
Comaroff, «wird die sofortige Akkumulation von Reichtum synonym mit der

nicht-mediatisierten, also direkt verspürten Macht Gottes».44 In dieser spirituellen

Aufladung von Reichtum erkennen sie eine Form individuell zugeschnittener

«sakraler Konsumption»45.

Empirische Zugänge

Die Kontroverse um das Wohlstand sevangeüum bewegt sich somit zwischen

den beiden Polen einer «Pentekostalisierung des öffentlichen Raums» und

einer «okkulten Ökonomie» des Spätkapitalismus. Bewähren sich diese Katego-
risierungen empirisch? Zur Beantwortung dieser Frage muss dem Wohlstandsevangelium

in unterschiedlichen sozialen Kontexten nachgegangen werden.

Mit diesem empirischen Zugang lässt sich heraus arbeiten, was Pfingstkirchen
in diesen Kontexten unter materiellem Reichtum verstehen. Wie setzt sich dies

um in soziale Praxis der Armutsüberwindung?
So fremdartig das Golden Teeth Miracle daherkommt, in der Religions- und

Kirchengeschichte Afrikas hat die Idee, dass Reichtum sich einer Beziehung
mit der unsichtbaren Welt verdankt, nichts Fremdartiges.46 Die Genealogie
solcher Vorstellungen führt zunächst in den Kosmos afrikanisch-traditionaler

Religionen. Hier werden — im kursorischen Uberblick — religiöse Vollzüge,

göttliches Wirken insgesamt mit einem Uberfluss an Leben gleich gesetzt. Die
hier durchscheinende These einer Kontinuität in der «Ökonomie des Heiligen»

rits of Capitalism in Africa, and Elsewhere, in: D. Chidester / A. Tayob / W. Weisse (Hg.):

Religion, Politics, and Identity in a Changing South Africa, Münster/New York 2004, 24-

43.
44 Comaroff / Comaroff: Privatizing the Millennium (Anm. 43), 37.
45 Comaroff / Comaroff: Privatizing the Millennium (Anm. 43), 35.
46 Vgl. Elks / Ter Haar: Worlds of Power (Anm. 37), 125.



162 Andreas Heuser

gilt auch hinsichtlich afrikanischer Missionsgeschichte, allerdings mit
modernitätstheoretisch wichtigen Zusätzen. Das Missionschristentum propagierte im
19. Jahrhundert, insgesamt gesehen, ökonomische Prosperität zur «Erlösung
Afrikas». Die «zivilisatorische Mission» verwob sozialen Erfolg, materiellen

Fortschritt und technologische Innovationen; die «gute Botschaft» verschwis-

terte sich zudem mit einem neuen Arbeitsethos. Konversion zum Christentum
bedeutete in dieser Ära auch, Mitglied einer kommerziellen, allmählich
prosperierenden agrarischen Gemeinschaft zu werden.47 Kurz: Neben der «Heiligen
Schrift» verehrten die Christen der Missionsgesellschaften den «Pflug» als das

klassische Symbol des Christentums.48 Bis heute wirkt diese signifikante
Identifizierung des historischen Christentums mit ökonomischer Entwicklung nach,

erschliessen ökumenische Kirchenpartnerschaften den Zugang zu Ressourcen,

um soziale Dienstleistungen anzubieten und relevante Sektoren des öffentlichen

Lebens in vielen afrikanischen Staaten funktional zu erhalten. Die Frage

drängt sich auf: Wenn denn das Wohlstandsevangelium auf einer Kontinuitätslinie

einzuzeichnen ist, die in die allgemeine afrikanische Religionsgeschichte

weist, schert es nicht mit seinem frischen Symbol, den «Goldenen Zähnen»,
zumindest aus diesem missionschristlichen Resonanzraum des «Symbols des

Pflugs» aus? So jedenfalls fasst der britische Religionssoziologe Paul Gifford
die Wohlstandsdoktrin auf, die er seit den frühen 1990er Jahren porträtiert.
Die Wohlstandsprediger missachten, so Gifford, elementare Parameter sozialen

Wandels wie Eigeninitiative, Selbstwertgefühl, Zielorientierung, Verant-

wortungsbewusstsein und Autonomie — mithin Schlüsselkategorien auch der

Dies ist ein gut erforschtes Feld der Missionsgeschichte, vgl. hinsichtlich der Basler Mission

in Ghana R. Addo-Fenning: Christian Mission and Nation-Building in Ghana: An
Historical Evaluation, in: J.L. Cox / G. Ter Haar (Hg.): Uniquely African? African Christian

Identity from Cultural and Historical Perspectives, Trenton/Asmara 2003, 193-212.

Der «Pflug» umschreibt die doppelte Zentralität der Landwirtschaft im Rahmen der

Missionsgeschichte wie auch in der Kolonialgeschichte Afrikas. Robert Moffat, Pioniermissionar

des frühen 19. Jahrhunderts im südlichen Afrika, erhob den «Pflug» zum Symbol der

inneren Verknüpfung von Konversion zum Christentum, abendländischer Zivilisation und

agrokultureller Innovation. In einem Bericht aus dem Jahr 1842 lässt er seine Leserschaft

wissen, dass er und seine Mitstreiter «die Hand an den Pflug legten», um dadurch die spröde

afrikanische Erde «für eine reiche Ernte von unsterblichen Seelen» zu bereiten (zitiert in

].L. Comaroff / J. Comaroff: Of Revelation and Revolution: The Dialectics of Modernity
on a South African Frontier, vol. 2, Chicago 1997, 121).



«Refuse to Die in Poverty!» 163

Armutsminderung.49 Gifford hat in jüngster Zeit diesen skeptischen Zugang
etwas abgemildert, beharrt jedoch im Wesentlichen auf seiner Einschätzung.

Allerdings mahnen empirische Befunde zu einem vorsichtigeren Urteil. Da die

Pfingstbewegung in Afrika noch immer ein vorwiegend urbanes Phänomen ist,
kommen hier einige Kontexte der Urbanität zum Vorschein.

Theologie des Uberlebens

Ein erster sozialer Kontext führt in verarmte Townships und in Slums afrikanischer

Grossstädte. Die Ergebnisse der insgesamt noch immer seltenen Studien

zu Kirchen in Slums etwa in Nairobi und zu informellen Ansiedlungen in Durban

besagen, dass die «Theologie des Gewinnens» nicht immer in sensationeller

Textur daherkommt.50 In diesen prekären Kontexten gerät die Verheissung von
Reichtum zur nach aussen wenig spektakulären Botschaft der Sicherung von
Grundbedürfnissen. Pfingstkirchen in den Slums stellen sich Problemen urbaner

Migration. Es sind kleine, auf sich selbst gestellte Kirchen mit kaum mehr
als zwanzig bis dreissig Mitgliedsfamilien. Einige dieser Kirchen bilden

Hilfsnetze, wie z.B. die enorm wichtigen Begräbnisvereine, bieten kleine Stipendienfonds

zur Unterstützung schulischer Ausbildung oder Notfallkomitees. Hier
und da gibt es Nachbarschaftshilfen zur Integration von ländlichen Migranten
und Migrantinnen in einem für sie ungewohnt komplexen städtischen Umfeld.

Diese kleinen Kirchen schulen den bewussten Umgang mit geringfügigen
Ressourcen, raten ihren Gläubigen in den Slums, sich zu bilden, sich selbst zu

disziplinieren in innerweltlicher Askese, Belohnungen für erreichte Leistungen
aufzuschieben — die sogenannte «delayed gratification.» — und so schmale Pfade,

die aus der Armut führen, zu beschreiten. Tatsächlich verschafft ihnen ihr
asketischer Lebensstil nicht selten komparative Vorteile auf dem hart umkämpften
städtischen Niedriglohnsektor.51 Die transformative Bedeutung kleinräumli-

49 P. Gifford: Christian Fundamentalism and Development in Africa, Review of African Po¬

litical Economy 52 (1991) 9-20 (10).
50 Vgl. P. Gifford: Christianity, Politics and Public Life in Kenya, London 2009, 103ff. Gif-

ford fasst hier die Studie von Colin Smith «A Missiological Study of Pentecostal Churches
in an Informal Settlement in Nairobi, Kenya» (unveröff. PhD, University of South Africa
2007) zusammen.

51 Diese Merkmale charakterisieren kleine urbane Gemeinden und Kirchen und sind belegt
etwa durch empirische Studien, die in den 1990er Jahren in Südafrika durchgeführt wurden,

vgl. C. Cross / G.C. Oosthuizen / S. Bekker / J. Evans: Rise Up and Walk: Develop-



164 Andreas Heuser

cher Pfingstkirchen urbaner Randzonen auf Arbeitsethos, Werthaltungen und
Lebensstil ihrer Mitglieder erinnert an die Herausbildung dessen, was Max
Weber ein Protestantisches Arbeitsethos nannte.52 In den Slums kodiert Reichtum

eher die Möglichkeit, ein einigermassen entlastetes Leben zu führen, in
dem nicht die bedrängenden Alltagssorgen Überhand nehmen. Es geht um die

Sicherung von Grundbedürfnissen im sozialen Nahbereich, die nahezu täglich
in Frage stehen. Bei dieser Variante des Wohlstandsevangeliums kleiner
Kirchen in den Slums handelt es sich nicht um eine lauthals auftretende «Theologie

des Gewinnens», sie ist eine zurückhaltende «Theologie des Überlebens».53

«Fortschrittliche» Pfingstbewegung

In einem weiteren städtischen Kontext, nämlich in den Milieus von sozial auf-

stiegs- und bildungsorientierten Pfingstkirchen, bildet sich eine Strömung der

Pfingstbewegung heraus, die sich durch eine aktive Sozialarbeit auszeichnet.
Donald Miller und Tetsunao Yamamori kennzeichnen diese Strömung innerhalb
der globalen Pfingstbewegung als fortschrittlichen, «jprogressive Pentecostalism,»,54

Sie beschreiben in ihrer Studie eine Welt der «religiösen Unternehmer». Es

handelt sich um finanziell potente Kirchen, die Radio- und TV-Kanäle besit-

ment and the African Independent Churches in Durban (unveröffentlichter Bericht der
Rural Urban Studies Unit und des Forschungsinstituts für Neue Religiöse Bewegungen
und Unabhängige Kirchen [NERMIC] im Auftrag des Department of Development Aid,
Durban 1992, 21-27); siehe auch die in ihren Ergebnissen vergleichbare Zusammenfassung
einer Studie in Townships von Pretoria von A. Anderson (with S. Otwang): Tumelo: The
Faith of African Pentecostals in South Africa, Pretoria 1993, 61.

52 Dies bekräftigt Peter L. Berger <expressis verbis> u.a. mit Blick auf die Pfingstbewegung in
lateinamerikanischen Slums, vgl. PL. Berger: Introduction: The Cultural Dynamics of
Globalization, in: PL. Berger / S. P. Huntington (Hg.): Many Globalizations: Cultural Diversity
in the Contemporary World, Oxford 2002, 1-16 (8). Zur Protestantischen Ethik vgl. aus

der Fülle der Literatur G. Pfleiderer: Max Webers These und ihre Aktualität. Bemerkungen
und Beobachtungen nach einhundert Jahren «Protestantische Ethik», in: G.Pfleiderer / A.
Heit (Hg): Wirtschaft und Wertekultur(en). Zur Aktualität von Max Webers protestantischer

Ethilo, Zürich 2008, 21-33.
53 Gegen Meyer stellt Harri Englund heraus, dass es sich insgesamt um eine «Sehnsucht nach

Sicherheit mehr denn nach Wohlstand» handelt, die «die pfingstliche Imagination anreizt»,
H. Englund: Introduction: Rethinking African Christianities Beyond the Religion-Politics
Conundrum, in: H. Englund (Hg.): Christianity and Public Culture in Africa, Athens/OH
2011,1-24 (17).

54 D.E. Miller / T. Yamamori: Global Pentecostalism. The New Face of Christian Social

Engagement, Berkeley/Los Angeles/London 2007, 2.



«Refuse to Die in Poverty!» 165

zen und Massenevangelisationen (sog. Crusades) durchführen, religiose
Literatur produzieren und Kirchenmusik verkaufen. Ihre organisatorische Stärke

möchten sie zeigen durch Sozialprogramme, die sich an die Armen richten.

Methodisch gleicht das Vorgehen Miller/Yamamoris einer Forschungsodyssee,
die kaum Zeit einräumt für eine «dichte Beschreibung» (Clifford Geertz) des

Sozialprofils der progressiven Pfingstbewegung.55

Die gesteigerte Sensitivität für soziale Verantwortung innerhalb dieses

Strangs der Pfingstbewegung lässt sich näher beleuchten anhand von Fallstudien

aus Südafrika. Eine repräsentativ angelegte Untersuchung aus jüngster Zeit
streicht das soziale Kapital der Pfingstbewegung im Post-Apartheid-Südafrika
heraus.56 Das von Helga Dickow (Freiburg i.Br.) verantwortete Datenmaterial

belegt, dass das Verhältnis von sozialem Engagement und religiösem
Selbstverständnis der Mitglieder von sozial aufstiegsorientierten Pfingstkirchen sich

nicht signifikant unterscheidet von dem von Mitgliedern anderer Kirchen. Im
Vergleich zur Gesamtbevölkerung weisen sich Pfingstkirchen in industriellen,

bevölkerungsstarken Ballungsräumen sogar durch ein sehr viel höheres Be-

wusstsein für die Thematik der Armut und Armutsbekämpfung aus. Sie setzen

dies um in vielschichtige Sozialprogramme, die, so Dickow, «erstaunlich
modern» sind und «die soziale Not» angehen.57

Dieser Befund widerspricht stereotypen Charakterisierungen der
südafrikanischen Pfingstbewegung als gesellschafts- wie sozialpolitisch irrelevant, die

das kollektive Gedächtnis in Südafrika, einem langgezogenen Echo des struggle

discourse gleich, nachhaltig prägen. Demgegenüber beschreibt Ezekiel Mathole,
führendes Mitglied und Pfarrer der Grace Bible Church, einen «bemerkenswerten

Wandel» innerhalb der südafrikanischen Pfingstbewegung im Zuge des politischen

Wandels seit 1994, dem Jahr der ersten allgemeinen Wahlen in Südafri-

55 Miller und Yamamori bereisten zwanzig Länder in Asien, Lateinamerika, Afrika und Ost¬

europa in lediglich vier Jahren.
56 Vgl. H. Dickow: Religion and Attitudes towards Life in South Africa: Pentecostals, Cha-

rismatics and Reborns, Baden-Baden 2012. Die Studie beruht auf einer repräsentativen
Stichprobe unter der Gesamtbevölkerung Südafrikas, die korreliert wird mit Daten der
<Grace Bible Church) (s.u.).

57 H. Dickow (in Zusammenarbeit mit P. Bauerle, T. Hanf und V. Möller): Religion und Le¬

benseinstellungen in Südafrika. Pfingstkirchen, Charismatiker und «Wiedergeborene»
(Forschungsergebnisse, Nr. 3, wiss. Arbeitsgruppe für weltkirchliche Aufgaben der Deutschen

Bischofskonferenz), Bonn 2012, 27. Vgl. auch H. Dickow: Strebsam und Gemeinschafts-
orientiert. Neue Pfingstkirchen in Südafrika, HerKorr 65 (2011) 475-479.



166 Andreas Heuser

ka. Entgegen der ihr zugeschriebenen sozialen Gesichtslosigkeit stelle sich die

südafrikanische Pfingstbewegung in grossen Teilen den kontextuellen
Herausforderungen von «Armut, HIV/AIDS und moralischer Degeneration».58 Diese

sozialen Dimensionen gewinnen sicherlich an Aussagekraft vor dem Hintergrund

einer Gesellschaft mit einer der weltweit höchsten HIV-Infektionsraten
und in der fast jeder zweite Südafrikaner auch heute unterhalb der Armutsgrenze

lebt. Wie setzt die Grace Bible Church, die vorwiegend in urban-industri-
ellen Milieus in Gauteng verbreitet ist und die ihren Hauptsitz in Soweto hat,

ihr Bekenntnis zur Armutsbekämpfung um? Mathole listet eine ganze Reihe

von «social ministries.» auf, also sozialen Diensten in kirchlicher Trägerschaft und
diakonischen Nachbarschaftsprojekten. Darunter finden sich z.B. Essensausgaben

an Bedürftige, HIV/AIDS-Projekte, Alphabetisierungsinitiativen oder

auch die Unterstützung von älteren Menschen und jugendlichen Opfern von
Vergewaltigungsdelikten.39

Diese Breite an sozialen Diensten einer Kirche, die erst 1984 gegründet
wurde, ist beeindruckend. Allein über ihre tatsächliche Umsetzung spricht
Mathole nicht klar. Strukturelle Fragen der Armutsbekämpfung, sozialer

Gerechtigkeit oder gesellschaftlicher Partizipationschancen, das was ökumenische

Kirchen als advocacy bezeichnen, bleiben übrigens unerwähnt. Zu denken geben
sollte ein Teilergebnis der Dickowschen Studie, dass nämlich Pfingsder in ihren
Sozialinitiativen eine Binnenperspektive einnehmen und kein allzu ausgeprägtes

Vertrauen in eine Zusammenarbeit mit ausserkirchlichen Akteuren zeigen:
«Sie tendieren dazu, sich näher zu ihren pfingstiichen Geschwisterkirchen zu

gruppieren.»60 Folglich dürfte der Grad an Vernetzung mit anderskirchlichen

Initiativen, mit staatlichen und auch nicht-staatlichen Organisationen zur
Armutsbekämpfung gering sein. Dieser Eigensinn der progressiven Pfingstkir-
chen wirkt sich hinderlich aus hinsichtlich der Implementierung ihrer sozialen

Projekte. Miller/Yamamori bescheinigen den progressiven Pfingstkirchen eine

organisatorische Unerfahrenheit bezüglich ihrer sozialen Praxis. Sie sprechen

58 E.M.K. Mathole: Beyond Common Stereotypes about the Pentecostal-Charismatic Evan¬

gelicals in South Africa, in: H. Dickow / A. Heuser (Hg.): Religion on the Move: Exploring
Passages in South African Christianity, Byblos 2008, 59-75 (63).

59 Mathole: Beyond Common Stereotypes (Anm. 58), 72. Die Liste entspricht der Agenda der
Grace Bible Church, die Mathole als beispielhaft für die südafrikanischen «fortschrittlichen

Pfingstkirchen» sieht.
60 Dickow: Religion and Attitudes (Anm. 56), 193.



«Refuse to Die in Poverty!» 167

angesichts solch organisationssoziologischer Verwundbarkeit von einer «heroischen

Intensität»61, mit der sie ein soziales Profil etablieren. Diese Beobachtung
lässt Raum für ganz unterschiedliche Deutungen: In einer milden Lesart meint
«heroische Intensität» ein instabiles Anwendungsprinzip, das bei einer hohen

Motivation dem Prinzip von Versuch und Irrtum gehorcht. Kurz: Es fehlt
nicht an sozialem Engagement, aber es fehlt an institutioneller Routine, um
soziale Projekte effizient anzugehen; sie ist erst noch im Entstehen begriffen.
In einer scharfen Lesart bezieht sich die «Verwundbarkeit» auf eine systemisch

dys funktionale Anlage solcher Wohlstandskirchen. Der Afrikasoziologe Ason-
zeh Ukah spricht in seinen Untersuchungen zu nigerianischen Pfingstkirchen

von einer «heiligen Geheimniskrämerei» (.sacred secrecy) jener Wohlstandsapostel,

die ihre Kirchen im Sinne eines «Geschäftsimperiums» leiten und keine

administrative Kontrolle über Finanzflüsse zulassen.62 Folgt man dieser

Argumentation, dann wäre das ineffiziente und intransparente Management sozialer

pfingstkirchlicher Projekte also gewollt und geduldet.
Mithin fällt das Resümee zur <<progressiven Pfingstbewegung» und deren

Projekten der Armutsbekämpfung zwiespältig aus. Armutsbekämpfung gehört
mittlerweile zum Selbstbild der Pfingstbewegung, die sich mit einem
facettenreichen diakonischen Engagement im sozialen Nahbereich präsentiert.
Diese Eigendarstellung weist einen Ausweg aus dem gesellschaftspolitischen
Abseits, in dem sich die Pfingstbewegung insgesamt lange bewegt hat. Nach
den Erkenntnissen der bisher vorliegenden Fallstudien ist dieses Selbstporträt
ein Stück weit auch von Wunschdenken bestimmt, denn die soziale Praxis der

progressiven Pfingstbewegung erzielt gemessen daran bis jetzt eine eher

bescheidene Wirkung auf lokaler Ebene.

Transnationale Vernetzung

Trügt der Anschein nicht, dann ist die Optimierung der social ministries als

Anliegen in dem nun zuletzt betrachteten Kontext identifiziert, nämlich in der

transnationalen Szene der Pfingstbewegung. Insbesondere nutzen
nordamerikanische progressive Pfingstkirchen ihre Kontakte nach Afrika, um speziell
die organisatorische Verfasstheit einzelner Kirchen zu verbessern. Ihr primäres
Interesse liegt auf der Ausbildung von kirchlichem Führungspersonal. Eines

61 Miller / Yamamori: Global Pentecostalism (Anm. 54), 128.
62 Ukah: Those Who Trade With God (Anm. 29), 272.



168 Andreas Heuser

dieser Projekte ist das sog. PEACE Projekt, das in seiner Pilotregion Ostafrika

in den letzten Jahren eine erhebliche Ausstrahlung entfalten konnte. PEACE
steht für: Plant a church — Equip local leaders — Assist the poor — Care for
the sick — und schliesslich: Educate the next generation. Initiiert wurde das

PEACE Projekt von der in Kalifornien ansässigen Saddleback Church, die von
Rick Warren geleitet wird/'3 Dieser ist mittlerweile auch im deutschsprachigen
Raum durch verschiedene Veröffentlichungen wie den Bestseller «The Purpose

Driven Life» (Leben mit Vision) bekannt geworden, die das Prinzip seiner Initiative

propagieren. Das Projekt vertritt Ideen und Organisationsprinzipien, die

direkt aus der Welt der Wirtschaft entlehnt sind. Es geht darum, modernste
Methoden des Managements in kirchliche Strukturen zu übertragen. Zu diesem

Zweck werden Seminare in theologischen Ausbildungsstätten angeboten und

Konferenzen abgehalten. Dank eines Schneeballsystems werden etwa in Kenia

pro Jahr ca. 200.000 Menschen durch diese Kurse erreicht. Das Kursmaterial

beinhaltet Module zu Marktstrategien, Prinzipien moderner Finanzverwaltung,
aber auch Investitionsstrategien und Schuldenmanagement. Die Grundabsicht
besteht darin, kirchliche Programme zielführend umzusetzen. Wie gesehen,

gehört Armutsbekämpfung zu den prioritären Sektoren des PEACE Projekts.

Zusammengefasst bedeutet dies, dass es transnationale Strömungen innerhalb

der Pfingstbewegung gibt, die unternehmerisches Handeln in kirchliches

Leben integrieren möchten, um sozial ausgerichtete Projekte zielgenauer

anzugehen. Diese Austauschprozesse zwischen ökonomischer und kirchlicher

Sphäre interpretieren Beobachter der Szene so, dass es einen Trend hin zu
einer «Business Management Christianity!>64 gibt. Dieses an privatwirtschaftlichen
Grundsätzen ausgerichtete Christentum strahlt weit über die progressiven

Pfingstkirchen hinaus und wirkt magnetisch auch auf ökumenische Kirchen
in Ostafrika.

63 Vgl. P. Gifford: Christianity (Anm. 50), 147-150. Die Saddleback Church, die der Tradition
der Southern Baptists entstammt, gehört zu den drei grössten Megakirchen der USA. Ihre
Kirchenstruktur ist an betriebswirtschaftliche Organisationsschemata angeglichen. Der
(Economist) hielt sie in einem Bericht vom 14. Juli 2005 für eine idealtypische
Freiwilligenorganisation des 21. Jahrhunderts, die z.B. eine effektive Katastrophenhilfe für die

Opfer des Tsunami 2004 über Nacht bereit stellen konnte, http://www.economist.com/
node/4148899 (eingesehen am 25. Oktober 2012).

64 P. Gifford: Christianity (Anm. 50), 146.



«Refuse to Die in Poverty!» 169

Schluss

Armutsüberwindung ist eine Leitperspeküve für verschiedene afrikanische

Religions- und Christentumsvarianten. Im breiten und an Bedeutung gewinnenden

Spektrum der afrikanischen Pfingsthewegung hat sie einen theologischen

Paradigmenwechsel ausgelöst, hin zum Wohlstandsevangelium. Die Pfingstbe-

wegung vollzieht den Wechsel von ihrer klassischen Position der Nicht-Einmischung

in weltliche Dinge hin zu einer Gesellschaftsorientierung, die auch ein

aktives Sozialprofil einschliesst; damit will sie dem «Fluch» der Armut begegnen.

Die Wohlstandstheologie lehnt eine Spiritualisierung von Armut ab und
erhebt die Ausrichtung an materiellem Reichtum zur christlichen Tugend. Diese

wird allerdings je nach sozialem, genauer: urbanem Kontext unterschiedlich

konnotiert; sie hinterfragt die bisher im Raum stehenden Deutungsversuche,
die sich in Thesen einer «okkulten Ökonomie» und einer «Pentekostalisierung
des öffentlichen Raums» niederschlagen. Der hier begangene Weg über
empirische Zugänge verlangt nach einer differenzierteren Beschreibung der

alltagspraktischen Bedeutung des Wohlstandsevangeliums gerade auch hinsichtlich
der Frage der Armutsüberwindung in Afrika. In den Slums der Grossstädte

entfalten kleine Pfingstgemeinden eine Theologie des Überlebens, die wenig

gemein hat mit der Vorstellung einer kulturellen Hegemonie im öffentlichen
Raum. In aufstiegsorientierten Milieus städtischer Mittelschichten entdeckt

insbesondere eine Strömung der sog. progressiven Pfingstbewegung soziale

und diakonische Projekte der Armutsüberwindung. In diesen Sektoren kommt
es zu transnationalen Verflechtungen, die - dem sofortigen Konsumptions-
imperativ «okkulter Ökonomien» zuwider laufend - eine auf Langfristigkeit
angelegte Armutsbekämpfung anvisieren. Daher finden diese Initiativen ein

Echo in ökumenischen Kirchen. Zuschreibungen von fehlender Eigeninitiative

oder mangelndem Selbstwertgefühl müssen sich den Anfragen der bislang

einzigen repräsentativen Studie zu Werthaltungen von Mitgliedern südafrikanischer

Pfingstkirchen stellen, die solche Annahmen widerlegt. Gläubige in

Pfingstgemeinden Sowetos — und, wie zu vermuten steht, auch der Gemeinde
des ominösen Goldzahnwunders in Pretoria — fühlen sich «weniger machtlos,
haben geringere Zukunftsängste und sind leichter gewillt, gesellschaftlichen
Wandel zu akzeptieren» als Personen aus dem nicht-pfingstlichen Vergleichs-



170 Andreas Heuser

sample.65 So viel scheint gewiss: Die von den Vereinten Nationen ausgerufenen

quantitativen Millenniumsziele sind nach allen zur Verfügung stehenden

Erkenntnissen bis 2015 unerreichbar. Die Weltgesellschaft bleibt weiterhin

durch charakteristische strukturelle Ungleichheiten gespalten. Ungeachtet
einer zuletzt festzustellenden Ausdifferenzierung der Weltgesellschaft zeigen
die Zwischenberichte der Vereinten Nationen zum Stand der Millenniumsziele,

dass die Überwindung von Armut wohl auch in langfristiger Perspektive
durch die ungleiche Eröffnung von Lebenschancen überschattet bleibt. In der

sachlichen Beschreibung weltweiten Elends heisst dies, dass der Zugang zu
Basisressourcen wie etwa Bildung, Gesundheit oder Arbeit äusserst ungleich verteilt

bleibt, eine Asymmetrie, die sich verschärft hinsichtlich der Aspekte von
gender oder der Ausgangskontexte von Stadt und Land. Bei der Betrachtung der

Wirtschaftsmisere afrikanischer Länder gibt es zudem endogene Faktoren wie

instabile demokratische Transitionsprozesse oder plündernde Staatseliten, die

aussichtsreiche Szenarien einer Armutsüberwindung eintrüben. Auf
weltgesellschaftlichem Parkett zeigen sich äusserst drastische Umbrüche im Aufstieg
wie auch im Abstieg von Ländern auf der Entwicklungsskala, die keine

entwicklungstheoretische Prognose noch vor zwei Jahrzehnten in Rechnung
gestellt hätte. Solche realistischen Gemälde verbieten allzu optimistische
Schlüsselformeln zur Armutsüberwindung. Angesichts dieser Gegenwartssignatur,
in die Vermutungen über Wege zur Armutsbekämpfung mehr denn

entwicklungspolitische Nachweise einzuzeichnen wären, bleiben zunächst, in Anlehnung

an den Rostocker Entwicklungstheoredker Gerald Braun, «zwei triviale
Erkenntnisse»: Armutsüberwindung in Afrika ist ein «langfristiger historischer

Prozess, der von außen nur marginal beeinflusst werden kann»; Armutsüberwindung

«ist stets Entwicklung von Menschen mit Menschen. Nicht weniger
— aber auch nicht mehr.»66 Brauns nichts weniger als wagemutige Reduktion

von Komplexität bietet an, gleichsam ein Fenster auf eine dritte Erkenntnis zu
öffnen. Diese dritte Erkenntnis, die aus bisherigen entwicklungstheoretischen

Erkenntnisprozessen wie auf den Schauplätzen der Entwicklungspraxis
ausgeschlossen war, ist weniger trivial: Armutsüberwindung ist unbedingt an religiös

65 Vgl. Dickow: Religion and Attitudes (Anm. 56), 193.
66 G. Braun: Die Dritte Welt in der Weltgesellschaft (Rostocker Beiträge zur Regional- und

Strukturforschung, Nr. 23), Rostock 2012, 7. Braun bezieht sich hier allgemeiner auf die

Thematik von «Entwicklung».



«Refuse to Die in Poverty!» 171

begründete Welthaltungen zu koppeln, die für Menschen (nicht nur) in Afrika

enorme Aussagekraft haben; die hohe Plausibilität religiöser Welterschliessung
im Leben der Menschen stellt ein Mobilisierungsreservoir zur Armutsüberwindung

bereit. Das hier in Betracht gezogene Wohlstandsevangelium kann
zumindest in einigen seiner Versionen mithelfen, ein soziales Kapital aufzubauen,
das auch hinsichdich der von Rainer Tetzlaff eingeklagten Ajro-Responsibility für
die Armutsbekämpfung notwendig ist.

Abstract

Armutsüberwindung gilt als ein vorrangiges Ziel internationaler Politik. Dabei werden

religiöse Zusammenhänge nach wie vor zu wenig beachtet. In Afrika ist die Pfingst-
bewegung wesentlich mit Visionen des sog. Wohlstandsevangeliums zu einem
dynamischen Faktor der Religionslandschaft heran gewachsen. Sie stellt Armut als Fluch dar

und stellt Visionen von materiellem Reichtum als göttliche Gnadenerweise hin. Diese

Wohlstandsdoktrin bestimmt inzwischen öffentliche Diskurse mit. Die Pfingstbewe-

gung in Afrika breitet sich bisher vorwiegend in einem Urbanen Umfeld aus. Durch
empirische Zugänge kommen unterschiedliche soziale Kontexte zum Vorschein, in
denen sich verschiedene Varianten des Wohlstandsevangeliums ausbilden. In von
Verarmung geprägten Slums und Townships entwickelt sich aus dem Wohlstandsevangelium

eine Theologie des Überlebens. In sozial aufstiegsorientierten Kontexten bildet
sich ein Strang der progressiven Pfingstbewegung aus, die Anstrengungen unternimmt,
ausdifferenzierte social ministries zu unterhalten. Über transnationale Netzwerke, die
insbesondere von amerikanischen Wohlstandskirchen angeregt sind, entwickelt sich eine

sog. «.Business Managtnent Christianity» heraus, die betriebswirtschaftliche Konzepte mit
dem Ziel der Armutsminderung in kirchliches Handeln überträgt.

Andreas Heuser, Basel


	"Refuse to Die in Poverty!" : Armutsüberwindung und Varianten des Wohlstandsevangeliums in Afrika

