Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 1-2

Artikel: "Refuse to Die in Poverty!" : Armutsiberwindung und Varianten des
Wohlistandsevangeliums in Afrika

Autor: Heuser, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877662

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Refuse to Die in Povertyl»

Armutsiiberwindung und Varianten des
Wohlstandsevangeliums in Afrika'

Armutsiiberwindung und afrikanische Pfingstbewegung
Armutsiberwindung gilt in der internationalen Politik nach wie vor als win-
schenswert und machbar. Die gegenwirtige Debatte iiber «das Ende der
Armut» in der Welt hat neue Dringlichkeit erfahren nicht zuletzt durch die
Vereinten Nationen mit ihren Millenniums-Entwicklungszielen, die u.a. die
Halbierung von Armut bis zum Jahr 2015 zum Ziel haben.? Auch der Ent-
wicklungstheoretiker Peter Molt vertrat unlangst die These, im Mittelpunkt der
internationalen Politik stiinde

«die immer dringlicher werdende Frage der weltweiten Armut. Das eigentliche Kern-
problem fiir die Zukunft ist nicht der weitere Fortschritt fir den «eichen Teil der
Menschheit, sondern die Frage, wie sich eine Weltgesellschaft gestalten lisst, in der
die Mehrheit der materiell armen Menschen ihren Platz haben und menschenwiirdig
leben konnen.»?

In einer Zwischenbilanz der Millenniumsziele zieht der Hamburger Politologe
Rainer Tetzlaff ein erntichterndes Fazit: die Hoffnung auf soziale und 6kono-
mische Umsetzung der Millenniumsziele liege in den Handen eines «Kartells
der guten Absichten», denn noch immer eile die Aufforderung zur Uberwin-
dung der «weltweiten Armut durch socal engineering unseren Fihigkeiten und
Méoglichkeiten ihrer praktischen Implementierung voraus».* Geradezu depri-

Leicht uiberarbeitete und aktualisierte Fassung meiner Antrittsvorlesung an der Theologi-
schen Fakultit der Universitdt Basel vom 6. November 2012.

Hier kann nicht weiter auf die verwickelte Begriffsgeschichte eingegangen werden; nur
soviel: Die Vereinten Nationen definieren Armut als Zustand, in dem Menschen mit einem
Einkommen von weniger als 1,25 US-Dollar pro Tag auskommen miissen. Zu den aktu-
ellen Prognosen hinsichtlich der UN-Entwicklungsziele vgl. http://wwwun.org/Depts/
german/millennium/mdg_report%202012_german.pdf.

Zitert in: R. Tetzlaff: Armutsminderung in der Dritten Welt: Moralische Verpflichtung
oder politische Illusion? in: T. Hanf / H.N. Weiler / H. Dickow (Hg.): Entwicklung als
Beruf (I'S P. Molt), Baden-Baden 2009, 473-484 (474).

¢ Tetzlaff: Armutsminderung (Anm. 3), 473. Ich danke an dieser Stelle Rainer Tetzlaff, der
mit ein unaufdringlicher, in seiner interdisziplindren Offenheit vorbildgebender Lehrer in

ThZ 1.2/69 (2013) S. 146-171



«Refuse to Die in Povertyl 147

mierend wirkt sein Urteil gegeniiber — wie er meint — «leichtfertig in den Raum
gestellte(n) Hoffnungen, diesmal den Hunger in der Welt besiegen zu kénnen»
in Bezug auf Afrika. Dafiir gebe «es aus afrikanischer Sicht nicht die geringsten
Aussichten».” Diesen Afro-Pessimismus bezieht er auf die Differenz zwischen
Reformnotwendigkeit (den Vorgaben von «guter Regierungsfithrungy) und
deren Realisierungschancen, die wesentlich an der Korruption zerbrechen. In
Folge dessen bleiben, so die Analyse Tetzlaffs zur Politikperformanz afrikani-
scher Staaten zur Armutsminderung, die verschiedenen externen staatlichen
wie auch zivilgesellschaftlichen Hilfsprogramme insgesamt weit hinter den an
sie gekniipften Erwartungen zuriick. Allerdings setzt er auf Gegenimpulse,
die eine allzu leicht sich breit machende resignative Haltung durch positive
Trends aufweichen. In einem Ausblick ruft Tetzlaff schliesslich dazu auf, dem
Afro-Pessimismus eine «Afro-Responsibility», eine Afrika-Verantwortlichkeit ent-
gegenzuhalten. Er fordert damit erginzende und neue Méglichkeiten der Ar-
mutstiberwindung in Afrika ein.’

In dieser Suchbewegung kommt es neuerdings zur genaueren Entdeckung
von Religion und religiés motivierten sozialen Akteuren auch in entwicklungs-
politischen Diskursen. Im Anschluss an das Max Webersche Diktum von
der «Entzauberung der Welt» wurde der Zusammenhang von Religion und
Entwicklung tber Jahrzehnte hinweg — zumindest in unseren Breitengraden
— weitgehend ausgeblendet. Nunmehr beschreiben Religionssoziologen wie
Peter Berger, der in der Weberschen Tradition steht, eine «Desikularisierung
der Welty'. In diesem Umdenkprozess wichst die Neugierde auf religicse Welt-
bilder und Gestaltungskrifte, die zumal in afrikanischen Kontexten eine wohl
nicht zu verkennende Rolle spielen.®

Internationaler Politik gewesen ist.
’ Tetzlaff: Armutsminderung (Anm. 3), 478.
Tetzlaff: Armutsminderung (Anm. 3), 482f. Insgesamt besehen stimmt Tetzlaffs exvre, das
aus der analytischen Komplexitit afrikanischer Gesellschaftsverhiltnisse heraus die Suche
nach Auswegen anstrebt, kaum in den Chor der Afro-Pessimisten ein, vgl. nur das Leht-
buch R. Tetzlaff / C. Jakobeit: Das nachkoloniale Afrika. Politik — Wirtschaft — Gesell-
schaft, Wiesbaden 2005, 245-274.
! Vgl. PL. Berger (Hg): The Desecularization of the World. Resurgent Religion and World
Politics, Grand Rapids 1999.
Eine gewinnbringende Lektiire verspricht die im deutschsprachigen Raum noch immer
singulir stehende Finfiihrung in religise Weltbilder in Afrika: T. Sundermeier: Nur ge-
meinsam konnen wir leben. Das Menschenbild schwarzafrikanischer Religionen, Gi-



148 Andreas Heuser

Ich werde im Folgenden auf einige Impulse zur Armutsiiberwindung ein-
gehen, die sich in verschiedenen Versionen des zeitgenossischen afrikanischen
Christentums abzeichnen. Ein Schwerpunkt liegt dabei auf der Pfingstbewe-
gung, die derzeit die Religionstopographie nicht nur des afrikanischen Kon-
tinents geradewegs umwalzt. Das weite Spektrum der Pfingstbewegung hat
Anlass zu recht umstrittenen typologischen Klassifikationen gegeben. In der
Pfingstbewegung verbinden sich klassische, institutionalisierte Pfingstkirchen
mit Teilen der Afrikanischen Unabhingigen Kirchen, charismatische Erneue-
rung in 6kumenischen Kirchen mit neopfingstlerischen Netzwerken und tber-
konfessionellen Megakirchen, meist unter personalisierter Leitung einzelner
sog. charismatischer Helden. In jingerer Zeit mehren sich Stimmen, sich nicht
linger mit Abgrenzungen und Zuordnungen aufzuhalten, sondern fiir eine of-
tene Definition zu plidieren, die die Vielfalt der Pfingstbewegung im Sinne einer
«Familienihnlichkeity’ beschreibt: Insgesamt betont die Pfingstbewegung eine
starke Erfahrungsbezogenheit des christlichen Glaubens, die die Méglichkeit
eines «neuen» Lebens aufzeigt, was in die Uberzeugung des «Wiedergeboren-
Seins» (Born-again) uberfliesst. Dies meint einen Bruch mit der Vergangenheit,
impliziert jedoch auch eine strenge Lebensfiihrung im Sinne der Heiligung des
Lebens. Dieser Aspekt der Pfingsttheologie, der historisch auf die Heiligungs-
bewegung des neunzehnten Jahrhunderts verweist,'” lisst sich einprigsam in
einem englischen Sprachspiel paraphrasieren: ein «born-again» muss sich davor
huten, wieder zu einem «burnt-again»'' zu werden — sich wieder durch seinen
Lebenswandel zu «werbrennen. Ferner steht die Betonung von Glaubenserfah-

tersloh 21990. Mein akademischer Werdegang hin zum Aussereuropiischen Christentum
ist ohne den motivierenden Einfluss Sundermeiers kaum denkbar, der die Entwicklung
des Fachs Interkulturelle Theologie/Missionswissenschaft dutch seine Hermeneutik des
Fremden entscheidend mitgeprigt hat.

? Eine solche Kehrtwende schligt einer der Taktgeber typologischer Debatten, Allan An-
derson, vor, vgl. A. Anderson: Vatieties, Taxonomies and Definitions, in: A. Anderson /
M. Bergunder / A. Droogers / C. van der Laan (Hg): Studying Global Pentecostalism:
Theories and Methods, Berkeley 2010, 13-29 (15).

" Wihrend die klassische Studie von D.W. Dayton: Theological Roots of Pentecostalism,

Metuchen/N.J. 1987 diesen Traditionsbezug herausstellt, erweitert W.J. Hollenweger: Pen-

tecostalism: Origins and Developments Worldwide, Peabody 1997, die Skala historischer

Strange der Pfingstbewegung, indem er vor allem die These von den «schwarzen miindli-

chen Wurzeln» einfuhrt.

Dieser Hinweis findet sich bei O. Kalu: Pentecostal and Charismatic Reshaping of the

African Religious Landscape in the 1990%, MisSt 20 (2003) 84-111 (102).



«Refuse to Die in Povertyl» 149

rung in Verbindung mit dem Wirken des Heiligen Geistes, dessen Evidenz sich
in sog. «dusseren Zeichen» erweist. Diese «dusseren Zeichen» werden als charis-
matische Gaben verstanden, wie beispielsweise die Zungenrede, das visionire
Sehen und Prophezeien, die Austreibung béser Geister, Heilung, Nicht zuletzt
aufgrund solcher «dusseren Zeichen» bescheinigt eine lange Forschungstradi-
tion diesem breiten Kirchenspektrum eine vor- bzw. apolitische Weltsicht, mit
der es kategorial als Akteur in sozialen Wandlungsprozessen afrikanischer Ge-
sellschaften ausgeschlossen wurde."

Die Ziircher Ethikerin Esther Imhof beobachtet noch in ihrer vor kurzem
erschienen Studie zu «Entwicklungszusammenarbeit und Religion», dass bei
allem neu geweckten Interesse an Religion und Christentum auf den Wegen
der Armutsiiberwindung dennoch ein Grundbestand an Zweifel, Abwehr und
Widerstinden gegen deren allzu offensive Behandlung geblieben sei. «Trotz all
dieser Bemiihungen sind die meisten Entwicklungsorganisationen auch heute
noch weit davon entfernt, die religiése Dimension aufgearbeitet und in ihre
Arbeitsabldufe integriert zu haben», folgert Imhof — und das betreffe selbst
kirchlich inspirierte Entwicklungsarbeit.”” Dies gilt zweifellos hinsichtlich der
Pfingstbewegung. Deren Profil in der Thematik der Armutsiiberwindung, d.h.
ihr sozialethisches Inventar, bildet weit mehr noch als bei anderen afrikani-
schen Christentumsvarianten eine ferra incognita'* Zugegeben: Wer die Bezie-
hung zwischen Pfingstbewegung und Armutsproblematik anriithrt, mandvriert
sich schnurstracks hinein in mysterioses Terrain.

Neuerdings wird die Frage nach einer Politischen Theologie der (afrikanischen) Pfingstbe-
wegung neu belebt, vgl. A. Heuser: Eine Politische Theologie der afrikanischen Pfingstbe-
wegung? Oder: Vom zihen Ende einer «Grossen Erzihlungy, SZRKG 106 (2012) 281-303.
E. Imhof: Entwicklungszusammenarbeit und Religion. Fallstudie und ethische Reflexion
zu einem angespannten Verhilenis, Stuttgart 2012, 17. Die Fallstudie bezieht sich auf das
dntegrated Community Development Project der nigerianischen Briderkirche, die in en-
ger Beziehung zu Mission 21 in Basel steht. Das von ihr ausgewertete Projekt ist ange-
siedelt im dérflichen Raum und im Kontext einer muslimischen Mehrheitsbevolkerung
im Norden des Landes. Imhof vertritt den von Amartya Sen eingebrachten «Capability
Approachs in der Entwicklungszusammenarbeit.

Einen neuen Pfad begeht ein Sammelband, der einzelne Linderstudien zur Pfingstbewe-
gung und zum sozialen Wandel in Afrika vorstellt, vgl. D. Freeman (Hg,): Pentecostalism
and Development: Churches, NGOs and Social Change in Africa (Non-Governmental
Public Action), New York 2012.



150 Andreas Heuser

Ein «Goldenes Zabnwunder»

Gegen Ende des letzten Jahrtausends unterbrach eine mirchenhaft anmuten-
de Episode den alltidglichen Gang des Lebens in Stdafrika. Im Februar 1999
berichteten Zeitungen von einer wundersamen Ausgiessung des Heiligen Geis-
tes in der Gemeinde einer pfingstlichen Megakirche, der Hatfield Christian
Church, in Pretoria.”® Im Anschluss an einen Gottesdienst, der von einem in-
ternational bekannten kanadischen «charismatic herow'® geleitet wurde, bezeugten
Teilnehmende, dass ihre Zihne sich vergoldet, ihre Zahnreihen sich gefullt
hitten mit goldenen Inlays und Zahnkronen. Dieses Ereignis fuhrte umge-
hend zu einem lebhaften 6ffentlichen Streit iber « Wundem, in der darauf auch
ausfiihrliche Expertisen tber die Méglichkeiten zahnirztlicher Heilkunst ein-
gebracht wurden. Ausgiebige Debatten wurden tber einen lingeren Zeitraum
hinweg in den landesweit verbreiteten Tages- und Wochenzeitungen des Daily
Telegraph» und des Sunday Telegraph» geftihrt. Dartiber hinaus aber kursierte
das Zahnwunder von Hatfield 1999 bereits in Internet basierten Foren, also in
einer noch vergleichsweise frithen Phase dieses neuen Mediums der Massen-
kommunikation."”

5 Es handelt sich um die urspriinglich in baptistischer Tradition stehende Hatfield Christian
Church unter der Leitung von Edmund Roebert. Hatfield Christian Church pentekosta-
lisierte sich und avancierte zur damaligen Zeit mit etwa fiinftausend Mitgliedern zu einer
der grossten Einzelkirchen unter den charismatisch-kirchlichen Neugriindungen. Roebert
ist einer der Mitgrunder der International Fellowship of Christian Churches (IFCC, 1985),
deren Mitgliedskirchen eng zusammen arbeiten mit nordamerikanischen Megakirchen (vgl.
A.H. Anderson / G.J. Pillay: The Segregated Spirit: The Pentecostals, in: R. Elphick / R.
Davenport [Hg]: Christianity in South Africa: A Political, Social and Cultural History, Ox-
ford/Cape Town 1997, 227-241 (237).

IFCC-Mitgliedskirchen arbeiten eng zusammen mit nordamerikanischen Megakirchen. Als
Gastprediger der Hatfield Christian Church 1999 agierte John Arnott von der Toronto
Airport Christian Fellowship, welche Schauplatz des bekannten Toronto-Segens ist. Dabei
geht es um als Geisterfahrungen gedeutete ekstatische Glaubensiusserungen und euphori-
sche Gemiitszustinde, die weit Uber die herkémmliche Zungenrede hinaus gehen. Ausge-
16st wiederum durch einen Gastprediger, Randy Clark aus St. Louis, erlebten Glaubige am
20. Januar 1994 in einem Gottesdienst u.a. heftige Zitter- und Schiittelanfille, Lihmungs-
erscheinungen von Gliedmassen und Ohnmachtsanfille. Theologisch wurde dies gedeutet
entweder als aktuell wirksames Ausfahren boser Geister oder als ein Ruhen im Geist.

Vgl. etwa die aus einer Binnensicht formulierte ausfithrliche Darstellung des Ereignisses
von Tricia Tillin, die den Banner Ministries aus Grossbritannien angehort: «Gold Dust
and Gold Teeth» (http://newsletters.cephasministry.com/gold8.99.html, eingesehen am
1. Oktober 2012).



«Refuse to Die in Povertyl 151

Zunichst bekriftigten pfingstliche Zirkel — und zwar weltweit — die Erfah-
rung direkter gottlicher Einwirkung auf menschliches Leben, die sich eben
auch in wundersamen Ereignissen dussern konne, die sich rationaler Erkla-
rungskraft entziehen. Das Zahnwunder reihe sich somit ein in ein ibernatiirli-
ches Heilungsgeschehen, das als Menschen unzugingliche Wunderheilung, als
allein von Gott bewirkte Heilung verstanden wird. In Siidafrika selbst jedoch
wurden von diesem Wunder unversehens auch die historischen Kirchen betrof-
fen. «Das ist doch ein Zeichen Gottes», bemerkte beispielsweise ein Anglika-
ner, «das Gold ist doch nur das dussere Zeichen einer inneren und spirituellen
Gnadex» Keineswegs allein auf weiter Flur, dringte er seine Kirche — die Kirche
Desmond Tutus, des Priedensnobelpreistrigers und einer der Galionsfiguren
im Kampf gegen die Apartheid —, diesen theologischen Zusammenhang ge-
nauer zu bedenken.'® Doch damit nicht genug: Das «Golden Teeth Miracles setzte
sich gerade durch seine breite mediale Reprisentanz im kollektiven Gedichtnis
test. Daher ist das «Goldene Zahnwunder» als eines der «grossten Ereignis-
se des globalen Christentums» der Gegenwart bezeichnet worden — so der in
Kapstadt lehrende Religionswissenschaftler David Chidester."

Chidesters euphotische Einschitzung, mit der er das Goldzahnwunder mit
Vorgingen des globalen Christentums verknotet, bleibt freilich ohne ndhere
Erlduterung, Aus einer Perspektive auf den lokalen Kontext der sidafrikani-
schen Kirchen- und Politiklandschaft verrit seine Rezeption sicherlich einen
stark selektierenden Blick. Zum Zeitpunkt des Zahnwunders befand sich die
Hatfield Christian Church in einem doppelten Transitionsprozess, der sich in
die allgemeine gesellschaftspolitische Rahmung einfiigte. Das Land versteht
sich seit den ersten allgemeinen Wahlen 1994 als nicht-rassisch definierte De-
mokratie.”” Die Hatfield Christian Church hatte sich bis zum Ende der Apart-

8 Zitiert in einem Artikel von E. Moll Stalcup (Charisma Magazine, November 1999): «When
The Glory Comes Down» (http://www.cesnur.org/testi/goXgold_01.htm, eingeschen am
1. Oktober 2012).

1 D. Chidester: African Christian Communities, in: M. Juergensmeyer (Hg,): Oxford Hand-
book of Global Religions, Oxford/New York 2006, 349-356 (354).

2 Zur gesellschaftspolitischen Rahmung vgl. T. Lodge: South African Politics since 1994,
Cape Town/Johannesburg 1999; zu Aspekten der gesellschaftlichen Transformation mit
Blick auf historische Kirchen vgl. C. Lienemann: Paradigmenwechsel 6ffentlicher Theolo-
gien in Sudkorea und Studafrika in den 1990er Jahren, in: K. Koschorke (Hg.): Falling Walls.
The Year 1989/90 as a Turning Point in the History of World Christianity / Einsturzende
Mauern. Das Jahr 1989/90 als Epochenjahr in der Geschichte des Weltchristentums, Wies-



152 Andreas Heuser

heid als eine Kirche hervor getan, die die sprachliche Differenz zwischen ihrem
Afrikaans sprachigen Mehrheitsmilieu und ihren Englisch sprachigen Mitglie-
dern Gberbriickt hatte. In den 1990er Jahren suchte sich die vormals «weisse»
Gemeinde bewusst zu 6ffnen.?! Das «Zahnwunden in Hatfield ereignete sich
in einer Phase, in der sie sich zu einer rassisch «gemischten» Gemeinde wandel-
te. Dieser Transformationsprozess entsprach den allgemeinen Vorstellungen
der political correctness einer Gesellschaft im Umbau — nicht mehr, nicht weni-
ger. Schon allein aus dieser lokalen Fokussierung auf das «neue» Stidafrika er-
weist sich Chidesters Anspielung als tiberzogen. Auch im Blick auf das globale
Christentum beschreiben die Geschehnisse in der Hatfield Christian Church
Ablaufe, die wohl bekannt sind, die also nicht das Merkmal des Superlativi-
schen aufweisen. Gleichwohl eignet sich das Goldzahnwunder, um Verschie-
bungen und Demarkationen im globalen Christentum zu illustrieren.
Ungeachtet des lokalen politischen Kontexts zeigt das «Golden Teeth Miracles
gleich mehrere Ebenen hinsichtlich globaler Entwicklungen im gegenwirtigen
Christentum auf: Zunichst dokumentiert die Diskussion um das Zahnwun-
der die fliessenden Uberginge zwischen Christentumsvarianten, die sich nicht
mehr an konfessionelle und theologische Grenzziehungen halten. Vielmehr
entstehen theologisch-kirchliche Mischriume, in denen sich Traditionsbildun-
gen verweben und Glaubensdominen nicht mehr eindeutig zuordnen lassen.
Offenbar entfalten theologische Imaginationen, die pfingstlich geprigt sind,
eine besondere Sogwirkung, auch auf Mitglieder historischer Kirchen des sog.
«globalen Stidens» — ein Prozess, der mit einer schleichenden «Pentekostalisie-
rungy des historischen Christentums® beschrieben werden kann. Und schliess-

baden 2009, 373-391.

Vgl. I. Hexham: Beyond the Myth of Apartheid: Charismatic Christianity and the Future
of Aftikaner Religion, in: G.C. Pillay (Hg.): The Future of Religion, Pretoria 1989, 147-153
(151).

Damit gehe ich einen Schritt weiter als der ghanaische Okumeniker Cephas Omenyo, der
diese Prozesse als kirchenpolitisch gelenkte, also bewusst eingeschlagene Charismatisie-
rung der historischen Kirchen versteht, vgl. CN. Omenyo: Pentecost Outside Pentecos-
talism: A Study of the Development of Charismatic Renewal in the Mainline Churches in
Ghana, Zoutermeer 2006. Die These von der «Pentekostalisierungy historischer Kirchen
aber rechnet mit nicht kontrollierbaren Wandlungen theologischer Vorstellungen an der
Kirchenbasis, die das liturgische Leben historischer Kirchen umprigen. Eine empirisch
fundierte Analyse einer solchen Umprigung bietet N.L. Mwakilima: «Lutheran Pentecos-
talism»: Expressions of Deliverance Ministry in the Eastern Coastal Diocese of the Lu-

21

22



«Refuse to Die in Povertyl 153

lich er6ffnen die weltweiten Medienverflechtungen der Pfingstbewegung, ihr
globaler Netzwerkcharakter, noch lber einen nationalen 6ffentlichen Raum

hinausgehend, transnationale Diskurs- und Handlungsraume?. Ubrigens steht
das «Goldene Zahnwundem von Pretoria keineswegs isoliert da: Das «Goldene
Zahnwunder» bildet einen eigenen Topos, denn gleich lautende Wunderdinge
wurden erstmals bekannt in Chile und Brasilien in der Mitte der 1970er Jahre,
wanderten dann iiber Mexiko bis Ende der 1980er Jahre in die USA ein und
gelangten von dort nach England, wo das Zahnwunder noch kurz aufflammte,
bevor es nun, zur Jahrtausendwende, einen medialen Aype im Studen Afrikas
entfachte.”® Es ist die bemerkenswerte Wanderung eines Erzihlstrangs, der
einen rituellen Komplex mit daran angehingtem theologischem Korpus ver-
eint. In Erweiterung der von dem Ethnologen Arjun Appadurai konzipierten
Theorie der kulturellen Globalisierung liesse sich dieses Motiv des «Goldenen
Zahnwunders» in einen transnationalen und kulturtiberschreitenden re/igio-
scape einzeichnen.® In Siuidafrika geschieht eine entscheidende Neukonstellati-

theran Church in Tanzania (Master Thesis in Missionswissenschaft, Tumaini University
Makumira 2011). Mwakilima beleuchtet die Umwandlung ganzer lutherischer Gemeinden
in der Metropole Dar es Salaam durch pfingsttheologisch inspirierte Heilungsgottesdienste
im weitesten Sinne. Die Praxis ist strittg, witd aber kirchenpolitisch geduldet, da diese
Gemeinden ungemein aufblithen. Sie zieht andauernde Kontroversen tber «lutherische
Identitio» nach sich.

B Vgl. die Neuendettelsauer Habilitationsschrift von M. Fischer: Pfingstbewegung zwischen
Fragilitait und Empowerment. Beobachtungen zur Pfingstkirche Nzambe Malamu mit ih-
ren transnationalen Verflechtungen, Géttingen 2011. Die in der DR Kongo entstandene
Nzambe-Malamu-Kirche, zu der auch Migrationskirchen im deutschsprachigen Raum ge-
horen, erfindet im transnationalen kirchlichen Austauschgeflecht, so Fischers These, ihre
Identitit bestindig neu, was sich an ihrem performativen religiosen Handeln ablesen lasst.

# Zu weiteren Hintergriinden vgl. http://newsletters.cephasministry.com/gold8.99.html
(eingesehen am 1. Oktober 2012).

» Vgl A. Appadurai: Modernity at Large, Durham 1996. Appadurai blendet «Religion» aus
seiner inzwischen mehrfach aufgelegten Theorie der kulturellen Globalisierung aus. Er
identifiziert finf «lLandschaften» kultureller Globalisierung, die er als «media-scapes> (die
Welt medialer Kommunikation), <deo-scapes) (global kursierende Ideenwelten), <techno-
scapes» (die Verbreitung von Technik), <finance-scapes» (Kapitalstrome) und <«ethno-scapes)
(Migrationsbewegungen) bezeichnet. Diese scapes bilden einzelne Interpretationsebenen,
die globalkulturelle Prozesse darstellen; sie sind nicht voneinander separiert, sondern kén-
nen sich an Schnittflichen beriihren und iiberlagern. Diesem Gesamtbild mangelt es an
einer Sensibilitit fir globale religionsbezogene Prozesse (des Christentums, der globalen
Religionslandschaft). Fiigt man diese weitere Deutungsebene hinzu, die wir als «eligio-
scapes» bezeichnen konnen, dann bietet Appadurais Ansatz aus meiner Sicht ein wegwei-



154 Andreas Heuser

on des «Goldenen Zahnwunders» entscheidend auch auf das Thema der Ar-
mutstiberwindung bezogen: Es tritt nicht mehr bloss — wie bis dahin — als ein
isoliertes Einzelwunder auf, sondern ist eingebettet in eine Art theologischer
Rahmentheotie, die sich just in dieser Zeitspanne anschickte, sich innerhalb
des afrikanischen Christentums nachhaltig zu etablieren. Diese Rahmentheo-
logie feiert als sog. « Wohlstandsevangeliumy, als «Prosperity Gospebr das verheis-
sene «l.eben in Fullen. Kurz gefasst: Das Wohlstandsevangelium spricht die
besondere Materialitit des Glaubens an. Materieller Wohlstand, finanzieller
und wirtschaftlicher Erfolg werden als sichtbare Beweise fiir die Gnade Got-
tes beschrieben. So wie das Wunder der «Goldenen Zihne» eine Kopplung von
wundersamer Erfahrung und persénlichem Reichtum akzentuiert, verheisst
das Wohlstandsevangelium materielles Wohlergehen im Hier-und-Jetzt durch
den Segen Gottes. Es bemisst religiése Autoritit am materiellen Prestige. Da
aber gerade materieller Reichtum nicht immer «unschuldigy ist, bedarf es einer
korrespondierenden zweiten theologischen Siule: Sie ist bekannt geworden als
«deliverance ministry» und bezieht sich auf die Unser-Vater-Bitte um Erlosung
vom Bosen. «Deliverance ministries» entfalten rituelle Verfahren, um vermeintli-
che Ursachen des «Bosen» ausfindig zu machen und wirksam zu bekampfen.
Dieser Kampf bleibt nicht anonym, er personalisiert «das Bose» in der Figur
des Teufels und seiner «damonischen Heerscharen». Beide, Wohlstandsevan-
gelium und der Kampf gegen den Teufel sind aufeinander bezogen, denn die
materiellen Preisungen des Glaubens kénnen teilweise erst durch das Kappen
«ddmonischer Ketten freigesetzt und verfiigbar gemacht werden. Dies fihrt
in letzter Konsequenz zur Herausbildung eines «Teufelskomplexes» im doppel-
ten Sinn, also der Riickfithrung jeglichen Ubels — also der Verhinderung von
materiellem Wohlstand — auf den «Teufel» und dessen «dimonische Michte»
zum einen, und einer quasi-Besessenheit vom «Teufel» ob seines ubiquitiren
Waltens zum anderen.®® Das Wohlstandsevangelium und der rituell ausgestalte-
te «Teufelskomplex» sind dusserst zentral und ausstrahlungskriftig. Zusammen
genommen und aufeinander bezogen treiben sie nicht allein die zuvor ange-

sendes Instrumentarium, um kulturelle Globalisierungsprozesse auszuleuchten.

% Vgl. hierzu ausfihrlich A. Heuser: «Put on God’s Armour Nowl»: the Embattled Body in
African Pentecostal-type Christianity, in: S. Jobs/G. Mackenthun (Hg.): Embodiments of
Cultural Encounters (Cultural Encounters and the Discoutses of Scholarship 3), Munster/
New York/Miinchen/Berlin 2011, 115-140.



«Refuse to Die in Povertyl» 155

sprochene Pentekostalisierung des afrikanischen Christentums voran; vielmehr
markieren sie auch den Aufstieg der Pfingstbewegung (nicht allein) in Afrika,
speziell innerhalb der letzten zwei Jahrzehnte, zur vielleicht dynamischsten re-
ligiosen Massenbewegung der Gegenwart.”’

Das Woblstandsevangelinm
Was aber bedeutet die Materialitit des Glaubens, die das Wohlstandsevangeli-
um, wie erwihnt, postuliert? In plastischer Bebilderung fithrt Enoch Adeboye,
Fihrer der nigerianischen Megakirche «The Redeemed Christian Church of
God» (RCCQG), die viele Ableger unter europiischen Migrationskirchen hat,
aus, was er unter Wohlstandsevangelium versteht:

«Es gibt keinerlei Grund fiir einen wahren Nachfolger Jesu Christi, in Armut zu ster-
ben, denn Jesus Christus wurde arm, damit wir reich werden. Er hatte kein Haus, ihr
aber sollt Hauser bauen und nicht als Hauspichter sterben. Er hatte keinen Schrank,
damit ihr einen grossen Schrank haben kénnt. Er hatte nicht einmal ein Pferd, damit
ihr ein grosses Auto fahren kénnt. Weigert euch, in Armut zu sterben! Refuse to die in

povertyh®

Adeboye kehrte mit diesem theologischen Ansatz das Selbstverstandnis sei-
ner Kirche komplett um. Er wandelte sie seit seiner Amtstiibernahme 1981
durch die Einfiihrung von sog. «Modellgemeinden» um, die durch ihre Medi-
enpisenz, ihre transnationale Vernetzungsarbeit und die Botschaft von géttlich

# Bei aller statistischen Unschirfe wird der Anteil der in sich weit verzweigten Pfingstbe-

wegung an der christlichen Weltbevolkerung von derzeit ca. 25 % auf wahrscheinlich ca.
44 % im Jahr 2025 anschwellen. Solche empirischen Daten werden seit Ende der 1960er
Jahre in einem Team um David Barrett jihrlich erhoben. Sie dienen dazu, globale Reli-
gionstrends zu kartographieren und sog. «evangelisatorische» Territorien zu markieren.
Barrett verfolgt dieses kombinierte Verfahren im Sinne einer «Missiometrics» genannten
Missionswissenschaft. Diese befindet sich in letzter Hinsicht in der evangelikalen Tradi-
tion des «Church-Growth-Movemeno um Donald McGavran. Bemerkenswerter Weise
verschmelzen gerade in der anglophonen Welt 6kumenische und evangelikale Missions-
wissenschaft in den jingeren Diskursansitzen der so genannten «World Christianity» oder
«Global Christianity». Ein Beispiel fiir diesen Briickenschlag ist der von T.M. Johnson und
K. Ross edierte Atlas of Global Christianity, Edinburgh 2009, der letzte Visualisierungen
des Datenmaterials zur Verfiigung stellt.

*#  E.A. Adeboye: The Siege is Over, Lagos 1997, 49 (meine Hervorhebung) (alle folgenden
Ubersetzungen sind von mir). Adeboye ist promovierter Mathematiker und wurde mit 39
Jahren zum Kirchenfiihrer der RCCG bestimmt.



156 Andreas Heuser

legitimiertem Wohlstand die RCCG aus einer auf Lagos begrenzten kleinen
Kirche zu einem global player umformten, so dass diese keine zwanzig Jahre
spater zu der vermutlich finanzstirksten Pfingstkirche in Nigeria avanciert
war. Wihrend Adeboyes Vorginger und Kirchengriinder, Josiah Akindayomi
(1909-1980), seine Anhanger darauf verwiesen hatte, dass Reichtum vom Hé-
ren des Wortes Gottes ablenke, und er sogar die Kollekte im Gottesdienst ab-
geschafft hatte, predigte Adeboye, dass 6konomische Prosperitit die spirituelle
Aura eines Glaubigen wie den Status einer Kirche beglaubige. Demgegentiber
stellt er «Armut als Fluch» des Teufels oder dimonisch besessener Menschen
dar. Adeboye zu Folge ist es der «Teufel, der uns gelehrt hat, dass Reiche un-
fihig sind, Gott heilsam zu dienen.» Gott, so seine Uberzeugung, liebt reiche
und michtige Menschen, und er will materiellen Uberfluss fiir sein Volk.? Das
Christusgeschehen wird gedeutet als ein Spiegelbild, das Gott uns Menschen
vorhilt, damit diese aus dem Fluch des Elends heraus finden. Jesus, det voll-
kommen ist und somit am Reichtum Gottes partizipiert, inkarniert sich und
nimmt das Kreuz auf sich, um die Menschen aus dem Unglauben der Armut
zu befreien.”

Rezeptionsgeschichtlich geht dieses Wohlstandsevangelium zuriick auf die
nordamerikanische «Word of Faith» Bewegung® — also eigentlich die Szene der
spitet so genannten Teleevangelisten® —, die das «positive Bekenntnis» vertritt,

»  Zidert in AE-K. Ukah: «Those Who Trade With God Never Lose»: The Economics of
Pentecostal Activism in Nigetia, in: T. Falola (Hg,): Christianity and Social Change in Africa
(FS J.D.Y. Peel), Durham 2005, 253-274 (259).

Die Umdeutung und auch Unterbelichtung vor allem der Kreuzestheologie provoziert

heftige Kritik an der Wohlstandsdoktrin, und zwar nicht allein aus kumenischen Reihen.

Jungst ordnen baptistische Theologen aus den USA sie als Pervertierung des Evangeliums

ein: «Das Wohlstandsevangelium richtet Menschen nicht aus auf Jesus Christus. Stattdes-

sen richtet es sie auf die Begierde der Augen, die Begierde des Fleisches und den Stolz auf
das Leben (siche I Joh 2,15-17). Fiir den Wohlstandsgliubigen bedeutet Hoffnung Erfolg,

Traume, Geld und Prestige. Das aber ist ein oberflichliches, vergingliches und schales

Verstindnis der biblischen Hoffnung» (D.W. Jones / R.S. Woodbridge: Health, Wealth

and Happiness: Has the Prospetity Gospel Overshadowed the Gospel of Christ? Grand

Rapids 2011, 86f.).

At Vel A. Anderson: An Introduction to Pentecostalism, Cambridge 2004, 157ff. Als theolo-
gische Vordenker des Wohlstandsevangeliums gelten der Baptist E.W. Kenyon (1867-1948)
und der aus den Assemblies of God hervor gegangene Griinder der Word of Faith Bewe-
gung, K.E. Hagin (1917-2003).

2 Die Wohlstandstheologie wurde massgeblich verbreitet durch das 1973 gegriindete Trinity

30



«Refuse to Die in Povertyl» 157

wonach das, was ich aus tiefstem Glauben bekenne, auch eintreten wird. Im
Verlauf der 1980er Jahre hielt das Wohlstandsevangelium in Afrika Einzug
Uber prominente Vermittler wie vor allem den nigerianischen «charismatic herow
Benson A. Idahosa (1938-1998). Der als Erzbischof titulierte Idahosa kann als
der theologische Lehrmeister einer ganzen jungeren Generation afrikanischer
Griinder von Megakirchen angesehen werden, die sich — wie auch Vertreter asi-
atischer und europiischer Pfingstkirchen — an Seminaren seiner Church of God
Mission International ausbilden liessen. Seine Glaubensiiberzeugung entspricht
dem Word of Faith Credo, wonach «alles dem méglich ist, der glaubt», Zu den
Moglichkeiten des Glaubens zihlt er unmissverstindlich den materiellen Erfolg:
«Mein Gott ist kein armer Gott.»» Theologische Wohlstandsbotschaften ihneln
sich auf frappierende Weise, was auf die Vernetzung der Szene hindeutet. So
grindete etwa der tansanische Wohlstandsprediger Christopher Mwakasege,
Lutheraner und friherer Mitarbeiter der Weltbank, eine eigene Gemeinde, die
et Mana (Manna) Ministry nannte. In dieser Namensgebung, die auf die Spei-
sung des hungernden Volkes Israel in der Wiiste anspielt, spiegelt sich, wie in
seinen Predigten, die doppelte Aussage: 1.) Man darf mit der Méglichkeit eines
gottlichen Wunders rechnen, und 2.): «Es ist nicht Gottes Wille, dass wir arm
sind»*

Die afrikanische Karriere des pfingsttheologischen Konzepts von Reichtum
verlief atemberaubend steil. Sie ist eingerahmt in eine «Poktigue du 1 entre», eine
«Politik des Bauchesy, die das gesellschaftliche Umfeld im Afrika der 1980er und
1990er Jahre bestimmt. Mit dieser Metapher beschreibt Jean-Francois Bayart™

Broadcast Network (TBC), der weltweit grdssten christlichen Medienanstalt. Die ameri-
kanische Szene der Wohlstandsdoktrin wurde in den 1980er Jahren durch Finanz- und
Sexskandale (J. Swaggart und T. Bakker) erschiittert, erholte sich aber inzwischen wieder.
Zu den Advokaten des Wohlstandsevangeliums in den USA zihlen z.B. Oral Roberts,
Kenneth Copeland, Creflo Dollar, und in abgemilderter Version auch Joyce Meyers sowie
der Afro-Amerikaner T.D. Jakes, der derzeit als «Amerikas Predigem gehandelt wird.

3 Vgl http://en.wikipedia.org/wiki/Benson_Idahosa (eingesehen am 25. Oktober 2012).

*  Vgl. P. Hasu: Testimonies of Poverty and Prosperity in Tanzanian Charismatic Christiani-
ty, in: A. Jones (Hg): Religious Space and the Shaping of Gender Encounters in African
Christanity (Comparativ [17] 5/6), Leipzig 2007, 115-130 (124).

% J-F Bayart: L'Etat en Afrique: La Politique du Ventre, (nouvelle édition) Paris 2006. Die
Erstausgabe dieser wegweisenden Studie iber korrupte Polidkeliten und Kleptokratien im
postkolonialen frankophonen Afrika erschien 1989. Die Neuausgabe von 2006 belegt mit
zusitzlichen Politikanalysen tiber den frankophonen Bereich hinaus dieses anhaltende Po-
litikgebaren, das sich wie ein Schatten tiber aufkeimende Zivilgesellschaften afrikanischer



158 Andreas Heuser

die Auswiichse einer dramatischen Wirtschaftskrise, die u.a. durch korrupte
Eliten und makro-6konomische Strukturanpassungsprogramme hervorgerufen
wurde, die den 6konomischen Zerfall afrikanischer Staaten seinerzeit eher ver-
schlimmerten. Den Alltag unter solchen Bedingungen zu bewiltigen, bedeutete
fir die, die iiber knappe 6konomische Ressourcen verfiigten, auch ein verzwei-
feltes Suchen nach stabilisierenden oder werterhaltenden Massnahmen.* In
dieser gesamtgesellschaftlichen Atmosphire der Unsicherheit nehmen Pfingst-
theologen einen paradigmatischen Wandel ihrer Anschauung dessen vor, was —
biblisch gesprochen — des Cisars ist, also ihrer Deutung der Welt und weltlicher
Dinge.”” Apostel Michael Ntumi, der damalige Leiter der bedeutenden Chaurch of
Pentecost in Ghana, einer klassischen Pfingstkirche, brachte dies in einem Buch
zum Ausdruck, das er als Anleitung zu effektvollem Finanzgebaren versteht.
In diesem Buch, das den Titel «Financial Breakthrough: Discovering God’s Se-
crets to Prosperity» trdgt, ermutigt er seine Kirche, immerhin die an Mitglie-
dern starkste Kirche in protestantischer Tradition in Ghana, zu strategischem
Weitblick in Hinsicht auf finanzielle Angelegenheiten. Nur eine finanzstarke
Kirche sei in der Lage, so Ntumi, tatkraftig in der Welt zu handeln. Ntumis Kir-
chenverstindnis ist deshalb bedeutsam, weil er zugleich als Nationaler Prisident
des Ghana Pentecostal Council agiert, einem organisatorischen Schirm von 188
Einzelkirchen in Ghana. Von diesen fordert er ein radikales Umdenken:

«Entgegen der Meinung vieler handelt es sich beim Thema Geld um etwas Spirituelles.
[...] Leider haben manche christlichen Zirkel eine Mauer darum gebaut. Entweder
wird das Thema verschwiegen oder es erhilt eine negative Konnotation. Armut wird
falschlich fir eine «piritueller Tugend gehalten und die wenigen wohlhabenden Kir-
chenmitglieder fir wweltlich.»*®

Staaten legt.
36 Vgl. im Ubetblick O. Kalu: From the End of History to the Beginning of Poverty: Poverty
and Social Engagement in Contemporary African Christianity, in: K. Koschorke (Hg):
Falling Walls: The Year 1989/90 as a Turning Point in the History of Wotld Christianity /
Einstiirzende Mauern. Das Jahr 1989/90 als Epochenjahr in der Geschichte des Weltchris-
tentums, Wiesbaden 2009, 177-194.
Die niederlindischen Sozialwissenschaftler Ellis und Ter Haar stellen allgemeiner fest, dass
in diesem Klima der 6konomischen Krise «Religion is becoming a fast-growing economic
activity» (St. Ellis / G. Ter Haar: Wotlds of Power: Religious Thought and Political Practice
in Africa, London 2004, 137).
¥ MK. Ntumi: Financial Breakthrough: Discovering God’s Secrets to Prosperity, 0.0., 0.D.
(gedruckt bei Pentecost Press), 9. Ntumis Buch erschien wahrscheinlich um 2003, ich er-

37



«Refuse to Die in Povertyl» 159

Ntumis Vision ist eine weltzugewandte Kirche, die ihre Hermeneutik des Ver-
dachts gegentiber materiellen Dingen ablegt zugunsten nachhaltiger Strategien
der Armutsbekimpfung, Um soziales Elend zu mindern, propagiert er den
Bau von Schulen, Hospitilern und anderer sozialer Dienste zum Allgemein-
wohl. Deswegen «verlangt Gott, dass unsere Finanzen wachsen, sich vermebren,
sich vervielfaltigen, denn genug ist nicht genug»® Ntumi zeigt einen Wandel in
der Sozialanalyse seiner Kirche an, der sich an die Propagierung des Wohl-
standsevangeliums knupft. Er appelliert an seine Kirche, sich zu distanzieren
von einer selbst verschuldeten Haltung der Weltflucht, sich nicht weiter in
eine in sich gekehrte Gegengesellschaft ausserhalb der Reichweite des Teu-
tels in der Gesellschaft zuriick zu ziehen, sondern den verantwortungsvollen
Umgang mit weltlichen Dingen einzuiiben. War die Schépfung von Reichtum
vormals als Handwerk des Teufels gebrandmarkt, mutiert innerweltlicher Er-
folg nun zur legitimen Sehnsucht; er vermag Gutes zu bewirken. Nicht Geld
als solches ist damonischer Natur, sondern allein die Besessenheit durch den
Mammon, die die soziale Verantwortung im Umgang mit Geld verschleiert.
In metaphorischer Sprache steht die Wohlstandsdoktrin fiir eine «Theologie
des Gewinnens» dessen, was Cisars ist, aus einer Haltung des Glaubens her-
aus. Das handlungsleitende Motiv, das Ntumi vorschwebt, ist der Aufbau von
sozialen Diensten im Bildungs- und Gesundheitswesen, was sehr an das Profil
histotischer Kirchen erinnert.

Damit er6ffnet sich eine so iiberraschende wie ambivalente Perspektive auf
das Wohlstandsevangelium: Seine Entdeckung durch die afrikanische Pfingst-
bewegung steht einerseits fiir eine kumenisch sich 6ffnende Sichtweise.* An-
dererseits aber kehrt das Wohlstandsevangelium eine Bibelhermeneutik um, die
sich — wie etwa in befreiungstheologischer Perspektive — an der bedingungs-
losen Option fir die Armen orientiert und aus dieser die politische Theologie

hielt Anfang 2004 ein druckfrisches Exemplar vom Autor.

Ntumi: Financial Breakthrough (Anm. 38), 102 (Hervorhebungen im Original).

“  Die okumenische Belastbarkeit ist niherhin betrachtet in A. Heuser: On the notion of
«development in contemporary African Pentecostal Christianity (Vortrag auf der Kon-
ferenz des Lutherischen Weltbundes zu Religion und Entwicklung, Neuendettelsau, 23.
Oktober 2012, i.E.). Ntumi etwa studierte Theologie an der Universitit Birmingham und
betonte mir gegeniiber seine 6kumenische Aufgeschlossenheit. Ich konnte auf Einladung
der Church of Pentecost im Januar 2004 das kirchliche Leben in Ghana aus eigener An-
schauung kennen lernen.

39



160 Andreas Heuser

einer Kirche des Volkes (iglesia popular) ableitet.*! Diese Fokussierung gilt den
Predigern des Wohlstandsevangeliums als Irrweg, als eine Art theologischer
Belagerung, aus der sie ausbrechen, indem sie Reichtum und Wohlstand — nicht
Armut — spiritualisieren. Armut gilt nicht mehr als Folge von «struktureller
Stinde», wie in der Befreiungstheologie; Armut gilt vielmehr als Fluch des Teu-
fels und damonischer Krifte, der auf einem einzelnen Glaubigen lastet. Die
christliche Erwartung geht nicht auf das «Reich Gottes», es ist die Verheissung
von Reichtum, die als der Segen Gottes das biblisch bezeugte Leben in Fiille
ausmalt.

Die breite Aufnahme dieser Theologie von materiellem Reichtum ist in-
nerhalb weniger Jahre zu einem Markenzeichen der afrikanischen Pfingstbe-
wegung geworden; von da aus ist sie gleichsam in die religiésen Repertoires
des gesamten Christentums hinein diffundiert. Wie das Beispiel des Goldenen
Zahnwunders zeigt, nistete sie sich dartber hinaus auch im offentlichen Be-
wusstsein ein. In der akademischen Auseinandersetzung wird das Wohlstands-
evangelium sehr unterschiedlich beurteilt. Einige Beobachter erkennen in ihm
das Vehikel, das es erlaubt, gleichsam eine Art kultureller, weit Gber kirchliche
Sphiren hinaus weisende Hegemonie aufzubauen. So deutete jiingst Birgit
Meyer, Utrechter Ethnologin, das Wohlstandsevangelium — in ithrem Fall gha-
naischer Prigung — als strategischen Baustein in einer «Pentekostalisierung des
offendichen Raums».*” Eine solche Lesart blieb nicht unwidetrsprochen. Bereits
um die Zeit des Golden Teeth Miracle fasste das in Chicago lehrende Ethnologen-
paar Jean und John Comaroff eine weltweite Verbreitung materialistisch ori-
entierter religioser Bewegungen, nicht allein solche christlichen Ursprungs, ins
Auge. Diese frithen Seismographen von Reichtumsbotschaften um die Jahr-
tausendwende sprechen von «okkulten Okonomien und Wohlstandskulten»,
die eine neue Phase des Kapitalismus begleiten, den sie als wwillennial capita-
lism» bezeichnen.” Hier sind riesige Finanzvolumen im Umlauf fiir spekulative

“ Vegl. aus der Fille der Literatur z.B. N. Greinacher: Die Kirche der Armen. Zur Theologie
der Befreiung, Miinchen 1980, so wie P. Rottlinder (Hg.): Theologie der Befreiung und
Marxismus, Munster 1987, ein Sammelband, der sich kridsch den Anfragen an die latein-
ametikanische Tradition der Befteiungstheologie seitens des romisch-kirchlichen Lehram-
tes stellt.

2 B. Meyer: Going and Making Public: Pentecostalism as Public Religion in Ghana, in: H.
Englund (Hg.): Christianity and Public Culture in Africa, Athens/OH 2011, 149-166 (158).

4 JL. Comaroff / ]. Comaroff: Privatizing the Millennium: New Protestant Ethics and Spi-



«Refuse to Die in Povertyh 161

Zwecke; unsichtbares Risikokapital schafft potentiellen Reichtum. «Okkulte
Okonomien» sind in ihren Augen gleichsam ein Uberbauphinomen der Welt-
finanzwirtschaft. Kennzeichnend fiir okkulte Okonomien sind den Comaroffs
zufolge, 1.), dass sie Versprechungen materiellen Wohlstands mit gottlicher
Gunst begrinden, und 2.), dass sie an Stelle von Produktion Konsumption
zelebrieren. Hinzu kommt die unmittelbare Verfiigbarkeit eines Objekts der
Begierde, die direkte Verfiigung tiber Objekte materiellen Reichtums eben
als Zeichen géttlichen Zuspruchs. Im Wohlstandsevangelium, so Comaroff/
Comaroff, «wird die sofortige Akkumulation von Reichtum synonym mit der
nicht-mediatisierten, also direkt verspirten Macht Gottes».* In dieser spiritu-
ellen Aufladung von Reichtum erkennen sie eine Form individuell zugeschnit-
tener «sakraler Konsumption»®,

Empirische Zugéinge

Die Kontroverse um das Wohlstandsevangelium bewegt sich somit zwischen
den beiden Polen einer «Pentekostalisierung des 6ffentlichen Raums» und ei-
ner «okkulten Okonomie» des Spitkapitalismus. Bewihren sich diese Katego-
risierungen empirisch? Zur Beantwortung dieser Frage muss dem Wohlstands-
evangelium in unterschiedlichen sozialen Kontexten nachgegangen werden.
Mit diesem empirischen Zugang lisst sich heraus arbeiten, was Pfingstkirchen
in diesen Kontexten unter materiellem Reichtum verstehen. Wie setzt sich dies
um in soziale Praxis der Armutsiiberwindung?

So fremdartig das Golden Teeth Miracle daherkommt, in der Religions- und
Kirchengeschichte Afrikas hat die Idee, dass Reichtum sich einer Beziehung
mit der unsichtbaren Welt verdankt, nichts Fremdartiges.* Die Genealogie
solcher Vorstellungen fiihrt zunichst in den Kosmos afrikanisch-traditionaler
Religionen. Hier werden — im kursorischen Uberblick — religivse Vollziige,
gottliches Wirken insgesamt mit einem Uberfluss an Leben gleich gesetzt. Die
hier durchscheinende These einer Kontinuitit in der «Okonomie des Heiligen»

rits of Capitalism in Africa, and Elsewhere, in: D. Chidester / A. Tayob / W. Weisse (Hg.):
Religion, Politics, and Identity in a Changing South Africa, Miinster/New York 2004, 24-
43.

#  Comaroff / Comaroff: Privatizing the Millennium (Anm. 43), 37.

% Comaroff / Comaroff: Privatizing the Millennium (Anm. 43), 35.

% Vgl. Ellis / Ter Haar: Wotlds of Power (Anm. 37), 125.



162 Andreas Heuser

gilt auch hinsichtlich afrikanischer Missionsgeschichte, allerdings mit moderni-
tatstheoretisch wichtigen Zusatzen. Das Missionschristentum propagierte im
19. Jahrhundert, insgesamt gesehen, 6konomische Prosperitat zur «Erlosung
Afrikas». Die «zivilisatorische Mission» verwob sozialen Erfolg, materiellen
Fortschritt und technologische Innovationen; die «gute Botschaft» verschwis-
terte sich zudem mit einem neuen Arbeitsethos. Konversion zum Christentum
bedeutete in dieser Ara auch, Mitglied einer kommerziellen, allmihlich prospe-
rierenden agrarischen Gemeinschaft zu werden.”” Kurz: Neben der «Heiligen
Schrift» verehrten die Christen der Missionsgesellschaften den «Pflugy als das
klassische Symbol des Christentums.*® Bis heute wirkt diese signifikante Identi-
fizierung des historischen Christentums mit 6konomischer Entwicklung nach,
erschliessen 6kumenische Kirchenpartnerschaften den Zugang zu Ressourcen,
um soziale Dienstleistungen anzubieten und relevante Sektoren des 6ffentli-
chen Lebens in vielen afrikanischen Staaten funktional zu erhalten. Die Frage
drangt sich auf: Wenn denn das Wohlstandsevangelium auf einer Kontinuitits-
linie einzuzeichnen ist, die in die allgemeine afrikanische Religionsgeschichte
weist, schert es nicht mit seinem frischen Symbol, den «Goldenen Zihneny,
zumindest aus diesem missionschristlichen Resonanzraum des «Symbols des
Pflugs» aus? So jedenfalls fasst der britische Religionssoziologe Paul Gifford
die Wohlstandsdoktrin auf, die er seit den frithen 1990er Jahren portritiert.
Die Wohlstandsprediger missachten, so Gitford, elementare Parameter sozi-
alen Wandels wie Eigeninitiative, Selbstwertgetiihl, Zielorientierung, Verant-
wortungsbewusstsein und Autonomie — mithin Schlisselkategorien auch der

7 Dies ist ein gut erforschtes Feld der Missionsgeschichte, vgl. hinsichtlich der Basler Mis-
sion in Ghana R. Addo-Fenning: Christian Mission and Nation-Building in Ghana: An
Historical Evaluation, in: J.L.. Cox / G. Ter Haar (Hg.): Uniquely African? African Christian
Identity from Cultural and Historical Perspectives, Trenton/Asmara 2003, 193-212.

¥ Der «Pflugr umschreibt die doppelte Zentralitit der Landwirtschaft im Rahmen der Mis-
sionsgeschichte wie auch in der Kolonialgeschichte Afrikas. Robert Moffat, Pioniermissi-
onar des frihen 19. Jahrhunderts im sudlichen Afrika, erthob den «Pflug» zum Symbol der
inneren Verknipfung von Konversion zum Christentum, abendlandischer Zivilisation und
agrokultureller Innovation. In einem Bericht aus dem Jahr 1842 lisst er seine Leserschaft
wissen, dass er und seine Mitstreiter «die Hand an den Pflug legten», um dadurch die spro-
de afrikanische Erde «fiir cine reiche Ernte von unsterblichen Seelen» zu bereiten (zitiert in
J.L. Comaroff / J. Comaroff: Of Revelation and Revolution: The Dialectics of Modernity
on a South African Frontier, vol. 2, Chicago 1997, 121).



«Refuse to Die in Povertyl 163

Armutsminderung.”” Gifford hat in jungster Zeit diesen skeptischen Zugang
etwas abgemildert, beharrt jedoch im Wesentlichen auf seiner Einschatzung,
Allerdings mahnen empirische Befunde zu einem vorsichtigeren Urteil. Da die
Pfingstbewegung in Afrika noch immer ein vorwiegend urbanes Phinomen ist,
kommen hier einige Kontexte der Urbanitit zum Vorschein.

Theolagie des Uberlebens
Ein erster sozialer Kontext fithrt in verarmte Townships und in Slums afrikani-
scher Grossstidte. Die Ergebnisse der insgesamt noch immer seltenen Studien
zu Kirchen in Slums etwa in Nairobi und zu informellen Ansiedlungen in Dur-
ban besagen, dass die «Theologie des Gewinnens» nicht immer in sensationeller
Textur dahertkommt.” In diesen prekiren Kontexten gerit die Verheissung von
Reichtum zur nach aussen wenig spektakuliren Botschaft der Sicherung von
Grundbediirfnissen. Pfingstkirchen in den Slums stellen sich Problemen urba-
ner Migration. Es sind kleine, auf sich selbst gestellte Kirchen mit kaum mehr
als zwanzig bis dreissig Mitgliedsfamilien. Einige dieser Kirchen bilden Hilfs-
netze, wie z.B. die enorm wichtigen Begribnisvereine, bieten kleine Stipendien-
fonds zur Unterstiitzung schulischer Ausbildung oder Notfallkomitees. Hier
und da gibt es Nachbarschaftshilfen zur Integration von lindlichen Migranten
und Migrantinnen in einem flr sie ungewohnt komplexen stidtischen Um-
feld. Diese kleinen Kirchen schulen den bewussten Umgang mit geringfligigen
Ressourcen, raten thren Gliubigen in den Slums, sich zu bilden, sich selbst zu
disziplinieren in innerweltlicher Askese, Belohnungen fiir erreichte Leistungen
aufzuschieben — die sogenannte «delayed gratificatiom» — und so schmale Pfade,
die aus der Armut fiithren, zu beschreiten. Tatsdchlich verschafft ihnen ihr aske-
tischer Lebensstil nicht selten komparative Vorteile auf dem hart umkimpften
stidtischen Niedriglohnsektor.” Die transformative Bedeutung kleinrdumli-

¥ P Gifford: Christian Fundamentalism and Development in Africa, Review of African Po-
litical Economy 52 (1991) 9-20 (10).

% Vgl. P. Gifford: Christianity, Politics and Public Life in Kenya, London 2009, 103ff. Gif-
ford fasst hier die Studie von Colin Smith «A Missiological Study of Pentecostal Churches
in an Informal Settlement in Nairobi, Kenya» (unver6ff. PhD, University of South Africa
2007) zusammen.

' Diese Merkmale charakterisieren kleine urbane Gemeinden und Kirchen und sind belegt
etwa durch empirische Studien, die in den 1990er Jahren in Siidafrika durchgefiihrt wur-
den, vgl. C. Cross / G.C. Oosthuizen / S. Bekker / J. Evans: Rise Up and Walk: Develop-



164 Andreas Heuser

cher Pfingstkirchen urbaner Randzonen auf Arbeitsethos, Werthaltungen und
Lebensstil ihrer Mitglieder erinnert an die Herausbildung dessen, was Max
Weber ein Protestantisches Arbeitsethos nannte.” In den Slums kodiert Reich-
tum eher die Moglichkeit, ein einigermassen entlastetes Leben zu flihren, in
dem nicht die bedringenden Alltagssorgen Uberhand nehmen. Es geht um die
Sicherung von Grundbediirfnissen im sozialen Nahbereich, die nahezu tiglich
in Frage stehen. Bei dieser Variante des Wohlstandsevangeliums kleiner Kir-
chen in den Slums handelt es sich nicht um eine lauthals auftretende «Theolo-
gie des Gewinnensy, sie ist eine zuriickhaltende «Theologie des Uberlebens».”

«Fortschrittliche» Pfingstbewegnng
In einem weiteren stidtischen Kontext, namlich in den Milieus von sozial auf-
stiegs- und bildungsorientierten Pfingstkirchen, bildet sich eine Stromung der
Pfingstbewegung heraus, die sich durch eine aktive Sozialarbeit auszeichnet. Do-
nald Miller und Tetsunao Yamamorti kennzeichnen diese Strtémung innerhalb
der globalen Pfingstbewegung als fortschrittlichen, «progressive Pentecostalismm.>
Sie beschreiben in ihrer Studie eine Welt der «religiosen Unternechmem. Es
handelt sich um finanziell potente Kirchen, die Radio- und TV-Kanile besit-

ment and the African Independent Churches in Durban (unveréffentlichter Bericht der
Rural Urban Studies Unit und des Forschungsinstituts fir Neue Religiose Bewegungen
und Unabhingige Kirchen [NERMIC] im Auftrag des Department of Development Aid,
Durban 1992, 21-27); siehe auch die in ihren Ergebnissen vergleichbare Zusammenfassung
einer Studie in Townships von Pretoria von A. Anderson (with S. Otwang): Tumelo: The
Faith of African Pentecostals in South Africa, Pretoria 1993, 61.
Dies bekriftigt Peter L. Berger «expressis verbis» u.a. mit Blick auf die Pfingstbewegung in
lateinamerikanischen Slums, vgl. PL. Berger: Introduction: The Cultural Dynamics of Glo-
balization, in: PL. Berger / S. P. Huntington (Hg.): Many Globalizations: Cultural Diversity
in the Contemporary World, Oxford 2002, 1-16 (8). Zur Protestantischen Ethik vgl. aus
der Fille der Literatur G. Pfleiderer: Max Webers These und ihre Aktualitit. Bemerkungen
und Beobachtungen nach einhundert Jahren «Protestantische Ethik», in: G.Pfleiderer / A.
Heit (Hg.): Wirtschaft und Wertekultur(en). Zur Aktualitit von Max Webers Protestanti-
scher Ethiko, Zirich 2008, 21-33.
% Gegen Meyer stellt Harri Englund heraus, dass es sich insgesamt um eine «Sehnsucht nach
Sicherheit mehr denn nach Wohlstand» handelt, die «die pfingstliche Imagination anreizt»,
H. Englund: Introduction: Rethinking African Christianities Beyond the Religion-Politics
Conundrum, in: H. Englund (Hg.): Christianity and Public Culture in Africa, Athens/OH
2011, 1-24 (17).
54 D.E. Miller / T. Yamamori: Global Pentecostalism. The New Face of Christian Social
Engagement, Berkeley/Los Angeles/London 2007, 2.

52



«Refuse to Die in Povertyl» 165

zen und Massenevangelisationen (sog. Crusades) durchfihren, religiose Lite-
ratur produzieren und Kirchenmusik verkaufen. Ihre organisatorische Stirke
mochten sie zeigen durch Sozialprogramme, die sich an die Armen richten.
Methodisch gleicht das Vorgehen Miller/Yamamoris einer Forschungsodyssee,
die kaum Zeit einrdumt fiir eine «dichte Beschreibungy» (Clifford Geertz) des
Sozialprofils der progressiven Pfingstbewegung,®

Die gesteigerte Sensitivitit fiir soziale Verantwortung innerhalb dieses
Strangs der Pfingstbewegung lisst sich niher beleuchten anhand von Fallstudi-
en aus Studafrika. Eine reprisentativ angelegte Untersuchung aus jingster Zeit
streicht das soziale Kapital der Pfingstbewegung im Post-Apartheid-Stidafrika
heraus.”® Das von Helga Dickow (Freiburg i.Br.) verantwortete Datenmatetial
belegt, dass das Verhaltnis von sozialem Engagement und religiosem Selbst-
verstindnis der Mitglieder von sozial aufstiegsorientierten Pfingstkirchen sich
nicht signifikant unterscheidet von dem von Mitgliedern anderer Kirchen. Im
Vergleich zur Gesamtbevolkerung weisen sich Pfingstkirchen in industriellen,
bevolkerungsstarken Ballungsriumen sogar durch ein sehr viel héheres Be-
wusstsein fur die Thematik der Armut und Armutsbekimpfung aus. Sie setzen
dies um in vielschichtige Sozialprogramme, die, so Dickow, «erstaunlich mo-
dern» sind und «die soziale Not» angehen.”’

Dieser Befund widerspricht stereotypen Charakterisierungen der stidafri-
kanischen Pfingstbewegung als gesellschafts- wie sozialpolitisch irrelevant, die
das kollektive Gedichtnis in Stdafrika, einem langgezogenen Echo des struggle
disconrse gleich, nachhaltig prigen. Demgegenuber beschreibt Ezekiel Mathole,
fuhrendes Mitglied und Pfarrer der Grace Bible Church, einen «bemerkenswerten
Wandel» innerhalb der siidafrikanischen Pfingstbewegung im Zuge des politi-
schen Wandels seit 1994, dem Jahr der ersten allgemeinen Wahlen in Stdafri-

Miller und Yamamoti bereisten zwanzig Linder in Asien, Lateinamerika, Afrika und Ost-

europa in lediglich vier Jahren.

**  Vgl. H. Dickow: Religion and Attitudes towards Life in South Africa: Pentecostals, Cha-
rismatics and Reborns, Baden-Baden 2012. Die Studie beruht auf einer reprisentativen
Stichprobe unter der Gesamtbevélkerung Siidafrikas, die korreliert wird mit Daten der
«Grace Bible Churchy (s.u.).

7 H. Dickow (in Zusammenarbeit mit P. Bauerle, T. Hanf und V. Moller): Religion und Le-

benseinstellungen in Stidafrika. Pfingstkirchen, Charismatiker und «Wiedergeborene» (For-

schungsergebnisse, Nr. 3, wiss. Arbeitsgruppe fiir weltkirchliche Aufgaben der Deutschen

Bischofskonferenz), Bonn 2012, 27. Vgl. auch H. Dickow: Strebsam und Gemeinschafts-

otientiert. Neue Pfingstkirchen in Stdafrika, HerKorr 65 (2011) 475-479.



166 Andreas Heuser

ka. Entgegen der ihr zugeschriebenen sozialen Gesichtslosigkeit stelle sich die
sidafrikanische Pfingstbewegung in grossen Teilen den kontextuellen Heraus-
forderungen von «Armut, HIV/AIDS und moralischer Degeneration».” Diese
sozialen Dimensionen gewinnen sicherlich an Aussagekraft vor dem Hinter-
grund einer Gesellschaft mit einer der weltweit hochsten HIV-Infektionsraten
und in der fast jeder zweite Sudafrikaner auch heute unterhalb der Armuts-
grenze lebt. Wie setzt die Grace Bible Church, die vorwiegend in urban-industri-
ellen Milieus in Gauteng verbreitet ist und die ihren Hauptsitz in Soweto hat,
ithr Bekenntnis zur Armutsbekimpfung um? Mathole listet eine ganze Reihe
von «socal ministries» auf, also sozialen Diensten in kirchlicher Tragerschaft und
diakonischen Nachbarschaftsprojekten. Darunter finden sich z.B. Essensaus-
gaben an Bedurftige, HIV/AIDS-Projekte, Alphabetisierungsinitiativen oder
auch die Unterstiitzung von alteren Menschen und jugendlichen Opfern von
Vergewaltigungsdelikten.”

Diese Breite an sozialen Diensten einer Kirche, die erst 1984 gegriindet
wurde, ist beeindruckend. Allein iber ihre tatsichliche Umsetzung spricht
Mathole nicht klar. Strukturelle Fragen der Armutsbekimpfung, sozialer Ge-
rechtigkeit oder gesellschaftlicher Partizipationschancen, das was 6kumenische
Kirchen als advocacy bezeichnen, bleiben tibrigens unerwihnt. Zu denken geben
sollte ein Teilergebnis der Dickowschen Studie, dass nimlich Pfingstler in ihren
Sozialinitiativen eine Binnenperspektive einnehmen und kein allzu ausgeprig-
tes Vertrauen in eine Zusammenarbeit mit ausserkirchlichen Akteuren zeigen:
«Sie tendieren dazu, sich naher zu ihren pfingstlichen Geschwisterkirchen zu
gruppieren»® Folglich dutfte der Grad an Vernetzung mit anderskirchlichen
Initiativen, mit staatlichen und auch nicht-staatlichen Organisationen zur Ar-
mutsbekimpfung gering sein. Dieser Figensinn der progressiven Pfingstkir-
chen wirkt sich hinderlich aus hinsichtlich der Implementierung ihrer sozialen
Projekte. Miller/Yamamori bescheinigen den progressiven Pfingstkirchen eine
organisatorische Unerfahrenheit beztiglich ihrer sozialen Praxis. Sie sprechen

*#  E.M.K. Mathole: Beyond Common Stereotypes about the Pentecostal-Charismatic Evan-
gelicals in South Africa, in: H. Dickow / A. Heuser (Hg): Religion on the Move: Exploring
Passages in South African Christianity, Byblos 2008, 59-75 (63).

Mathole: Beyond Common Stereotypes (Anm. 58), 72. Die Liste entspricht der Agenda der
Grace Bible Chutch, die Mathole als beispielhaft fiir die siidafrikanischen «fortschrittlichen
Pfingstkirchen» sieht.

“  Dickow: Religion and Attitudes (Anm. 56), 193.

59



«Refuse to Die in Povertyl» 167

angesichts solch organisationssoziologischer Verwundbarkeit von einer «heroi-
schen Intensitit»*', mit der sie ein soziales Profil etablieren. Diese Beobachtung
lasst Raum fiir ganz unterschiedliche Deutungen: In einer milden Lesart meint
«heroische Intensitit» ein instabiles Anwendungsprinzip, das bei einer hohen
Motivation dem Prinzip von Versuch und Irrtum gehorcht. Kurz: Es fehlt
nicht an sozialem Engagement, aber es fehlt an institutioneller Routine, um
soziale Projekte effizient anzugehen; sie ist erst noch im Entstehen begriffen.
In einer scharfen Lesart bezieht sich die «Verwundbarkeit» auf eine systemisch
dysfunktionale Anlage solcher Wohlstandskirchen. Der Afrikasoziologe Ason-
zeh Ukah spricht in seinen Untersuchungen zu nigerianischen Pfingstkirchen
von einer «heiligen Geheimniskrimere» (sacred secrecy) jener Wohlstandsapo-
stel, die ihre Kirchen im Sinne eines «Geschiftsimperiums» leiten und keine
administrative Kontrolle tiber Finanzflisse zulassen.”® Folgt man dieser Argu-
mentation, dann wiare das ineffiziente und intransparente Management sozialer
pfingstkirchlicher Projekte also gewollt und geduldet.

Mithin fillt das Restimee zur «progressiven Pfingstbewegnngy und deren Pro-
jekten der Armutsbekimpfung zwiespiltig aus. Armutsbekimpfung gehért
mittlerweile zum Selbstbild der Pfingstbewegung, die sich mit einem facet-
tenreichen diakonischen Engagement im sozialen Nahbereich prisentiert.
Diese Eigendarstellung weist einen Ausweg aus dem gesellschaftspolitischen
Abseits, in dem sich die Pfingstbewegung insgesamt lange bewegt hat. Nach
den Erkenntnissen der bisher vorliegenden Fallstudien ist dieses Selbstportrit
ein Stlick weit auch von Wunschdenken bestimmt, denn die soziale Praxis der
progressiven Pfingstbewegung erzielt gemessen daran bis jetzt eine eher be-
scheidene Wirkung auf lokaler Ebene.

Transnationale | ernet3ung
Trigt der Anschein nicht, dann ist die Optimierung der social ministries als An-
liegen in dem nun zuletzt betrachteten Kontext identifiziert, namlich in der
transnationalen Szene der Pfingstbewegung, Insbesondere nutzen nordame-
rikanische progressive Pfingstkirchen ihre Kontakte nach Afrika, um speziell
die organisatorische Verfasstheit einzelner Kirchen zu verbessern. Thr primires
Interesse liegt auf der Ausbildung von kirchlichem Fihrungspersonal. Eines

6 Miller / Yamamori: Global Pentecostalism (Anm. 54), 128.
62 Ukah: Those Who Trade With God (Anm. 29), 272.



168 Andreas Heuser

dieser Projekte ist das sog. PEACE Projekt, das in seiner Pilotregion Ostafrika
in den letzten Jahren eine erhebliche Ausstrahlung entfalten konnte. PEACE
steht fur: Plant a church — Equip local leaders — Assist the poor — Care for
the sick — und schliesslich: Educate the next generation. Initiiert wurde das
PEACE Projekt von der in Kalifornien ansissigen Saddleback Church, die von
Rick Warren geleitet wird.” Dieser ist mittlerweile auch im deutschsprachigen
Raum durch verschiedene Veréffentlichungen wie den Bestseller «The Purpose
Driven Lifer (Leben mit Vision) bekannt geworden, die das Prinzip seiner Initiati-
ve propagieren. Das Projekt vertritt Ideen und Organisationsprinzipien, die di-
rekt aus der Welt der Wirtschaft entlehnt sind. Es geht darum, modernste Me-
thoden des Managements in kirchliche Strukturen zu tbertragen. Zu diesem
Zweck werden Seminare in theologischen Ausbildungsstitten angeboten und
Konferenzen abgehalten. Dank eines Schneeballsystems werden etwa in Kenia
pro Jahr ca. 200.000 Menschen durch diese Kurse erreicht. Das Kursmaterial
beinhaltet Module zu Marktstrategien, Prinzipien moderner Finanzverwaltung,
aber auch Investitionsstrategien und Schuldenmanagement. Die Grundabsicht
besteht darin, kirchliche Programme zielfithrend umzusetzen. Wie gesehen,
gehort Armutsbekdmpfung zu den prioritiren Sektoren des PEACE Projekts.

Zusammengefasst bedeutet dies, dass es transnationale Strémungen inner-
halb der Pfingstbewegung gibt, die unternehmerisches Handeln in kirchliches
Leben integrieren méchten, um sozial ausgerichtete Projekte zielgenauer an-
zugehen. Diese Austauschprozesse zwischen 6konomischer und kirchlicher
Sphire interpretieren Beobachter der Szene so, dass es einen Trend hin zu
einer «Business Management Christianity»®* gibt. Dieses an privatwirtschaftlichen
Grundsitzen ausgerichtete Christentum strahlt weit tber die progressiven
Pfingstkirchen hinaus und wirkt magnetisch auch auf Skumenische Kirchen
in Ostafrika.

© Vgl P. Gifford: Chtistianity (Anm. 50), 147-150. Die Saddleback Chutch, die der Tradition
der Southern Baptists entstammt, gehdrt zu den drei grossten Megakirchen der USA. Thre
Kirchenstruktur ist an betriebswirtschaftliche Organisationsschemata angeglichen. Der
Economisp hielt sie in einem Bericht vom 14. Juli 2005 fir eine idealtypische I'reiwil-
ligenorganisation des 21. Jahrhunderts, die z.B. eine effektive Katastrophenhilfe fiir die
Opfer des Tsunami 2004 uber Nacht bereit stellen konnte, http://www.economist.com/
node/4148899 (eingesehen am 25. Oktober 2012).

¢ P Gifford: Christianity (Anm, 50), 146.



«Refuse to Die in Povertyh 169

Schluss
Armutsiiberwindung ist eine Leitperspektive fiir verschiedene afrikanische Re-
ligions- und Christentumsvarianten. Im breiten und an Bedeutung gewinnen-
den Spektrum der afrikanischen Pfingstbewegung hat sie einen theologischen
Paradigmenwechsel ausgelost, hin zum Wohlstandsevangelium. Die Pfingstbe-
wegung vollzieht den Wechsel von ihrer klassischen Position der Nicht-Einmi-
schung in weltliche Dinge hin zu einer Gesellschaftsorientierung, die auch ein
aktives Sozialprofil einschliesst; damit will sie dem «Fluch» der Armut begeg-
nen. Die Wohlstandstheologie lehnt eine Spiritualisierung von Armut ab und
erhebt die Ausrichtung an materiellem Reichtum zur christlichen Tugend. Die-
se wird allerdings je nach sozialem, genauer: urbanem Kontext unterschiedlich
konnotiert; sie hinterfragt die bisher im Raum stehenden Deutungsversuche,
die sich in Thesen einer «okkulten Okonomie» und einer «Pentekostalisierung
des 6ffentlichen Raums» niederschlagen. Der hier begangene Weg liber empi-
rische Zuginge verlangt nach einer differenzierteren Beschreibung der alltags-
praktischen Bedeutung des Wohlstandsevangeliums gerade auch hinsichtlich
der Frage der Armutsiiberwindung in Afrika. In den Slums der Grossstadte
entfalten kleine Pfingstgemeinden eine Theologie des Ubetlebens, die wenig
gemein hat mit der Vorstellung einer kulturellen Hegemonie im 6ffentlichen
Raum. In aufstiegsorientierten Milieus stidtischer Mittelschichten entdeckt
insbesondere eine Stréomung der sog. progressiven Pfingstbewegung soziale
und diakonische Projekte der Armutsiberwindung, In diesen Sektoren kommt
es zu transnationalen Verflechtungen, die — dem sofortigen Konsumptions-
imperativ «okkulter Okonomien» zuwider laufend — eine auf Langfristigkeit
angelegte Armutsbekdmpfung anvisieren. Daher finden diese Initiativen ein
Echo in 6kumenischen Kirchen. Zuschreibungen von fehlender Eigeninitiati-
ve oder mangelndem Selbstwertgefithl mussen sich den Anfragen der bislang
einzigen reprisentativen Studie zu Werthaltungen von Mitgliedern stidafrika-
nischer Pfingstkirchen stellen, die solche Annahmen widerlegt. Gliubige in
Pfingstgemeinden Sowetos — und, wie zu vermuten steht, auch der Gemeinde
des omindsen Goldzahnwunders in Pretoria — fithlen sich «weniger machtlos,
haben geringere Zukunftsingste und sind leichter gewillt, gesellschaftlichen
Wandel zu akzeptieren» als Personen aus dem nicht-pfingstlichen Vergleichs-



170 Andreas Heuser

sample.”” So viel scheint gewiss: Die von den Vereinten Nationen ausgeru-
fenen quantitativen Millenniumsziele sind nach allen zur Verfiigung stehen-
den Erkenntnissen bis 2015 unerreichbar. Die Weltgesellschaft bleibt weiter-
hin durch charakteristische strukturelle Ungleichheiten gespalten. Ungeachtet
einer zuletzt festzustellenden Ausdifferenzierung der Weltgesellschaft zeigen
die Zwischenberichte der Vereinten Nationen zum Stand der Millenniumszie-
le, dass die Uberwindung von Armut wohl auch in langfristiger Perspektive
durch die ungleiche Er6ffnung von Lebenschancen tiberschattet bleibt. In der
sachlichen Beschreibung weltweiten Elends heisst dies, dass der Zugang zu Ba-
sisressourcen wie etwa Bildung, Gesundheit oder Arbeit dusserst ungleich ver-
teilt bleibt, eine Asymmetrie, die sich verschirft hinsichtlich der Aspekte von
gender oder der Ausgangskontexte von Stadt und Land. Bei der Betrachtung der
Wirtschaftsmisere afrikanischer Linder gibt es zudem endogene Faktoren wie
instabile demokratische Transitionsprozesse oder plindernde Staatseliten, die
aussichtsreiche Szenarien einer Armutsiberwindung eintriitben. Auf weltge-
sellschaftlichem Parkett zeigen sich dusserst drastische Umbriiche im Aufstieg
wie auch im Abstieg von Lindern auf der Entwicklungsskala, die keine ent-
wicklungstheoretische Prognose noch vor zwei Jahrzehnten in Rechnung ge-
stellt hitte. Solche realistischen Gemilde verbieten allzu optimistische Schlts-
selformeln zur Armutsiiberwindung. Angesichts dieser Gegenwartssignatur,
in die Vermutungen tber Wege zur Armutsbekimpfung mehr denn entwick-
lungspolitische Nachweise einzuzeichnen wiren, bleiben zunichst, in Anleh-
nung an den Rostocker Entwicklungstheoretiker Gerald Braun, «zwei triviale
Erkenntnisse»: Armutstiiberwindung in Afrika ist ein «langfristiger historischer
Prozess, der von auflen nur marginal beeinflusst werden kann»; Armutsiiber-
windung «st stets Entwicklung von Menschen mit Menschen. Nicht weniger

% Brauns nichts weniger als wagemutige Reduktion

— aber auch nicht mehr»
von Komplexitit bietet an, gleichsam ein Fenster auf eine dritte Erkenntnis zu
6ffnen. Diese dritte Erkenntnis, die aus bisherigen entwicklungstheoretischen
Erkenntnisprozessen wie auf den Schauplitzen der Entwicklungspraxis ausge-

schlossen war, ist weniger trivial: Armutsiiberwindung ist unbedingt an religios

%  Vgl. Dickow: Religion and Attitudes (Anm. 56), 193.

8 G. Braun: Die Dritte Welt in der Weltgesellschaft (Rostocker Beitrige zur Regional- und
Strukturforschung, Nr. 23), Rostock 2012, 7. Braun bezieht sich hier allgemeiner auf die
Thematik von «Entwicklungy.



«Refuse to Die in Povertyh 171

begriindete Welthaltungen zu koppeln, die fiir Menschen (nicht nur) in Afrika
enorme Aussagekraft haben; die hohe Plausibilitit religioser Welterschliessung
im Leben der Menschen stellt ein Mobilisierungsreservoir zur Armutsiiberwin-
dung bereit. Das hier in Betracht gezogene Wohlstandsevangelium kann zu-
mindest in einigen seiner Versionen mithelfen, ein soziales Kapital aufzubauen,
das auch hinsichtlich der von Rainer Tetzlaff eingeklagten Afro-Responsibility fir
die Armutsbekimpfung notwendig ist.

Abstract

Armutsiiberwindung gilt als ein vorrangiges Ziel internationaler Politik. Dabei werden
religiose Zusammenhinge nach wie vor zu wenig beachtet. In Afrika ist die Pfingst-
bewegung wesentlich mit Visionen des sog. Wohlstandsevangeliums zu einem dyna-
mischen Faktor der Religionslandschaft heran gewachsen. Sie stellt Armut als Fluch dar
und stellt Visionen von materiellem Reichtum als géttliche Gnadenerweise hin. Diese
Wohlstandsdoktrin bestimmt inzwischen 6ffentliche Diskurse mit. Die Pfingstbewe-
gung in Afrika breitet sich bisher vorwiegend in einem urbanen Umfeld aus. Durch
empirische Zuginge kommen unterschiedliche soziale Kontexte zum Vorschein, in
denen sich verschiedene Varianten des Wohlstandsevangeliums ausbilden. In von
Verarmung geprigten Slums und Townships entwickelt sich aus dem Wohlstandsevan-
gelium eine Theologie des Ubetlebens. In sozial aufstiegsorientierten Kontexten bildet
sich ein Strang der progressiven Pfingstbewegung aus, die Anstrengungen unternimmt,
ausdifferenzierte social ministries zu unterhalten. Uber transnationale Netzwerke, die ins-
besondere von amerikanischen Wohlstandskirchen angeregt sind, entwickelt sich eine
sog. «Business Managment Christianity» heraus, die betriebswirtschaftliche Konzepte mit
dem Ziel der Armutsminderung in kirchliches Handeln iibertrigt.

Andreas Heuser, Basel



	"Refuse to Die in Poverty!" : Armutsüberwindung und Varianten des Wohlstandsevangeliums in Afrika

