
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 1-2

Artikel: World Christianity als Erfahrungsfeld und theoretisches Konzept

Autor: Lienemann-Perrin, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877661

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877661
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


World Christianity als Erfahrungsfeld
und theoretisches Konzept1

Im Juni 2010 fanden in Edinburgh die Feierlichkeiten zum hundertjährigen
Jubiläum der modernen ökumenischen Bewegung statt. Am selben Ort wurde
1910 die erste Weltmissionskonferenz durchgeführt; man wollte die missionarischen

Anstrengungen über Konfessionsgrenzen hinweg koordinieren und sich

über gemeinsame Missionsziele austauschen. Damals hat der Vorsitzende der

Konferenz, John R. Mott, die Christianisierung der Weltbevölkerung in einer

Generation angestrebt und für möglich gehalten.2 Zum ersten Mal wurde ein

Weltatlas der christlichen Missionen erstellt, der den bereits erreichten Stand

auf dem Weg zum genannten Ziel sichtbar macht, vor allem aber die noch

zu evangelisierenden Gebiete auf der Weltkarte markieren sollte.3 Nach der

Statistik von 1910 umfasste das Christentum damals bereits 35% der

Weltbevölkerung. Die aktuellsten Zahlen geben für das Jahr 2010 einen Anteil von
33,2% an, wobei nach einem längeren Rückgang seit zwei Jahrzehnten wieder

ein leichtes Wachstum zu verzeichnen ist. Das Christentum hat also im letzten

Jahrhundert seinen Anteil an der enorm gewachsenen Weltbevölkerung nicht

erhöhen, aber doch ungefähr auf demselben Niveau halten können.4 Stark
verändert hat sich dagegen die religiöse Landkarte der Welt. Darüber gibt der Atlas

of World Christianity 1910-2010 Auskunft, der zur Jahrhundertfeier erschienen

ist.5 Der Atlas zeigt, dass heute zwei Drittel der Christen im ausserwestlichen

Raum leben. Während viele Kirchen in (West-)Europa rückläufige Mitgliederzahlen

verzeichnen, befinden sich Kirchen und christliche Bewegungen ausserhalb

dieses Kontinents in einer Wachstumsphase und verändern damit das Ge-

1 Leicht revidierte Abschiedsvorlesung vom 18. Mai 2010, Theologische Fakultät der Uni¬

versität Basel.
2 Zur 1. Weltmissionskonferenz B. Stanley: The World Missionary Conference, Edinburgh

1910, Grand Rapids/Cambridge U.K. 2009; D.A. Kerr/K. R. Ross (Hg.): Edinburgh 2010.

Mission Then and Now, Oxford 2009.
1 Statistical Atlas of Christian Missions, 1911; vgl. die Karten von 1910, abgedruckt in: T.M.

Johnson/K.R. Ross (Hg): Atlas of Global Christianity 1910-2010, Edinburgh 2009.
4 Johnson/Ross: Atlas (Anm. 3), 8f.; WR. Shenk: Introduction, in: ders. (Hg.): Enlarging the

Story. Perspectives on Writing World Christian History, Maryknoll N.Y. 2002, xi-xvii (xii).
5 Johnson/Ross: Atlas (Anm. 3).

ThZ 1.2/69 (2013) S. 118-145



World Christianity als Erfahrungsfeld und theoretisches Konzept 119

sieht des Weltchristentums kontinuierlich. Im Jahr 1910 lebten über 80% der

Christen in Europa und Nordamerika; 2010 sind es nur noch 40%. Der Anteil
des Christentums auf dem afrikanischen Kontinent hat sich in 100 Jahren von
9.4% auf knapp 50% erhöht. Brasilien ist das Land mit der weltweit grössten
Anzahl Katholiken (144 Mio.); zugleich ist es — nach China — das Land mit der

grössten Anzahl von pfingstlich geprägten Christen (82 Mio.).6 Heute gibt es

mehr chinesischsprachige als deutschsprachige Christen.7

Seitdem das Christentum praktisch in allen Ländern der Erde präsent ist,
hat es sich in seinem Charakter sehr stark verändert, und zwar in Richtungen,

die sich die Konferenzteilnehmer in Edinburgh 1910 vermutlich nicht

gewünscht hätten. Auf dem afrikanischen Kontinent südlich der Sahara ist

aus einer Fremdreligion eine afrikanische Religion geworden; in Asien hat sich

das Christentum zu einer asiatischen Religion gewandelt, in Nordamerika ist

es dabei, seinen Charakter in mehrfacher Hinsicht zu verändern, und zwar

zugunsten von afrikanisch-amerikanischen, hispano-amerikanischen und
asiatisch-amerikanischen Formen.8 In Lateinamerika bringt die <Charismatisierung>

neue Varianten des Katholizismus und Protestantismus hervor. In Australien

und Neuseeland gründen Vietnamesen, Koreaner und Chinesen Kirchen, die

bei Konfessionslosen Anklang finden. Kirchlich Ungebundene machen aber

für ihre Privatreligion auch Anleihen bei den Religionen der Aborigines und
der Maori.9 Veränderungen dieser Art stellen nicht nur für die europäischen
Grosskirchen eine Herausforderung dar; auch europäische Evangelikaie und

Pfingstler können sich in den neuen Formen des Evangelikaiismus und
Pentekostalismus, die in der ausserwestlichen Welt entstehen, kaum wieder erkennen.

Wer hat angesichts dieser Veränderungen die Definitionsmacht über das,

was gemeinchristliche, häretische oder ausserchristliche Varianten sind? Wer

6 Laut Johnson/Ross: Atlas (Anm. 3), 101. Für China gibt der Atlas 95.316 Mio. Pentekos¬

tale an (ebd.).
7 Laut Johnson/Ross: Atlas (Anm. 3), 225 beträgt die Anzahl deutschsprachiger Christen

47,444 Mio., diejenige chinesisch- bzw. mandarinsprachiger Christen 88,673 Mio. (Jahr

2010). Die sechs unter Christen am meisten verbreiteten Sprachen sind Spanisch (knapp
360 Mio.), Englisch (280 Mio.), Portugiesisch (193 Mio.), Russisch (114 Mio.) und
Mandarin-Chinesisch, gefolgt von Deutsch.

8 Nach heutigen Schätzungen werden im Jahr 2040 innerhalb der US-amerikanischen Bevöl¬

kerung die Weissen in der Minderheit sein.
9 S. Kim/K. Kim: Christianity as a World Religion, London/New York 2008, 197-202.



120 Christine Lienemann-Perrin

entscheidet über die verbindlichen Lehren der Kirche? Vor allem aber: «Whose

Religion is Christianity?» So lautet der Titel eines Buches von Lamin Sanneh,

einem vom Islam zum Christentum konvertierten Theologen aus Gambia, der

heute an der Yale Divinity School (New Haven, Connecticut) als Professor für
Weltchristentum lehrt.10 Zunächst sollen exemplarisch einige Veränderungsprozesse

innerhalb des Weltchristentums erwähnt werden, wobei es nur darum

gehen kann, holzschnittartig einige Erfahrungsfelder zu umreissen (1). Danach

wird gefragt, wie die immense, unübersichtliche Pluralität neuer Ausprägungen
des Christentums wissenschaftlich erfasst, analysiert und gedeutet wird (2). Ein
Ausblick auf die Konsequenzen von Zukunftsprognosen für Forschung und

Lehre schliesst den Beitrag ab (3).

1. Erfahrungsfelder des Weltchristentums

Mit der Uberseemission, die vom 16. Jahrhundert an vom kathoüschen und

später vom protestantischen Europa aus betrieben wurde, sind europäische

Auffassungen von Recht im Allgemeinen und Kirchenrecht im Besonderen

nach Afrika, Asien und Amerika gelangt. Im Zusammenhang damit teilten die

missionierenden Kirchen die Weltbevölkerung in zwei Teile auf: das christliche

Europa, das die Kriterien eines corpus christianum11 erfüllte, und die Heidenwelt,
in der Missionsstationen als Brückenköpfe einer allmählichen Christianisierung
errichtet wurden. Lange Zeit standen die in der Heidenwelt gegründeten
Missionskirchen zu den Zentralen in Europa in einem engen Abhängigkeitsver-

10 L. Sanneh: Whose Religion is Christianity? The Gospel beyond the West, Grand Rapids
2003.

11 Im lateinischen Teil Europas hat sich im Verlauf des Mittelalters das herausgebildet, was
Ende des 19. Jahrhunderts erstmals als orbis christianus oder corpus christianum bezeichnet

worden ist: die Vorstellung einer Einheit von geistlicher und weltlicher Obrigkeit
innerhalb einer einheitlichen, die gesamte Christenheit umfassenden res publica christiana,
deren Mitgliedschaft durch die Taufe vermittelt wird. Nach der Reformationszeit fand der

corpus christianum-Gedanke in den einzelnen Reichsterritorien und ihren Verfassungen
seine Fortsetzung, nun freilich ohne seine universale Dimension. In abgeschwächter Form
lassen sich seine späten Spuren in Europa noch bis in die Gegenwart hinein verfolgen,
vor allem in den grossen Volkskirchen, in denen die weiterhin praktizierte Kindertaufe
als Initiationsritus eine religiös weitgehend homogen gebliebene Gesellschaft mit dem

Christentum als der dominierenden Mehrheitsreligion voraussetzt; vgl. H. de Wall: Corpus
Christianum, RGG 2, Tübingen 41998-2007, 466-468. Faktisch hat die Wirklichkeit in
Europa dem corpus christianum-Gedanken nie ganz entsprochen; denn immer haben auch

jüdische Menschen - phasenweise auch Muslime — in Europa gelebt.



World Christianity als Erfahrungsfeld und theoretisches Konzept 121

hältnis — finanziell, personell, strukturell, theologisch, kulturell und in Bezug
auf Ethos und Moral. Das Christentum wurde in der ausserwestüchen Welt als

religiöse Institution mit ausdifferenzierten Organisationsstrukturen eingeführt.
Es verlangte von den Individuen einen umfassenden Sinneswandel und die

öffentlich artikulierte Bekehrung, einen formalen Beitritt, die Taufe sowie eine

an europäischen Vorbildern orientierte Sittlichkeit. All dies war in manchen

Missionsländern ein Novum, wie auch die Vorstellung, nur einer Religionsgemeinschaft

anzugehören bzw. an ihr partizipieren zu dürfen. Religion als eine

von anderen Lebensbereichen unterschiedene oder gar getrennte Sphäre war
in grossen Teilen Asiens und Afrikas weitgehend unbekannt. Die Adressaten

christlicher Mission reagierten sehr unterschiedlich auf den Kontakt mit dieser

Fremdreligion — teils mit Ablehnung, teils mit bereitwilliger Aneignung, teils mit
einer tief greifenden Umgestaltung und Neuinterpretation des Christentums.

Etliche für Europa charakteristische Christentumsformen haben aussereuropä-
ische Kirchen nicht übernommen oder übernehmen können, so etwa den

Typus der Volkskirche mit staatlich subventionierten diakonischen Einrichtungen
und theologischen Fakultäten an staatlichen Universitäten. Bestimmten

Weiterentwicklungen im europäischen Christentum während der letzten 50 Jahre
stehen aussereuropäische Kirchen oft skeptisch gegenüber. Dazu gehören vor
allem der niedrige Gottesdienstbesuch und der Bedeutungsverlust der Kirchen
und ihrer Lehren im Leben der Mitglieder. Wie stark die weltweite christliche
<Biodiversität> in den letzten Jahrzehnten zugenommen hat, zeigen folgende,

aus unterschiedlichen Ländern und Kontinenten herangezogene Beispiele, die

aufgrund formaler Kriterien in vier Gruppen gebündelt werden.

1.1. Vielfalt der individuellen Zugehörigkeit

1.1.1 Rechtlich geregelte Ydrchenmitgliedschaft (Grosskirchen in Westeuropa)

Die durch kanonisches Recht oder evangelisches Kirchenrecht geregelte

Mitgliedschaft gilt in Europa weiterhin als Normalfall in den katholischen,
evangelischen und anglikanischen Grosskirchen. Anzeichen einer schleichenden

Unterhöhlung des Mitgliedschaftsrechts sind allerdings erkennbar. In Deutschland

und der Schweiz ist die katholische Kirche mit der vor Gericht gebrachten

Forderung konfrontiert worden, ohne Verlust der Kirchenmitgliedschaft aus



122 Christine Lienemann-Perrin

der Kirche austreten zu können.12 Für Schweden ist das belonging without believing

charakteristisch: Menschen halten an ihrer Mitgliedschaft fest, ohne den Glauben

erkennbar zu praktizieren. Daran hat sich auch nach der Trennung von
Staat und Evangelisch-Lutherischer Kirche im Jahr 2000 nichts geändert. In
Grossbritannien und Frankreich ist dagegen das umgekehrte Modell verbreitet:

Konfessionslose sind häufig auch ohne Kirchenmitgliedschaft religiös (believing

without belonging).13

1.1.2 Christen ohneformalisierte Mitgliedschaft

(Christusgläubige <,ausserhalb derKirche>: Indien)

In Indien sind konversionswillige Hindus oder Muslime mit mancherlei Nachteilen

in Ehe, Familie, Beruf und Gesellschaft konfrontiert. Deshalb vermeiden

sie gerne den Religionswechsel und entscheiden sich als Ungetaufte für
eine christliche Existenz im Verborgenen. Sie praktizieren ihr Christsein ohne

offizielle Beziehungen zu einer verfassten Kirche. Um anonym bleiben zu

können, besuchen sie weit weg von ihren Wohnorten stattfindende christliche

Massenveranstaltungen, wo sie ihren Glauben in Gemeinschaft mit anderen

praktizieren können und Vergebung für ihr religiöses Doppelleben erbitten.

Man nennt sie in Indien Non-Baptised Believers in Christ. Wie zahlreich sie sind,

ist schwer zu sagen; die Schätzungen gehen in gewissen Regionen Indiens bis

zur Hälfte der ortsansässigen Kirchenmitglieder.14

In der Schweiz ist dem Antrag vor Gericht stattgegeben worden; in Deutschland ist er
neulich abgelehnt worden; dazu: Staatskirchenrechtlich kein isolierter Austritt aus der Kirche

als Körperschaft des öffentlichen Rechts (Bundesverwaltungsgericht, Pressemitteilung

vom 11.10.2012).
G. Davie: Religion in Britain since 1945: Believing without Belonging, Oxford 1994; dies.:

Religion in Modern Europe. A Memory Mutates, Oxford 2000; P(hilip) Jenkins: Gottes
Kontinent? Über die religiose Krise Europas und die Zukunft von Islam und Christentum,

Freiburg i.Br. 2008 (Originaltitel: God's Continent. Christianity, Islam, and Europe's
Religious Crisis, New York 2007); D. Hervieu-Léger: Pilger und Konvertiten. Religion in
Bewegung (Religion in der Gesellschaft 17), Würzburg 2004 (Originaltitel: Le pèlerin et le

converti. La religion en mouvement, Paris 1999).
H.E. Hoefer: Churchless Christianity, Pasadena 2001 (ergänzte Ausgabe der ersten, in
Madras erschienenen Ausgabe von 1991). — Ein anderes Beispiel nicht formalisierter
Mitgliedschaft in Indien ist die christliche Ashram-Bewegung: Als Meditationszentren stehen

Ashrams Menschen verschiedener konfessioneller und religiöser Herkunft offen ohne

Konsequenzen für eine formale Mitgliedschaft irgendwelcher Art.



World Christianity als Erfahrungsfeld und theoretisches Konzept 123

1.1.3 Diffuse Zugehörigkeitsmuster (Japan; Brasilien)

Japan kennt bereits seit langem eine Tradition der Partizipation an Riten in
mehreren Religionen. Als die Amerikaner nach dem II. Weltkrieg in Japan eine

Volkszählung durchführten und auch nach der Religionszugehörigkeit fragten,

kam durch Mehrfachnennungen eine Zahl zustande, die das Dreifache
der Bevölkerungszahl betrug.15 Die hohe Zahl entsprach der in Japan bis heute

verbreiteten Tradition, in verschiedenen Lebenssituationen buddhistische,

christliche, shintoistische oder andere Rituale in Anspruch zu nehmen. In China

werden seit langer Zeit Konfuzianismus, Buddhismus und Daoismus als

Einheit betrachtet (sanjiao weiji — Drei-Lehren-Religion). In dieses

Religionsverständnis lassen sich auch Elemente der christlichen Tradition leicht
integrieren.16 In Brasilien sind neue religiöse Gemeinschaften entstanden, in denen

sich katholische, protestantische, spiritistische, afrikanische und pentekostale
Elemente vielfach vermischen.17 Viele Gläubige bewegen sich zwischen den

Gemeinschaften hin und her, wie ein Zitat von Ivone Gebara zeigt: «Man kann

zum Candomblé gehören und zur Bruderschaft vom Guten Ende, dem dritten
Orden der Franziskaner angehören und der charismatischen Erneuerung
beitreten, katholisch sein, bei den Lutheranern Theologie studieren und sich von
einem spiritistischen oder buddhistischen Guru beraten lassen.»18

R.G. Wagner: Säkularisierung: Konfuzianismus und Buddhismus, in: H. Joas/K. Wiegandt
(Hg.): Säkularisierung und die Weltreligionen, Frankfurt a.M. 2007, 224-252 (238). Zum
Verständnis von Religionszugehörigkeit in Japan: U. Dehn: Religionen in Ostasien und
christliche Begegnungen, Frankfurt a.M. 2006, 172ff.

Zum Verständnis von Religionszugehörigkeit und Religionswechsel in China vgl. J. Gentz:
Die Drei Lehren (sanjiao) in Konflikt und Harmonie. Figuren und Strategien einer Debatte,

in: E. Franke/M. Pye (Hg.): Religionen nebeneinander: Modelle religiöser Vielfalt in
Ost- und Südostasien, Münster et al. 2006, 17-40; zum religionshistorischen Hintergrund
in China: S.P. Bumbacher: Medieval Chinese Religions - An Example of Selective
Participation), in: C. Lienemann-Perrin/W Lienemann (Hg.): Religiöse Grenzüberschreitungen.
Studien zu Bekehrung, Konfessions- und Religionswechsel / Crossing Religious Borders.
Studies on Conversion and Religious Adherence, Wiesbaden 2012, 611-631; R. Malek: Zur
Heterotopic der Konversion im chinesischen Kontext. Skizziert am Beispiel des Christentums,

a.a.O., 632-679.
R. von Sinner: Religiöse Mobilität in Brasilien, in: Lienemann-Perrin/Lienemann: Religiöse
Grenzüberschreitungen (Anm. 16), 477-505.

I. Gebara: Teologia ecofeminista, Sao Paulo 1977, 100, übersetzt und zitiert bei: von
Sinner: Religiöse Mobilität (Anm. 17), 477.



124 Christine Lienemann-Perrin

1.2. Vielfalt der Gemeinschaftsbildung

1.2.1 Kirchen und Gemeinschaftenjenseits der Konfessionskirchen

(Evangelikaie weltweit und Hauskirchen: China)

Weltweit haben sich vor allem evangelikal geprägte Bewegungen und Gemeinschaften

ausserhalb von oder quer zu den etablierten Konfessionsfamilien der

Lutheraner, Reformierten, Katholiken und Orthodoxen formiert. Schätzungsweise

70% der born again Christians betrachten sich als <gemeinchristlich>. Als
Non-Denominationals üben sie Kritik an konfessionalistischen Kirchenstrukturen
und Dogmen. Evangelikaie wissen sich dem Missionsauftrag verpflichtet und

sind durch den persönlichen Glauben an Jesus Christus und eine wörtliche

Schriftauslegung unter einander verbunden.19 In westlichen Gesellschaften

verschwimmen die traditionellen Unterscheidungen der Christenheit eher durch

religiöse Gleichgültigkeit und Konfessionslosigkeit, selbst wenn seit geraumer
Zeit versucht wird, dem Trend mit einer Rekonfessionalisierung entgegenzuwirken.

Zu den Kirchen jenseits von Konfessionalität sind ferner die sog. emerging

churches in den USA und Grossbritannien zu rechnen, Gemeinden, welche

vor allem kirchenferne oder kirchenlose Menschen ansprechen.20 Die grosse
Mehrheit des chinesischen Christentums, schätzungsweise 95 Mio. von 115

Mio. Gläubigen, versammelt sich in Privathäusern, um zu beten, zu heilen und

die Bibel zu lesen. Diese sog. Hauskirchen lassen sich keiner Konfessionsfami-
lie zurechnen, und sie pflegen nur selten Kontakte zu anderen Kirchen.21

19 R. Dowsett/S. Escobar: Evangelicals, 1910-2010, in: Johnson/Ross: Atlas (Anra. 3), 98£;
D.M. Lewis (Hg.): Christianity Reborn. The Global Expansion of Evangelicalism in the

Twentieth Century, Grand Rapids 2004; D.W Bebbington/M.A. Noll (Hg.): A History of
Evangelicalism, 5 vols., Leicester 2004.

20 E. Gibbs/R.K. Bolger: Emerging Churches. Creating Christian Community in Postmo¬

dern Cultures, Grand Rapids 2005; D. Kimball: Emerging Church - die postmoderne Kirche,

Asslar 2005.
21 Johnson/Ross: Atlas (Anm. 3), 135. Seit der Kulturrevolution sind in China rund 50 Mio.

Bibeln verteilt worden. Zu den chinesischen Hauskirchen bzw. dem chinesischen
Pentekostalismus vgl. C. Währisch-Oblau: Healing Prayers and Healing Testimonies in Mainland
Chinese Churches. An Attempt at Intercultural Understanding, in: China Study Journal
14/2 (August 1999) 5-21; dies.: God Can Make Us Healthy Through and Through. On
Prayers for the Sick and the Interpretation of Healing Experiences in Christian Churches

in China and African Immigrant Churches in Germany, IRM, XC / 356/357 (January/

April 2001) 87-102; A. Anderson/E. Tang (Hg): Asian and Pentecostal. The Charismatic
Face of Christianity in Asia, Baguio City (Philippines) 2005; darin drei Beiträge von G.

Oblau, D. Zhaoming und E. Tang zum Pentekostalismus in China, 411-486.



World Christianity als Erfahrungsfeld und theoretisches Konzept 125

1.2.2 Afrikanische Unabhängige Kirchen (Uganda)

Aus den Missionskirchen in Afrika sind mainline churches hervorgegangen,
Kirchen, die trotz struktureller Selbständigkeit das theologische Erbe der einstigen
Missionszentralen weiter pflegen und für die Aufrechterhaltung von Diakonie,
Gesundheits- und Bildungswesen, besonders die Theologenausbildung, nach

wie vor mit ihren westlichen Partnerkirchen kooperieren.22 Mainline churches

bilden freilich je länger desto weniger das wichtigste Modell des afrikanischen

Christentums. Schon Ende des 19. Jahrhunderts haben sich afrikanisch geleitete

Kirchen unabhängig gemacht, von denen sich später weitere abgespalten
haben. Zahlreiche afrikanische Neugründungen sind hinzugekommen und

werden unter der Abkürzung AIC zusammengefasst, wobei das I für independent,

initiated, indigenous oder international stehen kann. Allein in Südafrika gibt
es Tausende von Afrikanischen Unabhängigen Kirchen, manche unter ihnen
zählen nur einige Dutzend Mitglieder, andere mehrere Hundert oder Tausend.

In ihren Gottesdiensten, Heilungsversammlungen und Ritualen zur
Konfliktbewältigung leben Elemente der traditionalen Religionen Afrikas neu auf. Sie

sind verbunden mit biblischen Vorbildern und durchsetzt von europäischen

Fragmenten. In Kampala soll es über l'OOO AIC-Kirchen geben. Angesichts
der religiösen Unübersichtlichkeit bieten ugandische Christen im Internet watch

sites an, in denen sie Kirchen aufgrund der Unterscheidung zwischen
unterschiedlich qualifizierten, spirituellen Mächten entweder als echt, als sektiererisch

oder als Kulte einstufen.23

1.2.3 Pentekostale Bewegungen und charismatisierte Kirchen (Uateinamerika)

In Lateinamerika hat sich in Verbindung mit der spanischen und portugiesischen

Kolonialisierung hauptsächlich der Katholizismus etabliert, während
Kirchen des Protestantismus erst spät und nur in geringer Zahl haben Fuss

Vgl. D. Werner et al. (Hg.): Handbook of Theological Education in World Christianity.
Theological Perspectives, Ecumenical Trends, Regional Surveys, Oxford 2010.

Vgl. die Discernment and Apostasy Watch Site for African Saints: http://www.watchman-
africa.blogspot.com/ (25.04.2010). Aufschlussreiche Hinweise zum Versuch von besorgten

afrikanischen Christen, das Wächteramt wahrzunehmen, bietet Kato Mivule: http://
www.yesumulungi.com/index.php/about-us/275-about-website-editor-kato-mivule.
html/ (25.04.2010); dazu R.I.J. Hackett: Revisiting Proselytization in the African Context.

Uganda and Nigeria Compared, in: Lienemann-Perrin/Lienemann: Religiöse
Grenzüberschreitungen (Anm. 16), 820-833.



126 Christine Lienemann-Perrin

fassen können. Im Verlauf des 20. Jahrhunderts sind freilich mit den Pfingst-
kirchen Christentumsformen dazu gekommen, die alle bisherigen Gestalten

an Vielfalt und Phantasie in den Schatten stellen, wie z.B. die (Evangelische
Kirche der Abscheu vor dem krummen Lebern, die (Evangelische Pfingstkir-
che der letzten Einschiffung zu Christus), die (Evangelische Vereinigung treu

sogar unter Wasser) zeigen. Diese (Kirchen für jeden Geschmack), von denen

im Raum von Rio de Janeiro fast täglich welche aus dem Boden schiessen,

werden von allen historischen Kirchen als bedrohliche Konkurrenz eingestuft

— zu Recht, denn Pfingstkirchen werben skrupellos und erfolgreich
Mitglieder aus anderen Kirchen und Religionen ab. Als Gegenmassnahme
sehen sich die katholischen und protestantischen Kirchen genötigt, durch
charismatische Erneuerung die Abwanderung zu den Pfingstkirchen
aufzuhalten. Es ist deshalb nicht übertrieben, von einer Conversion of a Continent zu

sprechen, wie der Titel eines Buches zur Pentekostalisierung Lateinamerikas
lautet.24 Viele der parakirchlichen oder synkretistischen Phänomene treten

übrigens auch innerhalb der römisch-katholischen Kirche auf. Der Vatikan
versucht die Abweichungen vom romtreuen Katholizismus einzudämmen —

freilich oft mit begrenztem Erfolg.

1.3. Minderheitenkirchen und ethnische Kirchen

1.3.1 Minderheitenkirchen in nichtchristlichen Mehrheitsgesellschaften

(Nahost, Zentralasien, Nordafrika)
In Nahost, Nordafrika, Zentral- und Südasien haben Kirchen während
Jahrhunderten gelernt, unter den Bedingungen erheblich eingeschränkter
Religionsfreiheit, gelegentlich auch unter Verfolgung zu leben. Sie haben es

verstanden, in Einklang mit dem dhimmi-Status, der ihnen die religiöse
Grenzüberschreitung untersagte, gleichwohl eine missionarische Existenz zu führen.

Heute sind wegen Diskriminierung und Verfolgung manche von ihnen

vom Aussterben bedroht oder im Begriff, in alle Welt zerstreut, praktisch
nur noch als Diaspora weiter zu existieren. Stellvertretend für viele andere

Beispiele sei die Syrisch-orthodoxe Kirche im ostanatolischen Tur Abdin
erwähnt. Durch den Völkermord von 1914/15 und spätere Vertreibungen
bedingt, leben nur noch etwa 3'000 Christen in Tur Abdin, während die Sy-

24 T.J. Steigenga/E.L. Cleary (Hg.): Conversion of a Continent. Contemporary Religious
Change in Latin America, New Brunswick et al. 2007.



World Christianity als Erfahrungsfeld und theoretisches Konzept 127

risch-Orthodoxen Christen in der Diaspora auf 210'400 Mitglieder geschätzt
werden.25

1.3.2 Ethnisch homogene Kirchen in multiethnischen Gesellschaften (Russland)

Nach dem Epochenjahr 1989/90 lebten in Ost- und Südosteuropa Konflikte

neu auf, die in der Zeit kommunistischer Regierungen verdrängt gewesen
waren. In den Gebieten des ehemaligen Jugoslawien verband sich zwecks

Identitätsbildung Nationalismus mit Religion bzw. Konfession.26 In Russland
haben alte Vorstellungen vom kanonischen Territorium die russisch-orthodoxe

Kirchenleitung dazu bewogen, die gesamte russische Bevölkerung auf dem

Staatsgebiet als Orthodoxe zu reklamieren, selbst jene Russen, die religionslos

sind oder einer anderen Konfession angehören. Diese Auffassung führt
zu Konflikten mit der katholischen Kirche und protestantischen Kirchen in

Russland, denen von orthodoxer Seite aggressives Abwerben von Orthodoxen

vorgeworfen wird.27

1.3.3 Migrationskirchen (Kanada und USA)
In den vergangenen zehn Jahren haben die Migranten global von 150 Mio. auf
214 Mio. zugenommen.28 Ihre Wachstumsrate beträgt derzeit 3.1%. Unter den

Migranten sind die Christen überproportional vertreten. Sie umfassen rund die

Hälfte aller Migranten, während z.B. Muslime lediglich 27% ausmachen. Der
Anteil der Migranten an der Wohnbevölkerung variiert von Land zu Land sehr

stark: Von Katar (87%) über Singapur (41%) bis Japan (1.7%) ist das Spekt-

25 Davon leben rund 70'000 in Deutschland; dazu G. Rabo: Die Gründung der Syrisch-Or¬
thodoxen Kirche von Antiochien in der Diaspora, 8, vgl. http://www.suryoyo.uni-goettin-
gen.de/library/ Gabriel_Rabo_Diaspora_DE.pdf (14.05.2010). In der Türkei machen die

Christen heute ca. 0.2% der Bevölkerung aus. Dazu H. Aguiçenoglu: Laizismus, religiöse
Minderheiten und Konversionen in der Türkei, in: Lienemann-Perrin/Lienemann: Religiöse

Grenzüberschreitungen (Anm. 16), 560-574.
26 Darüber informiert kontinuierlich die Zeitschrift <Glauben in der Zweiten Welt» (G2W),

Zürich.
27 E. Bryner: Das Recht der Religionsgemeinschaften in Russland, in: W Lienemann/H.-R.

Reuter (Hg.): Das Recht der Religionsgemeinschaften in Mittel-, Ost- und Südosteuropa,
Baden-Baden 2005, 393-417.

28 So die Angaben der Internationalen Organisation für Migration. Nicht eingerechnet in die¬

sen Zahlen ist die interne Migration, die weltweit noch einmal 25.5 Mio. beträgt (2010). Unter

den internationalen Migranten sind 15.4 Mio. bzw. 7.6% Flüchtlinge (2010); vgl. http://
www.iom.int/jahia/Jahia/about-migration/facts-and-figures/lang/en (10.10.2012).



128 Christine Lienemann-Perrin

rum extrem breit. Kirchen in historischen Einwanderungsländern wie Kanada

und den USA haben sich seit langem auf die Migrationssituation eingestellt,

was sich vielfältig niederschlägt, angefangen bei interkulturellen Ortsgemeinden

über interkulturelle Spitalseelsorge bis hin zur theologischen Ausbildung.
In den USA haben heute bereits 37% aller Theologiestudierenden — und ein

wachsender Teil der Universitätsprofessoren — einen afro-amerikanischen, his-

pano-amerikanischen oder asiatisch-amerikanischen Hintergrund. Die meisten

von ihnen studieren und lehren an evangelikal geprägten Ausbildungsstätten;
ihr Anteil in protestantischen, katholischen und orthodoxen Kirchen ist deutlich

geringer.29

1.4. Internationale undglobale christliche Organisationen und Bewegungen

1.4.1 Weltgebetstag der Frauen

Für Interkulturalität angesichts globaler Beziehungen sind Engagierte in der

äusseren Mission und Ökumenischen Bewegung seit langem sensibilisiert. An
dieser Stelle sei deshalb eines der ältesten und grössten Werke der neuzeitlichen

ökumenischen Bewegung erwähnt, das sich diesbezüglich besonders hervorgetan

hat: der 1927 gegründete Weltgebetstag der Frauen.30 Jedes Jahr bereiten

konfessionell gemischte Frauenkreise in 170 Ländern die Gebetsfeier am ersten

Freitag im März vor. Liturgie und Thema stammen jeweils aus einem andern

Land. An der Feier, zu der auch Männer und Kinder eingeladen sind, nehmen

rund um die Welt Milüonen von Menschen teil. Unter dem Leitmotto <Infor-

miertes Beten - Betendes Handeln) befassen sich Frauen zur Vorbereitung mit
höchst unterschiedlichen Ländern und Gesellschaften, politischen Verhältnissen,

Kulturen, Kirchen und Theologien, um an diesem einen Abend wirklich
Informiert, sachkundig) beten zu können. Das sich daraus ergebende Handeln

schlägt sich in zahlreichen Projekten nieder, für welche die Weltgebetstags-

29 So lauten die aktuellen Zahlen der Association of Theological Schools mit Sitz in Pitts¬

burgh. An evangelikalen Ausbildungsstätten waren 2011 insgesamt rund 46'000 Studierende

immatrikuliert, an protestantischen 29'000 und an katholischen und orthodoxen

insgesamt 7'600 (Diese Angaben verdanke ich Dietrich Werner).
30 Die historischen Wurzeln des Weltgebetstages der Frauen reichen sogar ins Jahr 1887 zu¬

rück, als presbyterianische Frauenorganisationen in den USA einen jährlichen Gebetstag
mit Fürbitten und Aktionen zugunsten von heimat- und arbeitslos gewordenen ehemaligen
Sklaven einführten; dazu H. Hiller: Ökumene der Frauen. Anfänge und frühe Geschichte
der Weltgebetstagsbewegung in den USA, weltweit und in Deutschland, Stein 1982.



World Christianity als Erfahrungsfeld und theoretisches Konzept 129

Kollekte gesammelt wird und die vor allem Frauen in allen Teilen der Welt

zugute kommen. So verbindet der Weltgebetstag Gottesdienst, theologische
Reflexion und Handeln miteinander und schärft das Bewusstsein der immensen

Pluralität der Weltchristenheit, ohne ihren Anspruch, eine Gemeinschaft

von Glaubenden zu sein, preiszugeben.31 Deutschland und die Schweiz haben

eine sehr vitale Weltgebetstags-Tradition. Leider kommt deren eindrucksvolle

interkulturelle Kompetenz im sonstigen kirchlichen Betrieb wenig zur Geltung.

1.4.2 International operierende Kirchen

Ein weit verbreitetes Phänomen sind neu entstehende Christentumsvarianten

jenseits des Territorialitätsprinzips. Gerade unter den kleinsten christlichen

Gruppen ist oftmals der Wunsch nach Internationalität verbreitet, weshalb sie

in ihrem Namen gerne das Prädikat International führen wie z.B. International Central

Gospel Church in Accra oder Action Faith Ministry InternationalT Dahinter steht

der Wunsch nach internationalen und interkontinentalen Beziehungen, die der

Stärkung der Kirche und nicht zuletzt auch den sozialen Aufstiegschancen
ihrer Mitglieder dienen. Dem Streben nach Externalität und globalen Zusammenschlüssen

kommen die modernen Kommunikationsmittel entgegen, die auch von
kleinen Gruppen in abgelegenen Winkeln Afrikas genutzt werden. Interkontinentale

kirchliche Netzwerke sind im Zeichen der Globalisierung nicht zuletzt
als Medium zum Ausbrechen aus der Verelendung in den ärmsten Ländern der

Welt gebildet worden. Im Zeichen der Migration verdichten sich kirchliche

Verbindungen zwischen Afrika und Europa: Afrikanische Kirchen senden ihre

Mitglieder nach Europa, während in Europa zugleich neue Kirchen von Migranten
gegründet werden, die ihrerseits Missionare nach Afrika und in andere Länder

entsenden.33 So entwickeln sie ein Kirchenbewusstsein, das weit über die Grenzen

31 C. Lienemann-Perrin: The World Day of Women's Prayer. From Experience to an Inter-
cultural Hermeneutics, in: M.A. Oduyoye/H.M. Vroom (Hg.): One Gospel - Many Cultures.

Case Studies and Reflections on Cross-Cultural Theology, Amsterdam/New York N.Y.

2003,173-198.
32 P. Gifford: African Christianity. Its Public Role, London 1998, 79f.92.
33 In Europa besteht ihr erstes Ziel darin, die säkularisierten Gesellschaften zu re-christiani-

sieren; sie haben damit nur geringen Erfolg. Ihr Wirkungskreis bleibt im Wesentlichen auf

Migrationskirchen beschränkt; dazu C. Währisch-Oblau: The Missionary Self-Perception
of Pentecostal/Charismatic Church Leaders from the Global South in Europe. Bringing
Back the Gospel, Leiden/London 2009.



130 Christine Lienemann-Perrin

ihrer lokalen Gruppe hinaus reicht. Als Dienste (ministries) betrachten sie sich als

eine vom Heiligen Geist getragene und geleitete weltweite Bewegung mit einem

globalen Missionsauftrag. Besser als viele andere Kirchen verkörpern sie einen

neuen Typus von Mission: die <Mission aus allen Richtungen in alle Richtungen).34

1.4.3 Konfessionelle und transkonfessionelle Massenveranstaltungen

Ein stark verbreitetes transkonfessionelles Bewusstsein findet seinen Niederschlag

in Massenveranstaltungen mit Hunderttausenden von Menschen aus den

verschiedensten Kirchen, aber auch Konfessionslosen. Sie prägen in allen

Kontinenten eine beliebte Form christlicher Lebensäusserung und vermitteln ein
physisches Erleben der eigenen Religionsgemeinschaft als eines Massenphänomens,
das die Intimität der lokalen Gemeindeversammlungen ergänzt.35

Der kurze Streifzug durch das heutige Weltchristentum lässt sich in drei Punkten

zusammenfassen:

- Das Christentum als Weltreligion hat ein bisher nie da gewesenes Mass an

Pluriformität erreicht.

- Schrumpfende Kirchen, Kirchendistanz und Konfessionslosigkeit sind vor
allem ein europäisches Phänomen.

- Das Gravitationszentrum des Christentums hat sich von Europa in andere

Kontinente verlagert.

Für Kirche und Theologie stellen sich damit zwei Fragen:

- Können sich die vielen Varianten noch als Teile eines gemeinsamen Ganzen

betrachten?

- Was folgt aus den globalen Transformationen für das Selbstverständnis der

einzelnen Kirchen in den verschiedenen Kontinenten, Regionen und
Ländern?

34 M. Nazir-Ali: From Everywhere to Everywhere. A World View of Christian Mission, Lon¬

don 1991; D.L. Robert: Missionaries Sent and Received, Worldwide, 1910-2010, in:
Johnson/Ross: Atlas (Anm. 3), 258f.

35 Ein Beispiel unter vielen sind die Grossveranstaltungen von Reinhard Bonnke in Afrika
und anderen Kontinenten; vgl. seine Website http://www.ctan.org/ (14.10.2010). Als neue
Formen der Vergemeinschaftung von Menschen mit einem Hang zu individualisierten
Religionsformen in westlichen Gesellschaften deutet Hervieu-Léger (Hervieu-Léger: Pilger
und Konvertiten [Anm. 13]) die grossen Weltjugendtreffen der Katholischen Kirche und
die Jugendtreffen in Taizé.



World Christianity als Erfahrungsfeld und theoretisches Konzept 131

Damit befasst sich ein neuer Forschungszweig: die Studien zum Weltchristentum

(Studies of World Christianity).

2. World Christianity als theoretisches Konzept

2.1 Terminologische Vorbemerkung

Die Verwendung des englischen Ausdrucks World Christianity soll signalisieren,
dass Studien zum Weltchristentum in der deutschsprachigen Forschung noch

weitgehend ein Fremdwort sind. Nur selten stammen Beiträge zu diesem

Forschungszweig bisher aus deutscher Feder. Ausnahmen sind vor allem die

Publikationen des in München lehrenden Klaus Koschorke, Inhaber des Lehrstuhls

für ältere und weltweite Kirchengeschichte, und von Frieder Ludwig, Leiter
der Fachhochschule für Interkulturelle Theologie in Hermannsburg.36 Der
Begriff World Christianity ist zudem schwer ins Deutsche zu übersetzen. So wie

der Terminus in den anglophonen Diskursen begegnet, vereinigt er gleicher-

massen eine theologische, religionssoziologische, religions- und geschichtswissenschaftliche

Begrifflichkeit. Zudem wird eine sprachliche Grenze zwischen

Christianity und Christendom gezogen, die sich im Deutschen nur schwer

wiedergeben lässt. Der negativ konnotierte Ausdruck Christendom ist einer
bestimmten Variante des Christentums vorbehalten: Gemeint ist eine fest gefügte
Einheit von Volk, Gesellschaft, Staat, Reich und Kirche, die ihre historischen

Wurzeln im christlichen Abendland (corpus christianum) hat und vom aussereu-

ropäischen Christentum bewusst nicht übernommen worden ist. Mangels eines

besseren Ausdrucks übersetze ich World Christianity mit Weltchristentum, wenn

36 K. Koschorke: Polyzentrische Strukturen der globalen Christentumsgeschichte, in: R.

Friedli et al. (Hg.): Intercultural Perceptions and Prospects of World Christianity (SIGC
150), Frankfurt a.M. et al. 2010, 105-126; Veränderte Landkarten der globalen
Christentumsgeschichte, KZG 22/1 (2009) 187-201; Christliche Missionen und religiöse Globalisierung

im 19. Jahrhundert, in: W. Demel/H.-U. Thamer (Hg.): Die Entstehung der
Moderne - 1700 bis 1914 (WBG Weltgeschichte Bd. 5), Darmstadt 2010,197-208; «Ob er nun
unter den Indern weilt oder unter den Chinesen...». Die ostsyrisch-nestorianische <Kirche
des Ostens> als kontinentales Netzwerk im Asien der Moderne, Jahrbuch für Europäische
Uberseegeschichte 9 (2009) 9-35. Einschlägig ist ausserdem die von Koschorke und Johannes

Meier herausgegebene Reihe <Studien zur Aussereuropäischen Christentumsgeschichte
(Asien, Afrika, Lateinamerika)>, bisher 20 Bde.; F. Ludwig: <Orbis minima pars est Europa)

- Globale Perspektiven in der Kirchengeschichtsschreibung vom 16. bis zum 19. Jahrhundert,

KuD (2002) 80-98; Zwischen Kolonialismuskritik und Kirchenkampf. Interaktionen
afrikanischer, indischer und europäischer Christen während der Weltmissionskonferenz in
Tambaram 1938, Göttingen 2000.



132 Christine Lienemann-Perrin

die kirchensoziologische Seite im Vordergrund steht, aber mit Weltchristenheit,

wenn die theologisch-ekklesiologische Seite betont wird.
Ein Ziel der wissenschaftlichen Beschäftigung mit dem Thema ist die

<Christentumsdiagnostik>, d.h. die Analyse und Diagnose von Ausprägungen,

Veränderungen und neu auftretenden Erscheinungen innerhalb dieser global
gewordenen Religion. Dabei begegnet in der Fachliteratur häufig die Metapher

von sich verändernden religiösen Landschaften, für die neue Landkarten
erstellt werden müssen. Ein besonderes Interesse gilt den Bruchstellen
entlang tektonischer Platten, wie man die Hauptströmungen der Christenheit
umschreiben könnte. An diesen Bruchstellen kommt es gelegentlich zu Erdbeben,
die ganze Landstriche verwüsten, aber auch neue Landschaften hervorbringen.
Die globalen Entwicklungen der letzten hundert Jahre werden in der einschlägigen

Literatur in Gewinn- und Verlustrelationen wiedergegeben, ermittelt
durch verschiedene statistische Institute in den USA und Europa.37 Dabei wird
der Globus in verschiedene geographische Räume unterteilt. Häufig begegnet

die allzu pauschale Zweiteilung der Erdkugel in den Globalen Norden,
bestehend aus den 55 Staaten Europas und Nordamerikas, und den Globalen

Süden, dem alle übrigen Staaten in Afrika, Asien, Lateinamerika und Ozeanien

zugerechnet werden.38

37 Vgl. World Christian Encyclopedia, 1965 gegründet und herausgegeben vom anglikani¬
schen Missionar D.B. Barrett et al.; World Christian Database des Center for the Study of
Global Christianity im Cordon-Conwell Theological Seminary (in Zusammenarbeit mit
dem Brill-Verlag, Leiden); World Religion Database des Institute on Culture, Religion and

World Affairs, Boston University in Zusammenarbeit mit dem Brill-Verlag, Leiden. Auf
den Daten dieser Institute beruhen auch die Statistiken des Atlas of Global Christianity
1910-2010 (Johnson/Ross: Atlas [Anm. 3]).

38 Johnson/Ross: Atlas (Anm. 3), 352. Die Einteilung in Global North und Global South
übernimmt der Atlas von der Klassifikation aller Länder durch die Vereinigten Nationen.
Die Grenzziehung zwischen beiden Grössen stimmt demnach nicht mit der geographischen

Einteilung in die nördliche und südliche Hemisphäre entlang des Äquators überein,
und sie ignoriert Grenzziehungen zwischen <Ost> und <Westx Die Verwendung des

Begriffspaars Global North und Global South ist allerdings in den verschiedenen Studien

zum Weltchristentum sehr uneinheitlich. Meistens werden Japan, Australien und Neuseeland

mit zum Globalen Norden gezählt; Russland östlich vom Ural wird dem <Globalen
Süden> zugerechnet.



World Christianity als Erfahrungsfeld und theoretisches Konzept 133

2.2 HistorischerAusgangspunkt des Weltchristentums

Die historischen Wurzeln des Weltchristentums reichen in die Anfänge christlicher

Gemeindebildung im 1. und 2. Jahrhundert zurück. Die Aufnahme von
neuen Gliedern aus nicht-jüdischen Kreisen stellte judenchristliche Gemeinden

vor die Aufgabe, zu entscheiden, welche Anforderungen von Neugetauften

zu erfüllen waren. Die Kriterien dafür mussten von den Gemeinden

zu allererst herausgefunden und festgelegt werden. Zur Diskussion standen

hauptsächlich zwei Aufnahmemodelle, hier unter Verwendung moderner

Begrifflichkeit <Assimilation> und <Transkulturation> genannt. Beide Begriffe
kommen im biblischen Vokabular nicht vor. In der Missionswissenschaft wird
Assimilation verstanden als vorbehaltlose Anpassung der Bekehrten an eine

bestehende Religionsgemeinschaft, während Transkulmradon ein wechselseitig
transformatives Geschehen bezeichnet, an dem Neubekehrte und die

Religionsgemeinschaft gemeinsam beteiligt sind.39 Nach dem Assimilationsmodell

wird demnach von Christusgläubigen mit einer fremden religiös-kulturellen
Herkunft verlangt, dass sie sich mit allen Konsequenzen und ohne Abstriche in
die neue Religionsgemeinschaft einfügen. Die Identität und das Verhalten der

Religionsgemeinschaft bleiben durch die Neumitglieder praktisch unverändert.

Im Unterschied dazu verlangt das Transkulturationsmodell von Beitrittswilligen
geradezu, dass sie den neuen Glauben in ihrer eigenen Sprache ausdrücken,
in die Denkkategorien ihrer Herkunftskultur übersetzen und auf ihre eigene
Weise praktizieren. Als Folge davon muss die Religionsgemeinschaft die neuen
Glaubensformen prüfen und anerkennen, ihr eigenes Selbstverständnis erweitern

und ihr Verhalten entsprechend modifizieren. Für die antike Christenheit
hatte dieser Prozess zur Folge, dass sie allmählich aus dem Judentum als der

<Mutterreligion> heraustrat und zu einer eigenständigen Religionsgemeinschaft
wurde. Inmitten aller Diskontinuitäten war sie aber zugleich gefordert, an ihren

Ursprüngen festzuhalten und reflektierend, verkündigend und handelnd die

Kontinuität mit dem Grund der Kirche zur Darstellung zu bringen.40

39 Walls unterscheidet dagegen in Anlehnung an biblische Begriffe zwischen Konvertiten und

Proselyten; vgl. A.F. Walls: Converts or Proselyts? The Crisis over Conversion in the Early
Church, IBMR 28/1 (January 2004) 2-6. Wegen des Bedeutungswandels von <Proselyten>

im Verlauf der Christentumsgeschichte halte ich diesen Sprachgebrauch für problematisch.

40 K. Hock: Religion als transkulturelles Phänomen, Berliner Theologische Zeitschrift 1

(2002) 64-82.



134 Christine Lienemann-Perrin

In der frühesten Christenheit haben beide Modelle ihre Befürworter und

Gegner gefunden. Beide Seiten haben auf dem Apostelkonzil miteinander

um die Frage gerungen, für welches Muster sich die entstehende

Glaubensgemeinschaft im Fall der <Heiden>-Christen entscheiden sollte. Die Entscheidung

fiel zugunsten des Transkulturationsmodells aus, das damals, wie Ulrich
Luz schreibt, ein religionsgeschichtliches Novum war.41 Fortan sollten Hei-
denchristen Eingang in die Gemeinde finden, ohne dabei die traditionellen
Merkmale der jüdischen religiösen Kultur — Beschneidung, umfassende To-
raobservanz und Reinigungsritus — zu übernehmen. Auf dieser Grundlage
setzte sich Paulus in seinen Briefen für eine neue Form christlichen Lebens

ein, in dem Judenchristen mit Fleidenchristen verkehren und speisen. Dabei
hatte er Christusgläubige vor Augen, die seiner Ansicht nach innerhalb der

hellenistischen Lebenswelt verbleiben sollten, um diese von innen her zu
transformieren (I Kor 8,1-11). Die paulinischen Briefe erörtern die Frage, wie
Heidenchristen die hellenistische Gesellschaft in ihrem Denken, Sprechen
und Handeln dem Einfluss Christi zugänglich machen und sie zur Umkehr

bewegen können. Das Aufkommen des Transkulturationsmodells erwies sich

kulturell und intellektuell als überaus dynamisch, kreativ und innovativ. Eine

Umkehr verlangte es nicht nur von den Neophyten, sondern auch von den

Gemeinden bzw. der oikoumene, der Weltkirche.

In späteren Epochen seiner Ausbreitung hat das Christentum allerdings
die Assimilation der Transkulturation oft vorgezogen. Neubekehrte hat vor
allem die Kolonialmission nach dem eigenen Vorbild geformt und alles von
ihnen verlangt, was Missionsleute aus der westlichen Welt selbst für christlichkorrekt

hielten, statt ihnen die Freiheit zu geben, in den interreligiösen
Kontaktzonen ihre eigenen Formen christlicher Identität auszubilden. Zugleich
haben es missionierende Kirchen und Missionswerke oft für entbehrlich

gehalten, im Zuge der erweiterten und plural gewordenen Christenheit auch sich

selbst zu verändern. Gleichwohl ist das Transkulturationsmodell nie definitiv
in Vergessenheit geraten. Ihm verdankt sich die Vielgestaltigkeit des heutigen
Weltchristentums.

U. Luz: Conversion in the New Testament, in: Lienemann-Perrin/Lienemann: Religiöse

Grenzüberschreitungen (Anm. 16), 227-250.



World Christianity als Erfahrungsfeld und theoretisches Konzept 135

2.3 Grenzüberschreitende Glaubensweitergabe und Kommunikation

Zentrales Merkmal des christlichen Glaubens ist seine ausgeprägte Fähigkeit zu

grenzüberschreitender Kommunikation.42 Dieses going beyond ist im biblischen

Kanon mehrfach überliefert, angefangen bei den Aussendungsreden Jesu (Lk
10) über den Auftrag, zu allen Völkern zu gehen (Mt 28) bis hin zu den Reisen

von Paulus und anderen Glaubenszeugen nach Kleinasien und Rom. Anders
als etwa der Islam oder das Judentum kennt das Christentum keine (getauften

Sprachen). Das going beyond verlangt die Weitergabe des Glaubens und seine

Aneignung in neuen Sprachen und Dialekten, neuen Denktraditionen, Methoden,

Kulmren, Sozialformen und Rechtsordnungen — eine immense

Herausforderung, die sowohl Chancen als auch Gefahren in sich birgt. Dieser Prozess

erlaubt es nicht nur, sondern nötigt vielmehr dazu, die Christentumsgeschichte

von Anfang an im Rahmen der Weltgeschichte zu betrachten. Das gilt auch

für jene Epochen, in denen das Christentum eine regional begrenzte Religion

gewesen ist oder sich sogar rückläufig entwickelt hat. Der Weltchristentumshistoriker

Andrew F. Walls schlägt vor, die Geschichte der Christentumsausbreitung

nicht mehr im Sinne einer ständig voranschreitenden Progression,
sondern als Sequenzen von Ausbreitungs- und Rückbildungswellen zu betrachten.43

Einem Wellengang im Wasser gleich bewegen sich die Zentren transkultureller

Glaubensausbreitung von einer Weltregion in eine andere. Im Zuge
der Wellenbewegung befinden sich einzelne Standorte das eine Mal auf dem

Wellenkamm, ein anderes Mal im Wellental. Auf die Christentumsgeschichte

übertragen, fallt ein christliches Gebiet nach der Phase missionarischer Aus-

senorientierung oftmals, wenn auch nicht zwangsläufig, in eine Phase der

Stagnation oder des Rückgangs. Gleichzeitig übernimmt die neu christianisierte

Region die Missionsinitiative und wird zu einem neuen Zentrum, von dem aus

der Glaube an andere Gebiete weitergegeben wird. Wenn Wellen an ein steiles

Ufer stossen, setzt sich die Wellenbewegung in umgekehrter Richtung fort und

42 A.F. Walls: The Cross-Cultural Process in Christian History. Studies in the Transmission
and Appropriation of Faith, Edinburgh 2002; ders.: The Missionary Movement in Christian

History. Studies in the Transmission of Faith, Edinburgh 1996; ders.: Christianity
Across Twenty Centuries, in: Johnson/Ross: Adas (Anm. 3), 48f.

43 Walls: Transmission (Anm. 42), 48. U. Schoen widmet eine mehrbändige Ausgabe den Wel¬

lenbewegungen von Ausbreitung, Stagnation und Rückgang in der Christentumsgeschichte:
U. Schoen: Die Fliehkraft und die Schwerkraft Gottes. Ausbreitung der Christenheit

und Begegnung der Religionen in den letzten zweitausend Jahren, Münster et al. 2004ff.



136 Christine Lienemann-Perrin

verursacht entweder Monsterwellen oder ebnet den Wellengang neutralisierend

ein. Solche Interferenzen sind auch in der Missionsgeschichte zu beobachten,
wie einerseits die reverse mission von Süd nach Nord, andererseits die
Missionskonkurrenz in religiös pluralen Gesellschaften zeigen. Walls vertritt die These,
dass eine Kirche ihre Vitalität nur solange behält und wächst, als sie ihre
Glaubensbotschaft auch transkulturell kommuniziert, während sie stagniert oder

gar abstirbt, wenn sie diese Fähigkeit als irrelevant preisgibt oder als illegitim
kritisiert und damit verliert.

2.4 Historiographie des Weltchristentums: ihre Voraussetzungen und Ziele

In den 1970er Jahren ist das Projekt einer 2000-jährigen dkirchengeschichte
als Missionsgeschicht» initiiert, aber bald danach wieder aufgegeben
worden.44 Heute erlebt dasselbe Anliegen unter besseren Voraussetzungen und
mit anderer Terminologie einen Neubeginn. Dazwischen liegt das Plädoyer
für die Dekonstruktion der Grossen Erzählungen, die Jean-François Lyotard
gefordert hat.45 Die Kritik an den Grossen Erzählungen galt dem Konzept
einer Universalgeschichte mit einer Rangfolge der Weltkulturen, angefangen
bei denjenigen auf der niedrigsten Stufe bis zur europäischen Kultur, welche

die höchste Stufe bildet. Lyotard hat den Hegemonialanspruch von eurozen-

trisch-partikularen Perspektiven kritisiert. Als Alternative zu den Grossen

Erzählungen hat er sich für das gleichrangige Nebeneinander von unzählig
vielen .r/or)1-Pcr spe k tivcn auf die Geschichte ausgesprochen.

Obwohl es im postmodernen Denken verbreitet ist, <Meistererzählun-

gen> oder Interpretationen langfristiger Prozesse für prinzipiell unmöglich
zu halten, zeichnet sich heute eine neue Hinwendung zur Weltgeschichte
ab.46 Der Historiker Jürgen Osterhammel hat Anspruch und Methode der

Weltgeschichtsschreibung in einer Weise expliziert, die auch für die Stu-

H. Frohnes et al. (Hg.): Kirchengeschichte als Missionsgeschichte, München 1974-1978

(Bd. 1: Die alte Kirche; Bd. 2,1: Die Kirche des Früheren Mittelalters).
J.-F. Lyotard: Das postmoderne Wissen, hg.v. P. Engelmann, Wien 2006 (Originalausgabe:
La condition postmoderne. Rapport sur le savoir, Paris 1979).
C. Bayly: The Birth of the Modern World. Global Connections and Comparisons, Oxford
2004 (deutsch: Die Geburt der modernen Welt. Eine Globalgeschichte 1780-1914, Frankfurt

a.M. 2006); J.M. Roberts: Twentieth Century. The History of the World, 1901-2000,
New York 1999; E.J. Hobsbawm: Das imperiale Zeitalter 1875-1914, Frankfurt a.M. 1989;

ferner die auf sechs Bände angelegte WBG Weltgeschichte, Darmstadt 2009ff.



World Christianity als Erfahrungsfeld und theoretisches Konzept 137

dien zum Weltchristentum wegweisend sind. Er bezeichnet sie als einen

Versuch, «dem Spezialistentum der kleinteilig arbeitenden Fachhistorie ein

wenig öffendiche Deutungskompetenz abzuringen».47 Trotzdem bleibt für
ihn Weltgeschichte nur eine Möglichkeit von Geschichtsschreibung, neben

der andere Möglichkeiten ihre Bedeutung nicht verlieren. Die postmoderne

Kritik an <Meistererzählungen> hat, so Osterhammel, diese nicht obsolet,
sondern bewusst erzählbar gemacht. Und: «Weltgeschichte will <Eurozent-

rismus> ebenso wie jede andere Art von naiver kultureller Selbstbezogenheit
überwinden. Dies geschieht nicht durch die illusionäre <Neutralität> eines

allwissenden Erzählers oder die Einnahme einer vermeintlich <globalen>

Beobachterposition, sondern durch ein bewusstes Spiel mit der Relativität von
Sichtweisen.»48 Ein weiteres Ziel der neuen Weltgeschichtsschreibung ist es,

«über die unersprießliche <West/Rest>-Dichotomie hinauszufinden und die

Abstände zwischen <Europa> [...] und anderen Teilen der Welt im Einzelfall

neu zu vermessen.»49 Weil Weltgeschichtsschreibung mehr sein soll als eine

vielbändige Kollektivproduktion, hat Osterhammel es gewagt, eine 1500sei-

tige Geschichte des 19. Jahrhunderts zu schreiben. Als Alleinautor wollte

er eine zentrale Organisation von Fragestellungen und Gesichtspunkten,
von Stoffen und Interpretationen sicherstellen. Für ein solches
Monumentalunternehmen ist nicht Allwissenheit erforderlich, sondern die Fähigkeit,
detaillierte Forschungsarbeit Anderer in wenigen Sätzen <auf den Punkt zu

bringen). Vor allem aber braucht es «ein Gespür für Proportionen, für
Größenverhältnisse, für Kraftfelder und Beeinflussungen, einen Sinn für das

Typische und Repräsentative».50 Weltgeschichtsschreibung muss nach den je

spezifischen Bewegungsmustern von Teilgebieten (Epochen oder Räumen)
und nach dem Verhältnis zwischen eher allgemeinen Entwicklungen und
eher regionalen Varianten fragen. «Jeder Teilbereich hat seine eigene
Zeitstruktur: einen besonderen Beginn, ein besonderes Ende, spezifische Tempi,
Rhythmen, Binnenperiodisierungen.»51

47
J. Osterhammel: Die Verwandlung der Welt. Eine Geschichte des 19. Jahrhunderts, Mün¬
chen 2009, 15.

48 A.a.O. 19.
49 A.a.O. 21.
50 A.a.O. 15.
51 A.a.O. 19.



138 Christine Lienemann-Perrin

Der neue Versuch, die Geschichte des Weltchristentums zu schreiben und es

als Teil der Universalgeschichte zu begreifen, fügt sich in die jüngste Historiographie

ein.52 Mit ihm soll vermieden werden, dass die Christentumsgeschichte
in Fragmente zerfallt oder in einer Aneinanderreihung von vielen isolierten
stories besteht. Bisher unentdeckte Zusammenhänge und Entsprechungen
zwischen verschiedenen historischen Vorgängen gilt es aufzuzeigen. Die
Alternative zur eurozentrischen Kirchengeschichtsschreibung sehen Historiker der

ausserwestlichen Welt nicht im postmodernen rfory-Pluralismus, sondern darin,

unter Einschluss von marginalisierten, verdrängten oder ignorierten stories ein

neues Gesamtbild der Christentumsgeschichte zu gewinnen. In der ersten
Ausgabe des 2008 gegründeten journal of World Christianity wird das anspruchsvolle
Ziel der Studien zum Weltchristentum wie folgt formuliert:53

«The study of World Christianity is, in contrast, an emerging field that investigates
and seeks to understand Christian communities, faith, and practice as they are found

on six continents, expressed in diverse ecclesial traditions, and informed by the
multitude of historical and cultural experiences in a world that for good and ill is rapidly
globalizing. It is concerned with both the diversity of local or indigenous expressions
of Christian life and faith throughout the world, and the variety of ways these interact
with one another critically and constructively across time and space. It is particularly
concerned with underrepresented and marginalized communities of faith, resulting in
a greater degree of attention being paid to Asian, African, and Latin American
experiences; the experience of marginalized communities within the North Atlantic world;
and the experiences of women throughout the world.»

2.5 Weltreligion mit wandernden Gravitations^entren

Die These von Gravitationszentren des Christentums, die sich im Laufe der

Zeit verschieben, ist in vielen Publikationen zu finden und wird, je näher die

Geschichtsschreibung an die Gegenwart herankommt, umso häufiger
vertreten. Das westeuropäische Christentum, das im 19. Jahrhundert noch das

G.J. Pillay: The Challenge of Teaching Church History from a Global Perspective, in:
W.R. Shenk (Hg.): Enlarging the History. Perspectives on Writing World Christian History,
Mayknoll N.Y. 2002, 75-93. Pillay sieht die Gefahr eines Hegemonialanspruchs solcher
Studien unter neuen Vorzeichen, zumal sie hauptsächlich von den ressourcenstarken

Forschungszentren in der westlichen Welt betrieben werden, a.a.O. 81.

D.T. Irvin: World Christianity. An Introduction, The Journal of World Christianity 2008,

1:1, 1-26 (If.), http://www.journalofworldchristianity.org/ (11.10.2012).



World Christianity als Erfahrungsfeld und theoretisches Konzept 139

Zentrum weltweiter Missionstätigkeit gewesen ist, zeigt sich heute in einem

Zustand der Vertrocknung, während das Christentum im <Globalen Süden>

aufblüht und dabei ist, die missionarischen Initiativen vom Westen zu
übernehmen. Das mag eine verallgemeinernde Globalthese sein, die durch
zahlreiche Detailstudien differenziert und auch korrigiert werden muss. Entscheidend

dabei ist aber der Wille, dem eurozentrischen Beharrungsvermögen in
der Theologie entgegenzutreten, um der polyzentrisch gewordenen Struktur
des Weltchristentums und der Theologie Rechnung zu tragen. Für Europa
heisst das zu erkennen, dass es in mancher Hinsicht nicht mehr zu den

Gravitationszentren, sondern zu den Peripherien des Weltchristentums gehört.
Darauf kann man in historischen Studien unterschiedlich reagieren, z.B. mit
dem Rückzug auf die Lokalgeschichte, die von grösseren Zusammenhängen
absieht. Doch wer sich — sei es aus Desinteresse am Ganzen, sei es aus

Selbstgenügsamkeit — dem local turn hingibt, wird mit dem Vorwurf des

kirchenhistorischen Tribalismus konfrontiert.54 Dieser Engführung kann entgehen,

wer die Lokalgeschichten von ihrer Bedeutung für die Globalgeschichte her

neu bewertet. Die Entwicklung des Christentums zu einer mehrheitlich aus-

serwestüchen Religion könne nur angemessen erzählt werden, wenn man die

Missionsgeschichte ins Zentrum stelle, schreibt Dale T. Irvin im Journal of
World Christianity.55 Für ihn und andere ist das wichtigste Ereignis der
modernen Kirchengeschichte weder die Aufklärung in Europa noch die daraus

hervorgehende moderne westliche Theologie, sondern die moderne

Missionsbewegung, durch die das Christentum in die ausserwestliche Welt gelangt ist.

Und Gerald J. Pillay stellt fest:56

«Yet, the largest part of the Christian family is from cultures that did not go through
the fragmentation of the Western worldview that came in the wake of the so-called

54 Als tribal history bzw. clan history kritisiert A.F. Walls die kirchenhistoriographische Tra¬

dition in Europa: A.F. Walls: Eusebius Tries Again. The Task of Reconceiving and Re-

visioning the Study of Christian History, in: Shenk: Enlarging the History (Anm. 52), 1-21.
55 «One cannot tell the story of modern global Christian history without putting the history

of missions at the center.» Irvin: World Christianity (Anm. 53), 18.
56 Pillay: Challenge of Teaching (Anm. 52), 86; vgl. auch Irvin: World Christianity (Anm. 53),

18: «The most important event in modern church history, viewed from the perspective
of World Christianity, is not the European Enligthenment and the concominant rise of
modern theology in the West, but the modern missionary movement that took Christianity
beyond the West in such decisive ways.»



140 Christine Lienemann-Perrin

<Enlightenment> and its concomitant secularization. They do not neatly distinguish
between the sacred and the secular.»

Englischsprachige Gesamtdarstellungen der Christentumsgeschichte aus den

vergangenen zwei Jahrzehnten sind so zahlreich, dass sie hier nicht aufgezählt
werden können.57 Neben mehrbändigen, umfangreichen Werken mit ausführlichen

Beiträgen von verschiedenen Autoren58 gibt es auch kurze Gesamtdarstellungen,

die als Studienbücher konzipiert sind. Auf unterschiedliche Weise und

mit unterschiedlichen Prämissen versuchen sie, dem polyzentrisch gewordenen
Christentum bzw. seinen sich verschiebenden Gravitationszentren Rechnung

zu tragen.59 Es wäre interessant, verschiedene Beispiele europäischer
Christentumsgeschichte im Rahmen des Weltchristentums unter den genannten Vorzeichen

miteinander zu vergleichen, was hier nicht möglich ist. Zur Illustration sei

stattdessen das Studienbuch Christianity as a World Religion herausgegriffen, ver-
fasst vom Koreaner Sebastian C.H. Kim, der in Südkorea, China, Japan, Indien
und den USA gelebt hat und heute Professor für Theology and Public Ufe an der

Universität in York, UK, ist, und der Engländerin Kirsteen Kim, Professorin

für Theology and World Christianity in Leeds.60 Auf 230 Seiten berücksichtigen
sie alle Kontinente, um die Vielfalt des Weltchristentums sichtbar zu machen.

Der europäischen Christentumsgeschichte sind 40 Seiten gewidmet, was den

Perspektivenwechsel deutlich macht. Die Orthodoxie und die Christentumsgeschichte

Osteuropas werden nicht, wie sonst so oft, zugunsten der lateinischen

Kirche und der Kirchen der Reformation ausgeblendet. Im Zentrum stehen

die missionsgeschichtlich wirksam gewordenen Kirchen und Organisationen,
so etwa das katholische Irland, das unter anderem die Religionsgeschichte
Australiens und Neuseelands geprägt hat. Luther und die übrigen Reformatoren,
die häufig als Lichtgestalten der Christentumsgeschichte viel Raum beanspru-

57 Für einen Literaturüberblick vgl. das Themenheft von <Verkündigung und Forschung) zur
Interkulturellen Theologie 2/2012, darin vor allem F. Ludwig: Globale Christentumsgeschichte,

106-117.
58 The Cambridge History of Christianity, 9 Bde. Darin besonders einschlägig sind die beiden

letzten Bände: S. Gilley/B. Stanley (Hg.): World Christianities c. 1815 - c.1914 (Cambridge
2006); H. McLeod (Hg): World Christianities c. 1914 - c. 2000 (Cambridge 2006).

59 Kim/Kim: Christianity as a World Religion (Anm. 9); D.L. Robert: Christian Mission. How
Christianity Became a World Religion, Oxford 2009; D.B. Daughrity: Church History. Five

Approaches to a Global Discipline, New York et al. 2012.
60 Kim/Kim: Christianity as a World Religion (Anm. 9).



World Christianity als Erfahrungsfeld und theoretisches Konzept 141

chen, treten stark zurück, während Freikirchen und Erweckungsbewegungen in
den Vordergrund gerückt werden als historische Voraussetzung für das heutige

evangelikale und pentekostale Christentum. Europas Kirchen im Zeichen von
Aufklärung und Moderne werden kurz behandelt, weil sie das ausserwestliche

Christentum nur begrenzt zu beeinflussen vermochten. Das 19. Jahrhundert
findet seinen Platz im Kompendium vor allem als die Epoche der protestantischen

Missionsbewegung, der christlich-sozialen Bewegungen und des Beginns
der römisch-katholischen Soziallehre. Im 20. Jahrhundert, besonders nach dem

II. Weltkrieg, werden die für die europäischen Kirchen wichtigen Zeichen der

Versöhnung erwähnt, die sich im ökumenischen Aufbruch niedergeschlagen
haben. Das Kirchenwachstum in Osteuropa seit der Wende von 1989/90, das

an Bedeutung gewinnende Migrationschristentum und die neuen, christlich

geprägten Religionsformen innerhalb und ausserhalb der verfassten Kirchen
runden die Skizze der europäischen Christentumsgeschichte im Horizont einer

Weltgeschichte ab.

3. Zukunftsprognosen und ihre Konsequenzenfür Forschung und Fehre

Im Auftrag des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes haben Jörg
Stolz und Edmée Ballif 2010 eine Studie zur Zukunft der Reformierten in
der Schweiz durchgeführt. Sie kommen zum Schluss, dass ihr Anteil bis ins

Jahr 2050 von heute 33% auf 20% oder noch weniger schrumpfen wird. Der
Abwärtstrend sei unaufhaltbar.61 Diese Einschätzung wird, bezogen auf ganz
Westeuropa, von Weltchristentums-Studien weitgehend bestätigt — allerdings
mit zwei signifikanten Ausnahmen. In mehreren Ländern wird ein vitales

Christentum aus Migranten afrikanischer, asiatischer und lateinamerikanischer

Herkunft registriert, das in Grossstädten die Kirchen füllt und teilweise den

Gottesdienstbesuch aller etablierten Kirchen zusammengerechnet übertrifft.
Zum andern muss das europäische Christentum den Abwärtstrend nicht als

alternativloses Schicksal hinnehmen, sondern kann seine transkulturellen

Fähigkeiten neu entdecken und praktisch umsetzen.

Die Möglichkeit dazu hat es nicht zuletzt in dem Masse, wie es die

überregionale und globale Kommunikation sucht. In diesem Austauschprozess
kann und wird es sich verändern — sowohl in seiner kirchlichen Praxis als auch

61
J. Stolz/E. Ballif: Die Zukunft der Reformierten, Zürich 2010.



142 Christine Lienemann-Perrin

strukturell und theologisch. Es muss nicht in einer splendid isolation verharren;
wie nie zuvor in seiner Geschichte hat es heute Zugang zu interkontinentalen
Diskussionsforen. Was die Ausbildung des kirchlichen Personals im Rahmen

der Weltchristenheit betrifft, stehen heute dicht vernetzte globale Vereinigungen

von theologischen Fakultäten, kirchlichen Hochschulen, Seminaren und

Erwachsenenbildungszentren bereit, in denen allerdings die deutschsprachigen

theologischen Ausbildungsstätten kaum vertreten sind.62 Mit dieser Absenz
schaden die deutschsprachige Forschung und Lehre vor allem sich selbst, weil
ihnen wichtige internationale Diskurse entgehen; sie werden dort aber auch

nicht vermisst. Im deutschsprachigen Raum wird ein erheblicher Teil des

theologischen Fachwissens und der materiellen Ressourcen auf das deutschsprachige

Christentum konzentriert; dieses macht allerdings nur 2 bis 3 Prozent
des Weltchristentums aus. Theologische Fachliteratur wird nur selten in andere

Sprachen übersetzt und daher ausserhalb des jeweiligen Sprachraums kaum

wahrgenommen, wie auch fremdsprachige Theologie nur zu einem geringen
Teil ins Deutsche übertragen wird. Angesichts der globalen Veränderungen

religiöser und gesellschaftlicher Landschaften sollten Fakultäten im
deutschsprachigen Raum deshalb zu den erwähnten Vereinigungen, besonders aber

zu den anglophonen Lehrstühlen und Instituten für Weltchristenheit61, einen

engen Kontakt aufbauen.

Unabdingbar für das Studium des Weltchristentums ist ferner eine

Veränderung bisheriger Prioritäten in Pfarrer- und kirchlicher Erwachsenenbildung.
In der westlichen Welt, wo das erhaltene kirchenhistorische Quellenmaterial
bereits bis in alle Einzelheiten erforscht ist, besteht ein Desiderat vor allem

darin, die eigene Geschichte unter der Frage zu beleuchten, was davon für die

Weltchristenheit das <bleibend Wichtige) (D. Ritsehl) ist.64 In vielen Ländern der

62 Ihre Stimmen fehlen somit in Vereinigungen wie der World Conference of Associations of
Theological Institutions — zum Nachteil beider Seiten.

63 Center for the Study of World Christianity (University of Edinburgh); Center for Global

Christianity & Mission (Boston University School of Theology); Center for World
Christianity (New York Theological Seminary); Lehrstühle for the Study of World Christianity
gibt es u.a. in Liverpool, Pasadena und Kapstadt. An der Theologischen Fakultät Basel

gibt es seit Anfang 2012 eine Professur für ausserwestliches Christentum (Schwerpunkt
Afrika).

64 D. Ritsehl: Logik der Theologie. Kurze Darstellung der Zusammenhänge theologischer
Grundgedanken, München 1984. Darin bes. Kap. I.F.4.: Der Unterschied zwischen
bleibend Wichtigem und jetzt Dringlichem, 120-123. Den Ansatz weitergeführt hat Ritschis



World Christianity als Erfahrungsfeld und theoretisches Konzept 143

ausserwestlichen Welt gewinnt dagegen die Erforschung des Lokalen noch an

Bedeutung, dann nämlich, wenn es im Schatten einer hegemonialen Kirchen-,
Missions- und Ökumenegeschichtsschreibung gestanden ist. Dringlich ist dort
zunächst die Erforschung von lokalen Christentumsvarianten, die der
historischen Erinnerung als ernst zu nehmende Glaubensformen sonst verloren

gingen. Dazu sind die archivarischen Voraussetzungen derzeit noch günstig,
da in vielen Ländern kirchliche Archive zu den best erhaltenen historischen

Zeugnissen gehören. Solche Quellen geben Auskunft über Tausende noch

ungeschriebene local stories, die zusammen das heutige Christentum prägen. Die

Quellen bieten aber noch weit mehr, indem sie auch für sozial- und allgemein-

geschichtliche Zusammenhänge erhellend sind.

Im 20. Jahrhundert hat die von nordatlantischen Kirchen initiierte ökumenische

Bewegung eine Plattform geboten, auf der Kirchen weltweit ihre
Gemeinschaft Jahrzehnte lang reflektiert und gelebt haben. Das hat freilich nicht
verhindern können, dass am Ende des Jahrhunderts der ökumenische
Aufbruch an Schwung verloren hat. Trotzdem steht die ökumenische Bewegung
nicht vor ihrem Ende, wie es manchmal geradezu programmatisch behauptet
wird. Zu dieser Einschätzung kann nur kommen, wer die Dynamik in vielen

Teilen des Weltchristentums ignoriert. Die ökumenische Bewegung steht — mit
oder ohne europäische Beteiligung — vielmehr an einem neuen Beginn. Das

Ziel des gemeinsamen Verstehens des Glaubens hat sie nicht aus den Augen
verloren. Sie bemüht sich vielmehr um einen ekklesialen Rahmen, der offen

genug ist für eine Ausweitung des christlichen Selbstverständnisses. Zugleich
soll er ausreichend bestimmt sein, damit die Weltchristenheit ihr gemeinsames
Vermächtnis auch in den neuen Gestalten wieder erkennen und akzeptieren
kann. Neuer und zugleich alter Kristallisationspunkt der Christenheit als einer

weltweiten Gemeinschaft von Kirchen ist das trinitarische Bekenntnis. In
diesem Sinn ist das 1998 gegründete und weiterhin im Aufbau begriffene (Globale

Christliche Forum> zu verstehen, dessen Ziel es ist65

Schülerkreis in seiner Festschrift zum 80. Geburtstag: F. Enns et al. (Hg.): Bleibend Wichtiges

und jetzt Dringliches. Profilierte Ökumene, Frankfurt a.M. 2009.

So das Guiding Purpose Statement, vgl. http://www.globalchristianforum.org/aboutus/
(15.5.2010). Zur Geschichte des Globalen Chrisdichen Forums vgl. H. van Beek (Hg.):
Revisioning Christian Unity - The Global Christian Forum, Oxford 2009.



144 Christine Lienemann-Perrin

«to create an open space wherein representatives from a broad range of Christian
churches and interchurch organizations, which confess the triune God and Jesus

Christ as perfect in His divinity and humanity, can gather together to foster mutual

respect, to explore and address together common challenges.»

In dieser jüngsten ökumenischen Initiative auf globaler Ebene wirken neben

Kirchen, die aus der Reformation hervorgegangen sind, auch Kirchen der

Orthodoxie, die Römisch-Katholische Kirche sowie evangelikale und pentekos-
tale Kirchen mit. Dem Forum gelingt es, die Dialogblockaden zwischen den

grossen ökumenischen Bewegungen des 20. Jahrhunderts — dem Weltrat der

Kirchen, den Konfessionsfamilien, der Evangelischen Allianz, den ökumenischen

Aufbrüchen in der Pfingstbewegung und der Römisch-Kathoüschen
Ökumene — aufzubrechen und die Tür zu neuen Begegnungen zu öffnen. Im
Globalen Christlichen Forum engagieren sich hauptsächlich Kirchen des <Glo-

balen Südens). Gleichzeitig sind aber in allen Kontinenten regionale
Zusammenkünfte im Aufbau begriffen.66

Das Forum hat manches mit dem Weltgebetstag der Frauen gemeinsam:
Es verzichtet auf schwerfällige und teure Strukturen, es vermeidet Programme,

Liturgien und lehrmässige Aussagen, die es Interessierten verunmöglichen
würden, am Forum mitzuwirken, und die Beteiligten repräsentieren eine bisher

kaum erreichte konfessionelle Vielfalt. In einer Hinsicht freilich unterscheiden

sich Weltgebetstag und Forum deutlich voneinander: Während Ersterer eine

Initiative von Laien-Frauen an der kirchlichen Basis ist, dient das Forum
überwiegend dem Austausch zwischen kirchenleitenden Männern. Die
Geschlechtertrennung in der Ökumene harrt damit weiterhin ihrer Überwindung.

Die erste Europäische Konsultation des Globalen Christlichen Forums hat 2006 in einem

Kloster der Syrisch-Orthodoxen Kirche im deutschen Warburg stattgefunden. Beteiligt
waren Anglikaner, Baptisten, Katholiken, Evangelikaie, Quäker, Lutheraner, Mennoniten,
Methodisten, Christkatholiken, Orthodoxe (östliche und orientalische), Pfingstler,
Reformierte und Heilsarmee-Vertreter; vgl. http://www.globalchristianforum.org/document/
article.php?no=8 (15.10.2012).



World Christianity als Erfahrungsfeld und theoretisches Konzept 145

Abstract
Während das Christentum seit hundert Jahren rund ein Drittel der Weltbevölkerung
ausmacht, sind vor allem in den letzten dreissig Jahren starke Veränderungen
seiner geographischen Verbreitung und seines Charakters zu beobachten: Sein

Gravitationszentrum hat sich von Europa und Nordamerika in andere Kontinente verlagert;
schrumpfende Kirchen, Kirchendistanz und Konfessionslosigkeit sind kein
verallgemeinerbares Merkmal des Christentums. Aufgrund der Wanderung des Christentums
in ausserwestliche Gesellschaften zeichnet es sich durch ein bisher nie erreichtes Mass

an Pluriformität aus. Im vorliegenden Artikel werden zunächst Beispiele der Vielfalt
an Zugehörigkeitsmerkmalen, Gemeinschaftsbildungen und globalen christlichen

Organisationen umrissen und daran anschliessend theoretische und konzeptionelle
Aspekte einer Erfassung des Weltchristentums erörtert. Ein Plädoyer für die
Sensibilisierung von Kirchen, Ökumene, Theologie und theologische Ausbildung in Europa
für die Weltchristenheit und für eine Rechenschaftsablage darüber, welchen Ort sie als

Teil der Weltchristen einnehmen sollten und könnten, schliessen den Beitrag ab.

Christine Uenemann-Perrin, Bern


	World Christianity als Erfahrungsfeld und theoretisches Konzept

