
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 1-2

Artikel: Über die Seele : theologische Überlegungen mit pädagogischen
Nebenabsichten

Autor: Hailer, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877660

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877660
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über die Seele

Theologische Überlegungen mit pädagogischen Nebenabsichten1

In memoriam Pfarrerin PD Dr. Frances Back (1965-2012)

«Gott und die Seele begehre ich zu erkennen — Sonst nichts? — Sonst nichts.»2

So in aller Knappheit Aurelius Augustinus. Der grosse Theologe leistet sich

hier eine fast schon ungeheuerliche Reduktion: Gott und die Seele will er

erkennen, sonst nichts.

Es ist bemerkenswert, was Augustinus als uninteressant aus seinen

Erwägungen ausschliesst: Mitmenschen und Mitgeschöpfe, Institutionen und

Gewohnheiten, die Kirche und ihre Ämter, die Ethik, die Geschichte und noch

vieles mehr. Dass er sich freilich sehr wohl für all dies interessierte, belegt
sein riesenhaftes Werk. Augustinus benannte mit seinen eben zitierten Worten
demnach nicht eine Ausschluss-, sondern eine Vorrangregel: Es geht um das

Wesentliche im Verhältnis zwischen Gott und Mensch, wenn es um die Seele

geht. So gefasst ist die kühne Reduktion des Eingangszitats durchaus verständlich.

Denn geht es um die Seele, so geht es um Antwort auf eine schlechterdings

zentrale Frage: Wie ist das menschliche Wesen beschaffen, damit Gott
ihm begegnet und damit es selbst sich Gott zuwenden kann? Der Begriff
beschreibt anthropologische Sachverhalte so, wie sie auf den Kern der Beziehung

Für den Druck bearbeitete Fassung meiner Antrittsvorlesung an der Pädagogischen Hochschule

Heidelberg am 4.7.2012. Für ein instruktives Gespräch im Vorfeld danke ich Prof.
Dr. Ulrike Link-Wieczorek und für das Lesen der Korrekturen meiner Frau Brigitte Gallé.

Augustinus inszeniert einen kleinen Dialog: «A. Ecce oravi Deum. B. Quid ergo scire vis?

A. Haec ipsa omnia quae oravi. B. Breviter ea collige. A. Deum et animam scire cupio. B.

Nihilne plus? A. Nihil omnino.» Soliloquia 1.7; MPL 32, 872. Ein Überblick über Augus-
tins Seelenlehre bei R. Teske: Augustine's Theory of Soul, in: The Cambridge Companion
to Augustine, hg.v. E. Stump/M. Kretzmann, Cambridge 2002, 116-123. Eine ausführliche

Würdigung von Augustins theologischer Psychologie müsste vor allem ihre Rolle in
der Explikation seiner Trinitätslehre herausstellen, vgl. G. Brachtendorf: Die Struktur des

menschlichen Geistes nach Augustinus. Selbstreflexion und Erkenntnis Gottes nach <De

trinitate>, Hamburg 2000; der moderne Klassiker dazu ist M. Schmaus: Die psychologische
Trinitätslehre des heiligen Augustinus, München 1927, Neuauflage Münster 1967. Über
erkenntnistheoretische Aspekte informiert C. Horn: Seele, Geist und Bewusstsein bei

Augustinus, in: Über die Seele, hg.v. K. Crone u.a., Berlin 2010, 77-93.

ThZ 1.2/69 (2013) S. 101-117



102 Martin Hailer

des Menschen zu Gott hin organisiert sind:3 Gott spricht Menschen an, will
mit ihnen zu tun haben, bewegt sie, verändert sie. Menschen wiederum können

darauf antworten, sich Gott zuwenden und ihr Leben davon gestaltet sein

lassen. Nichts weniger als dies ist das Themenfeld einer theologischen Rede

von der Seele.

In jedem der jetzt folgenden drei Schritte wird ein wesentlicher theologischer

Aspekt der Rede von der Seele entfaltet. Und jedesmal wird miterwogen,

wo Gesprächsgewinn und Gesprächsbedarf hin zu pädagogischem Handeln
und zu den akademischen Disziplinen besteht, die damit verbunden sind. Es

soll wahrscheinlich gemacht werden: Die Rede von der Seele benennt Wesentliches

in der Theologie. Und genau dadurch eröffnet sie Gesprächsangebote zu

Pädagogik, Didaktik und darüber hinaus.

I
Eine vorläufige Bestimmung dessen, was mit <Seele> gemeint sein könnte,
beginnt mit einer Abgrenzung: Die Seele eines Menschen gleicht nicht einer
unsichtbaren Substanz. Der Hauptfehler des Gedankens von der Substanz

besteht nicht nur im vermeintlich alten Dualismus von Leib und Seele, der oft

genug als Schreckgespenst beschworen und alsbald aus der Debatte gedrängt
wurde. Die Vorstellung, als sei die Seele eine unsichtbare Substanz, führt aus

einem anderen Grund in die Irre: Die weithin geläufige Vorstellung von Substanz)

schliesst deren Unveränderlichkeit ein. Substanz wird nachgerade
unwillkürlich gleich Beharrungsvermögen und Selbigkeit gedacht. An diesem Punkt

gilt es anzusetzen: Wer die Seele als Substanz im Sinne von etwas wesentlich

Unveränderlichem denkt, läuft Gefahr, fehlerhaft zu abstrahieren — dagegen
durchaus nicht, wer behauptet, die Seele sei unkörperlich.4 Der hier vorgeschla-

3 Vgl. C. Link: Art. Seele III.3, RGG Bd. 7, Tübingen 42004, 1103-1105.
4 Aus diesem Grund ist mit der folgenden Bestimmung auch nicht die Behauptung verbun¬

den, es sei sinnlos, Seele mit Hilfe der Termini ousia oder substantia zu denken. Vielmehr
weist die für Zeitgenossen häufigste Assoziation, die sich mit <Substanz> verbindet, in die

falsche Richtung. Hier wie öfter ist zwischen dem tatsächlichen Klärungswert klassischer

Termini und den Risiken ihrer Verwendung im heutigen Sprachgebrauch zu unterscheiden.

In der Theologie wurde und wird über Alternativen zu den klassischen Begriffen
diskutiert. So hat Gerd Theißen vorgeschlagen, die Rede von der Seele im Rahmen der

spätantiken <Erfindung des inneren Menschen) zu verorten, und das im Rahmen einer

Religionspsychologie des Neuen Testaments durchgeführt; vgl. G. Theißen: Erleben und
Verhalten der ersten Christen. Eine Psychologie des Urchristentums, Gütersloh 2007, bes.



gene Gegenzug besteht darin, die Seele eines Menschen nicht als unveränderlichen

Wesenskern zu verstehen, sondern als den Process, in dem ein Mensch mit
sich identisch werden will.

Diese Bestimmung beruft sich auf Christof Gestrichs Buch zum Thema.

In diesem legt er eine bemerkenswerte Adaption der letztlich auf Aristoteles

zurückgehenden Theorie von der Seele vor.5

Der Konnex zu Aristoteles bliebe im Einzelnen zu erläutern. Gedacht ist v.a. an zwei

Aspekte: (a) Die erste der drei Definitionen in De Anima II.l lautet: «Wesen als Form
[eidos] eines natürlichen Körpers, der der Möglichkeit nach Leben hat. Das Wesen aber

ist im-Zielprozess-sein \entelecheid\.» (412a, 19-21) Der Wunsch nach Identität mit sich

als Hauptelement der Gestrich'schen Bestimmung entspricht in etwa dem eidos bei

Aristoteles — das klingt insofern überzeugend, als das Identitätsverlangen eines
Menschen seine Körperlichkeit zwar prägt, aber mit ihr nicht zusammenfallt, (b) In De
Anima III.4 bespricht Aristoteles die Vernunft als obersten Seelenteil des Menschen;

er stellt auch Überlegungen an, ob und wie sie den Leib überdauert. Gestrichs
Überlegung, dass das Identitätsverlangen zu Lebzeiten unabschliessbar ist (s.u.), scheint
hier vorgedacht.

Die Gestrich'sche Bestimmung lässt sich zunächst einmal aus der allgemeinen

Lebenserfahrung verständlich machen: (Teil-)Prozesse dessen, mit sich selbst

identisch werden zu wollen, zeigen sich in vielfältiger Weise. Das trifft etwa auf
Partnerwahl und das Eingehen einer Beziehung zu, nicht minder auch auf den

Moment, in dem das zu-Ende-Gehen einer Beziehung erlebt und sie durch Trennung

oder Ehescheidung bewusst vollzogen wird. Die Fortführung der Beziehung

wird in einem solchen Fall als Widerspruch zum Prozess der Ich-Identität
erlebt. Das schliesst bei reflektierten Menschen die nicht leichte Frage ein, was

beim damals stimmig erlebten Eingehen der Beziehung denn geschah und was

sich zwischenzeitlich verändert haben mag/' Genauso verhält es sich z.B. mit der

49ff.539ff. Das hier anfänglich zu Entfaltende entspricht am ehesten dem <transformativen

Menschenbild), das Theißen bei Paulus ausmacht, vgl. 76f£; das ist bei einem evangelischen
Christen lutherischer Konfession nicht ganz überraschend.

5 C. Gestrich: Die Seele des Menschen und die Hoffnung der Christen. Evangelische Es¬

chatologie vor der Erneuerung, Frankfurt/M. 2009. Gestrich selbst geht auf die
Motivverwandtschaft ausführlich ein, freilich unter generellem Blick auf altgriechisches Denken,
vgl. 124-138.

6 An diesem Punkt ist die hamartiologische Seite von Trennung bzw. Ehescheidung aufzu¬

suchen, nicht etwa bei der Vermutung, das Scheidungsverbot sei eine moralische Norm,



104 Martin Hailer

Wahl des Studienfachs oder des Berufs, die, geschehen sie reflektiert, ohne Bezug

zum Selbstentwurf nicht auskommen und ihn seinerseits nicht wenig beeinflussen.

Sei es also die Beziehung oder die Berufswahl: Ohne den Prozess des Iden-

tisch-werden-Wollens mit sich erscheinen sie schlechterdings als nicht vorstellbar.

Identitätsfragen wie <Wer bin ich?>, <Wer will, wer soll ich sein?>, <Wie kann ich

mich auf das zubewegen, was mir als meine Person vorschwebt?) werden dabei

gestellt und — übrigens auch dort, wo sie nicht satzförmig vorkommen, sondern

durch den Lebensvollzug selbst ausagiert werden — bearbeitet und verändert. Fragen

dieser Art stellen sich überdies immer mit Blick auf die Beziehungen, in
denen man lebt. Deswegen ist Identitätsstreben immer in ein Beziehungsnetz

eingespannt.7

Menschsein ohne solches Streben nach Identität mit sich gibt es nicht.

Deswegen kann der grosse Satz gewagt werden, dass jeder Mensch eine Seele

<hat>, oder besser: beseelter Mensch ist. Dies ist die erste wichtige Pointe,

wenn man die zu statische Idee von der Seelensubstanz als Gleichbleibendem
verabschiedet und mit Gestrich sagt, Seele sei jeder und jede, weil jeder und

jede im Prozess des Identisch-Werdens mit sich befasst ist. Bliebe allenfalls

noch festzuhalten, dass dieses Streben nach Identität mit sich nicht nur als

intellektueller Prozess stattfindet, sondern auch als einer, der im Lebensprozess

ausagiert wird: «Gemüt und Gewissen, Fühlen und Wollen, [...] Handeln und

Unterlassen, Tugend und Untugend, sowie die Hoffnung und die Angst des

Menschen».8 Das alles beteiligt sich am Identitätsstreben, das <Seele> heisst.

Die Seele ist «die Strebekraft, die einen Menschen zur Ubereinstimmung mit
sich selbst bzw. zur Identität zu bringen trachtet.»9

So weit eine erste Bestimmung des Begriffs <Seele>. Sie kommt bislang ohne

theologische Elemente aus. Es führt jedoch kein langer Weg zu ihnen, wie

deren Überschreitung sanktionsbewehrt ist: Zwei Menschen erklärten einst, dass ihr
jeweiliger Wille, mit sich identisch zu werden, ohne einander nicht zu praktizieren sei, und
sehen nun, dass das - aus welchen Gründen auch immer - nicht mehr möglich ist. Die
Entflechtung der doch vielfach verwobenen Identitätserzählungen fügt notwendigerweise
Schmerzen zu, selbst wenn es sich um eine einvernehmliche Trennung handelt. Zur hamar-

tia im theologischen Sinne wird Scheidung, weil der Identitätsprozess eines Menschen

Seele, dem hier Schaden zugefügt wird, letztlich in Gottes Handeln geborgen ist (s.u. III).
7 Gestrich: Seele (Anm. 5), 181.
8 Ebd. 140.
9 Ebd. 75.



Über die Seele 105

deutlich wird, wenn man Christof Oestrichs nächsten Argumentationsschritt
mitgeht: Das Identitätsstreben eines Menschen gelangt zu seinen Lebzeiten

nie zum Ziel.10 Das Fragen, das Sehnen, das Suchen geht immer weiter. Bei

Menschen, die entschieden <vor der Zeit> sterben, zeigt sich besonders deutlich,

wie viel Pläne, Wünsche und Lebenslust zur Unzeit beendet wurden.

Aber auch jemand, der lange lebt, sehnt, fragt, sucht weiter nach der Identität
mit sich. Menschen müssen immer erst noch werden, auch wenn dieses Werden

Formen annehmen kann, die für andere schwer zu entziffern sind. Ernst
Bloch drückte das ein wenig wolkig, aber treffend wie folgt aus: «Ich bin. Aber
ich habe mich nicht. Darum werden wir erst.»11 Dieses Identitätsstreben wird
durch das Erleiden des Todes abgebrochen. Das Übel des Todes besteht also

nicht darin, dass die leibliche Existenz auf Erden aufhört. Vielmehr besteht

es darin, dass das unabschliessbare Identitätsstreben in die totale Passivität

versetzt wird.12

Entscheidend ist nun die Fortsetzung dieses Gedankens. Denn er könnte

in die Richtung gedacht werden, die eine starke postmortale Kontinuität
annimmt. Das zu Lebzeiten fragmentarische Identitätsstreben gilt dann als eines,

dessen Gott sich nach dem Tode annimmt und das er zur Vollendung führt.
Dem Identitätsstreben wird also gleichsam zugetraut, in die richtige Richtung
zu gehen, und Gott handelt so, dass er die zu Lebzeiten entstandenen Defizite

gnädig ausgleicht. Die Frömmigkeitspraxis mancher Zeiten und Weltgegenden

kennt diesen Gedanken, und auch in der theologischen Literatur hat er
seinen Niederschlag gefunden.13 Sein entscheidender Nachteil ist freilich, dass

er sich von Wunschdenken nicht unterscheiden lässt: Das Modell setzt voraus,
dass der eigene Ich-Entwurf im Grossen und Ganzen stimmig ist, und erklärt
Gottes Werk zum Erfüllungsgehilfen dieses Entwurfs. Das freilich ist nicht

von der Idee von Gott als dem Lückenbüsser des Noch-nicht-Gewussten zu

10 Ebd. 140.
11 E. Bloch: Tübinger Einleitung in die Philosophie, Frankfurt/M. 1970, 13.
12 Gestrich: Seele (Anm. 5), 154.206.
13 Deutlich findet sich das in denjenigen Religionstheorien, die Religion als Kompensation

für Daseinshärten verstehen, vgl. als ein Beispiel unter vielen D. Rößler: Grundriß der

praktischen Theologie, Berlin/New York 1986, 71-75. Dagegen hat, um innerhalb der
Praktischen Theologie zu bleiben, Henning Luther Einspruch erhoben, vgl. H. Luther:
Religion und Alltag. Bausteine zu einer Praktischen Theologie des Subjekts, München 1992,

22-29 u.ö.



106 Martin Hailer

unterscheiden und zieht völlig zu Recht Religionskritik der Feuerbach'schen

Manier oder aus der funktionalen Religionstheorie auf sich.

Die Alternative dazu wartet mit einer theologischen Verstehenshärte auf,

die — leuchtet der hier vorgetragene Ansatz ein — freilich nicht zu umgehen
ist. Sie besteht darin, dass die Identität eines Menschen letztlich nicht bei ihm
selbst ruht und dass selbstreferenzielle Denkmuster entsprechend nicht als

hilfreiche Beschreibungsmittel gelten können. Theologisch wird als entscheidend

mitgesetzt, dass das Identitätsstreben eines Menschen sich mit Gottes Werk

und Willen konfrontiert sieht. Die eigene Identität ruht nicht in sich, sondern

letztlich in Gott. In den Diskurs über die Seele kommt somit ein Moment der

Exteriorität hinein, das eigener Aufmerksamkeit wert ist. Mit Christof Gestrich

formuliert: «Die Freude der christlichen Hoffnung beruht nicht darauf, dass

der Mensch am Ende etwas (geschenkt» bekommt, das er in seinem Leben nicht
hatte und das er nun in einer andern Welt still genießen könnte. Sie stempelt die

Menschen nicht zu <Himmelslohnempfängern>, sondern erhebt sie zu Partnern

Gottes. Ein christlicher Mensch sein bedeutet, das Bewusstsein in die eigene

Biographie aufzunehmen: (Gott berücksichtigt mich; er wird mit mir zusammen

sein Reich gründen; er fördert mich so, dass ich sein Partner werden kann,

ihn liebe und ihn erkenne, so wie er mich liebt und erkennt. Dem nachzuleben

ist der ganze Sinn meines Lebens [.. .].»>14

Hier klingt ein zentrales Motiv aus Gestrichs grosser Studie zur Theologie

der Stellvertretung an: Stellvertretung ist ein biblisch-theologisch zentraler

Vorstellungskomplex. Gestrich geht es — auf einen knappen Nenner gebracht
— um den Unterschied zwischen Ego und Person. Ego ist dabei dasjenige, was

einem Menschen als <er selbst) zugänglich ist, in Selbstwahrnehmung und auch in
Selbstentwürfen. Freilich gibt es daneben auch den Aspekt der Person, zu dem

zentral gehört, dass Menschen von ihnen selbst unentdeckte und ungeahnte
Seiten haben, die aber gleichwohl zu ihnen gehören. Über das, was sie zur
Person macht, können sie nicht verfügen; es ist auf verschiedene Weisen

dezentriert. Stellvertretung findet nun da statt, wo jemand am Ort der Person des

Anderen steht, ihn als solche sieht und dorthin ruft. Für die Gottesbeziehung
hat Gestrich diese Logik aus Gal 2,20 so formuliert: Es wird «im christlichen

Versöhnungsgeschehen nicht einfach jedes Ich, das sich erhalten sehen und

14 Gestrich: Seele (Anm. 5), 208.



Über die Seele 107

sich bewahrt wissen möchte, in diesem Wunsch unterstützt und bestärkt.

Ermutigt wird vielmehr das Uberschreiten dieses Ichs. Denn der Gott, der mich

liebt, liebt nicht einfach das Ego, mit dem ich mich identisch fühle, sondern er

liebt mich als die Person, in die er mich hineinruft. Versöhnt und in bestimmter

Weise gebildet muß ich werden, weil ich mich als diese Person, in die Gott mich

hineinruft, noch nicht kenne, suche, liebe oder habe. [...] Die Sprache der

Versöhnung, die die Kirche Jesu Christi zu finden hat, dient deshalb einer solchen

(Rettung der Phänomene) und der persönlichen Identitäten, die das wahrhaft
humane Signum des geisterfüllten Zusammenfindens von Ich und dem Fremden

tragen. Erst dieses Neue bin ich wirklich selbst. Erst wer mich so werden

läßt, nimmt mir nichts. Ich will im Glauben gerade nicht so bleiben und nicht
auf Dauer so (angenommen) werden, wie ich bin, sondern an mir erfahren, was

ich von Gott her werden kann, damit ich bleibe.»15

So weit eine erste theologische Näherung: Die Seele ist keine statische

Substanz, sondern das lebendige Verlangen des Menschen nach Identität mit sich.

Dabei gilt, dass die Identität des Menschen letztlich in Gott ruht und dass Gott
den Menschen zu dem ruft und zu dem verändert, wie er ihn liebt und wie er

ihn haben will.
Anzudeuten ist noch, worin der Ertrag dieser Überlegung besteht, wenn

man Theologie als eine akademische Disziplin in den Blick nimmt, die es auch

mit pädagogischer Abzweckung und entsprechend mit Disziplinen zu tun hat,

die ihrerseits auf pädagogisches Handeln reflektieren. Er besteht vor allem aus

der Feststellung, dass (Seele) kein exklusiv theologischer Begriff ist. Bei (Seele)

geht es nicht um einen opaken Sondergegenstand oder um einen, für den man

erst (gläubig) sein muss, bevor man ihn sieht. Um Dinghaftigkeit im schlichten

Sinne geht es selbstverständlich nicht. Aber dennoch ist die Seele irdisch und
real — und damit Gegenstand auch anderer Disziplinen. Die Sicht auf die Seele

ist dann, je nach akademischer Disziplin, eine verschiedene. Aber auf den

Bezug zu ihr wird keine Wissenschaft verzichten können, die es in irgendeiner
Form mit Bildung zu tun hat. Pädagogisches Handeln, das sich nicht um die

15 C. Oestrich: Christentum und Stellvertretung. Religionsphilosophische Untersuchungen
zum Heilsverständnis und zur Grundlegung der Theologie, Tübingen 2001, 324f. Eine
ausführlichere Würdigung dieses Aspekts bei M. Hailer: Freundschaft und Stellvertretung,
in: Freundschaft. Zur Aktualität eines traditionsreichen Begriffs, hg.v. M. Hofheinz u.a.,
Zürich 2012, im Druck.



108 Martin Hailer

Seele der Schülerinnen und Schüler kümmert, ist schlicht kein pädagogisches
Handeln. Es reduzierte sich auf das, was der grosse brasilianische Volkspädagoge

Paulo Freire zu Recht als <Containerpädagogik> gebrandmarkt hat,

nämlich auf das Abladen von Wissenspaketen in Wissensempfängern.16 Das

Identitätsstreben der Schutzbefohlenen ist Kerngegenstand pädagogischen

Handelns, will es denn diesen Namen verdienen.

Damit zeigt sich übrigens auch etwas, was für das Zusammenspiel von
Theologie und anderen Wissenschaften wichtig ist: Wohl entfaltet die Theologie

eine eigenständige Sicht der Dinge — eigenständig, weil sie vom
Erinnerungsraum des biblischen Kanons und seiner semiotischen Bestände

herkommt. Aber sie entfaltet eine eigenständige Sicht der Dinge und Umstände, von
denen andere Disziplinen genauso betroffen sind, von Welt, Menschen und

Zuständen, nicht etwa von irgendwelchen vagen Über- oder Hinterwelten.

Theologie ist spezifische Welt-Erkundung, nicht Überwelt-Vermutung.'7 Auf
diese Weise entstehen die eigentlich interessanten Konvergenzen und

Divergenzen mit anderen Disziplinen wie in vorliegendem Falle mindestens so, dass

die Theologie den anderen Fächern — und sich selbst — das Nicht-Vergessen
der Seele dringend ans Herz legt.

P. Freire: Pädagogik der Unterdrückten. Bildung als Praxis der Freiheit, Reinbek 1990, 57

u.ö.

In freundlicher Distanz zum Christentum optiert der Philosoph Hans Julius Schneider

für diese Position, vgl. H.J. Schneider: Religion, Berlin 2008, 92ff.l39ff. und bes. 153ff.,

wo Transzendenz als Gestaltwandel des Lebens, nicht jedoch als Überwelt gedeutet wird.
Positionen wie diese stehen gegen ein offenbar kaum ausrottbares Vorurteil. In Teilen ist
dieses so alt wie Kritik am Christentum selbst, wie sich etwa an der Auseinandersetzung
zwischen Kelsos und Origenes Mitte des 3. Jahrhunderts zeigen liesse (Geis VI 3-11.17,
sachlich ähnlich sogar schon knapp einhundert Jahre früher bei Justin dem Märtyrer, vgl.

Apol. 1.6); seine neuzeitliche Gestalt erhielt es vor allem in der Religionskritik Friedrich
Nietzsches. Deutlich ist das etwa in Nietzsches Interpretation und Kritik asketischer Ideale:

Genealogie der Moral III, Nr. 11-13.15-16 Kritische Studienausgabe (KSA) 5, hg.v.

G. Colli und M. Montinari, Neuausgabe München 1999, 361-367.372-377. Vgl. die Variation

dieser Kritik im zwei Jahre vor der Genealogie der Moral erschienen plakativeren, aber

durchaus nicht scharfsinnigeren <Also sprach Zarathustra>, bezeichnend hier die Stücke

<Von den Hinterweltlern> und <Das Eselsfest), KSA 4, 35-38.390-394. Christentum oder

Theologie, die sich so gerieren, sind der scharfen Kritik Nietzsches zu Recht ausgesetzt
— seine Annahme freilich, christlicher Glaube insgesamt falle unter dieses Verdikt, ist die

unhaltbare Vereinfachung.



Über die Seele 109

II
Die eben vorgestellten Bestimmungen für <Seele> sind im Rahmen evangelischer

Theologie eher ungewöhnlich. Denn ihre Betonung der Externalität und

besonders dessen, dass Gott mit der Seele etwas sie Veränderndes vorhabe,

klingt nicht zu Unrecht nach einer starken Betonung der effektiven

Rechtfertigungslehre, die evangelisch nicht gerade gängig ist — durchaus im Gegensatz

zu Teilen der katholischen Theologie und vor allem der der Orthodoxie des

Ostens. Auf interessante ökumenische Gespräche kann hier aber nur verwiesen

werden.18 Der ungewöhnliche Gedanke <Gott ruft Menschen zu dem, wie

er sie haben will> soll vielmehr für die Zwecke einer theologischen Psychologie
noch konkretisiert werden, so dass hoffentlich zugleich klarer wird, dass die

typisch evangelische Scheu vor der effektiven Rechtfertigungslehre wenig gute
Gründe für sich hat. Dafür findet sich bei dem grossen jüdischen Religionsphilosophen

Emmanuel Levinas ein hilfreiches Argument. Levinas greift zu einem

Bild, nämlich zu dem eines Gastgebers. Zwei Grundverständnisse eines

Gastgebers lassen sich denken. Das erste und durchaus nahe liegende lautet: Der

Gastgeber will dem Gast eine gute Herberge bieten. Er denkt über die Bedürfnisse

des Gastes nach und bereitet Bewirtung und Nachtlager entsprechend

vor. Der Gastgeber will seinen Gast herzlich willkommen heissen und dessen

Bedürfnisse möglichst vollständig befriedigen. Diesem vielleicht vertrauten
Verständnis wohnt jedoch eine erhebliche Einseitigkeit inne, der man gewahr

wird, wenn man mit Emmanuel Levinas den anderen Typ Gastgeber denkt:

Dieser Gastgeber weiss eben nicht alles über seinen Gast, sondern sieht in ihm
den Fremden und Unbekannten. Aber er ist sich sicher, dass er ohne seinen

Gast mit sich alleine wäre und dass er dieses Alleinsein als Verarmung und als

reines Auf-sich-selbst-reduziert-Sein empfände. Die Anwesenheit des Anderen
erschüesst ihm ungekannte Wirklichkeit und auf zuvor ungeahnte Weise auch

sich selbst. Deshalb ist letztlich auch die Bewirtung des Gastes keine Zierat,
sondern folgt einer inneren Notwendigkeit der Überraschung und des Dankes.

Vorstösse hat die finnische Lutherforschung mit der Behauptung unternommen, Luther
vertrete eine stark effektive Rechtfertigungslehre, die de facto auf eine Variante der theo-

poiesis-Lehre des christlichen Ostens hinauslaufe. Eine Darstellung und Diskussion dieser

umstrittenen und zugleich vielfach anregenden Arbeiten bei M. Hailer: Rechtfertigung
als Vergottung? Eine Auseinandersetzung mit der finnischen Luther-Deutung und ihrer
systematisch-theologischen Adaption, Lu] 77 (2010) 239-267.



110 Martin Hailer

Der Gastgeber im ersten Sinne zeigt sich als Wissender und Herr des

Verfahrens. Er ist kognitiv wie pragmatisch der Souverän und der Gast der

Bedürftige. Der Gastgeber im zweiten Sinn hat genau diese Souveränität nicht.
Dass er seine Tür öffnet, ist nicht der überlegene Akt eines Souveräns, sondern

wesentlich eine Bitte um die bereichernde Präsenz des ihm Unbekannten.

Überträgt man dieses sprechende Bild auf die theologische Psychologie, so

ergibt sich zwanglos: Der Gastgeber steht für die offene Seele, die des Anderen

bedarf. Levinas schreibt über sein zweites Hauptwerk <Totalität und
Unendlichkeit) programmaüsch: Es «stellt die Subjektivität als etwas dar, das den

Anderen empfängt, es stellt sie als Gastlichkeit dar. In der Gastlichkeit erfüllt
sich die Idee des Unendlichen. Daher definiert sich das Bewußtsein in seinem

fundamentalen Bereich nicht durch die Intentionalität; in der Intentionalität
bleibt das Denken Adäquation an das Objekt. Jedes Wissen, sofern es

Intentionalität ist, setzt bereits die Idee des Unendlichen voraus, die Inadäquation

par excellence.»19 Zu ergänzen ist allenfalls noch, dass Gastlichkeit nicht als

theoretisches, sondern als pragmatisches Wissen verstanden werden soll, weil

es sich in der Handlungsweise des Gastgeber-Seins vollzieht. Zwischen Gast

und Gastgeber besteht eine «ethische Beziehung».20 Seele, die empfängt, ist also

nicht oder jedenfalls nicht nur Denkvollzug, sondern das Streben der ganzen
Person, und damit immer auch in den Handlungsvollzügen präsent.

Diese kurze Rekonstruktion der Levinas'schen Anregung dient zunächst

als Illustration der im ersten Abschnitt entwickelten Idee, dass das Identitätsverlangen

namens Seele sich nicht im Ego-Bezug komplettiert, sondern von
aussen zu der Person gerufen wird, die sie ausmacht. Das erlaubt Hinweise auf

mögliche Anwendungen in anderen theologischen Disziplinen, unter ihnen
zunächst in der Seelsorgelehre. Denn wenn es richtig ist, dass die Seele nicht

nur aus dem Ego-Aspekt der Selbstkenntnis und Selbsthabe besteht, dann gilt
doch, dass die eigene Identität nicht nur am eigenen Streben und den eigenen
Entwürfen hängt. Die gastbereite Seele weiss gerade in Zeiten der inneren Not,

19 E. Levinas: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität, Freiburg/München
1987, 28f. Der Hinweis auf diese Arbeit stammt aus dem Abschnitt dnspirationen durch
eine Philosophie der Gastlichkeit) in J. Wohlmuth: Mysterium der Verwandlung. Eine
Eschatologie aus katholischer Perspektive im Gespräch mit jüdischem Denken der Gegenwart,

Paderborn u.a. 2005, 16-18.
20 Levinas: Totalität (Anm. 19), 64.



Über die Seele 111

dass sie nicht nur auf das selbst appräsentierbare Bild angewiesen ist. Das lässt

sich unschwer zu einer Beschreibung des theologischen Kerns im seelsorgerlichen

Gespräch ausbauen: Es unternimmt das Wagnis, dem Gegenüber das

zuzusprechen, was es von Gott her sein darf.21 Vergleichbares gilt für die

Religionspädagogik. Hier lautet der auszubauende Gedanke, dass Lernen in Sachen

Religion heisst, Möglichkeiten zugespielt zu bekommen, die nicht aus einem

selber sind, die aber aufhelfen, weitertragen, weiter entwickeln.22

Das Bild mit seinen zwei Möglichkeiten, Gastgeberin oder Gastgeber zu

sein, ist zwar <nur> ein Bild. Aber hinter dem Bild zeigt sich nicht weniger als

eine Theorie der Seele. Sie besagt: Die Seele als das Identitätsstreben des

Menschen tut gut daran, gastliches Identitätsstreben zu sein und zu wissen, dass

nicht sie selbst Souverän des eigenen Identitätsstrebens ist, sondern dass sie

sich von Gott zu der Person rufen lassen kann, die er als sein Gegenüber schaffen

möchte.

Das ist ein Theoriepunkt von erheblicher Wichtigkeit. Identität als offenen
und gastbereiten Prozess zu verstehen, ist gleichbedeutend mit der Grundentscheidung

gegen einen neuzeitlich weit verbreiteten Typus von Identitätstheorie,

nämlich gegen die selbstreferenziellen Modelle des Bewusstseins. Sie stellen

die Möglichkeit des menschlichen Bewusstseins zum reflexiven Selbstbezug
ins Zentrum. Gewissheit, Sinn, Idendtät entspringen wesentlich aus dieser

Fähigkeit zum Selbstbezug und zur Selbstreflexion. Diese Theorien sind, wie

bekannt, überaus beeindruckend und haben eine lange Tradition, die bereits

in der Antike beginnt, namentlich bei Plotin und Augustinus, und die in der

Neuzeit dann in der Linie von Descartes über Kant bis mindestens zum älteren

Fichte führt. Die Nachgeschichte, namentlich in der evangelischen Theologie,
ist gewaltig.23 Freilich hat sie einen Nachteil an entscheidender Stelle, denn sie

21 Überzeugt das, so dürfte eine im Rahmen der poimenischen Bewegung der 1970er und
1980er Jahre oft geschmähte Studie wieder zu ihrem Recht kommen: E. Thurneysen: Die
Lehre von der Seelsorge, München 1948. Entgegen der Karikatur, ein Thurneysen'scher
Seelsorger kümmere sich nicht um die Befindlichkeit seines Gegenübers und suche
vielmehr einzig den möglichen Bruch im seelsorgerlichen Gespräch (ad 114ff.) hin zur
Verkündigung, hat Thurneysen das Moment der Exteriorität trefflich in den Blick bekommen.

Markig, aber richtig: «Nicht der Seelsorger hilft. Gott hilft.» (304).
22 Vgl. I. Schoberth: Glauben lernen. Grundlegung einer katechetischen Theologie, Stuttgart

1998, 97ff., und die religionspädagogische Konkretion in dies.: Religionsunterricht mit
Luthers Katechismus, Göttingen 2006.

23 Freilich nicht nur in ihr! Seit kurzem liegt Thomas Pröppers monumentale Anthropo-



112 Martin Hailer

verlegt das für einen Menschen Entscheidende ins unanschauliche Innen und
in den Selbstbezug. Die Beziehung zu Gott wird in der Folge zu einem

Integral dieses Selbstbezugs. Das ist im Einzelfall theoretisch hoch aufwendig,
im Ergebnis aber ebenso hoch reduktiv.24 Mit einer anderen Denktradition,
deren Hegel'sche Genährtheit unlängst Axel Honneth wieder deutlich gemacht
hat, kann man dagegen halten:25 Das Wissen um sich beginnt nicht in der
abstrakten Innerlichkeit. Vielmehr fragt es nach dem Ort, an dem sich jemand
befindet, und macht so die Exteriorität deutlich, die bei der Frage nach dem

identisch-Werden mit sich zu Gebote steht. «Wissen, wer ich bin, ist eine

Unterart des Wissens, wo ich mich befinde. Definiert wird meine Identität durch
die Bindungen und Identifikationen, die den Rahmen oder Horizont abgeben,
innerhalb dessen ich von Fall zu Fall zu bestimmen versuchen kann, was gut
oder wertvoll ist [.. .].»26

logie vor. Ihr philosophisches Kernargument ist die im Wesentlichen an Fichtes früher
Wissenschaftslehre gewonnene Beobachtung, dass Menschen wesentlich frei sind, weil die

Synthesisleistung des Bewusstseins in jedem noch so bescheidenen Erkenntnisakt unüber-

springbar ist. In der Folge entwickelt Pröpper ein Konzept, das Freiheit wesentlich als

Abwesenheit von externer Bestimmung versteht, also ein Konzept negativer Freiheit. Die
soziale Verankerung von Freiheit gerät dann allerdings zum nachgelagerten Phänomen,
was vielfache Folgen hat, nicht zuletzt in der theologischen Interpretation. Vgl. Th. Pröpper:

Theologische Anthropologie I und II, Freiburg 22012, bes. 488-656.1458-1462.
24 Trefflich auf den Begriff gebracht wurde dies von M. Welker: Subjektivistischer Glaube

als religiöse Falle, EvTh 64 (2004) 239-248, weitergeführt in ders.: Gottes Offenbarung.
Christologie, Neukirchen-Vluyn 2012, 39-47.

25 Vgl. A. Honneth: Das Recht der Freiheit. Grundriss einer demokratischen Sittlichkeit, Ber¬

lin 2011, bes. 81 ff.237ff.612ff. Die anerkennungstheoretischen Grundlagen hat Honneth
in einer Reihe von Studien entwickelt, vgl. beispielhaft: Das Ich im Wir. Anerkennungstheoretische

Studien, Berlin 2010. Im Hintergrund steht eine Rezeption von Hegels
Sozialphilosophie, die deren emanzipatorischen Momente herausstreicht, indem sie von der

Einbettung in den Geistmonismus absieht und sie als konkrete Beschreibung vielfältiger
Anerkennungsprozesse in den Blick nimmt, vgl. dazu A. Honneth: Leiden an Unbestimmtheit.

Eine Reaktualisierung der Hegeischen Rechtsphilosophie, Stuttgart 2001. Das ist u.a.

deswegen bemerkenswert, weil auch von vernehmlich anders gelagertem theoretischen

Hintergrund aus neuerdings wieder das Gespräch mit Hegels Rechtsphilosophie gesucht
wird, namentlich vom in der Anlage ganz kantisch geprägten John Rawls im noch nicht
lange zugänglich gewordenen nachgelassenen Werk: Geschichte der Moralphilosophie,
Frankfurt/M. 2002, 425ff. Es scheint, als ob Hegels Rechts- und Sozialphilosophie mehr

Interpretationen zuliesse, als namentlich die Schule Joachim Ritters es im deutschsprachigen

Bereich für lange Zeit wahrscheinlich zu machen suchte.
26 C. Taylor: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitliche Identität, Frankfurt/M.

1996, 55.



Über die Seele 113

Was nun den Beitrag eines theologisch so gefassten Seelenbegriffs zum

Gespräch mit anderen an pädagogischem Handeln interessierten Disziplinen
angeht, bedeutet dies, dass dieser den Charakter einer Provokation hat: Die
Präsenz des Gastes bei der Seele gehört sçu ihr, obwohl sie nicht von ihr ist.

Dieses Momentum des Heterogenen und der Exteriorität ist in einer theologischen

Theorie der Seele unüberspringbar. An dieser Sachlichkeit überprüft die

Theologie alle Theorieangebote, die von Entwicklung, von Erziehung hin zum

Eigenen sprechen. Vermutlich handelt es sich um einen der Punkte, der ihre

bleibende Fremdheit im Hause der Wissenschaften markiert. Zu dialogbereiter

Theologie gehört, das genau zu benennen. Mitgesetzt ist dabei, dass keine
andere Disziplin das Moment des Heterogenen christlich-theologisch bestimmen

muss. Aber ohne ein solches Moment fehlte der Seele das Entscheidende. Dass

es auch aussertheologisch gute Gründe gibt, das Momentum der Heteroge-
nität und Exteriorität stark zu machen, heisst genau nicht, man könne oder

solle begründen, dass die christlich-theologische Interpretaüon des Heteroge-
nitätsmoments die beste oder einzige sei. Die Theologie hat hier schlicht ihrer
Sachlichkeit nachzugehen und in der Entfaltung für die guten Gründe dieser

Sachlichkeit zu werben.27

III
Der Levinas'sche Gedanken von der gastbereiten Seele soll jetzt im Rahmen

christlich-theologischer Prämissen interpretiert werden. Bei Levinas selbst

handelt es sich um ein offenes Bild: Er sagt gerade nicht, wer denn nun zu Gast

komme — unmöglich im Rahmen seiner Prämissen, weil damit die Absolutheit
des Andersseins des Anderen bereits wieder ins verfügende Denken eingehegt
wäre. Nur die offene Seele hat eine Chance auf Begegnung. Nur sie kann

erfahren, was es heisst, angesprochen zu werden, und nur sie sieht, wie Levinas

sagt, das Antlitz des Anderen. Wegen dieser radikalen Offenheit denkt Levinas

den Bezug zum Antlitz des Anderen letztlich als Gottesbezug. Denn im
Andern begegnet, wer heilt und aufrichtet und wer vom Selbsterhalt auf Kosten
des Anderen abhält. In Weiterführung von Husserl'schen Beschreibungen von

27 Ausführlichere Erwägungen zu dieser Ablehnung theologischer Letztbegründungsstrate¬
gien bei D. Ritschl/M. Hailer: Grundkurs Christliche Theologie. Diesseits und jenseits der

Worte, Neukirchen-Vluyn 32010, 62-67.232-239, ferner M. Hailer: Glauben und Wissen.

Arbeitsbuch Theologie und Philosophie, Göttingen 2006, 37ff.233ff.



114 Martin Hailer

Bewusstseinsformen zielt Levinas auf eine Bewusstseinshaltung, die Aufmerksamkeit

ist, aber noch nicht Aufmerksamkeitfür ein Objekt. Diese Bewusstseinshaltung

erst wird der Präsenz des Anderen als Anderen inne: «Wachheit ohne

Intentionalität, vielmehr Wachheit, die aus eben ihrem Zustand der Wachheit

erst unablässig erweckt wird und dabei von ihrer Identität zur Nüchternheit für
das Tiefer-als-sie-selbst gelangt. Subjektivität als Empfangen des Unendlichen,

Unterwerfung unter einen sowohl innerlichen als auch transzendenten Gott.
In sich Befreiung von sich. Freiheit des Erwachens: freier als die Freiheit des

Anfangs, die sich als Prinzip festlegt.»28

Christlich-theologisch kann hier angeknüpft werden. Zugleich sind

Präzisierungen unumgänglich. Denn zur christlichen Rede von Gott gehört, dass sie

christologisch expliziert wird. Gott, seiner Ungreifbarkeit und Ungegenständ-
lichkeit wohl eingedenk, hat sich in Christus kundgetan. Eine unverzichtbare

Themaregel jeder christlichen Gottesrede ist die Christologie.29 Dieser Gedanke

gibt dem Bild von der Gastfreundschaft einen Zug, den es bei Emmanuel
Levinas dezidiert nicht hat und auch nicht haben kann: Der auf Gott hin
offene Identitätsprozess ist auf Gott, den Vater Jesu Christi hin offen. Gott, der

Menschen zu der Person ruft, die sie sein dürfen, hat sich in Christus gezeigt.
Also zeigt er ihnen in Christus, wer sie sein und zu wem sie werden dürfen.

Das führt direkt in den Kern christlichen Redens von der Rechtfertigung.
Eine kurze Erinnerung an Martin Luthers reformatorische Hauptschrift «Von

der Freiheit eines Christenmenschen» genügt hier: Er schreibt vom fröhlichen

28 E. Levinas: Wenn Gott ins Denken einfallt. Diskurse über die Betroffenheit von Transzen¬

denz, München 42004, 65; vgl. ferner 150ff.229ff. Der Titel der deutschen Übersetzung
lässt eine Assoziation in Richtung Gewaltsamkeit des <Einfallens> zu, die beim Original
nicht aufkommt: De Dieu qui vient à l'idée, Paris 1982.

29 Der Ausdruck <Themaregel> besagt nicht, dass jeder theologische Satz explizit christolo¬

gisch sein muss - das käme einer Reduktion ersten Ranges gleich. Wohl aber muss sich

jeder theologische Satz daran prüfen lassen, ob er mit der Behauptung, Gott habe sich

in Christus selbst letztgültig der Welt zugewandt, kompatibel ist. In genau diesem Sinne ist

Christologie Themaregel allen theologischen Sprechens. Auf den Begriff gebracht wurde
dies u.a. von I.U. Dalferth: Jenseits von Mythos und Logos. Die christologische
Transformation der Theologie, Freiburg 1992, 62ff.; ders.: Der auferweckte Gekreuzigte. Zur
Grammatik der Christologie, Tübingen 1994, passim. In Dalferths jüngeren Publikationen
bleibt dieses Momentum erhalten, freilich kann man fragen, ob er die damit einhergehende
grundlegende Provokation nicht herabzusetzen geneigt ist, wie etwa seine zurückhaltende

Interpretation des Kreuzesgeschehens meinen Messe; vgl. ders.: Umsonst. Eine Erinnerung
an die kreative Passivität des Menschen, Tübingen 2011, 157ff.



Über die Seele 115

Wechsel zwischen Christus und der Seele. Christus und die Seele treffen aufeinander,

Christus übernimmt, was sie belastet, und gewährt ihr Neues und
Heilwerden.30 Christus steht stellvertretend da, wo Menschen hinkommen können,
und ruft und lockt sie dorthin.31

Reflektiert man methodisch, was bei der christlich-theologischen Adaption
der Levinas'schen Theorie geschah, so ergibt sich: Sein Bild von der gastbereiten

Seele wurde nicht nur berichtet, es wurde angewandt. Zum Zweck einer

theologischen Klärung wurde versucht, die Theologie gastbereit zu halten für den

Fremden, den Anderen, in diesem Fall für die Theorie, das Bild von Emmanuel

Levinas. Im Erfolgsfall bereicherte seine Anwesenheit als Gast die christliche

Theologie und half, die christliche Rede von der Seele besser zu verstehen. Es

handelt sich jedoch nicht um dnterpretatio christiana> von Levinas' Theorie.

Genau weil sie so nicht vereinnahmt wird, gilt: Levinas half, die christliche

Sache besser zu verstehen.

Ein Stück Gespräch der Religionen untereinander fand auf diese Weise

statt, hier zwischen dem jüdischen Reügionsphilophen und einem

christlichtheologischen Klärungsinteresse. Gastfreundschaft in diesem Sinne dürfte

für das bedachte Gespräch der Religionen untereinander wichtig sein, weil sie

nicht unbedacht das Fremde okkupiert und zu verstehen meint, sondern weil

sie, durch die Anwesenheit des Gastes bereichert, das Eigene um Möglichkeiten

angereichert findet, die es zuvor nicht hatte.

Aus diesem Gedankengang könnten die pädagogischen Gesprächspartner
der Theologie Nutzen ziehen. Denn der Gedanke, nicht nur die Metapher der

Gastfreundschaft als Theorieelement zu verwenden, sondern den Dialog
methodisch als Gastbereitschaft anzulegen, gilt doch wohl auch für andere

akademische Disziplinen, die Lehrer/innen für die multireligiöse Kultur ausbilden.

Es geht nicht darum, gleichsam über den Religionen zu schweben und

Gemeinsamkeiten festzustellen, denn das würde den Gedanken der
Gastbereitschaft ad absurdum führen und doch wieder einen Gastgeber im Sinn des

souverän Wissenden einführen.

30 WA 7, 25f.
31 Das ist die rechtfertigungstheologische Grundlegung dessen, was oben (vgl. Anm. 15) als

Struktur des Stellvertretungsgedankens bei Christof Oestrich ausgemacht wurde. Vgl.
näher Oestrich: Seele (Anm. 5), 102-104.117.



116 Martin Hailer

Überdies gibt es eine solche Perspektive aus erkenntnistheoretischen Gründen nicht.
Das wäre detailliert in einer Auseinandersetzung mit der pluralistischen Theologie
der Religionen, im deutschsprachigen Bereich namentlich mit Perry Schmidt-Leukel

zu zeigen. Schmidt-Leukel verwahrt sich einerseits gegen eben die Behauptung, dass

der religionstheologische Pluraüsmus eine Perspektive über alle Perspektiven
beanspruchen würde, indem er diese Perspektive zu einer Hypothese erklärt.32 Dann aber

legt er die Eigenart dieser Hypothese offen: «Daher muss strikt unterschieden werden
zwischen der transzendenten Wirklichkeit als einer an sich unendlichen und daher
ebenso unbegreiflichen wie unbeschreibüchen Wirklichkeit und jenen Vorstellungen

und Beschreibungen, mit deren Hilfe in den verschiedenen Religionen auf diese

transzendente Wirklichkeit verwiesen wird.»33 In diesem Zitat zeigt sich, dass die
leitende Annahme keine Hypothese ist, die sich zu bewähren hat, sondern vielmehr eine

bereits in Geltung stehende Prämisse. Gilt sie, so sind alle Sätze der pluralistischen
Religionstheologie sinnvoll, zugleich sind alle Sätze der inklusivistischen und exklu-
sivistischen Religionstheologie als defizient erkannt - das entspricht dem
Argumentationsduktus des Buches. Soll sie aber eine Hypothese sein, so stellt sich die Frage,

an Hand welcher Kriterien sie überhaupt soll geprüft werden können. Da sie jedoch
mit absoluten Prädikaten (<unendlich>, (unbegreiflich), (unbeschreiblich)) arbeitet,
verbietet sie selbst diese Überprüfung: Unbeschreibliches ist eben keiner Beschreibung
zugänglich. Dann aber liegt offen zu Tage, dass die (Hypothese) sich per definitionem

gegen jede Überprüfung sperrt. Hier hegt ein Selbstwiderspruch vor, welcher zeigt:
Wir haben es mit einer Setzung zu tun, nicht mit einer Hypothese.

Alternativen dazu kommen ohne differenzsetzende Wahrheitsansprüche nicht
aus. Die Frage ist dann, wie genau solche Differenzen gesetzt werden, und ob sie

auf jeden Fall etwas Negatives sind. Für die inklusivistische Theoriebildung schlägt
etwa Reinhold Bernhardt vor, von mutualem Inklusivismus zu sprechen, der dem

andersreligiösen Gesprächspartner genau dasselbe Argument zugesteht, das vom christlichen

Religionstheologen eingesetzt wird.34 Jüngst hat Jürgen Werbick Argumente
dafür vorgetragen, dass religiöse Rede immer Zeugnischarakter hat — Definitheit wie

Vorläufigkeit religiösen Sprechens kommen hier zusammen.35

Es geht also darum, den Anderen hereinzubitten und von ihm zu lernen und

auszusagen, wie man im Rahmen des Eigenen versteht, was die Anwesenheit
des Anderen auslöst. Ob der Gast - im vorliegenden Fall: der jüdische Phi-

32 P. Schmidt-Leukel: Gott ohne Grenzen. Eine christliche und pluralistische Theologie der

Religionen, Gütersloh 2005, 184-188.
33 Schmidt-Leukel: Gott ohne Grenzen (Anm. 32), 206, i.O. teilweise hervorgehoben.
34 R. Bernhardt: Ende des Dialogs? Die Begegnung der Religionen und ihre theologische

Reflexion, Zürich 2005, 206ff.
35

J. Werbick: Vergewisserungen im interreligiösen Feld, Berlin/Münster 2011, 353ff.



Über die Seele 117

losoph — dann alles billigt, was mit dem Geschenk seiner Präsenz geschieht:

Darüber zu urteilen liegt nicht in der Kompetenz des Gastgebers. Vergleichbar
zurückhaltend wird sich auch der eingeladene Gast verhalten, nämlich bedacht.

Begegnung in Heterogenität ist wesentlich als Gastbereitschaft zu verstehen.

Theologisch explizit zeigt sie sich als Gastbereitschaft dem Anderen, Fremden

gegenüber, der Gott hereinbringt.

Abstract
Was man sich mit Hilfe des mitunter gemiedenen Begriffs <Seele> soll vorstellen können,

wird im vorliegenden Aufsatz in drei Schritten gezeigt: Seele ist zunächst der Pro-

zess, dass ein Mensch mit sich identisch werden will. Im Dialog mit E. Levinas wird im
zweiten Schritt argumentiert, dass dieser Prozess des Identischwerdens einer ist bzw.

sein sollte, der sich für die Begegnung mit dem Anderen gastbereit verhält.

Christlich-theologisch wird das im dritten Schritt als Präsenz Christi bei der Seele ausgelegt
und damit stellvertretungstheologisch interpretiert. Diese drei Bestimmungsschritte
werden jeweils kurz daraufhin befragt, inwiefern sie Bestimmtheitsgewinne für den

Dialog zwischen Theologie und Pädagogik bereitstellen, geht es der Pädagogik doch

vorrangig darum, das Identitätsstreben von Menschen zu begleiten und zu fördern.

Martin Mailer, Heidelberg


	Über die Seele : theologische Überlegungen mit pädagogischen Nebenabsichten

