
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 1-2

Artikel: Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage

Autor: Disse, Jörg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877659

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage

Das philosophische und theologische Fragen ist stets auf die Beschaffenheit

des Seins insgesamt gerichtet, insbesondere auf die Frage nach dem Sinn dieses

Seins bzw. nach dem Sinn des Universums, in dem wir uns befinden. Was

können naturwissenschaftliche Erkenntnisse zur Beantwortung dieser Frage

beitragen? Mit einer nie dagewesenen Differenziertheit bietet sich uns heute

eine naturwissenschaftliche Erklärung der Welt an, die immer wieder den

Anspruch erhebt, in sich abgeschlossen zu sein. Doch können naturwissenschaftliche

Erklärungen Fragen nach dem Sinn des Universums und damit metaphysische

Fragen beantworten? Ich werde mich mit dieser Thematik im Folgenden

am Beispiel des anthropischen Prinzips und der damit verbundenen Annahme

einer Feinabstimmung des Universums befassen. Aufgrund der etwas
ambivalenten Zwischenstellung dieses Prinzips zwischen den Naturwissenschaften

und der Philosophie bietet es sich in besonderem Mass als Kandidat für eine

Verknüpfung von Naturwissenschaften und Sinnfrage an.

Ich beginne mit einer knappen Darstellung meines Verständnisses der

Sinnfrage und des anthropischen Prinzips, wobei ich vom schwachen

anthropischen Prinzip nach der Formulierung von Barrow und Tipler ausgehe. In
Auseinandersetzung mit der Frage nach dem Verhältnis beider versuche ich

anschliessend klarzustellen, dass aus einer naturwissenschaftlichen Erklärung
eine metaphysische niemals zwingend folgt. Die vielen Grenzüberschreitungen,

die in dieser Hinsicht immer wieder zu verzeichnen sind, stiften nur
Verwirrung. Allerdings schliesst dies nicht die Existenz rationaler Kriterien aus, die

es erlauben, zwischen möglichen metaphysischen Erklärungen zu entscheiden.

In Anlehnung an Swinburne sind solche Kriterien jedoch m.E. überhaupt auf
der apriorischen Ebene der Beschaffenheit von Erklärungen bzw. Theorien zu
suchen und nicht auf derjenigen ihrer Bestätigung durch naturwissenschaftlich

erklärte Beobachtungsdaten.

1. Die Sinnfrage

Macht die Tatsache, dass es ein Universum gibt, und dass es Menschen darin

gibt, einen Sinn? Diese grundsätzliche, zugleich immer auch etwas befremdende

und trotzdem uns alle mehr oder weniger explizit beschäftigende Frage hat

Sören Kierkegaard an einer berühmten Stelle in seinem Werk einmal so formu-

ThZ 1.2/69 (2013) S. 70-100



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 71

liert: «Man steckt den Finger in die Erde, um zu riechen, in welch einem Land

man ist, ich stecke den Finger ins Dasein — es riecht nach nichts. Wo bin ich?

Wer hat mich in das Ganze hinein betrogen, und lässt mich nun dastehen?

Wer bin ich? Wie bin ich Teilhaber geworden in dem großen Unternehmen,

das man die Wirklichkeit nennt? Warum soll ich Teilhaber sein? Und
falls ich genötigt sein soll es zu sein, wer ist denn da der verantwortliche Leiter
— ich habe eine Bemerkung zu machen — Gibt es keinen verantwortlichen
Leiter?»1 Es handelt sich um eine der Grundfragen der Metaphysik, es sei denn

man reduziert Metaphysik, wie es heute leider in der analytischen Philosophie
oft geschieht, auf eine Analyse der grundlegenden Kategorien des Seins, welche

die Frage nach dem Ganzen des Seins und der Stellung des Menschen

darin nicht mehr thematisiert.

Die Antwort auf diese Frage aber hängt, wie Kierkegaard deutlich macht,

ganz wesentlich davon ab, wie wir es mit Gott halten. Die enge Verbindung
zwischen Gott und der Sinnfrage fällt noch mehr ins Auge, wenn man diese

so umformuliert: Gibt es irgendjemand, der irgendetwas mit dem Kosmos und
dem Menschen darin bezweckt? Oder ist alles nur völlig zweck- und damit
sinnlos da? Diese Umformulierung zeigt zunächst einmal: Sinn gibt es

grundsätzlich nur, wo es jemand, d.h. ein Subjekt gibt, für das etwas einen Sinn hat
bzw. das etwas einen Sinn verliehen hat. Ein Subjekt nenne ich ein Wesen, das

zu einem Selbstverhältnis fähig ist. Nur für ein solches Subjekt kann es etwas

geben, was für es etwas bedeutet, z.B. etwas Positives oder Negatives, also ein

Gut oder ein Übel darstellt, das angestrebt oder vermieden wird. Ein sinngebendes

Subjekt, das die Frage nach dem Sinn des Universums im Ganzen stellt

oder diesen Sinn bestimmt, ist darüber hinaus notwendig als ein Vernunftsubjekt

zu denken, d.h. als ein Subjekt, das begrifflich zu denken und damit das

Allgemeine bis hin zur Wirklichkeit insgesamt in den Blick zu nehmen vermag.
Dabei unterscheide ich zwischen einem subjektiven und einem objektiven

Sinn. Jeder Mensch kann in gewissen Grenzen für sich selbst bestimmen, was

der Sinn seines Lebens sein soll. Das nenne ich den subjektiven Sinn. Wir sind

aufgrund unserer Vernunft fähig, uns im Leben bewusst Ziele zu setzen, auf
deren Verwirklichung hinzuarbeiten und unserem Leben einen Sinn zu geben,
indem wir diese Ziele für gut befinden. Ein objektiver Sinn jedoch wäre erst

1 S. Kierkegaard: Die Wiederholung, in: Gesammelte Werke. Abt. 5/6, Die Wiederholung.
Drei erbauliche Reden 1843, Gütersloh 1980, 70f.



72 Jörg Disse

gegeben, wenn es ein vom Menschen unabhängiges Vernunftsubjekt gäbe, das

den Kosmos und den Menschen darin gewollt, nach Plan und mit Blick auf ein

Ziel geschaffen hätte, also mit dem Ganzen etwas bezweckt hätte. Ohne ein

solches Subjekt — etwa die jüdisch-christliche Vorstellung eines Schöpfergottes

- wäre das Universum und wäre auch der Mensch objeküv gesehen einfach

nur da als «factum brutum», es gäbe nur den Sinn, der mit dem Verschwinden
des Menschen ebenfalls verschwände, der den Dingen selbst nicht wirklich
anhaftete.

2. Das anthropische Prinzip
Doch inwiefern können naturwissenschaftliche Erkenntnisse bei der Frage

nach der Existenz des von Kierkegaard gesuchten verantwortlichen Leiters

und damit der nach einem objektiven Sinn weiterhelfen? Wenden wir uns zur

Beantwortung dieser Frage jetzt dem sogenannten anthropischen Prinzip zu,
das Ende der 70er Jahre vom Physiker Brandon Carter in die

philosophischnaturwissenschaftliche Diskussion eingeführt wurde.2 Der Klassiker zu dieser

Thematik ist das komplexe Werk von Barrow und Tipler.3 Mittlerweile liegt
eine umfangreiche Literatur zu ihr vor.

Das anthropische Prinzip stellt eine Beziehung zwischen der Existenz des

Menschen als eines vernunftbegabten Beobachters und der Beschaffenheit der

Naturgesetze her. Es gibt mehrere Formulierungen und Varianten davon. Ich
befasse mich nur mit derjenigen, die am wenigsten voraussetzt, d.h. ich wähle

das sogenannte schwache anthropische Prinzip als Grundlage meiner Ausführungen,

und zwar in der folgenden Formulierung von Barrow und Tipler: «Die

beobachteten Werte aller physikalischen und kosmologischen Grössen sind

nicht gleich wahrscheinlich, sondern sie nehmen Werte an, die beschränkt sind

durch das Erfordernis der Existenz von Orten, an denen sich kohlenstoffbasiertes

Leben entwickeln kann, und durch das Erfordernis, dass das Universum

alt genug sein muss, damit dies bereits eingetreten ist.»4 Mit Bezug auf den

2 B. Carter: Large Number Coincidences and the Anthropic Principle in Cosmology, in:
Confrontation of cosmological theories with observational data. Proceedings of the

Symposium, Krakow, Poland, September 10-12, 1973, Dordrecht 1974, 291-298.
3

J.D. Barrow / F.J. Tipler: The Anthropic Cosmological Principle, Oxford 1986.
4 Ebd. 16: «The observed values of all physical and cosmological quantities are not equally

probable but they take on values restricted by the requirement that there exist sites where
carbon-based life can evolve and by the requirement that the Universe be old enough for



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 73

Menschen statt auf die Existenz von kohlenstoffbasiertem Leben überhaupt
könnte man dieses Prinzip vereinfacht so formulieren: Die physikalischen und

kosmologischen Grössen nehmen beobachtete Werte an, die die Existenz

vernunftbegabter Beobachter ermöglichen. Das klingt zunächst einmal völlig
trivial. Natürlich sind die Naturgesetze so beschaffen, dass sie die Existenz des

Menschen ermöglichen, sonst würde es den Menschen ja nicht geben, und es

gibt ihn. Doch es geht nicht um eine triviale Tatsachenfeststellung. Die schwache

Version des anthropischen Prinzips kann vielmehr als ein methodisches

Prinzip verstanden werden, durch das die naturwissenschaftlichen Erkenntnisse

bezüglich des Universums insgesamt ins Verhältnis zum Menschen gesetzt
werden. D.h., wenn wir die von den Naturwissenschafdern gewonnenen
Erkenntnisse aus der Perspektive betrachten, dass die Naturgesetze die

Hervorbringung des Menschen ermöglicht haben, was lernen wir dadurch über die

Beschaffenheit des Universums?

Was wir lernen, ist sehr interessant, wenn wir uns überlegen, wie das Universum

beschaffen wäre, wenn wir andere Naturgesetze hätten. Naturgesetze sind

meist mathematisch formulierbar und enthalten eine Reihe von Konstanten
wie die Lichtgeschwindigkeit oder die Gravitationskonstante. Die in den

Naturgesetzen enthaltenen Grössen aber kann man verändern und ausrechnen,

von welchem Punkt an eine solche Veränderung die Existenz von Kohlenstoff,
Leben, Bewusstsein und schliesslich von vernunftbegabten Menschen unmöglich

macht. Dem Newtonschen Gravitationsgesetz nach ziehen sich zwei Massen

m und M im Abstand r zueinander mit einer Kraft F nach dem Gesetz an:

G- m M

Die einfachste Variation eines Naturgesetzes besteht darin, den Wert einer

Konstante zu verändern. In diesem Fall wäre das die Gravitationskonstante G

6,67259 xlO 11 nti/kg s2. Je grösser die Gravitationskonstante, desto grösser,

je kleiner, desto kleiner ist die Anziehungskraft. Bei einer Variation dieser

Konstante aber stellt sich heraus: Wäre z.B. die Gravitationskonstante nur wenige

it to have already done so.» Das starke anthropische Prinzip lautet: «Das Universum muss
solche Eigenschaften haben, dass in ihm die Entwicklung von Leben in einem gewissen
Stadium seiner Geschichte ermöglicht wird» («The Universe must have those properties
which allow life to develop within it at some stage in its history», ebd. 21).



74 Jörg Disse

Billionstel kleiner, könnte die Erde ihre Atmosphäre nicht festhalten; Leben

wäre unmöglich.5 Fundamentaler noch: Es gibt im Universum vier Grundkräfte,

die starke, die schwache, die elektromagnetische und die Anziehungskraft.
Wäre aber, was sich auch durch Variation der jeweiligen Konstanten berechnen

lässt, die Anziehungskraft, die in unserem Universum 1039 schwächer ist als

die elektromagnetische, nur 1033 schwächer, hätten keine stabilen Sterne
entstehen können. Die aber sind notwendig für die Entstehung von schweren

chemischen Elementen im Universum und damit von Kohlenstoff und damit
letztlich von Leben.6

Viele Berechnungen dieser Art lassen sich mit den verschiedensten Werten

anstellen.7 Die Schlussfolgerung ist generell: Die messbaren Werte, wie wir
sie im Universum vorfinden, erfüllen ziemlich genau die für die Entstehung
intelligenten Lebens notwendigen Bedingungen. D.h., minimalste Abweichungen

insbesondere von den Werten der genannten Naturkonstanten hätten zur

Entstehung eines Universums geführt, in dem es weder Leben noch Bewusst-

sein noch menschliche Vernunft hätte geben können. Man kann es auch so

ausdrücken: Die verschiedensten strukturierenden Momente im Universum
sind so fein aufeinander abgestimmt, dass letztlich menschliches Leben
entstehen konnte. Das anthropische Prinzip führt damit zur Idee einer

Feinabstimmung des Universums in Richtung auf den Menschen (engl, fine-tuning).
Sie resultiert daraus, dass das anthropische Prinzip das Universum so erklärt,
als sei es wie dafür gemacht, Menschen hervorzubringen. Das Universum ist

gewissermassen veranlagt zur Hervorbringung von kohlenstoffbasiertem
Leben, Bewusstsein und Mensch.8 Veranlagung bedeutet allerdings nicht, dass es

5 Vgl. Ch. Link: Atheismus - eine notwendige Konsequenz moderner Naturwissenschaft?

(2008). - http://www.reformiert-info.de/side.php?news_id=2247&part_id=0&part3_id=
8&navi=3 (25.06.2012).

6 Siehe etwa J. Leslie: Universes, London 1989, 5. Vgl. V.J. Stenger: The Anthropic Principle.
- http://www.colorado.edu/philosophy/vstenger/Cosmo/ant_encyc.pdf (25.06.2012).

7 Sieben solcher Werte bzw. Wertverhältnisse erwähnt beispielhaft R.J. Spitzer: New Proofs
for the Existence of God. Contributions of Contemporary Physics and Philosophy, Grand
Rapids 2010, 57-67. Die Liste lässt sich aber noch wesentlich erweitern. Vgl. ausführlicher
noch R. Collins: The Teleological Argument. An Exploration of the Fine-Tuning of the

Universe, in: WL. Craig / J.P. Moreland (Hgg.): The Blackwell Companion of Natural

Theology, Oxford 2009, 202-281 (211-226).
8 Jözef Zycinski spricht von einer «structured directedness» (vgl. J. Zycinski: God and the

Evolution. Fundamental Questions in Christian Evolutionism, Washington D.C. 2006, be-



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 75

im Universum ein Wirkungsprinzip in Richtung auf Leben gibt. Damit würde
dessen Entwicklung ein teleologisches Moment zugedacht, für das es

naturwissenschaftlich gesehen keinerlei Gründe gibt. Es handelt sich zunächst einmal

um Möglichkeiten, die, je nachdem, ob man das Universum indeterministisch
oder deterministisch deutet, verwirklicht werden können oder müssen.

Möglichkeiten aber können verwirklicht werden, ohne dass es über die von den

Naturgesetzen beschriebenen Kausalzusammenhänge hinaus ein zusätzliches

Wirkungsprinzip geben müsste.9

Nach der räumlichen Dezentrierung, die mit der Ablösung des geozentrischen

durch das kopernikanische Weltbild einhergeht, verleiht die Idee der

Feinabstimmung des Universums dem Menschen damit wieder eine gewisse

Sonderstellung im Universum. Leben, Bewusstsein und Vernunft sind zumindest

eine natürliche Folge der Beschaffenheit der Naturgesetze unseres

Universums. Die Naturgesetze sind genau so beschaffen, dass die Entstehung von
Leben ein folgerichtiges Resultat der Entwicklung des Kosmos ist.

3. Naturwissenschaftliche und metaphysische "Erklärungen

Doch hilft uns die so verstandene FeinabStimmung bei der Beantwortung der

Sinnfrage weiter? Einen Sinn hat etwas wie gesagt nur, wo es ein Subjekt gibt,
das ihm einen Sinn verliehen hat. Für einen objektiven Sinn aber würde das

feinabgestimmte Universum erst stehen, wenn man es durch ein Vernunftsubjekt

erklären könnte, das die Feinabstimmung mit Blick auf ein Ziel gewollt
bewirkt hätte. Das schwache anthropische Prinzip lässt jedoch nicht mehr zu
als die Annahme, dass im Universum eine Anlage zur Entwicklung von Leben,
Bewusstsein und Vernunft gegeben ist. Selbst angenommen es liesse sich
darüber hinaus im Sinn eines teleologischen Prinzips eine Tendenz hin zu Leben,
Bewusstsein und Vernunft aufzeigen, so wäre damit immer noch nicht erwiesen,

dass es auch ein Vernunftsubjekt gibt, das diese Tendenz auf ein Ziel hin

gesetzt hat. Kann also die Feststellung der Feinabstimmung des Universums

irgendetwas zur Beantwortung der Sinnfrage beitragen?

sonders 126-129).
9 Eine Tendenz in Richtung auf Leben könnte es dennoch geben, wie Paul Davies aufzuzei¬

gen versucht (P. Davies: The Goldilocks Enigma. Why is the Universe just right for Life?,
London 2006, 266-274). Doch lässt sich diese Annahme vom schwachen anthropischen
Prinzip nicht unmittelbar herleiten.



76 Jörg Disse

Es gibt grundsätzlich zwei Möglichkeiten, die Feinabstimmung unseres
Universums auf die Sinnfrage zu beziehen: Entweder man erklärt sie mit der

Aussage «Die Feinabstimmung ist ein <factum brutum»> oder mit der Aussage

«Die Feinabstimmung ist auf eine sie bewirkende Ursache zurückzuführen».

Dabei besteht bei der zweiten Aussage die Alternative, die Ursache als

personal oder apersonal zu denken. Für John Leslie etwa ist die Erstursache

nicht personal, sondern ein neuplatonisch konzipiertes erstes Prinzip, das

er eine «abstract Creative Force» bzw. ein «creatively effective ethical need

that there should exist a (good) world» nennt.10 Im Unterschied zur
Interpretation dieser Ursache als personalem, mit Vernunft und Wille ausgestatteten

Schöpfer würde eine apersonale Ursache dem Universum keinen Sinn

verleihen. Ist die Ursache des Universums eine abstrakte Kraft, dann gibt
es niemand, kein Vernunftsubjekt, das mit dem Universum etwas bezweckt
hätte. Es wäre einfach nur da als etwas, was ohne Grund aus dieser Ursache

hervorginge. Ich halte es allerdings für fraglich, ob die Idee einer Erstursache
des Universums mit dem Begriff der Apersonalität sinnvoll in Verbindung
gebracht werden kann."

Auch bezüglich der «factum brutum»-Hypothese müssen zwei grundsätzliche

Varianten unterschieden werden. Man kann entweder bestreiten, dass

die Feinabstimmung einer Erklärung durch irgendwelche weiteren Annahmen

bedarf. Natürlich hätte auch jedes andersgeartete Universum anstelle

unseres Universums existieren können, aber unser Universum ist nun einmal

(zufällig) feinabgestimmt. Oder man kann — zweite Variante — die Tatsache,
dass unser Universum feinabgestimmt ist, auch für erklärungsbedürftig
halten, weil diese Feinabstimmung im Verhältnis zur unendlichen Anzahl
möglicher Universen so unwahrscheinlich ist, und eine Multiversumtheorie
postulieren, wonach es tatsächlich eine astronomisch hohe oder gar unendliche
Zahl von Universen neben dem unseren gibt. Die Multiversumhypothese
ändert nichts an der Auffassung, die Feinabstimmung unseres Universums
sei ein «factum brutum», nimmt ihr aber ihre Unwahrscheinlichkeit, denn je

mehr Universen tatsächlich existieren, desto wahrscheinlicher ist eins davon

feinabgestimmt. Da die Existenz eines feinabgestimmten Universums wie

10 Leslie: Universes (Anm. 6), 2.167.
11 Vgl. Anm. 56.



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 77

des unseren den Berechnungen nach extrem unwahrscheinlich ist,12 so

unwahrscheinlich, wie ein zufallig auf einer Schreibmaschine tippender Affe,
der innerhalb eines Monats zwölf Seiten perfekte Shakespeare-Prosa zustande

bringt,13 wird die erste Variante der «factum brutum»-Hypothese auch nur
von wenigen Atheisten vertreten. Eine dermassen extreme Unwahrschein-
lichkeit ist so erklärungsbedürftig wie ein zufallig tippender Affe, der

Shakespeare-Prosa produziert.14
Damit reduziert sich die Frage nach einem objektiven Sinn mit Bezug

auf die Feinabstimmung grundsätzlich auf die Frage, ob die Annahme eines

personalen Schöpfers — von nun an Gotteshypothese genannt — oder die

Multiversumhypothese die bessere Erklärung für die Feinabstimmung des

Universums bietet. Von den vier genannten Alternativen verleiht in der Tat

nur die Erklärung der Feinabstimmung durch einen personalen Schöpfer
als Ursache dem Universum einen objektiven Sinn. Von den drei anderen

Erklärungsmöglichkeiten aber scheint die Multiversumtheorie die am
ernstzunehmendste Alternative zu sein.

Entscheidend ist nun, dass weder die Gotteshypothese noch die

Multiversumhypothese den Status einer naturwissenschaftlichen Erklärung
beanspruchen können. Die Naturwissenschaften befassen sich mit der Frage,
wie unser Universum beschaffen ist, wie es sich entwickelt hat, usw. Es gibt
verschiedene, aber nicht beliebig viele Formen von Erklärung, die in den

heutigen Naturwissenschaften als naturwissenschaftlich akzeptiert werden.
Das Standardmodell bildet das bekannte Hempel-Oppenheim-Schema,
wonach ein Ereignis durch eine Ableitung aus einer Anzahl von Anfangsdaten
und Gesetzen erklärt wird. Das Ereignis, dass ein bestimmter Faden reisst,

wird — das klassische Lehrbuchbeispiel — dadurch erklärt, dass er aufgrund
seiner Struktur eine Zerreissfestigkeit von 1 kg hatte und dass das daran

gehängte Gewicht 2 kg schwer war — dies die Anfangsdaten — sowie durch
das Gesetz, dass, wenn ein Gegenstand an dem Faden hängt, welcher die

Zerreissfestigkeit übersteigt, der Faden reisst.15

12 Vgl. R. Penrose: The Emperor's New Mind, Oxford 1989, 343.
13 So das Beispiel von Spitzer: New Proofs (Anm. 7), 65f.
14 Vgl. ausführlicher dazu A. Kreiner: Das anthropische Prinzip und seine theologische Rele¬

vanz, Jahrbuch der Karl-Heim-Gesellschaft 18 (2005) 101-119 (105-108).
15 Vgl. H. Poser: Wissenschaftstheorie. Eine philosophische Einführung, Stuttgart 2001, 44.



78 Jörg Disse

Erklärungen im Sinn des Hempel-Oppenheim-Schemas sind gewisser-

massen der Idealfall einer naturwissenschaftlichen Erklärung. Sie ermöglichen

Vorhersagen. Es gibt aber auch andere Erklärungsformen, wie etwa die

genetische Erklärung, der sich insbesondere der Evolutionsbiologe bedient.

Er befasst sich mit der historischen Rekonstruktion der Voraussetzungen
für ein bestimmtes Ereignis bzw. für eine bestimmte Entwicklung in der

Geschichte lebendiger Organismen. So wird als Erklärung für die Sprachentwicklung

des Menschen die beginnende Kehlkopfsenkung des «homo erec-
tus» vor ca. 500'000 Jahren angegeben. Hier wird das zu erklärende Ereignis
nicht unter ein allgemeines Gesetz subsumiert, sondern als Ergebnis eines

oder mehrerer vorangehender, partikularer Ereignisse erklärt.16 Vorhersagen
sind auf diese Weise allerdings nicht mehr möglich.

Ein wesentliches Kriterium für jede Form von naturwissenschaftlicher

Erklärung ist deren empirische Signifikanz; d.h. die Anfangsdaten, Gesetze

oder Ereignisse, die zur Erklärung herangezogen werden, müssen durch

Experimente oder Beobachtungen prinzipiell überprüfbar sein. Die genetische

Erklärung der Befähigung des Menschen zur Sprache durch die Kehlkopfsenkung

z.B. ist von empirischer Signifikanz, weil man auf eine Kehlkopfsenkung

aufgrund der Beschaffenheit der gefundenen Schädelknochen des

«homo erectus» schliessen kann und sich weiter empirisch belegen lässt, dass

Primaten mit einem tiefer liegenden Kehlkopf eine weitaus grössere Anzahl

von Lauten von sich geben können. Dabei zeigt dieses Beispiel, dass für die

Erklärung eines Ereignisses aus naturwissenschaftlicher Sicht die Ursache

nicht notwendig direkt beobachtbar sein muss. Es genügen empirische
Indikatoren, die indirekt für deren Existenz sprechen.

Als naturwissenschaftlich kann man aber auch noch gelten lassen, wenn
man mit Hilfe eines methodisch verstandenen anthropischen Prinzips
Überlegungen über die Beschaffenheit des Universums auf der Grundlage von
anderen als den naturwissenschaftlich festgestellten Werten anstellt. Der
Naturwissenschaftler nimmt in diesem Fall mit Hilfe von empirisch
signifikanten Annahmen eine logische Analyse vor und gelangt zu Erklärungen
wie: Wäre die Anziehungskraft, die in unserem Universum 1039 schwächer ist

16 R. Thumherr: Ist die Unterscheidung von nomothetischen und idiographischen Wissen¬

schaften noch zeitgemäß? Eine Auseinandersetzung mit der Einheitswissenschaftsthese,

http://www.analyse-und-kritik.net/1984-2/AK_Thurnher_1984.pdf, 196-197 (25.06.2012).



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 79

als die elektromagnetische, nur 1033 schwächer, hätten keine stabilen Sterne

entstehen können usw. Eine solche Analyse bleibt streng an den Resultaten

naturwissenschaftlicher Forschung orientiert, indem sie nur aus naturwissenschaftlichen

Erkenntnissen unmittelbar ableitbare Aussagen macht.17

Keinerlei empirische Signifikanz jedoch haben letzte Erklärungen wie

«Die Feinabstimmung ist ein <factum brutum»> oder «Die Feinabstimmung
ist auf das absichtliche Handeln eines personalen Wesens zurückzuführen».

Nicht nur, dass kein feinabstimmendes personales Wesen direkt beobachtbar

ist, sondern es fehlt auch jeglicher empirische Indikator indirekter Art. Gott
hat keine empirisch belegbaren Spuren etwa in Form eines Fingerabdrucks
in seiner Schöpfung hinterlassen. Wie immer die bekannte Stelle in Rom 1,20

zu verstehen ist: «Seit Erschaffung der Welt wird seine unsichtbare
Wirklichkeit an den Werken der Schöpfung mit der Vernunft wahrgenommen.»:
Sie kann nicht so verstanden werden, dass es an den Werken der Schöpfung
mit den Sinnen wahrnehmbare oder mit Instrumenten messbare Indikatoren

gibt, die auf die Existenz der unsichtbaren Wirklichkeit Gottes verweisen.

Das gilt auch bezüglich der Annahme einer Vielzahl von Paralleluniversen

zu unserem Universum. Weder konnten solche Universen direkt beobachtet

werden, noch gibt es ernstzunehmende empirische Indikatoren für ihre
Existenz.18 Sowohl bei der Gotteshypothese als auch bei der Multiversum-
theorie handelt es sich somit um metaphysische Erklärungen, die ein sich

der Empirie entziehendes Gesamt der Wirklichkeit zum Gegenstand haben.

17 Das schwache anthropische Prinzip als solches ist keine metaphysische Aussage (entgegen
R. Breuer: Das anthropische Prinzip. Der Mensch im Fadenkreuz der Naturgesetze, München

1981, 32). Es handelt sich vielmehr um ein regulatives Prinzip, das eine Aussage über
die Einheit der Natur macht und in seiner Anwendung zu naturwissenschaftlich fundierten
Einzelaussagen als Ausdruck dieser Einheit führt. Vielleicht könnte man noch Claytons
Vorschlag eines Kontinuums zwischen Physik und Philosophie bzw. strikt naturwissenschaftlichen

und metaphysischen Aussagen aufgreifen (vgl. P. Clayton: Tracing the lines.

Constraint and Freedom in the Movement from Quantum Physics to Theology, in: J.R.
Rüssel / N. Murphy / I.C. Isham [Hgg.]: Quantum Mechanics. Scientific Perspectives on
Divine Action, Notre Dame 2002, 211-234 [223-226]). Das anthropische Prinzip ist dann

irgendwo zwischen diesen Extremen, als regulatives Prinzip jedoch grundsätzlich noch auf
Seite der Naturwissenschaften bzw. der Physik anzusiedeln. Die Fragen, die es aufwirft,
«are raised by physics even though they are no longer physical questions in the direct sense»

(ebd. 224).
18 Vgl. B. Carr (Hg.): Universe or Multiverse? Cambridge 2009, besonders 14-17.



80 Jörg Disse

4. Gren^überschreitungen

Leider unterliegen Naturwissenschaftler, Philosophen und Theologen immer
wieder dem Irrtum, naturwissenschaftliche Erklärungen als metaphysische

Erklärungen bzw. metaphysische Erklärungen als eine natürliche Konsequenz
naturwissenschaftlicher Erkenntnisse auszugeben.

Auf atheistischer Seite hält etwa Stephen Hawking die Annahme eines

Schöpfergottes für unnötig, weil es eine rein naturwissenschaftliche Erklärung für die

Entstehung des Universums gebe. Das Universum benötige keinen Gott, weil

die Gravitation es einfach aus dem Nichts erzeugen könne, heisst es allen Ernstes

auf der letzten Seite seines Buches «Der große Entwurf».19 Diese Aussage

beruht zunächst einmal auf philosophisch abenteuerlichen Annahmen, wonach

nichts etwas hervorbringen können soll bzw. es neben dem Nichts dann doch

immerhin noch die Gravitation gab (also doch etwas?), die das Universum aus

dem Nichts hervorgerufen habe. Was war denn nun am Anfang? Das Nichts
oder das Naturgesetz der Gravitation, aus dem etwas hervorgezaubert wurde

oder beides? Was aber ist ein Naturgesetz ohne dazugehörige Natur? Brüntrup
bezeichnet Hawkings Theorie aufgrund solcher Widersprüche als eine «kognitive

Katastrophe».20 Da die menschliche Logik bei Grenzvorstellungen häufig mit

hartnäckigen Problemen zu kämpfen hat, wäre ich so streng nicht. Zumindest

einen «Feuilleton-Atheismus» kann man Hawking jedoch vorwerfen,21 denn über

das ganze Buch gesehen wird doch klar, dass er es mit seinen Formulierungen
nicht so genau nimmt.22 Mit dem Nichts ist nämlich, wie sich zeigt, doch etwas

gemeint, nämlich ein physikalisches Vakuum als ein Anfangszustand minimaler

Energie, in dem Vakuumfluktuationen stattfinden, also ständig Teilchen-Antiteilchen-Paare

entstehen und vernichtet werden.23 Wenn kein absolutes Nichts das

Universum bewirkt — wie sollte es auch —, bleibt allerdings die Frage nach dem

metaphysischen Status dieses minimalenergetischen Anfangszustands offen.

19 S. Hawking / L. Mlodinow: Der große Entwurf. Eine neue Erklärung des Universums,

Hamburg 2010, 177.
20 G. Brüntrup: Logik im schwarzen Loch. Zu Stephen Hawkings Erklärung des Universums,

in: Tagespost (15.09.2010).
21 Ausdruck vonJohanna Rahner. Vgl.: http://www. forum-grenzfragen.de/aktuelles/150910-

hawkings-feuilleton-atheismus.php (06.07.2012).
22 Das braucht man wohl nicht, wenn man wie Hawking die Philosophie für überflüssig hält.

Hawking / Mlodinow: Der große Entwurf (Anm. 19), 11.
23 Ebd. 113f. Vgl. Barrow / Tipler: The Anthropic Cosmological Principle (Anm. 3), 440.



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 81

Doch belasse ich es hierbei, was die Aporien von Hawkings Anfangszustand

betrifft. Entscheidend ist die an dieses Verständnis vom Anfangszustand

anknüpfende Multiversumtheorie. Aus dem physikalischen Vakuum geht nach

Hawking eine unendliche Vielzahl von Universen hervor. Eine solche

Interpretation ist möglich, wenn man wie Hawking diesen Anfangszustand als den

Gesetzen der Quantenmechanik gehorchend versteht. Werfen wir einen Blick
auf das berühmte Doppelspaltexperiment. Wenn einzelne Elektronen durch
einen Doppelspalt fliegen, bilden sie bekanntlich auf der Detektorplatte, auf
der sie danach auftreffen, ein Inferenzmuster. Das lässt sich nur so erklären,
dass sie sich auch als Welle verhalten. Wenn das Elektron als Welle auf den

Doppelspalt auftrifft, geht die Welle durch beide Spalte hindurch und teilt sich

dabei auf in Teilwellen, die durch die Öffnung gebeugt werden. Diese
Teilwellen durchdringen sich gegenseiüg und bilden auf der Detektorplatte das

Inferenzmuster. Dass sie sich wie eine Welle verhalten aber bedeutet, dass jedes

einzelne Elektron durch beide Spalte zugleich fliegt. Vor der Messung auf der

Detektorplatte geht das Elektron genauer noch nicht nur durch beide Spalte

hindurch, sondern befindet sich im Sinn des sogenannten Superpositionsprinzips

zugleich auf allen mögüchen Bahnen, die durch die sogenannte
Wellenfunktion der Welle des Elektrons bestimmt werden. Die verschiedenen von
der Wellenfunktion bestimmten Wege geht jedes einzelne Elektron zugleich,

solange nichts gemessen wird. Dennoch muss jedes Elektron irgendwie nur
einen Weg gegangen sein, d.h. sich als Teilchen verhalten haben, denn bei einer

Messung trifft es nur an einem Ort des Inferenzmusters auf der Detektorplatte
auf.24

Der Kopenhagener Deutung nach, die nach wie vor die meisten Anhänger
hat, ist die Quantenmechanik so zu verstehen, dass die Zustände des Elektrons
sich so lange überlagern, bis jemand an einem Punkt eine Messung vornimmt.
Dann kollabiert plötzlich die Wellenfunktion, und es bleibt die eine gemessene
Position des Elektrons übrig, die auf die Zurücklegung eines einzigen Weges
schliessen lässt.25 Die Messung lässt die Wellenfunktion, also das Zugleich aller

mögüchen Wege kollabieren, quasi so, als würde eine Messung die

Gesetzmässigkeit des objektiven Verhaltens eines Elementarteüchens verändern. Eine

24 Vgl. die auch für den Nichtphysiker verständliche Darstellung des Doppelspaltexperiments
in: Davies: The Goldilocks Enigma (Anm. 9), 275-277.

25 Vgl. J. Polkinghorne: Quantentheorie. Eine Einführung, Stuttgart 2006, 70-78.



82 Jörg Disse

alternative Interpretation dazu jedoch ist die — ebenso seltsame — Mulüver-
sumtheorie. Sie behauptet, dass die Wellenfunktion bei einer Messung nicht

kollabiert, sondern jeder zugleich gegangene Weg des Teilchens auch nach der

Messung noch weitergegangen wird. Für den Beobachter gibt es zwar nach der

Messung nur noch die eine realisierte Bahn. Der Standpunkt des Beobachters

aber ist beschränkt. Die anderen Wege kollabieren nicht, sondern sind nur in
anderen, vom Beobachter getrennten Welten bzw. Universen realisiert, und das

unabhängig davon, ob sie beobachtet werden oder nicht.26 Es gibt unendlich

viele voneinander getrennte Universen, in denen die verschiedenen von der

Wellenfunktion benannten Bahnen verwirklicht sind.

Stellt man nun eine Analogie zwischen dem Verhalten der Elementarteilchen

und der Entstehung des Kosmos im Ganzen her, weil auch der Anfangszustand

eines expandierenden Kosmos im Bereich des Mikrophysikalischen
anzusiedeln ist, dann kann von der Multiversumtheorie her auch dieser

Anfangszustand so konzipiert werden, dass aus ihm eine letztlich unendliche Vielzahl

von Universen hervorgeht. Die Multiversumtheorie ist dabei ausdrücklich

Hawkings Erklärung der FeinabStimmung. Die Feinabstimmung erweist sich

als das zufällige Merkmal unseres Universums als eines Universums unter
unendlich vielen anderen.27

Problematisch ist erst, dass Hawking suggeriert, die Annahme eines Mul-
tiversums sei im Gegensatz zu der Annahme eines Schöpfergottes «eine

natürliche Folge der physikalischen Gesetze».28 Die Multiversumtheorie ist in
der Tat eine mögliche Interpretation der Quantenmechanik und eventuell ein

mögliches Modell für die Beschaffenheit des Kosmos zu dessen Beginn, falls

einmal eine zufriedenstellende Quantengravitationstheorie, die die allgemeine

Relativitätstheorie und die Quantenmechanik vereinigt, formuliert werden

kann, aber nicht aus logischen Gründen an Stelle oder besser als die Annahme

eines Schöpfergottes. Die Multiversumtheorie ist jedenfalls keine «natürliche»

Erklärung für die Feinabstimmung des Universums in dem Sinn, dass sie aus

den physikalischen Gesetzen im Gegensatz zur Annahme eines Schöpfergottes

streng herleitbar wäre. Hawking argumentiert zudem für seine kosmologische
Multiversumtheorie mit Verweis auf eine hochgradig spekulative astrophysi-

26 Ebd. 81 f.
27 Hawking / Mlodinow: Der große Entwurf (Anm. 19), 162f.
28 Ebd. 15.



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 83

kaiische M-Theorie, die verschiedene, ebenfalls hochspekulative, sogenannte

Stringtheorien integriert, und von der heute keiner sagen kann, ob es sich um
eine konsistente physikalische Theorie handelt und ob es einmal genügend

empirische Signifikanz für sie geben wird.29 Generell unterscheidet er nicht
zwischen den empirisch gesicherten und den interpretativen bis hin zu
spekulativen Elementen seiner Theorie und verheddert sich vollends, wenn er

beansprucht, die spekulativen Elemente in Richtung auf eine Antwort auf die

Sinnfrage zu dehnen, wie die Aporien bezüglich der quasi ins Mythische gesteigerten

Beschreibung des Anfangszustandes des Universums zeigen.
Solche Grenzüberschreitungen sind allerdings auch bei der Gegenseite zu

verzeichnen, etwa wenn im Rahmen der ID (Intelligent Design)-Bewegung die

Feinabstimmung als unmittelbar wissenschaftlicher Beweis für die Existenz

eines einzigen Planers verkündet wird.30 Vergleichbar sind, um ein Beispiel aus

dem deutschsprachigen Raum zu nehmen, auch Aussagen von Kardinal Schönborn

zwischen 2005 und 2009, den Hawking in seinem Buch als Gegenpart
erwähnt.31 Am 7. Juli 2005 hatte Schönborn einen Artikel in der «New York
Times» mit dem Titel «Den Plan in der Natur entdecken» veröffentlicht,32 in
dem vor allem folgender Satz zu Recht für einige Aufregung gesorgt hatte: «Jedes

Denksystem, das die überwältigende Evidenz für einen Plan in der Biologie
leugnet oder wegzuerklären sucht, ist Ideologie, nicht Wissenschaft». Hier geht
es nicht direkt um das anthropische Prinzip, sondern um die Biologie. Beide

haben aber gemeinsam, dass sie den Kosmos bzw. einzelne Naturereignisse als

gerichtet beschreiben. Dem Biologen erschliessen sich lebendige Organismen

29 Vgl. die Aussage zur M-Theorie von L. Smolin: The trouble with physics, London 2007,
146: «... we still do not know what M-theory is, or whether there is any theory deserving
of the name». Einen gravierenden Mangel an «empirical accessibility» bescheinigt ihr J.

Horgan: Cosmic Clowning. Stephen Hawking's <new> theory of everything is the same
old CRAP. - http://www.scientificamerican.com/blog/post.cfm?id=cosmic-clowning-
stephen-hawkings-ne-2010-09-13 (27.07.2012).

30 Vgl. H. Ross: Big Bang Model Refined by Fire, in: W.A. Dembski (Hg.): Mere Creadon.
Science, Faith & Intelligent Design, Dowers Grove, IL 1998, 363-384 (371-382). Vgl. die

Aussage des von Ross zitierten britischen Astronomen Ed Harrison: «The fine-tuning of
the universe provides prima fade evidence of deistic design.» (E. Harrison: Masks of the

Universe, Cambridge 1985, 252).
31 Hawking / Mlodinow: Der große Entwurf (Anm. 19), 161.
32 Ch. Schönborn: Finding Design in Nature, in: The New York Times (07.07.2005). -

http://www.nytimes.com/2005/07/Ol/opinion/07schonborn.html (27.07.2012).



84 Jörg Disse

als aus lauter Einrichtungen bestehend, die auf etwas zielen bzw. zweckgerichtet

sind. So hat der Herzschlag den Zweck, das Blut im Organismus zirkulieren

zu lassen, und die Speiseröhre zielt darauf, dass Organismen Material zwecks

Absorption in den Blutkreislauf aufnehmen können. Doch für einen «Plan

in der Biologie» gibt es für den Biologen dennoch keinerlei Hinweis. Er kann

zwar eine solche Zielgerichtetheit als erste Beschreibungsebene biologischer
Phänomene gelten lassen, aber es gibt für ihn keinen Grund, sie auf einen Planer

zurückzuführen. Er wird eher versuchen, sie durch eine kausale Erklärung
aufzulösen, um zu einem Wissen zu gelangen, das Vorhersagen ermöglicht.
Genauso aber verhält es sich mit der Veranlagung zu Leben, Bewusstsein und

Vernunft, welche die Feinabstimmung im Ganzen des Kosmos nahelegt. Wenn

man die logische Analyse auf der Grundlage des anthropischen Prinzips als

(noch) naturwissenschaftlich akzeptiert, ist auf naturwissenschaftlicher Ebene

durchaus eine solche Veranlagung im Universum festzustellen. Es gibt jedoch
auch in diesem Fall keinen Grund dafür, als Naturwissenschaftier ein

wirkkräftiges Prinzip, geschweige denn eine Absicht und einen Plan dahinter zu

vermuten. Die Ideologie ist nicht auf Seiten des Naturwissenschaftlers, der

sich weigert, den Plan zu sehen, sondern auf Seiten dessen, der behauptet, es

sei Ideologie, als Naturwissenschaftier den Plan nicht zu sehen.33

5. Naturwissenschaftliche Anknüpfungspunkte

Es ist somit festzuhalten, dass keine naturwissenschaftliche Erklärung zugleich
als metaphysische Erklärung fungieren kann und dass keine naturwissenschaftliche

Erklärung zwangsläufig eine bestimmte metaphysische Erklärung nach

sich zieht. Damit gibt es aber auch keine naturwissenschaftliche Beantwortung
der Sinnfrage. Dies gilt insbesondere für die FeinabStimmung des Universums.
Sie ist nicht in sich schon eine metaphysische Aussage, und aus ihr folgt weder

logisch zwingend noch sonst irgendwie «natürlich» die Multiversumhypothese
oder die Gotteshypothese.

33 Schönborn beendet die Debatte in einem Vortrag an der Osterreichischen Akademie der
Wissenschaft vom 4. März 2009, indem er schliesslich zugibt, es sei ein «fundamentaler

Denkfehler», nicht einzusehen, «dass <design>, Plan [...] nicht auf der Ebene der Kausalität

gefunden werden kann, mit der sich die naturwissenschaftliche Methode befasst» (Ch.
Schönborn: Schöpfung und Evolution — zwei Paradigmen und ihr gegenseitiges Verhältnis,
4. März 2009, 10).



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 85

Damit ist jedoch nicht gesagt, dass eine rational begründete metaphysische

Erklärung der Feinabstimmung des Universums nicht möglich ist, dass jeder
in dieser Frage nach subjektivem Empfinden für sich entscheiden muss. Es

gibt andere Möglichkeiten rationaler Begründung. Rational begründen kann

man metaphysische Erklärungen auch, indem man entweder aposteriorisch
naturwissenschaftliche, durch Beobachtungsdaten gesicherte Aussagen findet,

aus denen eine metaphysische Erklärung zwar nicht zwingend gefolgert werden

kann, die sie jedoch unterstützen oder nahelegen, oder indem man die

metaphysische Erklärung nach Kriterien beurteilt, die unabhängig von ihrer

empirischen Signifikanz deren apriorische Verfasstheit in den Blick nehmen

und beurteilen, wie plausibel sie im Verhältnis zu derjenigen anderer metaphysischer

Erklärungen ist.

Werfen wir zunächst einen Blick auf Begründungen der ersten Art.

Hawking, manche ID-Vertreter und Schönborn unterscheiden nicht erkennbar

zwischen metaphysischen und naturwissenschaftlichen Aussagen, so dass es

zu einer ständigen Grenzüberschreitung zwischen beiden kommt. Man kann

sie jedoch streng auseinanderhalten und eine metaphysische Erklärung durch
naturwissenschaftliche Erklärungen so begründen, dass die naturwissenschaftlichen

Erklärungen die metaphysischen wahrscheinlicher machten.34 Das
Problem mit rationalen Begründungen dieser Art besteht allerdings darin,
naturwissenschaftliche Erklärungen zu finden, die so gesichert sind, dass sie für

metaphysische Erklärungen eine zuverlässige Grundlage bilden können.

Das gilt auch mit Bezug auf die Alternative Multiversum- oder Gotteshypothese.

Robert S. Spitzer etwa versucht in einer neueren Veröffentlichung
aufzuweisen, die Gotteshypothese sei deshalb plausibler als die Multiversum-

hypothese, weil naturwissenschaftlich gesehen vieles dafür spreche, dass es

einen Anfang des Universums gegeben habe und somit von einer Zeit ohne

Universum auszugehen sei. Dann aber müsse das Universum entweder am Anfang
aus dem Nichts entstanden sein oder eine (übernatürliche) Ursache haben. Da
eine Entstehung von etwas aus dem Nichts einen fundamentalen Widerspruch
darstelle, bleibe als einzig plausible Annahme die These eines (übernatürli-

34 Uwe Meixner unterscheidet ähnlich zwischen einem «respectable argument» und einem

«compelling argument» (vgl. U. Meixner: The Two Sides of Being. A Reassessment of
Psycho-Physical Dualism, Paderborn 2004, 85).



86 Jörg Disse

chen) Verursachers.35 Die Multiversumtheorie hält Spitzer hingegen vor allem

deshalb für problematisch, weil sie — von der Verletzung des Ockham'schen

Sparsamkeitsprinzips einmal abgesehen — seiner Auffassung nach von zu
spekulativer Natur ist. Es gebe bei keiner der wichtigeren Varianten dieser Theorie

einen empirischen Beleg für die Existenz einer Vielzahl von Universen neben

unserem.36

Spitzer vermischt bei diesem Vergleich leider zwei verschiedene Ebenen

der Argumentation. Dass andere Universen empirisch nicht nachweisbar sind,

spricht für sich genommen genauso wenig gegen eine metaphysisch verstandene

Multiversumhypothese wie die Abwesenheit eines empirischen Beweises

der Existenz Gottes gegen die Gotteshypothese spricht. Es stellt sich vielmehr
die Frage, ob es naturwissenschaftlich gesicherte Erklärungen gibt, die die

Multiversumhypothese ähnlich zu stützen vermögen, wie Spitzers Auffassung
nach die naturwissenschaftliche Annahme eines Beginns des Universums die

Gotteshypothese. Zugunsten der Multiversumhypothese müsste dann aber

zumindest angeführt werden, dass die Quantenmechanik im Anfangszustand des

Kosmos eine entscheidende Rolle gespielt haben muss, und dass, wenn sich die

Multiversumtheorie als die richtige Interpretation quantenmechanischer Ereignisse

erweisen sollte, einiges für eine von Beginn an gegebene Spaltung des

Kosmos in eine Vielzahl von Universen spräche.

Man kann den Versuch, die Gotteshypothese als die gegenüber der

Multiversumhypothese naturwissenschaftlich besser fundierte zu legitimieren, mit

Bezug auf eine Vielfalt von naturwissenschaftlichen Erkenntnissen fortführen.37

Die Probleme, die eine naturwissenschaftlich konsistente und mit den

Beobachtungsdaten übereinstimmende Beschreibung des Beginns unseres

Universums weiterhin aufwirft, und die vielen, sich gegenseitig ausschliessen-

den, z.T. spekulativ hoch angereicherten Modelle, die es diesbezüglich gibt,
weisen aber entgegen Spitzers Bemühungen eher darauf hin, dass wir über eine

naturwissenschaftlich gesicherte Erklärung, die erkennbar die eine oder die

andere metaphysische Erklärung der Feinabstimmung legitimiert, zur Zeit nicht

verfügen. Anknüpfungspunkte in Form von naturwissenschaftlichen Stützen

35 Spitzer: New Proofs (Anm. 7), Kap. 1.
36 Vgl. ebd. Kap. 2, 68-72.
37 Spitzer setzt sich auch mit der Hawking-Penrose-Singularität sowie dem Borde-Vilenkin-

Guth-Theorem auseinander (vgl. Spitzer: New Proofs [Anm. 7], 30-44).



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 87

für metaphysische Erklärungen gibt es durchaus, aber nicht solche, die in sich

schon eine radonal zufriedenstellende Entscheidung mit Bück auf die genannte
Alternative ermöglichen.

6. Das Argument der Einfachheit

Damit bleiben für eine solche Entscheidung nur Begründungen, die auf
apriorischer Ebene für oder gegen eine der metaphysischen Erklärungen der

Feinabstimmung sprechen. Eine apriorische Begründung kann durch verschiedene

Kriterien erfolgen; auf drei davon sei näher eingegangen. Es wird sich zeigen,
dass die berechtigte Anwendung dieser Kriterien von der zugrunde gelegten

Ontologie abhängt. Die Entscheidung zugunsten der Gotteshypothese aber

fallt erst mit dem dritten Kriterium.

a. Das Ydomogenitätskriterium

Ein mögliches Kriterium ist, dass man eine metaphysische Erklärung für umso

glaubwürdiger hält, je mehr die Dinge, die sie postuliert, denjenigen ähneln,

welche auch die Naturwissenschaftler für ihre Erklärungen heranziehen. Ich
möchte es das Homogenitätskriterium nennen. Bernulf Kanitscheider ist aus

diesem Grund der Auffassung, die Multiversumhypothese sei überzeugender
als die Gotteshypothese. Sie postuliere nämlich keine transzendente Ursache

völlig unbekannter bzw. rein geistiger Art wie Gott, sondern ziehe zur
Erklärung Dinge heran, die, auch wenn sie empirisch nicht nachweisbar sind,

doch von der Idee her homogen sind mit dem, was uns sonst als naturwissenschaftlich

erschüessbar begegnet, denn Universen sind Gegenstände
materiellenergetischer Art.38

Hiermit setzt Kanitscheider allerdings die philosophische Position des on-

tologischen Naturalismus voraus, also die Auffassung, wonach nur das

existiert, was durch naturwissenschaftliche Erklärung nachweisbar ist. Das
grundsätzliche Problem des Naturalismus besteht bekanntermassen darin, dass er

nicht selbst wieder durch eine naturwissenschaftliche Erklärung beweisbar ist.39

38 B. Kanitscheider: Die Feinabstimmung des Universums, in: E. Dahl (Hg.): Die Lehre des

Unheils. Fundamentalkritik am Christentum, Hamburg 1993, 83; vgl. ders.: Im Innern der

Natur, Darmstadt 1996, 122.
39 Vgl. B. Goebel: Probleme eines philosophischen Naturalismus, in: B. Goebel / A.M. Hauk

/ G. Kruip (Hg.): Probleme des Naturalismus. Philosophische Beiträge, Paderborn 2005,



88 Jörg Disse

Er ist jedoch nicht nur nicht beweisbar, gegen den Naturalismus spricht vor
allem auch, dass es bis heute nicht gelingt, geistige Prozesse im Menschen auf

physikalisch-biologische Vorgänge zu reduzieren, was ein wichtiges Indiz dafür

ist, dass der Naturalismus dem, was existiert, zu enge Grenzen setzt. Geistige
Prozesse sind intentional, haben einen semantischen Gehalt, sind wahr oder

falsch, sind auf Gründe zurückzuführen, sind perspektivisch und haben einen

Erlebnisaspekt. All dies vermag kein naturalistischer Reduktionsversuch von
Geist auf physikalisch-biologische Vorgänge zufriedenstellend zu erklären, und

es gibt prinzipielle Gründe für die Annahme, dass dies naturwissenschaftlich

nie erklärbar sein wird.40 Warum also sollte die letzte Erklärung des Kosmos
sich nach einem naturalistischen Homogenitätskriterium richten, wenn schon

auf unserem Planeten Erde eine naturalistisch verstandene Homogenität der

Phänomene nicht nachweisbar ist? Das naturalistische Homogenitätskriterium
findet keine Anwendung, wenn man ontologisch davon ausgeht, dass es keinen

guten Grund gibt, die Existenz von geistigen Realitäten abzulehnen, solange

nicht bewiesen werden kann, dass sie auf physikalisch-biologische Vorgänge
reduziert werden können.

b. Erstes Einfachheitskriterium

Vielversprechender ist das Kriterium der Einfachheit der Erklärung, das auch

in der Argumentationstheorie von Richard Swinburne eine hervorgehobene
Rolle spielt.41 Metaphysische Erklärungen wie die Multiversum- und die

Gotteshypothese möchte ich vorab präzisierend als letzte Erklärungen bezeichnen.

Unter einer letzten Erklärung verstehe ich eine Erklärung, die den Endpunkt
aller Erklärungen bildet, die also nicht durch noch eine weitere Erklärung
erklärt wird. Eine letzte Erklärung erklärt mit anderen Worten etwas durch etwas,

was selbst als erklärungslos angenommen wird, wohinter nicht weiter zurückgefragt

wird. Es geht also darum, welche der beiden metaphysischen Erklärungen

die bessere letzte Erklärung für ein feinabgestimmtes Universum ist: Ist
das erklärungslose Letzte das Multiversum oder Gott?

23-42 (28).
40 Was die Irreduzibilität von bewusstem Erleben auf physikalisch-biologische Vorgänge be¬

trifft, siehe ausführlich bei D.J. Chalmers: The Conscious Mind. In Search of a Fundamental

Theory, Oxford 1996, 93-209.
41 Vgl. R. Swinburne: Epistemic Justification, Oxford 2001, 83-102.



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 89

Das Kriterium der Einfachheit besagt zunächst ganz allgemein: Bei zwei

gleichwertigen Erklärungen bezüglich desselben Sachverhalts ist immer die

einfachere vorzuziehen. In den Naturwissenschaften wird dieses Kriterium
zumindest implizit ständig angewendet. Gerade die grossen naturwissenschaftlichen

Revolutionen verdanken wir Theorien, die Sachverhalte einfacher erklären

konnten, als es vorher der Fall war. Es gibt jedoch mehrere Einfachheitskriterien,

und mit zwei von ihnen möchte ich mich in diesem und im nächsten

Abschnitt näher befassen.

Das erste Einfachheitskriterium lautet: Eine Theorie ist je einfacher, je

weniger Entitäten sie zur Erklärung von etwas heranzieht.42 Mit Blick auf dieses

Kriterium ist Swinburnes Auffassung nach die Feinabstimmung unseres

Universums bereits in sich extrem unwahrscheinlich. Die Unwahrscheinlichkeit

eines feinabgestimmten Universums unter der Voraussetzung, dass es nur ein

einziges gibt, begründet Swinburne auf folgende Weise: Er geht davon aus,

dass die Entstehung menschlicher Körper ein relativ komplexes Universum

voraussetzt. Die Unterschiedenheit menschlicher Körper von ihrer Umwelt
erfordert eine komplexe Chemie, die Sinnesorgane des Menschen bedürfen einer

enormen Vielfalt von Stimuli, für die Informationsverarbeitung sowie die

Planung von Handlungszielen und den Vollzug von Handlungen bedarf es einer

grossen Anzahl von unterschiedlichen Gehirnzuständen. All dies erfordert eine

Vielzahl von Elementarteilchen, die mit Hilfe mehrerer Kräfte auf komplexe
Weise miteinander interagieren.43 Da nun aber aufgrund des Einfachheitskriteriums

weitaus mehr zu erwarten ist, dass das Universum als erklärungslose
letzte Tatsache einfach statt komplex ist, ist es a priori unwahrscheinlich, dass

ein komplexes, feinabgestimmtes Universum die letzte, nicht weiter begründbare

Erklärung für die Entstehung menschlicher Körper ist.44

42 In gewisser Weise ist das von mir so genannte naturalistische Homogenitätskriterium eine

Variante des Einfachheitskriteriums, denn einfacher ist eine Theorie genauer besehen
sowohl je weniger Entitäten als auch je weniger Arten von Entitäten sie zur Erklärung von
etwas heranzieht. Aus naturalistischer Sicht kommt die Annahme der Existenz Gottes der

Einführung einer neuen Art von Entität gleich. Wenn man jedoch davon ausgeht, dass

auch ohne Gott geistige Realitäten guten Grundes als Bestandteil unseres Universums
anzusehen sind, ist das nicht der Fall. Dann handelt es sich nur um ein weiteres Vorkommnis

von bereits Bekanntem.
43 R. Swinburne: The Existence of God, Oxford 2004, 184.
44 Ebd.



90 Jörg Disse

Swinburne argumentiert mit diesem Kriterium auch für die Unwahrschein-

lichkeit per se der Multiversumhypothese. Es könnte Mechanismen geben, aus

denen jeweils eine Vielzahl von Universen hervorgeht, universengenerierende
Mechanismen.45 Von allen möglichen Multiversen, die von solchen Mechanismen

hervorgebracht werden könnten, gäbe es dann eine Anzahl, die ein

feinabgestimmtes Universum enthalten. Ein Mechanismus, der Universen produziert,
deren Beschaffenheit sich nicht nur durch die unterschiedlichen Werte der sie

bestimmenden Naturkonstanten voneinander abhebt, sondern auch durch
unterschiedliche Naturgesetze, wäre ein von sehr komplexen Gesetzen geleiteter
Mechanismus, der eine enorme Zahl unterschiedlicher Multiversen hervorbringen

könnte, die ein feinabgestimmtes Universum enthalten. Die Wahrscheinlichkeit

der Hervorbringung eines feinabgestimmten Universums durch solch

einen Mechanismus wäre also sehr hoch. Würde ein solcher Mechanismus

hingegen nur Universen mit einer Art von Naturgesetzen, aber mit unterschiedlichen

Werten von Naturkonstanten hervorbringen, wäre die Wahrscheinlichkeit
eines feinabgestimmten Universums aufgrund der schmalen Bandbreite von
die Entstehung von menschlichen Körpern ermöglichenden Werten der
Naturkonstanten gering.46

Die Existenz komplexer universengenerierender Mechanismen ist jedoch
aus genau demselben Grund in sich unwahrscheinlich, wie ein komplexes,
feinabgestimmtes, einmaliges Universum in sich unwahrscheinlich ist. Und damit
ist auch die Existenz eines aus einem solchen Mechanismus hervorgehenden

feinabgestimmten Universums unwahrscheinlich, obwohl dessen Existenz,

wenn es einen solchen Mechanismus gäbe, sehr wahrscheinlich wäre.47 Egal
also, ob man von der Existenz 1) eines einzigen Universums, 2) eines einfacheren

Multiversums oder 3) eines komplexen Multiversums ausgeht: Die Existenz
eines komplexen, feinabgestimmten Universums ist in sich unwahrscheinlich.

Swinburnes Argumentation ist dann annehmbar, wenn mit der von ihm

angesprochenen Wahrscheinlichkeit keine statistische Wahrscheinlichkeit
gemeint ist, denn sonst hätte Keith Parsons mit folgendem Einwand recht: «...
how can it be said that the universe, with all its <finely tuned> features, is in any
relevant sense probable or improbable? Ex Hypothesi there are no antecedent

45 Ebd. 186.
46 Ebd. 187.
47 Ebd. 188.



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 91

conditions that could determine such a probability. Hence, if the universe is

the ultimate fact, it is neither likely nor unlikely, probable or improbable; it simply

is. We have absolutely no empirical basis for assigning probabilities to
ultimate facts.»48 Die statistische Wahrscheinlichkeit für einen bestimmten
Zustand lässt sich auf der Grundlage der Kenntnis von Anfangsbedingungen und
eines statistischen Gesetzes bestimmen, die diesen Zustand hervorbringen. Als

«ultimate fact» aber gibt es für das Universum keine ihm vorangehenden

Anfangsbedingungen und kein Gesetz, auf deren Grundlage sich die Wahrscheinlichkeit

von dessen Existenz herleiten liesse.

Swinburne stützt sich in seinen Ausführungen jedoch nicht auf die Idee

einer statistischen Wahrscheinlichkeit, sondern einer induktiven bzw. einer, wie

es anderwärtig auch heisst, epistemischen Wahrscheinlichkeit.49 Unter einer

induktiven Wahrscheinlichkeit versteht er das Mass, in dem eine Aussage bzw.

Hypothese eine andere wahrscheinlich macht.50 Eine solche Wahrscheinlichkeit

ist normalerweise nicht exakt quantifizierbar, sondern gross oder gering.51

Derartige Wahrscheinlichkeitsaussagen kommen auch in den Naturwissenschaften

häufig vor. Robin Collins führt als Beispiele die Theorie der gemeinsamen

Abstammung aller Lebewesen von einem Urvorfahren, die Theorie der

Kontinentalverschiebung oder die Atomtheorie an.52 Insbesondere die evolutionsbiologische

Theorie der gemeinsamen Abstammung bezieht sich auf ein einzigartiges

Ereignis, für die Annahme von dessen Eintreffen es kein statistisches Gesetz

gibt, die aber aufgrund einer Vielzahl von biochemischen, genetischen,

anatomievergleichenden usw. Fakten als sehr wahrscheinlich angenommen wird.

Grundsätzlich sind genetische Erklärungen im weiter oben genannten Sinn in
die Klasse induktiver Wahrscheinlichkeiten einzureihen. Es gibt keine statistischen

Gesetze, durch die man die Wahrscheinlichkeit evolutionsbiologischer

Entwicklungen erklären könnte. Auf der Ebene metaphysischer Aussagen aber

48 K. Parsons: Is there a case for Christian theism? in: J.P. Moreland / K. Nielsen (Hg.): Does
God Exist? The Great Debate, Nashville, TN 1990, 182.

49 Swinburne: Epistemic Justification (Anm. 41), 62-71. Von einer epistemischen Wahr¬

scheinlichkeit spricht etwa Collins: Teleological Argument (Anm. 7), 226-39. Auf die

Unterschiede zwischen Swinburne und Collins brauche ich hier nicht einzugehen (vgl. Collins,
ebd.).

50 Swinburne: Epistemic Justification (Anm. 41), 62.
51 Ebd.
52 Collins: Teleological Argument (Anm. 7), 226-228.



92 Jörg Disse

kann auch die Wahrscheinlichkeit eines feinabgestimmten Universums im Sinn

einer induktiven Wahrscheinlichkeit verstanden werden: Die aufgrund des

Einfachheitskriteriums grosse Unwahrscheinlichkeit eines komplexen,
feinabgestimmten Universums bzw. eines komplexen Multiversums als letzte Erklärung
macht es wahrscheinlich, dass es für dieses komplexe Universum eine einfachere

Ursache gibt.
Auch im Verhältnis zur Gotteshypothese scheint sich die Multiversumhy-

pothese als Erklärung für die Feinabstimmung des Universums auf der Ebene

des ersten Einfachheitskriteriums als die komplexere Hypothese zu erweisen.

Die denkbar einfachste metaphysische bzw. letzte Erklärung für die

Feinabstimmung unseres Universums im Sinn des genannten Einfachheitskriteriums

ist die Annahme einer einzigen Ursache für dessen Feinabstimmung, nämlich

der Existenz Gottes als eines Planers, der dieses eine Universum mit Absicht

feinabgestimmt hat. Die Existenz unseres feinabgestimmten Universums
darauf zurückzuführen, dass unter womöglich unendlich vielen Universen der

Wahrscheinlichkeit nach eins feinabgestimmt ist, geht von einer grösseren
Anzahl von Entitäten aus, ist also eine komplexere Erklärung als die Gotteshypothese,

und scheint ihr von daher weder vorzuziehen noch als ihr gleichwertig
anzusehen zu sein. Die durch die Multiversumhypothese vorgenommene
Postulierung unzähliger Universen, um die Feinabstimmung eines einzigen, nämlich

unseres Universums zu erklären, hält Swinburne geradezu für den Gipfel
an Irrationalität.53

Allerdings ist die Sachlage, was das Verhältnis von Gottes- und

Multiversumhypothese mit Bezug auf das erste Einfachheitsprinzip betrifft, doch etwas

komplexer, als es zunächst den Anschein hat. Das hängt insbesondere damit

zusammen, dass das apriorische Einfachheitskriterium dem Kriterium der

Übereinstimmung einer Erklärung mit den Beobachtungsdaten letztlich
unterzuordnen ist. Eine einfachere Erklärung wird einer komplexeren nur so lange

vorgezogen, wie die Beobachtungsdaten uns nicht zwingen, doch von einer

komplexeren auszugehen. In der Tat ist die Gotteshypothese als Erklärung für
ein feinabgestimmtes Universum aufgrund des ersten Einfachheitskriteriums

a priori wahrscheinlicher als die Annahme der Existenz einer astronomisch

grossen Anzahl von Universen, solange man diese beiden Hypothesen als

53 Swinburne: The Existence of God (Anm. 43), 165.



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 93

reine Gegensätze betrachtet. Sollte sich allerdings die Muldversumtheorie

gegenüber der Kopenhagener Deutung aufgrund von neuen Beobachtungsdaten
als die angemessenere Interpretation quantenmechanischer Ereignisse durchsetzen

und sich zudem der Verdacht erhärten, dass — im Sinn einer (bisher
noch unzureichend ausgearbeiteten) Quantengravitationstheorie — der

quantenmechanisch zu deutende Anfangszustand des Universums tatsächlich eine

Vielzahl von Multiversen generiert hat, dann müsste auch der Vertreter der

Gotteshypothese davon ausgehen, dass Gott nicht ein einfaches Universum,
sondern ein Multiversum erschaffen hat, von dessen Universen wenigstens

eines feinabgestimmt ist. Damit entfiele jedoch der Vorzug der Einfachheit der

Gotteshypothese, denn zur Erklärung der Feinabstimmung würde eine mit der

Multiversumtheorie kombinierte Gotteshypothese mit Gott noch eine Entität
mehr setzen, als die Multiversumhypothese es mit ihren unzähligen Universen

ohnehin schon tut.

c. Zweites Hinfachheitskriterium

Swinburne führt allerdings ein weiteres Einfachheitskriterium an, wonach eine

Erklärung bzw. eine Theorie, die wenige voneinander unabhängige Gesetze

enthält, einfacher ist als eine Erklärung bzw. eine Theorie, die viele enthält.54

Dieses Kriterium scheint mir mit Bezug auf die Frage einer einfachsten letzten

Erklärung weiter zu führen als das erste Einfachheitskriterium. Ich möchte

es zunächst verallgemeinern. Wie gesehen, sind nicht nur Erklärungen, die

Zustände auf die Wirkung von Naturgesetzen zurückführen, als naturwissenschaftlich

anzusehen. Eine genetische Erklärung etwa bezüglich der Evolution

von Lebewesen kommt nicht der Formulierung eines Gesetzes gleich. Es

sind Einzelfaktoren wie etwa die Kehlkopfsenkung, die die Veränderungen
in der Geschichte der Lebewesen bewirken. Die Anfangsbedingungen der

Zustand des «homo» vor bzw. zum Zeitpunkt der Kehlkopfsenkung) und dieser

Einzelfaktor (zusammen mit anderen) erklären die Entstehung eines der

Sprache fähigen Menschen. Ich möchte von daher die Definition der

naturwissenschaftlichen Erklärung gegenüber dem Hempel-Oppenheim-Schema
dahingehend verallgemeinern, dass eine naturwissenschaftliche Erklärung
einen Zustand erklärt, wenn sie die Anfangsbedingungen sowie, so nenne

54 Swinburne: Epistemic Justification (Anm. 41), 89.



94 Jörg Disse

ich es von nun an, die Wirkfaktoren (Naturgesetze, Einzelfaktoren) für diesen

Zustand anzugeben vermag. Die von Swinburne angeführte Variante des

Einfachheitskriteriums aber muss dann wie folgt umformuliert werden: Eine

Erklärung, die wenige voneinander unabhängige Wirkfaktoren als Erklärung
für einen bestimmten Zustand anführt, ist einfacher als eine Erklärung, die

auf viele zurückgreift.
Wie nun kann dieses Kriterium auf letzte Erklärungen angewendet

werden? Wenn wir uns im Sinn des Naturalismus strikt an das Muster
naturwissenschaftlicher Erklärungen halten, besteht die einzige Möglichkeit für eine

letzte Erklärung des Universums in der Beschreibung eines ersten Zustan-

des, der durch gewisse Anfangsbedingungen und das Bestehen einer Reihe

von Naturgesetzen oder empirisch signifikanter Einzelfaktoren
gekennzeichnet ist, und als solcher die nicht weiter hinterfragbare Erklärung des

Universums darstellt. Sie beschreibt den physikalischen Zustand, aus dem

alles Weitere hervorgegangen ist. Die einfachste letzte Erklärung wäre dann

gemäss der zweiten Formulierung des Einfachheitskriteriums diejenige, die

bezüglich dieses Anfangszustandes von der geringsten Anzahl von Gesetzen

oder Einzelfaktoren ausginge, um die heutige Beschaffenheit unseres

feinabgestimmten Universums zu erklären.

Wenn man jedoch, wie ich es tue, von einer Ontologie ausgeht, die

geistige Wirklichkeiten enthält, deren Wirken naturwissenschafdich nicht

erschöpfend erklärt werden kann, dann kann man neben der naturwissenschaftlichen

auch noch auf eine andere Form von Erklärung zurückgreifen:
die Erklärung der Wirksamkeit von Geistigem als etwas nicht auf die
Wirksamkeit von Physikalischem Reduzierbares. Eine solche Form von Erklärung
nennt Swinburne eine personale Erklärung.55 Geistige Wirksamkeit kommt
insbesondere dadurch zustande, dass das Vorkommen eines Zustandes auf
das intentionale Handeln im Sinn des bewussten und absichtlichen Handelns

einer mit Vernunft und Willen ausgestatteten Person zurückzuführen ist. Die
intentionale Handlung ist hier der Wirkfaktor für die Hervorbringung eines

bestimmten Zustandes oder Ereignisses. Die personale Erklärung erklärt

etwas mittels der Fähigkeiten, der gegebenen Umweltfaktoren und der
Intention einer Person, wie die naturwissenschaftliche Erklärung etwas mittels

55 Vgl. Swinburne: The Existence of God (Anm. 43), Kap. 2.



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 95

der Anfangsbedingungen und der Naturgesetze bzw. anderer Wirkfaktoren
erklärt. Unter der Voraussetzung, dass auch personale Erklärungen legitime

Erklärungen darstellen, kann aber als letzte Erklärung für das gesamte
Universum und dessen Feinabstimmung die Hypothese formuliert werden, dass

es durch die intentionale Handlung einer Person verursacht ist, die wir Gott
nennen und die in Entsprechung zu den Anfangsbedingungen naturwissenschaftlicher

Erklärungen über ausreichende Fähigkeiten verfügt, es

hervorzubringen.

Im Rahmen einer solchen Ontologie stellt sich dann die Frage, welche

letzte Erklärung im Sinn der zweiten Formulierung des Einfachheitskriteriums

die einfachere ist, die naturwissenschaftliche oder die personale.56 Dabei

hängt die Beantwortung dieser Frage von der Gottesvorstellung ab, die

der Gotteshypothese zugrunde gelegt wird. Auf der Grundlage eines

klassischen Theismus jedoch erweist sich die Gotteshypothese als die eindeutig
einfachere Erklärung für die Feinabstimmung des Universums. Unter einem

klassischen Theismus verstehe ich eine Gottesvorstellung, die im Sinn von
Anselm von Canterbury davon ausgeht, dass Gott das ist, was höher nicht

gedacht werden kann. Damit wird Gott als unüberbietbare Vollkommenheit

konzipiert. Vollkommen aber kann nur etwas sein, was sein Sein nicht etwas

anderem verdankt, sondern es aus sich selbst hat, sich also durch Aseität
auszeichnet. Wer sein Sein etwas anderem verdankt, ist von diesem Anderen

abhängig, und Abhängigkeit ist absolut gesehen ein Mangel. Wenn sich ein

vollkommener Gott durch Aseität auszeichnet, dann muss er aber auch als

schlechthin einfach gedacht werden, denn hätte Gott mehrere voneinander
unterschiedene Eigenschaften, so wäre er unterschieden von ihnen und
damit abhängig von ihnen — so wie ein Ganzes von seinen Teilen abhängig ist.57

56 John Leslies Modell einer abstrakten Kraft, einer «abstract Creative Force» als letzter Er¬

klärung (vgl. weiter oben) ist insofern problematisch, als es eine Erklärung wäre, die weder

naturwissenschaftlich noch personal ist. Erklärt man sie naturwissenschaftlich, dann

müsste es sich um eine physikalische Kraft handeln, die mittels Anfangsbedingungen und

Wirkfaktoren beschreibbar ist, andernfalls ist nicht klar, wie sie beschreibbar sein soll, da

es mit Blick auf die Beschaffenheit der Welt alternativ zur naturwissenschaftlichen Erklärung

nur die personale Erklärung zu geben scheint. In diesem Sinn kritisiert Swinburne,
es gebe keine weltlichen Beispiele für Leslies «axiarchic explanation» (vgl. Swinburne: The
Existence of God [Anm. 43], 47 Anm.).

57 Vgl. W.F. Vallicella: Divine Simplicity, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall
2010 edition): http://plato.stanford.edu/entries/divine-simplicity/ (1.12.2012).



96 Jörg Disse

Der klassische Theismus — von dem Swinburnes Theismus sich noch einmal

abhebt58 — geht also notwendig davon aus, dass Gott einfach ist. Wenn

jedoch ein einfacher Gott eine intentionale Handlung im Sinn eines

Schöpfungsaktes vollzieht, erweist sich auch diese Handlung als in jeder Hinsicht
einfach: Ihr geht keine komplexe Zusammensetzung von Überlegungen voraus,

es besteht keine Ambivalenz der Motivation, es gibt keine zeitliche Abfolge

von Teilakten, und es gibt nichts, was den Vollzug dieser Handlung mit
beeinflussen könnte. Die einfachere Erklärung ist die personale Erklärung also

deshalb, weil sie im Rahmen eines klassischen Theismus als letzte Erklärung
für die Existenz des Universums von einer einfachen intentionalen Handlung
Gottes als einzigem Wirkfaktor ausgeht, während es wohl keinem
Naturwissenschaftler einfiele, nicht einmal dem, der auf eine «theory of everything»
als einer einheitlichen Theorie, die alle Phänomene im Kosmos zu erklären

vermag, hofft, dass der Erstzustand des Universums nebst einer Anzahl von
Anfangsbedingungen aus nur einem einzigen Naturgesetz als Wirkfaktor
besteht. Höchstens bei einem rein von der Allgemeinen Relativitätstheorie her

konzipierten Big Bang Modell, das von einer Singularität als Anfangszustand
ausgeht, d.h. von einem Zustand von Volumen null und von unendlicher

Dichte, in dem die Naturgesetze noch nicht gelten, könnte der Wirkfaktor,
der den Übergang zu einem nicht singulären Zustand des Universums nach

sich zieht, analog zur Einfachheit des intentionalen Schöpfungsaktes Gottes

gedacht werden.59 Die Schwierigkeit mit der Annahme einer ursprünglichen
Singularität ist nur, dass es sich um einen physikalisch unmöglichen Zustand
handelt. Für den Übergang vom Erstzustand des Universums zu dessen

nächstem Zustand bzw. allen weiteren bedarf es also, wenn von der
naturwissenschaftlich wenig überzeugenden Annahme einer Singularität abgesehen

wird, der Vielzahl der zu diesem Zeitpunkt bestehenden Naturgesetze.

Gott, als Schöpfer und damit als erste Ursache verstanden, setzt also das

Universum aufgrund einer einfachen intentionalen Handlung, neben der es

keinerlei weitere Wirkfaktoren gibt. So gesehen aber kann auch die Multi-
versumhypothese die grössere Einfachheit der Gotteshypothese nicht ausser

58 Von daher erklärt er die Einfachheit Gottes auch anders. Vgl. Swinburne: The Existence

of God (Anm. 43), 96-109, oder ders.: The Christian God, Oxford 1994, 150-169.
59 Vgl. etwa das Verständnis der Einfachheit einer solchen Singularität bei Q. Smith: Simpli¬

city and Why the Universe Exists, Phil 71 (1997) 125-132.



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 97

Kraft setzen. Zunächst einmal postuliert sie einen universengenerierenden
Mechanismus als Anfangszustand, der schon für sich genommen hinsichtlich
der in ihm enthaltenden Wirkfaktoren von einer mindestens ebenso grossen

Komplexität wäre wie der Anfangszustand nur eines Universums. Doch
selbst wenn Gott am Anfang einen universengenerierenden Mechanismus

gesetzt haben sollte, wäre auch dieser Mechanismus auf Gottes intentionales
Handeln als einzigem Wirkfaktor zurückzuführen. Die Multiversumhypothe-
se führt im Verhältnis zur Gotteshypothese mit Blick auf das erste
Einfachheitskriterium zwar nach wie vor eine Entität weniger ein als eine mit ihr
verknüpfte Gotteshypothese, aufgrund der unendlichen bzw. quasi unendlichen
Anzahl von Universen, von der bei dieser Hypothese ausgegangen werden

muss, fällt die eine Entität mehr der Gotteshypothese allerdings kaum ins

Gewicht. Vom zweiten Einfachheitskriterium her gesehen aber erweist sich

die Gotteshypothese unter der Voraussetzung eines klassischen Theismus als

einfacher als jede Hypothese, die von einem nicht weiter hinterfragbaren
physikalischen Anfangszustand des Universums ausgeht.

Bei Swinburne ist von insgesamt sechs Einfachheitskriterien die Rede.60

Die ersten beiden beziehen sich auf die bereits besprochene Einfachheit mit
Blick auf die Anzahl von Entitäten sowie die Anzahl von Arten von En-
titäten. Das von mir besprochene zweite Kriterium ist bei Swinburne das

vierte. Es bleiben Swinburnes drittes, fünftes und sechstes. Das fünfte und
sechste Kriterium spielen in diesem Zusammenhang keine Rolle, da sie sich

auf die Einfachheit der Naturgesetze beziehen. Da hier als Naturgesetz
formulierbare Wirkfaktoren mit anderen verglichen werden, die nicht als

Naturgesetz formulierbar sind (intentionale Handlungen), sind diese Kriterien
für den Vergleich der Wirkfaktoren nicht anwendbar. Das dritte Kriterium
besagt, dass Erklärungen, die Prädikate enthalten, die nur verständlich sind,

wenn man andere Prädikate versteht, die komplexeren sind. Dieses Kriterium

kann insbesondere mit dem Aspekt der Beobachtbarkeit in Verbindung
gebracht werden. Erklärungen mit Prädikaten, die sich auf direkter
beobachtbare Eigenschaften beziehen, sind einfacher als solche, die sich auf
Eigenschaften beziehen, die von Beobachtbarkeit weit entfernt sind. Für die

Alternative Gottes- oder Multiversumhypothese aber ist dieses Kriterium

60 Vgl. Swinburne: Epistemic Justification (Anm. 41), 87-90.



98 Jörg Disse

ebenfalls nicht relevant, da weder Gott noch andere Universen oder deren

Auswirkungen auf unser beobachtbares Universum beobachtbar sind.

Paralleluniversen wären zwar materiell-energetische Entitäten, wenn man jedoch
im Zusammenhang mit der Muldversumtheorie den physikalischen Vorgang
der Dekohärenz berücksichtigt, sind sie für uns prinzipiell nicht beobachtbar.

Der Muldversumtheorie nach kollabiert die Wellenfunktion wie gesagt nicht,
sondern die verschiedenen von der Wellenfunktion dargestellten Wege werden

alle tatsächlich gegangen, und man geht davon aus, dass sie sich dabei so

verzweigen, dass sie zueinander keine Kohärenz mehr aufweisen, also nicht
mehr miteinander interagieren können. Wenn die verschiedenen Universen,
die den verschiedenen Zweigen entsprechen, nicht gegenseitig interagieren,
kann es aber auch keinen Kontakt von unserem Universum zu diesen
anderen Universen geben. Dann sind sie trotz ihrer Materialität empirisch so

unzugänglich wie Gott selbst.61

Die zusätzlichen Einfachheitskriterien, die Swinburne noch anführt,
ändern also nichts daran, dass die Gotteshypothese sich aufgrund des zweiten

von mir genannten Einfachheitskriteriums grundsätzlich als die einfachste

letzte Erklärung für die Tatsache unseres feinabgestimmten Universums

erweist, ganz gleich ob es das einzige oder ein Universum unter anderen ist.

Höchstens die intrinsische Unwahrscheinlichkeit eines die Einfachheit Gottes

setzenden Theismus könnte die grössere Einfachheit der Gotteshypothese

noch in Frage stellen. Doch zu dieser Annahme gibt die gegenwärtige

religionsphilosophische Diskussion keinen zwingenden Anlass. Das

Einfachheitskriterium beweist damit allerdings nicht die Existenz eines

Feinabstimmers. Es dient lediglich als ein die Existenz Gottes stützendes Argument
unter womöglich vielen anderen.62 Dieses Argument ist zudem nicht von
empirischer Signifikanz, denn Einfachheit kennzeichnet Erklärungen oder

Theorien, noch bevor es um deren Erklärungswert in Bezug auf Beobach-

tungs- oder Messdaten geht. Dennoch erweist sich die Gotteshypothese auf-

61 Vgl. die Formulierung von Ch. Orzel: Schrödingers Hund, Heidelberg 2011, 121: «Die

unzähligen anderen Zweige (der Wellenfunktion; JD) haben keinerlei bemerkbaren Ein-
fluss auf die Ereignisse in unserem Zweig, und unser Zweig hat keinerlei Einfluss auf
die Ereignisse in anderen Zweigen. Diese anderen Zweige sind für alle Ziele und Zwecke

abgeschlossene Paralleluniversen ohne jeden Zugang zu unserem Universum».
62 Es ist, noch einmal im Sinn von Uwe Meixner: The Two Sides of Being (Anm. 34), 85, ein

Argument, das «respectable», nicht aber «compelling» ist.



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 99

grund des Einfachheitskriteriums als wahrscheinlicher als die Multiversumhy-
pothese. Das ist allerdings m.E. auch alles, was sich auf der Ebene rationaler

Argumentation für die Gotteshypothese als Erklärung der Feinabstimmung
anführen lässt. Die Idee einer Feinabstimmung des Universums findet ihre

rational plausibelste, der naturwissenschaftlichen Erkenntnis nicht
widersprechende, aber naturwissenschaftlich weder darstellbare noch beweisbare

Erklärung in der Existenz eines Planers, eines Schöpfers des Universums, der

die Feinabstimmung so vorgenommen hat, dass darin der Mensch entstehen

konnte oder musste.

Von der Existenz eines personalen Gottes aber hängt es wie gesehen ab,

ob es einen objektiven Sinn im Kosmos gibt oder nicht. Weil es wahrscheinlicher

ist, dass Gott die letzte, personale Erklärung für unser feinabgestimmtes
Universum ist, und nicht ein physikalischer Erstzustand, ist es zugleich
wahrscheinlicher, dass unser Universum und der Mensch darin einen Sinn haben.

Es handelt sich hierbei wie gesagt um eine rationale Begründung und nicht

um ein subjektives Empfinden. Um es noch einmal mit Kierkegaards Worten

zu formulieren: Ich stecke den Finger ins Dasein. Ich rieche zwar keinen

Gott, aber meine Vernunft sagt mir, dass es wahrscheinlicher ist, dass es einen

verantwortlichen Leiter gibt, der dem Ganzen einen objektiven Sinn verliehen

hat, als dass es keinen gibt. Ein feinabgestimmtes Universum spricht für
einen objektiven Sinn, weil ein solches Universum wahrscheinlicher von Gott
verursacht ist, als dass es auf einen physikalischen Erstzustand zurückgeht.
Unser feinabgestimmtes Universum erweist sich, wenn man der Gotteshypothese

einmal zugestimmt hat, zugleich als Ausdruck des objektiven, ihm von
einem Schöpfer verliehenen Sinns, insofern ein wichtiger Bestandteil dieses

Sinns eben darin besteht, Leben, Bewusstsein und Vernunft im Universum
entstehen zu lassen.



100 Jörg Disse

Abstract
Am Beispiel des schwachen anthropischen Prinzips in der Formulierung von Barrow
und Tipler wird das Verhältnis von metaphysischer Sinnfrage und naturwissenschaftlichen

Erkenntnissen untersucht. Nach Auffassung des Autors muss zwischen metaphysischen

und naturwissenschaftlichen Aussagen klar unterschieden werden. Von daher

vermag das anthropische Prinzip als solches zur Beantwortung der Frage nach dem

Sinn des Universums keinen Beitrag zu leisten. Dennoch kann in Anlehnung an
Swinburne aufgezeigt werden, dass auf der Ebene formaler Theoriekriterien die Erklärung
der Feinabstimmung des Universums durch einen sinngebenden Schöpfer wahrscheinlicher

ist als eine Erklärung, die mit der Multiversumhypothese oder gar der Annahme
der grundsätzlichen Unerklärbarkeit der Feinabstimmung endet.

Jörg Disse, Fulda


	Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage

