Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 1-2

Artikel: Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage
Autor: Disse, Jorg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877659

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage

Das philosophische und theologische Fragen ist stets auf die Beschaffenheit
des Seins insgesamt gerichtet, insbesondere auf die Frage nach dem Sinn die-
ses Seins bzw. nach dem Sinn des Universums, in dem wir uns befinden. Was
koénnen naturwissenschaftliche Erkenntnisse zur Beantwortung dieser Frage
beitragen? Mit einer nie dagewesenen Differenziertheit bietet sich uns heute
eine naturwissenschaftliche Erklirung der Welt an, die immer wieder den An-
spruch erhebt, in sich abgeschlossen zu sein. Doch kénnen naturwissenschaft-
liche Erklirungen Fragen nach dem Sinn des Universums und damit metaphy-
sische Fragen beantworten? Ich werde mich mit dieser Thematik im Folgenden
am Beispiel des anthropischen Prinzips und der damit verbundenen Annahme
einer Feinabstimmung des Universums befassen. Aufgrund der etwas ambi-
valenten Zwischenstellung dieses Prinzips zwischen den Naturwissenschaften
und der Philosophie bietet es sich in besonderem Mass als Kandidat fiir eine
Verkntipfung von Naturwissenschaften und Sinnfrage an.

Ich beginne mit einer knappen Darstellung meines Verstindnisses der
Sinnfrage und des anthropischen Prinzips, wobei ich vom schwachen anth-
ropischen Prinzip nach der Formulierung von Barrow und Tipler ausgehe. In
Auseinandersetzung mit der Frage nach dem Verhiltnis beider versuche ich
anschliessend klarzustellen, dass aus einer naturwissenschaftlichen Erklirung
eine metaphysische niemals zwingend folgt. Die vielen Grenziiberschreitun-
gen, die in dieser Hinsicht immer wieder zu verzeichnen sind, stiften nur Ver-
wirrung, Allerdings schliesst dies nicht die Existenz rationaler Kriterien aus, die
es erlauben, zwischen moglichen metaphysischen Erklarungen zu entscheiden.
In Anlehnung an Swinburne sind solche Kiriterien jedoch m.E. iiberhaupt auf
der apriorischen Ebene der Beschaffenheit von Erklirungen bzw. Theorien zu
suchen und nicht auf derjenigen ihrer Bestitigung durch naturwissenschaftlich
erklirte Beobachtungsdaten.

1. Die Sinnfrage
Macht die Tatsache, dass es ein Universum gibt, und dass es Menschen darin
gibt, einen Sinn? Diese grundsatzliche, zugleich immer auch etwas befremden-
de und trotzdem uns alle mehr oder weniger explizit beschiftigende Frage hat
Soren Kierkegaard an einer berihmten Stelle in seinem Werk einmal so formu-

ThZ 1.2/69 (2013) 8. 70-100



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 71

liert: «Man steckt den Finger in die Erde, um zu riechen, in welch einem Land
man ist, ich stecke den Finger ins Dasein — es riecht nach nichts. Wo bin ich?
(...) Wer hat mich in das Ganze hinein betrogen, und lasst mich nun dastehen?
Wer bin ich? (...) Wie bin ich Teilhaber geworden in dem groBen Unterneh-
men, das man die Wirklichkeit nennt? Warum soll ich Teilhaber sein? (...) Und
falls ich gendtigt sein soll es zu sein, wer ist denn da der verantwortliche Leiter
— ich habe eine Bemerkung zu machen — ? Gibt es keinen verantwortlichen
Leiter?! Es handelt sich um eine der Grundfragen der Metaphysik, es sei denn
man reduziert Metaphysik, wie es heute leider in der analytischen Philosophie
oft geschieht, auf eine Analyse der grundlegenden Kategotien des Seins, wel-
che die Frage nach dem Ganzen des Seins und der Stellung des Menschen
darin nicht mehr thematisiert.

Die Antwort auf diese Frage aber hingt, wie Kierkegaard deutlich macht,
ganz wesentlich davon ab, wie wir es mit Gott halten. Die enge Verbindung
zwischen Gott und der Sinnfrage fillt noch mehr ins Auge, wenn man diese
so umformuliert: Gibt es irgendjemand, der irgendetwas mit dem Kosmos und
dem Menschen darin bezweckt? Oder ist alles nur vollig zweck- und damit
sinnlos da? Diese Umformulierung zeigt zunichst einmal: Sinn gibt es grund-
satzlich nur, wo es jemand, d.h. ein Subjekt gibt, fir das etwas einen Sinn hat
bzw. das etwas einen Sinn verliechen hat. Ein Subjekt nenne ich ein Wesen, das
zu einem Selbstverhiltnis fahig ist. Nur fiir ein solches Subjekt kann es etwas
geben, was fiir es etwas bedeutet, z.B. etwas Positives oder Negatives, also ein
Gut oder ein Ubel darstellt, das angestrebt oder vermieden wird. Ein sinnge-
bendes Subjekt, das die Frage nach dem Sinn des Universums im Ganzen stellt
oder diesen Sinn bestimmt, ist dartiber hinaus notwendig als ein Vernunftsub-
jekt zu denken, d.h. als ein Subjekt, das begrifflich zu denken und damit das
Allgemeine bis hin zur Wirklichkeit insgesamt in den Blick zu nehmen vermag,

Dabei unterscheide ich zwischen einem subjektiven und einem objektiven
Sinn. Jeder Mensch kann in gewissen Grenzen fiir sich selbst bestimmen, was
der Sinn seines Lebens sein soll. Das nenne ich den subjektiven Sinn. Wir sind
aufgrund unserer Vernunft fihig, uns im Leben bewusst Ziele zu setzen, auf
deren Verwirklichung hinzuarbeiten und unserem Leben einen Sinn zu geben,
indem wir diese Ziele fiir gut befinden. Ein objektiver Sinn jedoch wire erst

L S. Kietkegaard: Die Wiederholung, in: Gesammelte Werke. Abt. 5/6, Die Wiedetholung.
Drei erbauliche Reden 1843, Gutersloh 1980, 70f.



72 Jorg Disse

gegeben, wenn es ein vom Menschen unabhingiges Vernunftsubjekt gibe, das
den Kosmos und den Menschen darin gewollt, nach Plan und mit Blick auf ein
Ziel geschaffen hitte, also mit dem Ganzen etwas bezweckt hitte. Ohne ein
solches Subjekt — etwa die judisch-christliche Vorstellung eines Schépfergottes
— wite das Universum und wire auch der Mensch objektiv gesehen einfach
nur da als «factum brutum», es gibe nur den Sinn, der mit dem Verschwinden
des Menschen ebenfalls verschwinde, der den Dingen selbst nicht wirklich
anhaftete.

2. Das anthropische Pringip

Doch inwiefern kénnen naturwissenschaftliche Erkenntnisse bei der Frage
nach der Existenz des von Kierkegaard gesuchten verantwortlichen Leiters
und damit der nach einem objektiven Sinn weiterhelfen? Wenden wir uns zur
Beantwortung dieser Frage jetzt dem sogenannten anthropischen Prinzip zu,
das Ende der 70er Jahre vom Physiker Brandon Carter in die philosophisch-
naturwissenschaftliche Diskussion eingefithrt wurde.* Der Klassiker zu dieser
Thematik ist das komplexe Werk von Barrow und Tipler.’ Mittlerweile liegt
eine umfangreiche Literatur zu ihr vor.

Das anthropische Prinzip stellt eine Beziehung zwischen der Existenz des
Menschen als eines vernunftbegabten Beobachters und der Beschaffenheit der
Naturgesetze her. Es gibt mehrere Formulierungen und Varianten davon. Ich
befasse mich nur mit derjenigen, die am wenigsten voraussetzt, d.h. ich wihle
das sogenannte schwache anthropische Prinzip als Grundlage meiner Ausfiih-
rungen, und zwar in der folgenden Formulierung von Barrow und Tipler: «Die
beobachteten Werte aller physikalischen und kosmologischen Grossen sind
nicht gleich wahrscheinlich, sondern sie nehmen Werte an, die beschrinkt sind
durch das Etfordernis der Existenz von Orten, an denen sich kohlenstoffba-
siertes Leben entwickeln kann, und durch das Erfordernis, dass das Universum
alt genug sein muss, damit dies bereits eingetreten ist»* Mit Bezug auf den

B. Carter: Large Number Coincidences and the Anthropic Principle in Cosmology, in:
Confrontation of cosmological theories with observational data. Proceedings of the Sym-
posium, Krakow, Poland, September 10-12, 1973, Dordrecht 1974, 291-298.

> ].D. Batrow / EJ. Tipler: The Anthropic Cosmological Principle, Oxford 1986.

Ebd. 16: «The obsetved values of all physical and cosmological quantities are not equally
probable but they take on values restricted by the requirement that there exist sites where
carbon-based life can evolve and by the requirement that the Universe be old enough for



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 73

Menschen statt auf die Existenz von kohlenstoffbasiertem Leben tiberhaupt
konnte man dieses Prinzip vereinfacht so formulieren: Die physikalischen und
kosmologischen Grossen nehmen beobachtete Werte an, die die Existenz ver-
nunftbegabter Beobachter ermdglichen. Das klingt zunichst einmal vollig tri-
vial. Natiirlich sind die Naturgesetze so beschaffen, dass sie die Existenz des
Menschen ermdéglichen, sonst wiirde es den Menschen ja nicht geben, und es
gibt ihn. Doch es geht nicht um eine triviale Tatsachenfeststellung. Die schwa-
che Version des anthropischen Prinzips kann vielmehr als ein methodisches
Prinzip verstanden werden, durch das die naturwissenschaftlichen Erkenntnis-
se beziiglich des Universums insgesamt ins Verhaltnis zum Menschen gesetzt
werden. D.h., wenn wir die von den Naturwissenschaftlern gewonnenen Et-
kenntnisse aus der Perspektive betrachten, dass die Naturgesetze die Hervor-
bringung des Menschen ermdglicht haben, was lernen wir dadurch tber die
Beschaffenheit des Universums?

Was wir lernen, ist sehr interessant, wenn wir uns iiberlegen, wie das Univer-
sum beschaffen wire, wenn wir andere Naturgesetze hitten. Naturgesetze sind
meist mathematisch formulierbar und enthalten eine Reihe von Konstanten
wie die Lichtgeschwindigkeit oder die Gravitationskonstante. Die in den Na-
turgesetzen enthaltenen Grossen aber kann man verindern und ausrechnen,
von welchem Punkt an eine solche Verinderung die Existenz von Kohlenstoff,
Leben, Bewusstsein und schliesslich von vernunftbegabten Menschen unmdég-
lich macht. Dem Newtonschen Gravitationsgesetz nach ziehen sich zwei Mas-
sen 7z und M im Abstand r zueinander mit einer Kraft F nach dem Gesetz an:

G-m-M

’,.2

F =

Die einfachste Variation eines Naturgesetzes besteht darin, den Wert einer
Konstante zu verindern. In diesem Fall wire das die Gravitationskonstante G
= 6,67259 x10"" m’/kg s”. Je grosser die Gravitationskonstante, desto grosser,
je kleiner, desto kleiner ist die Anziehungskraft. Bei einer Variation dieser Kon-
stante aber stellt sich heraus: Wire z.B. die Gravitationskonstante nur wenige

it to have already done so.» Das starke anthropische Prinzip lautet: «Das Universum muss
solche Eigenschaften haben, dass in ihm die Entwicklung von Leben in einem gewissen
Stadium seiner Geschichte erméglicht wird» («The Universe must have those properties
which allow life to develop within it at some stage in its history», ebd. 21).



74 Jorg Disse

Billionstel kleiner, konnte die Erde ithre Atmosphire nicht festhalten; Leben
wire unmoglich.’ Fundamentaler noch: Es gibt im Universum vier Grundkrif-
te, die starke, die schwache, die elektromagnetische und die Anziechungskraft.
Wire aber, was sich auch durch Variation der jeweiligen Konstanten berechnen
lasst, die Anziehungskraft, die in unserem Universum 10% schwicher ist als
die elektromagnetische, nur 10* schwicher, hitten keine stabilen Sterne ent-
stehen konnen. Die aber sind notwendig fir die Entstehung von schweren
chemischen Elementen im Universum und damit von Kohlenstoff und damit
letztlich von Leben.

Viele Berechnungen dieser Art lassen sich mit den verschiedensten Wer-
ten anstellen.” Die Schlussfolgerung ist generell: Die messbaren Werte, wie wir
sie im Universum vorfinden, erfiillen ziemlich genau die fiir die Entstehung
intelligenten Lebens notwendigen Bedingungen. D.h.; minimalste Abweichun-
gen insbesondere von den Werten der genannten Naturkonstanten hétten zur
Entstehung eines Universums gefiihrt, in dem es weder Leben noch Bewusst-
sein noch menschliche Vernunft hitte geben kénnen. Man kann es auch so
ausdrucken: Die verschiedensten strukturierenden Momente im Universum
sind so fein aufeinander abgestimmt, dass letztlich menschliches Leben ent-
stehen konnte. Das anthropische Prinzip fithrt damit zur Idee einer Feinab-
stimmung des Universums in Richtung auf den Menschen (engl. fine-tuning).
Sie resultiert daraus, dass das anthropische Prinzip das Universum so erklart,
als sei es wie dafir gemacht, Menschen hervorzubringen. Das Universum ist
gewissermassen veranlagt zur Hervorbringung von kohlenstoffbasiertem Le-
ben, Bewusstsein und Mensch.® Veranlagung bedeutet allerdings nicht, dass es

Vgl. Ch. Link: Atheismus - eine notwendige Konsequenz moderner Naturwissenschaft?
(2008). - http:/ /www.reformiert-info.de/side.php?news_id=2247&part_id=0&part3_id=
8&navi=3 (25.06.2012).

6 Siehe etwa J. Leslie: Universes, London 1989, 5. Vgl. V.J. Stenger: The Anthropic Principle.
- http:/ /www.colorado.edu/philosophy/vstenger/Cosmo/ant_encyc.pdf (25.06.2012).
Sieben solcher Werte bzw. Wertverhaltnisse erwihnt beispielhaft R.J. Spitzer: New Proofs
for the Existence of God. Contributions of Contemporary Physics and Philosophy, Grand
Rapids 2010, 57-67. Die Liste ldsst sich aber noch wesentlich erweitern. Vgl. ausfiihrlicher
noch R. Collins: The Teleological Argument. An Exploration of the Fine-Tuning of the
Universe, in: WIL. Craig / J.P. Moreland (Hgg): The Blackwell Companion of Natural
Theology, Oxford 2009, 202-281 (211-226).

Jézef Zycinski spricht von einer «structured directedness» (vgl. J. Zycifiski: God and the
Evolution. Fundamental Questions in Christian Evolutionism, Washington D.C. 2006, be-



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 75

im Universum ein Wirkungsprinzip in Richtung auf Leben gibt. Damit wiirde
dessen Entwicklung ein teleologisches Moment zugedacht, fur das es naturwis-
senschaftlich gesehen keinerlei Griinde gibt. Es handelt sich zunichst einmal
um Méglichkeiten, die, je nachdem, ob man das Universum indeterministisch
oder deterministisch deutet, verwirklicht werden kénnen oder missen. Mog-
lichkeiten aber kénnen verwirklicht werden, ohne dass es tiber die von den
Naturgesetzen beschriebenen Kausalzusammenhinge hinaus ein zusitzliches
Wirkungsprinzip geben miisste.’

Nach der rdumlichen Dezentrierung, die mit der Ablosung des geozent-
rischen durch das kopernikanische Weltbild einhergeht, vetleiht die Idee der
Feinabstimmung des Universums dem Menschen damit wieder eine gewisse
Sonderstellung im Universum. Leben, Bewusstsein und Vernunft sind zumin-
dest eine natirliche Folge der Beschaffenheit der Naturgesetze unseres Uni-
versums. Die Naturgesetze sind genau so beschaffen, dass die Entstehung von
Leben ein folgerichtiges Resultat der Entwicklung des Kosmos ist.

3. Naturwissenschaftliche und metaphysische Erkldrungen

Doch hilft uns die so verstandene Feinabstimmung bei der Beantwortung der
Sinnfrage weiter? Einen Sinn hat etwas wie gesagt nur, wo es ein Subjekt gibt,
das ihm einen Sinn verlichen hat. Fiir einen objektiven Sinn aber wiirde das
feinabgestimmte Universum erst stehen, wenn man es durch ein Vernunftsub-
jekt erkliren konnte, das die Feinabstimmung mit Blick auf ein Ziel gewollt
bewirkt hitte. Das schwache anthropische Prinzip lisst jedoch nicht mehr zu
als die Annahme, dass im Universum eine Anlage zur Entwicklung von Leben,
Bewusstsein und Vernunft gegeben ist. Selbst angenommen es liesse sich dar-
Uber hinaus im Sinn eines teleologischen Prinzips eine Tendenz hin zu Leben,
Bewusstsein und Vernunft aufzeigen, so wire damit immer noch nicht erwie-
sen, dass es auch ein Vernunftsubjekt gibt, das diese Tendenz auf ein Ziel hin
gesetzt hat. Kann also die Feststellung der Feinabstimmung des Universums
irgendetwas zur Beantwortung der Sinnfrage beitragen?

sonders 126-129).

Eine Tendenz in Richtung auf Leben kénnte es dennoch geben, wie Paul Davies aufzuzei-
gen versucht (P. Davies: The Goldilocks Enigma. Why is the Universe just right for Life?,
London 2006, 266-274). Doch ldsst sich diese Annahme vom schwachen anthropischen
Prinzip nicht unmittelbar herleiten.



76 Jorg Disse

Es gibt grundsitzlich zwei Méglichkeiten, die Feinabstimmung unseres
Universums auf die Sinnfrage zu beziehen: Entweder man erklirt sie mit der
Aussage «Die Feinabstimmung ist ein «factum brutum» oder mit der Aussa-
ge «Die Feinabstimmung ist auf eine sie bewirkende Ursache zurtickzufih-
ren». Dabei besteht bei der zweiten Aussage die Alternative, die Ursache als
personal oder apersonal zu denken. FFiir John Leslie etwa ist die Erstursache
nicht personal, sondern ein neuplatonisch konzipiertes erstes Prinzip, das
er eine «abstract Creative Force» bzw. ein «creatively effective ethical need
that there should exist a (good) world» nennt."” Im Unterschied zur Inter-
pretation dieser Ursache als personalem, mit Vernunft und Wille ausgestat-
teten Schopfer wiirde eine apersonale Ursache dem Universum keinen Sinn
verleihen. Ist die Ursache des Universums eine abstrakte Kraft, dann gibt
es niemand, kein Vernunftsubjekt, das mit dem Universum etwas bezweckt
hitte. Es wire einfach nur da als etwas, was ohne Grund aus dieser Ursache
hervorginge. Ich halte es allerdings fur fraglich, ob die Idee einer Erstursache
des Universums mit dem Begriff der Apersonalitit sinnvoll in Verbindung
gebracht werden kann."

Auch beztiglich der «factum brutum»-Hypothese miissen zwei grundsatz-
liche Varianten unterschieden werden. Man kann entweder bestreiten, dass
die Feinabstimmung einer Erklirung durch irgendwelche weiteren Annah-
men bedarf. Naturlich hitte auch jedes andersgeartete Universum anstelle
unseres Universums existieren kénnen, aber unser Universum ist nun einmal
(zufillig) feinabgestimmt. Oder man kann — zweite Variante — die Tatsache,
dass unser Universum feinabgestimmt ist, auch fiir erklirungsbedtrftig hal-
ten, weil diese Feinabstimmung im Verhiltnis zur unendlichen Anzahl mé&g-
licher Universen so unwahrscheinlich ist, und eine Multiversumtheorie pos-
tulieren, wonach es tatsichlich eine astronomisch hohe oder gar unendliche
Zahl von Universen neben dem unseren gibt. Die Multiversumhypothese
andert nichts an der Auffassung, die Feinabstimmung unseres Universums
sei ein «factum brutum», nimmt ihr aber ihre Unwahrscheinlichkeit, denn je
mehr Universen tatsichlich existieren, desto wahrscheinlicher ist eins davon
feinabgestimmt. Da die Existenz eines feinabgestimmten Universums wie

1 Leslie: Universes (Anm. 6), 2.167.
" Vgl Anm. 56.



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 77

des unseren den Berechnungen nach extrem unwahrscheinlich ist,'* so un-
wahrscheinlich, wie ein zufillig auf einer Schreibmaschine tippender Affe,
der innerhalb eines Monats zwolf Seiten perfekte Shakespeare-Prosa zustan-
de bringt,"” wird die erste Variante der «factum brutum»-Hypothese auch nur
von wenigen Atheisten vertreten. Eine dermassen extreme Unwahrschein-
lichkeit ist so erklarungsbedurftig wie ein zufillig tippender Affe, der Shake-
speare-Prosa produziert.™

Damit reduziert sich die Frage nach einem objektiven Sinn mit Bezug
auf die Feinabstimmung grundsitzlich auf die Frage, ob die Annahme eines
personalen Schopfers — von nun an Gotteshypothese genannt — oder die
Multiversumhypothese die bessere Erklirung fir die Feinabstimmung des
Universums bietet. Von den vier genannten Alternativen verleiht in der Tat
nur die Erklirung der Feinabstimmung durch einen personalen Schopfer
als Ursache dem Universum einen objektiven Sinn. Von den drei anderen
Erklarungsmoglichkeiten aber scheint die Multiversumtheorie die am ernst-
zunehmendste Alternative zu sein.

Entscheidend ist nun, dass weder die Gotteshypothese noch die Mul-
tiversumhypothese den Status einer naturwissenschaftlichen Erklirung be-
anspruchen kénnen. Die Naturwissenschaften befassen sich mit der Frage,
wie unser Universum beschaffen ist, wie es sich entwickelt hat, usw. Es gibt
verschiedene, aber nicht beliebig viele Formen von Erklirung, die in den
heutigen Naturwissenschaften als naturwissenschaftlich akzeptiert werden.
Das Standardmodell bildet das bekannte Hempel-Oppenheim-Schema, wo-
nach ein Ereignis durch eine Ableitung aus einer Anzahl von Anfangsdaten
und Gesetzen erklirt wird. Das Ereignis, dass ein bestimmter Faden reisst,
wird — das klassische Lehrbuchbeispiel — dadurch erklirt, dass er aufgrund
seiner Struktur eine Zerreissfestigkeit von 1 kg hatte und dass das daran
gehingte Gewicht 2 kg schwer war — dies die Anfangsdaten — sowie durch
das Gesetz, dass, wenn ein Gegenstand an dem Faden hingt, welcher die
Zerreissfestigkeit tibersteigt, der Faden reisst.”

2 Vgl. R. Penrose: The Emperor’s New Mind, Oxford 1989, 343.

So das Beispiel von Spitzer: New Proofs (Anm. 7), 65f.

' Vgl. ausfithrlicher dazu A. Kreiner: Das anthropische Prinzip und seine theologische Rele-
vanz, Jahrbuch der Karl-Heim-Gesellschaft 18 (2005) 101-119 (105-108).

5 Vgl H. Poser: Wissenschaftstheorie. Eine philosophische Einfithrung, Stuttgart 2001, 44.



78 Jorg Disse

Erklirungen im Sinn des Hempel-Oppenheim-Schemas sind gewisser-
massen der Idealfall einer naturwissenschaftlichen Erklirung, Sie ermégli-
chen Vorhersagen. Es gibt aber auch andere Erklarungsformen, wie etwa die
genetische Erklarung, der sich insbesondere der Evolutionsbiologe bedient.
Er befasst sich mit der historischen Rekonstruktion der Voraussetzungen
fir ein bestimmtes Ereignis bzw. fir eine bestimmte Entwicklung in der
Geschichte lebendiger Organismen. So wird als Erklirung fiir die Sprachent-
wicklung des Menschen die beginnende Kehlkopfsenkung des «homo erec-
tus» vor ca. 500°000 Jahren angegeben. Hier wird das zu erklirende Ereignis
nicht unter ein allgemeines Gesetz subsumiert, sondern als Ergebnis eines
oder mehrerer vorangehender, partikularer Ereignisse erklirt.'* Vorhersagen
sind auf diese Weise allerdings nicht mehr méglich.

Ein wesentliches Kriterium fiir jede Form von naturwissenschaftlicher
Erklarung ist deren empirische Signifikanz; d.h. die Anfangsdaten, Gesetze
oder Ereignisse, die zur Erklarung herangezogen werden, miissen durch Ex-
perimente oder Beobachtungen prinzipiell iiberpriifbar sein. Die genetische
Erklirung der Befihigung des Menschen zur Sprache durch die Kehlkopf-
senkung z.B. ist von empirischer Signifikanz, weil man auf eine Kehlkopf-
senkung aufgrund der Beschaffenheit der gefundenen Schidelknochen des
«homo erectus» schliessen kann und sich weiter empirisch belegen lisst, dass
Primaten mit einem tiefer liegenden Kehlkopf eine weitaus grossere Anzahl
von Lauten von sich geben kénnen. Dabei zeigt dieses Beispiel, dass fiir die
Erklirung eines Ereignisses aus naturwissenschaftlicher Sicht die Ursache
nicht notwendig direkt beobachtbar sein muss. Es geniigen empirische Indi-
katoren, die indirekt fiir deren Existenz sprechen.

Als naturwissenschaftlich kann man aber auch noch gelten lassen, wenn
man mit Hilfe eines methodisch verstandenen anthropischen Prinzips Uber-
legungen tiber die Beschaffenheit des Universums auf der Grundlage von
anderen als den naturwissenschaftlich festgestellten Werten anstellt. Der
Naturwissenschaftler nimmt in diesem Fall mit Hilfe von empirisch signi-
fikanten Annahmen eine logische Analyse vor und gelangt zu Erklirungen
wie: Wire die Anziechungskraft, die in unserem Universum 10* schwicher ist

1 R. Thurnherr: Ist die Unterscheidung von nomothetischen und idiographischen Wissen-

schaften noch zeitgemil3? Eine Auseinandersetzung mit der Einheitswissenschaftsthese,
http://www.analyse-und-kritik.net/1984-2/AK_Thurnher_1984.pdf, 196-197 (25.06.2012).



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 79

als die elektromagnetische, nur 10% schwicher, hitten keine stabilen Sterne
entstehen konnen usw. Eine solche Analyse bleibt streng an den Resultaten
naturwissenschaftlicher Forschung orientiert, indem sie nur aus naturwissen-
schaftlichen Erkenntnissen unmittelbar ableitbare Aussagen macht."”
Keinerlei empirische Signifikanz jedoch haben letzte Erklirungen wie
«Die Feinabstimmung ist ein «factum brutumm oder «Die Feinabstimmung
ist auf das absichtliche Handeln eines personalen Wesens zurtickzufiihren».
Nicht nur, dass kein feinabstimmendes personales Wesen direkt beobachtbar
ist, sondern es fehlt auch jeglicher empirische Indikator indirekter Art. Gott
hat keine empirisch belegbaren Spuren etwa in Form eines Fingerabdrucks
in seiner Schépfung hinterlassen. Wie immer die bekannte Stelle in Rém 1,20
zu verstehen ist: «Seit Erschaffung der Welt wird seine unsichtbare Wirk-
lichkeit an den Werken der Schépfung mit der Vernunft wahrgenommen.»:
Sie kann nicht so verstanden werden, dass es an den Werken der Schopfung
mit den Sinnen wahrnehmbare oder mit Instrumenten messbare Indikatoren
gibt, die auf die Existenz der unsichtbaren Wirklichkeit Gottes verweisen.
Das gilt auch beziiglich der Annahme einer Vielzahl von Paralleluniversen
zu unserem Universum. Weder konnten solche Universen direkt beobach-
tet werden, noch gibt es ernstzunehmende empirische Indikatoren fiir ihre
Existenz.' Sowohl bei der Gotteshypothese als auch bei der Multiversum-
theorie handelt es sich somit um metaphysische Erklirungen, die ein sich
der Empirie entziehendes Gesamt der Wirklichkeit zum Gegenstand haben.

Das schwache anthropische Prinzip als solches ist keine metaphysische Aussage (entgegen
R. Breuer: Das anthropische Prinzip. Der Mensch im Fadenkreuz der Naturgesetze, Miin-
chen 1981, 32). Es handelt sich vielmehr um ein regulatives Prinzip, das eine Aussage iiber
die Einheit der Natur macht und in seiner Anwendung zu naturwissenschaftlich fundierten
Einzelaussagen als Ausdruck dieser Einheit fithrt. Vielleicht kdnnte man noch Claytons
Vorschlag eines Kontinuums zwischen Physik und Philosophie bzw. strikt naturwissen-
schaftlichen und metaphysischen Aussagen aufgreifen (vgl. P. Clayton: Tracing the lines.
Constraint and Freedom in the Movement from Quantum Physics to Theology, in: J.R.
Russel / N. Murphy / I.C. Isham [Hgg.]: Quantum Mechanics. Scientific Perspectives on
Divine Action, Notre Dame 2002, 211-234 [223-226]). Das anthropische Prinzip ist dann
irgendwo zwischen diesen Extremen, als regulatives Prinzip jedoch grundsitzlich noch auf
Seite der Naturwissenschaften bzw. der Physik anzusiedeln. Die Fragen, die es aufwirft,
«are raised by physics even though they are no longer physical questions in the direct sense»
(ebd. 224).

18 Vgl. B. Carr (Hg.): Universe or Multiverse? Cambridge 2009, besonders 14-17.



80 Jorg Disse

4. Grenziiberschreitungen
Leider unterliegen Naturwissenschaftler, Philosophen und Theologen immer
wieder dem Irrtum, naturwissenschaftliche Erklirungen als metaphysische Er-
klirungen bzw. metaphysische Erklirungen als eine natiirliche Konsequenz na-
turwissenschaftlicher Erkenntnisse auszugeben.

Auf atheistischer Seite hilt etwa Stephen Hawking die Annahme eines Schép-
fergottes fiir unnotig, weil es eine rein naturwissenschaftliche Erklirung fir die
Entstehung des Universums gebe. Das Universum benétige keinen Gott, weil
die Gravitation es einfach aus dem Nichts erzeugen konne, heisst es allen Erns-
tes auf der letzten Seite seines Buches «Der groBle Entwurf»."” Diese Aussage
beruht zunichst einmal auf philosophisch abenteuerlichen Annahmen, wonach
nichts etwas hervorbringen kénnen soll bzw. es neben (¢) dem Nichts dann doch
immerhin noch die Gravitation gab (also doch etwas?), die das Universum aus
dem Nichts hervorgerufen habe. Was war denn nun am Anfang? Das Nichts
oder das Naturgesetz der Gravitation, aus dem etwas hervorgezaubert wurde
oder beides? Was aber ist ein Naturgesetz ohne dazugehorige Natur? Brintrup
bezeichnet Hawkings Theorie aufgrund solcher Widerspriiche als eine «kogniti-
ve Katastrophe».” Da die menschliche Logik bei Grenzvorstellungen haufig mit
hartnickigen Problemen zu kimpfen hat, wire ich so streng nicht. Zumindest
einen «Feuilleton-Atheismus» kann man Hawking jedoch vorwerten,” denn tber
das ganze Buch gesehen wird doch klar, dass er es mit seinen Formulierungen
nicht so genau nimmt.* Mit dem Nichts ist nimlich, wie sich zeigt, doch eswas
gemeint, nimlich ein physikalisches Vakuum als ein Anfangszustand minimaler
Energie, in dem Vakuumfluktuationen stattfinden, also standig Teilchen-Antiteil-
chen-Paare entstehen und vernichtet werden.” Wenn kein absolutes Nichts das
Universum bewirkt — wie sollte es auch —, bleibt allerdings die Frage nach dem
metaphysischen Status dieses minimalenergetischen Anfangszustands offen.

¥ S. Hawking / L. Mlodinow: Der grofie Entwurf. Eine neue Erklirung des Universums,
Hamburg 2010, 177.

G Bruntrup: Logik im schwarzen Loch. Zu Stephen Hawkings Erklirung des Universums,
in: Tagespost (15.09.2010).

' Ausdruckvon Johanna Rahner. Vgl.: http: / /www.forum-grenzfragen.de/aktuelles /150910-

hawkings-feuilleton-atheismus.php (06.07.2012).

Das braucht man wohl nicht, wenn man wie Hawking die Philosophie fiir tiberfliissig hilt.

Hawking / Mlodinow: Der groBle Entwurf (Anm. 19), 11.

#»  Ebd. 113f. Vgl. Barrow / Tipler: The Anthropic Cosmological Principle (Anm. 3), 440.

22



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 81

Doch belasse ich es hierbei, was die Aporien von Hawkings Anfangszu-
stand betrifft. Entscheidend ist die an dieses Verstindnis vom Anfangszustand
anknilipfende Multiversumtheorie. Aus dem physikalischen Vakuum geht nach
Hawking eine unendliche Vielzahl von Universen hervor. Eine solche Inter-
pretation ist méglich, wenn man wie Hawking diesen Anfangszustand als den
Gesetzen der Quantenmechanik gehorchend versteht. Werfen wir einen Blick
auf das berihmte Doppelspaltexperiment. Wenn einzelne Elektronen durch
einen Doppelspalt fliegen, bilden sie bekanntlich auf der Detektorplatte, auf
der sie danach auftreffen, ein Inferenzmuster, Das ldsst sich nur so erklaren,
dass sie sich auch als Welle verhalten. Wenn das Elektron als Welle auf den
Doppelspalt auftrifft, geht die Welle durch beide Spalte hindurch und teilt sich
dabei auf in Teilwellen, die durch die Offnung gebeugt werden. Diese Teil-
wellen durchdringen sich gegenseitig und bilden auf der Detektorplatte das
Inferenzmuster. Dass sie sich wie eine Welle verhalten aber bedeutet, dass jedes
einzelne Elektron durch beide Spalte zugleich fliegt. Vor der Messung auf der
Detektorplatte geht das Elektron genauer noch nicht nur durch beide Spalte
hindurch, sondern befindet sich im Sinn des sogenannten Superpositionsprin-
zips zugleich auf allen moglichen Bahnen, die durch die sogenannte Wellen-
funktion der Welle des Elektrons bestimmt werden. Die verschiedenen von
der Wellenfunktion bestimmten Wege geht jedes einzelne Elektron zugleich,
solange nichts gemessen wird. Dennoch muss jedes Elektron irgendwie nur
einen Weg gegangen sein, d.h. sich als Teilchen verhalten haben, denn bei einer
Messung trifft es nur an einem Ort des Inferenzmusters auf der Detektorplatte
auf®

Der Kopenhagener Deutung nach, die nach wie vor die meisten Anhinger
hat, ist die Quantenmechanik so zu verstehen, dass die Zustande des Elektrons
sich so lange iiberlagern, bis jemand an einem Punkt eine Messung vornimmt.
Dann kollabiert pl6tzlich die Wellentunktion, und es bleibt die eine gemessene
Position des Elektrons iibrig, die auf die Zuriicklegung eines einzigen Weges
schliessen lisst.” Die Messung lisst die Wellenfunktion, also das Zugleich aller
moglichen Wege kollabieren, quasi so, als wiirde eine Messung die Gesetz-
massigkeit des objektiven Verhaltens eines Elementarteilchens verindern. Eine

24

Vgl. die auch fiir den Nichtphysiker verstindliche Darstellung des Doppelspaltexperiments
in: Davies: The Goldilocks Enigma (Anm. 9), 275-277.
% Vgl. J. Polkinghorne: Quantentheorie. Eine Einfilhrung, Stuttgart 2006, 70-78.



82 Jorg Disse

alternative Interpretation dazu jedoch ist die — ebenso seltsame — Multiver-
sumtheorie. Sie behauptet, dass die Wellenfunktion bei einer Messung nicht
kollabiert, sondern jeder zugleich gegangene Weg des Teilchens auch nach der
Messung noch weitergegangen wird. Fiir den Beobachter gibt es zwar nach der
Messung nur noch die eine realisierte Bahn. Der Standpunkt des Beobachters
aber ist beschrinkt. Die anderen Wege kollabieren nicht, sondern sind nur in
anderen, vom Beobachter getrennten Welten bzw. Universen realisiert, und das
unabhingig davon, ob sie beobachtet werden oder nicht.* Es gibt unendlich
viele voneinander getrennte Universen, in denen die verschiedenen von der
Wellenfunktion benannten Bahnen verwirklicht sind.

Stellt man nun eine Analogie zwischen dem Verhalten der Elementarteil-
chen und der Entstehung des Kosmos im Ganzen her, weil auch der Anfangs-
zustand eines expandierenden Kosmos im Bereich des Mikrophysikalischen
anzusiedeln ist, dann kann von der Multiversumtheorie her auch dieser An-
fangszustand so konzipiert werden, dass aus ithm eine letztlich unendliche Viel-
zahl von Universen hervorgeht. Die Multiversumtheorie ist dabei ausdriicklich
Hawkings Erklirung der Feinabstimmung. Die Feinabstimmung erweist sich
als das zufillige Merkmal unseres Universums als eines Universums unter un-
endlich vielen anderen.”

Problematisch ist erst, dass Hawking suggeriert, die Annahme eines Mul-
tiversums sei im Gegensatz zu der Annahme eines Schopfergottes «eine na-
turliche Folge der physikalischen Gesetze»® Die Multiversumtheorie ist in
der Tat eine mogliche Interpretation der Quantenmechanik und eventuell ez
mogliches Modell fiir die Beschaffenheit des Kosmos zu dessen Beginn, falls
einmal eine zufriedenstellende Quantengravitationstheorie, die die allgemei-
ne Relativititstheorie und die Quantenmechanik vereinigt, formuliert werden
kann, aber nicht aus logischen Grinden an Stelle oder besser als die Annahme
eines Schopfergottes. Die Multiversumtheorie ist jedenfalls keine «natiirliche»
Erklarung fur die Feinabstimmung des Universums in dem Sinn, dass sie aus
den physikalischen Gesetzen im Gegensatz zur Annahme eines Schopfergottes
streng herleitbar wire. Hawking argumentiert zudem fiir seine kosmologische
Multiversumtheorie mit Verweis auf eine hochgradig spekulative astrophysi-

% Ebd. 81f.
7 Hawking / Mlodinow: Der grole Entwurf (Anm. 19), 162f.
*#  Ebd. 15.



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 83

kalische M-Theorie, die verschiedene, ebenfalls hochspekulative, sogenannte
Stringtheorien integriert, und von der heute keiner sagen kann, ob es sich um
eine konsistente physikalische Theorie handelt und ob es einmal geniigend
empirische Signifikanz fiir sie geben wird.” Generell unterscheidet er nicht
zwischen den empirisch gesicherten und den interpretativen bis hin zu speku-
lativen Elementen seiner Theorie und verheddert sich vollends, wenn er be-
ansprucht, die spekulativen Elemente in Richtung auf eine Antwort auf die
Sinnfrage zu dehnen, wie die Aporien beztiglich der quasi ins Mythische gestei-
gerten Beschreibung des Anfangszustandes des Universums zeigen.

Solche Grenziiberschreitungen sind allerdings auch bei der Gegenseite zu
verzeichnen, etwa wenn im Rahmen der ID(Intelligent Design)-Bewegung die
Feinabstimmung als unmittelbar wissenschaftlicher Beweis fiir die Existenz ei-
nes einzigen Planers verkiindet wird.” Vergleichbar sind, um ein Beispiel aus
dem deutschsprachigen Raum zu nehmen, auch Aussagen von Kardinal Schén-
born zwischen 2005 und 2009, den Hawking in seinem Buch als Gegenpart
erwihnt.” Am 7. Juli 2005 hatte Schénborn einen Artikel in der «New York
Times» mit dem Titel «Den Plan in der Natur entdecken» veroffentlicht,® in
dem vor allem folgender Satz zu Recht fiir einige Aufregung gesorgt hatte: «Je-
des Denksystem, das die iiberwiltigende Evidenz fiir einen Plan in der Biologie
leugnet oder wegzuerkliren sucht, ist Ideologie, nicht Wissenschaft. Hier geht
es nicht direkt um das anthropische Prinzip, sondern um die Biologie. Beide
haben aber gemeinsam, dass sie den Kosmos bzw. einzelne Naturereignisse als
gerichtet beschreiben. Dem Biologen erschliessen sich lebendige Organismen

¥ Vgl. die Aussage zur M-Theotie von L. Smolin: The trouble with physics, London 2007,
146: «... we still do not know what M-theory is, or whether there is any theory desetving
of the name». Einen gravierenden Mangel an «empirical accessibility» bescheinigt ihr J.
Horgan: Cosmic Clowning, Stephen Hawking’s mew theory of everything is the same
old CRAP. — http://www.scientificamerican.com/blog/post.cfm?id=cosmic-clowning-
stephen-hawkings-ne-2010-09-13 (27.07.2012).

% Vgl. H. Ross: Big Bang Model Refined by Fire, in: W.A. Dembski (Hg.): Mere Creation.
Science, Faith & Intelligent Design, Dowers Grove, IL 1998, 363-384 (371-382). Vgl. die
Aussage des von Ross zitierten britischen Astronomen Ed Harrison: «The fine-tuning of
the universe provides prima facie evidence of deistic design.» (E. Harrison: Masks of the
Universe, Cambridge 1985, 252).

' Hawking / Mlodinow: Der gro3e Entwurf (Anm. 19), 161.

% Ch. Schonborn: Finding Design in Nature, in: The New York Times (07.07.2005). —
http://www.nytimes.com/2005/07/07/opinion/07schonborn.html (27.07.2012).



84 Jorg Disse

als aus lauter Einrichtungen bestehend, die auf etwas zielen bzw. zweckgerich-
tet sind. So hat der Herzschlag den Zweck, das Blut im Organismus zirkulieren
zu lassen, und die Speiserhre zielt darauf, dass Organismen Material zwecks
Absorption in den Blutkreislauf aufnehmen kénnen. Doch fir einen «Plan
in der Biologie» gibt es fiir den Biologen dennoch keinetlei Hinweis. Er kann
zwar eine solche Zielgerichtetheit als erste Beschreibungsebene biologischer
Phinomene gelten lassen, aber es gibt fur ihn keinen Grund, sie auf einen Pla-
ner zuriickzufithren. Er wird eher versuchen, sie durch eine kausale Erklirung
aufzulosen, um zu einem Wissen zu gelangen, das Vorhersagen ermdglicht.
Genauso aber verhalt es sich mit der Veranlagung zu Leben, Bewusstsein und
Vernunft, welche die Feinabstimmung im Ganzen des Kosmos nahelegt. Wenn
man die logische Analyse auf der Grundlage des anthropischen Prinzips als
(noch) naturwissenschaftlich akzeptiert, ist auf naturwissenschaftlicher Ebene
durchaus eine solche Veranlagung im Universum festzustellen. Es gibt jedoch
auch in diesem Fall keinen Grund dafur, als Naturwissenschaftler ein wirk-
kriftiges Prinzip, geschweige denn eine Absicht und einen Plan dahinter zu
vermuten. Die Ideologie ist nicht auf Seiten des Naturwissenschaftlers, der
sich weigert, den Plan zu sehen, sondern auf Seiten dessen, der behauptet, es
sei Ideologie, als Naturwissenschaftler den Plan nicht zu sehen.”

5. Naturwissenschaftliche Ankniipfungspunkte

Es ist somit festzuhalten, dass keine naturwissenschaftliche Erkldrung zugleich
als metaphysische Erklirung fungieren kann und dass keine naturwissenschaft-
liche Erklarung zwangslaufig eine bestimmte metaphysische Erklirung nach
sich zieht. Damit gibt es aber auch keine naturwissenschaftliche Beantwortung
der Sinnfrage. Dies gilt insbesondere fiir die Feinabstimmung des Universums.
Sie ist nicht in sich schon eine metaphysische Aussage, und aus ihr folgt weder
logisch zwingend noch sonst irgendwie «natiirlich» die Multiversumhypothese
oder die Gotteshypothese.

% Schénborn beendet die Debatte in einem Vortrag an der Osterreichischen Akademie der

Wissenschaft vom 4. Mirz 2009, indem et schliesslich zugibt, es sei ein «fundamentaler
Denkfehler, nicht einzusehen, «dass «esigm, Plan [...] nicht auf det Ebene der Kausali-
tit gefunden werden kann, mit der sich die naturwissenschaftliche Methode befasst» (Ch.
Schonborn: Schopfung und Evolution — zwei Paradigmen und ihr gegenseitiges Verhalenis,
4. Marz 2009, 10).



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 85

Damit ist jedoch nicht gesagt, dass eine rational begriindete metaphysische
Erklirung der Feinabstimmung des Universums nicht maoglich ist, dass jeder
in dieser Frage nach subjektivem Empfinden fur sich entscheiden muss. Es
gibt andere Moglichkeiten rationaler Begriindung, Rational begriinden kann
man metaphysische Erklirungen auch, indem man entweder aposteriorisch
naturwissenschaftliche, durch Beobachtungsdaten gesicherte Aussagen findet,
aus denen eine metaphysische Erklirung zwar nicht zwingend gefolgert wer-
den kann, die sie jedoch unterstiitzen oder nahelegen, oder indem man die
metaphysische Erklirung nach Kriterien beurteilt, die unabhingig von ihrer
empirischen Signifikanz deren apriorische Verfasstheit in den Blick nehmen
und beurteilen, wie plausibel sie im Verhiltnis zu derjenigen anderer metaphy-
sischer Erklarungen ist.

Werfen wir zunichst einen Blick auf Begrindungen der ersten Art.
Hawking, manche ID-Vertreter und Schonborn unterscheiden nicht erkennbar
zwischen metaphysischen und naturwissenschaftlichen Aussagen, so dass es
zu einer stindigen Grenziliberschreitung zwischen beiden kommt. Man kann
sie jedoch streng auseinanderhalten und eine metaphysische Erklirung durch
naturwissenschaftliche Erklirungen so begrunden, dass die naturwissenschaft-
lichen Erklirungen die metaphysischen wahrscheinlicher machten.*® Das Pro-
blem mit rationalen Begriindungen dieser Art besteht allerdings darin, natur-
wissenschaftliche Erklirungen zu finden, die so gesichert sind, dass sie fiir
metaphysische Erklirungen eine zuverlissige Grundlage bilden kénnen.

Das gilt auch mit Bezug auf die Alternative Multiversum- oder Gotteshy-
pothese. Robert S. Spitzer etwa versucht in einer neueren Verdffentlichung
aufzuweisen, die Gotteshypothese sei deshalb plausibler als die Multiversum-
hypothese, weil naturwissenschaftlich gesehen vieles dafiir spreche, dass es ei-
nen Anfang des Universums gegeben habe und somit von einer Zeit ohne Uni-
versum auszugehen sei. Dann aber misse das Universum entweder am Anfang
aus dem Nichts entstanden sein oder eine (iibernatirliche) Ursache haben. Da
eine Entstehung von etwas aus dem Nichts einen fundamentalen Widerspruch
darstelle, bleibe als einzig plausible Annahme die These eines (iibernatiirli-

*  Uwe Meixner unterscheidet dhnlich zwischen einem «respectable argument und einem

«compelling argument (vgl. U. Meixner: The Two Sides of Being. A Reassessment of
Psycho-Physical Dualism, Paderborn 2004, 85).



86 Jorg Disse

chen) Verursachers. Die Multiversumtheorie hilt Spitzer hingegen vor allem
deshalb fiir problematisch, weil sie — von der Verletzung des Ockham’schen
Sparsamkeitsprinzips einmal abgesehen — seiner Auffassung nach von zu spe-
kulativer Natur ist. Es gebe bei keiner der wichtigeren Varianten dieser Theorie
einen empirischen Beleg fur die Existenz einer Vielzahl von Universen neben
unserem.*

Spitzer vermischt bei diesem Vergleich leider zwei verschiedene Ebenen
der Argumentation. Dass andere Universen empirisch nicht nachweisbar sind,
spricht fir sich genommen genauso wenig gegen eine metaphysisch verstan-
dene Multiversumhypothese wie die Abwesenheit eines empirischen Beweises
der Existenz Gottes gegen die Gotteshypothese spricht. Es stellt sich vielmehr
die Frage, ob es naturwissenschaftlich gesicherte Erklirungen gibt, die die
Multiversumhypothese dhnlich zu stiitzen vermogen, wie Spitzers Auffassung
nach die naturwissenschaftliche Annahme eines Beginns des Universums die
Gotteshypothese. Zugunsten der Multiversumhypothese miisste dann aber zu-
mindest angefuhrt werden, dass die Quantenmechanik im Anfangszustand des
Kosmos eine entscheidende Rolle gespielt haben muss, und dass, wenn sich die
Multiversumtheorie als die richtige Interpretation quantenmechanischer Ereig-
nisse erweisen sollte, einiges fiir eine von Beginn an gegebene Spaltung des
Kosmos in eine Vielzahl von Universen spriche.

Man kann den Versuch, die Gotteshypothese als die gegentiber der Multi-
versumhypothese naturwissenschaftlich besser fundierte zu legitimieren, mit
Bezug auf eine Vielfalt von naturwissenschaftlichen Erkenntnissen fortftih-
ren.”” Die Probleme, die eine naturwissenschaftlich konsistente und mit den
Beobachtungsdaten tbereinstimmende Beschreibung des Beginns unseres
Universums weiterhin aufwirft, und die vielen, sich gegenseitig ausschliessen-
den, z.T. spekulativ hoch angereicherten Modelle, die es diesbeziiglich gibt,
weisen aber entgegen Spitzers Bemuhungen eher darauf hin, dass wir iiber eine
naturwissenschaftlich gesicherte Erklarung, die erkennbar die eine oder die an-
dere metaphysische Erklirung der Feinabstimmung legitimiert, zur Zeit nicht
verfigen. Ankniipfungspunkte in Form von naturwissenschaftlichen Stiitzen

3% Spitzer: New Proofs (Anm. 7), Kap. 1.

% Vgl. ebd. Kap. 2, 68-72.

¥ Spitzer setzt sich auch mit der Hawking-Penrose-Singularitit sowie dem Borde-Vilenkin-
Guth-Theorem auseinander (vgl. Spitzer: New Proofs [Anm. 7], 30-44).



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 87

fiir metaphysische Erklirungen gibt es durchaus, aber nicht solche, die in sich
schon eine rational zufriedenstellende Entscheidung mit Blick auf die genann-
te Alternative ermoglichen.

6. Das Argument der Einfachheit

Damit bleiben fiir eine solche Entscheidung nur Begriindungen, die auf apri-
orischer Ebene fiir oder gegen eine der metaphysischen Erklarungen der Fein-
abstimmung sprechen. Eine apriorische Begriindung kann durch verschiedene
Kriterien erfolgen; auf drei davon sei niher eingegangen. Es wird sich zeigen,
dass die berechtigte Anwendung dieser Kriterien von der zugrunde gelegten
Ontologie abhingt. Die Entscheidung zugunsten der Gotteshypothese aber
fallt erst mit dem dritten Kriterium.

a. Das Homogenitatskriterinm

Ein mégliches Kriterium ist, dass man eine metaphysische Erklirung fiir umso
glaubwiirdiger hilt, je mehr die Dinge, die sie postuliert, denjenigen dhneln,
welche auch die Naturwissenschaftler fiir ithre Erklirungen heranziehen. Ich
mochte es das Homogenititskriterium nennen. Bernulf Kanitscheider ist aus
diesem Grund der Auffassung, die Multiversumhypothese sei tiberzeugender
als die Gotteshypothese. Sie postuliere nimlich keine transzendente Ursache
vollig unbekannter bzw. rein geistiger Art wie Gott, sondern ziehe zur Er-
klirung Dinge heran, die, auch wenn sie empirisch nicht nachweisbar sind,
doch von der Idee her homogen sind mit dem, was uns sonst als naturwissen-
schaftlich erschliessbar begegnet, denn Universen sind Gegenstinde materiell-
energetischer Art.”

Hiermit setzt Kanitscheider allerdings die philosophische Position des on-
tologischen Naturalismus voraus, also die Auffassung, wonach nur das exis-
tiert, was durch naturwissenschaftliche Erklidrung nachweisbar ist. Das grund-
satzliche Problem des Naturalismus besteht bekanntermassen darin, dass er
nicht selbst wieder durch eine naturwissenschaftliche Erklirung beweisbar ist.”

38

B. Kanitscheider: Die Feinabstimmung des Universums, in: E. Dahl (Hg.): Die Lehre des
Unbheils. Fundamentalkritik am Christentum, Hamburg 1993, 83; vgl. ders.: Im Innern der
Natur, Darmstadt 1996, 122,

¥ Vgl. B. Goebel: Probleme eines philosophischen Naturalismus, in: B. Goebel / A.M. Hauk
/ G. Kruip (Hg): Probleme des Naturalismus. Philosophische Beitrage, Paderborn 2005,



88 Jorg Disse

Er ist jedoch nicht nur nicht beweisbar, gegen den Naturalismus spricht vor
allem auch, dass es bis heute nicht gelingt, geistige Prozesse im Menschen auf
physikalisch-biologische Vorginge zu reduzieren, was ein wichtiges Indiz daftir
ist, dass der Naturalismus dem, was existiert, zu enge Grenzen setzt. Geistige
Prozesse sind intentional, haben einen semantischen Gehalt, sind wahr oder
falsch, sind auf Griinde zurlickzufiihren, sind perspektivisch und haben einen
Erlebnisaspekt. All dies vermag kein naturalistischer Reduktionsversuch von
Geist auf physikalisch-biologische Vorginge zufriedenstellend zu erkliren, und
es gibt prinzipielle Griinde fiir die Annahme, dass dies naturwissenschaftlich
nie erklirbar sein wird.* Warum also sollte die letzte Erklarung des Kosmos
sich nach einem naturalistischen Homogenititskriterium richten, wenn schon
auf unserem Planeten Erde eine naturalistisch verstandene Homogenitit der
Phinomene nicht nachweisbar ist? Das naturalistische Homogenititskriterium
findet keine Anwendung, wenn man ontologisch davon ausgeht, dass es keinen
guten Grund gibt, die Existenz von geistigen Realititen abzulehnen, solange
nicht bewiesen werden kann, dass sie auf physikalisch-biologische Vorginge
reduziert werden kénnen.

b. Erstes Einfachbeitskriterinm

Vielversprechender ist das Kriterium der Einfachheit der Erklarung, das auch
in der Argumentationstheorie von Richard Swinburne eine hervorgehobene
Rolle spielt.”’ Metaphysische Erklirungen wie die Multiversum- und die Got-
teshypothese mochte ich vorab prizisierend als letzte Erklirungen bezeichnen.
Unter einer letzten Erklirung verstehe ich eine Erklirung, die den Endpunkt
aller Erklirungen bildet, die also nicht durch noch eine weitere Erklirung er-
klart wird. Eine letzte Erklarung erklart mit anderen Worten etwas durch etwas,
was selbst als erklarungslos angenommen wird, wohinter nicht weiter zurtck-
gefragt wird. Es geht also darum, welche der beiden metaphysischen Erklarun-
gen die bessere letzte Erklirung fiir ein feinabgestimmtes Universum ist: Ist
das erklirungslose Letzte das Multiversum oder Gott?

23-42 (28).

Y Was die Irreduzibilitit von bewusstem Erleben auf physikalisch-biologische Vorginge be-
trifft, siehe ausfihrlich bei D.]. Chalmers: The Conscious Mind. In Search of a Fundamen-
tal Theory, Oxford 1996, 93-209.

# Vgl. R. Swinburne: Epistemic Justification, Oxford 2001, 83-102.



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 89

Das Kriterium der Einfachheit besagt zunichst ganz allgemein: Bei zwei
gleichwertigen Erklirungen bezliglich desselben Sachverhalts ist immer die
einfachere vorzuziehen. In den Naturwissenschaften wird dieses Kriterium
zumindest implizit stindig angewendet. Gerade die grossen naturwissenschaft-
lichen Revolutionen verdanken wir Theorien, die Sachverhalte einfacher erkli-
ren konnten, als es vorher der Fall war. Es gibt jedoch mehrere Einfachheits-
kriterien, und mit zwei von ihnen méchte ich mich in diesem und im nichsten
Abschnitt niher befassen.

Das erste Einfachheitskriterium lautet: Eine Theorie ist je einfacher, je we-
niger Entititen sie zur Erklirung von etwas heranzieht.** Mit Blick auf die-
ses Kriterium ist Swinburnes Auffassung nach die Feinabstimmung unseres
Universums bereits 2z sich extrem unwahrscheinlich. Die Unwahrscheinlichkeit
eines feinabgestimmten Universums unter der Voraussetzung, dass es nur ein
einziges gibt, begriindet Swinburne auf folgende Weise: Er geht davon aus,
dass die Entstehung menschlicher Kérper ein relativ komplexes Universum
voraussetzt. Die Unterschiedenheit menschlicher Kérper von threr Umwelt er-
fordert eine komplexe Chemie, die Sinnesorgane des Menschen bediirfen einer
enormen Vielfalt von Stimuli, fir die Informationsverarbeitung sowie die Pla-
nung von Handlungszielen und den Vollzug von Handlungen bedarf es einer
grossen Anzahl von unterschiedlichen Gehirnzustanden. All dies erfordert eine
Vielzahl von Elementarteilchen, die mit Hilfe mehrerer Krifte auf komplexe
Weise miteinander interagieren.”® Da nun aber aufgrund des Finfachheitskri-
teriums weitaus mehr zu erwarten ist, dass das Universum als erklarungslose
letzte Tatsache einfach statt komplex ist, ist es a priori unwahrscheinlich, dass
ein komplexes, feinabgestimmtes Universum die letzte, nicht weiter begriind-
bare Erklirung fur die Entstehung menschlicher Korper ist.*

2 In gewisser Weise ist das von mir so genannte naturalistische Homogenititskriterium eine
Variante des Einfachheitskriteriums, denn einfacher ist eine Theorie genauer besehen so-
wohl je weniger Entititen als auch je weniger Arten von Entititen sie zur Erklirung von
etwas heranzieht. Aus naturalistischer Sicht kommt die Annahme der Existenz Gottes der
Einfithrung einer neuen Art von Entitit gleich. Wenn man jedoch davon ausgeht, dass
auch ohne Gott geistige Realititen guten Grundes als Bestandteil unseres Universums an-
zusehen sind, ist das nicht der Fall, Dann handelt es sich nur um ein weiteres Vorkommnis
von bereits Bekanntem.

¥ R. Swinburne: The Existence of God, Oxford 2004, 184.

“  Ebd.



90 Jorg Disse

Swinburne argumentiert mit diesem Kriterium auch fiir die Unwahrschein-
lichkeit per se der Multiversumhypothese. Es konnte Mechanismen geben, aus
denen jeweils eine Vielzahl von Universen hervorgeht, universengenerierende
Mechanismen.* Von allen moglichen Multiversen, die von solchen Mechanis-
men hervorgebracht werden konnten, gibe es dann eine Anzahl, die ein feinab-
gestimmtes Universum enthalten. Ein Mechanismus, der Universen produziert,
deren Beschaffenheit sich nicht nur durch die unterschiedlichen Werte der sie
bestimmenden Naturkonstanten voneinander abhebt, sondern auch durch un-
terschiedliche Naturgesetze, wire ein von sehr komplexen Gesetzen geleiteter
Mechanismus, der eine enorme Zahl unterschiedlicher Multiversen hervorbrin-
gen konnte, die ein feinabgestimmtes Universum enthalten. Die Wahrschein-
lichkeit der Hervorbringung eines feinabgestimmten Universums durch solch
einen Mechanismus wite also sehr hoch. Wiirde ein solcher Mechanismus hin-
gegen nur Universen mit einer Art von Naturgesetzen, aber mit unterschiedli-
chen Werten von Naturkonstanten hervorbringen, wire die Wahrscheinlichkeit
eines feinabgestimmten Universums aufgrund der schmalen Bandbreite von
die Entstehung von menschlichen Kérpern erméglichenden Werten der Na-
turkonstanten gering.*

Die Existenz komplexer universengenerierender Mechanismen ist jedoch
aus genau demselben Grund 77 sich unwahrscheinlich, wie ein komplexes, fein-
abgestimmtes, einmaliges Universum in sich unwahrscheinlich ist. Und damit
ist auch die Existenz eines aus einem solchen Mechanismus hervorgehenden
feinabgestimmten Universums unwahrscheinlich, obwohl dessen Existenz,
wenn es einen solchen Mechanismus gibe, sehr wahrscheinlich wire.¥” Egal
also, ob man von der Existenz 1) eines einzigen Universums, 2) eines einfache-
ren Multiversums oder 3) eines komplexen Multiversums ausgeht: Die Existenz
eines komplexen, feinabgestimmten Universums ist in sich unwahrscheinlich.

Swinburnes Argumentation ist dann annehmbar, wenn mit der von ihm
angesprochenen Wahrscheinlichkeit keine statistische Wahrscheinlichkeit ge-
meint ist, denn sonst hiitte Keith Parsons mit folgendem Einwand recht: «...
how can it be said that the universe, with all its dinely tuned features, is in any
relevant sense probable or improbable? Ex Hypothesi there are no antecedent

“  Ebd. 186.
% Ebd. 187.
7 Ebd. 188.



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 3|

conditions that could determine such a probability. Hence, if the universe is
the ultimate fact, it is neither likely nor unlikely, probable or improbable; it sim-
ply is. (...) We have absolutely no empirical basis for assigning probabilities to
ultimate facts»* Die statistische Wahrscheinlichkeit fir einen bestimmten Zu-
stand lisst sich auf der Grundlage der Kenntnis von Anfangsbedingungen und
eines statistischen Gesetzes bestimmen, die diesen Zustand hervorbringen. Als
«ultimate fact» aber gibt es fur das Universum keine ihm vorangehenden An-
fangsbedingungen und kein Gesetz, auf deren Grundlage sich die Wahrschein-
lichkeit von dessen Existenz herleiten liesse.

Swinburne stitzt sich in seinen Ausfithrungen jedoch nicht auf die Idee
einer statistischen Wahrscheinlichkeit, sondern einer induktiven bzw. einer, wie
es anderwirtig auch heisst, epistemischen Wahrscheinlichkeit.” Unter einer in-
duktiven Wahrscheinlichkeit versteht er das Mass, in dem eine Aussage bzw.
Hypothese eine andere wahrscheinlich macht.* Eine solche Wahrscheinlichkeit
ist normalerweise nicht exakt quantifizierbar, sondern gross oder gering,”' Der-
artige Wahrscheinlichkeitsaussagen kommen auch in den Naturwissenschaften
hiufig vor. Robin Collins fithrt als Beispiele die Theorie der gemeinsamen Ab-
stammung aller Lebewesen von einem Urvorfahren, die Theorie der Kontinen-
talverschiebung oder die Atomtheorie an.” Insbesondere die evolutionsbiologi-
sche Theorie der gemeinsamen Abstammung bezieht sich auf ein einzigartiges
Ereignis, fiir die Annahme von dessen Eintreffen es kein statistisches Gesetz
gibt, die aber aufgrund einer Vielzahl von biochemischen, genetischen, ana-
tomievergleichenden usw. Fakten als sehr wahrscheinlich angenommen wird.
Grundsitzlich sind genetische Erklirungen im weiter oben genannten Sinn in
die Klasse induktiver Wahrscheinlichkeiten einzureihen. Es gibt keine statisti-
schen Gesetze, durch die man die Wahrscheinlichkeit evolutionsbiologischer
Entwicklungen erkliren kénnte. Auf der Ebene metaphysischer Aussagen aber

# K. Parsons: Is there a case for Christian theism? in: ].P. Moteland / K. Nielsen (Hg,): Does
God Exist? The Great Debate, Nashville, TN 1990, 182,

“  Swinburne: Epistemic Justificadon (Anm. 41), 62-71. Von einer epistemischen Wahr-
scheinlichkeit spricht etwa Collins: Teleological Argument (Anm. 7), 226-39. Auf die Un-
terschiede zwischen Swinburne und Collins brauche ich hier nicht einzugehen (vgl. Collins,
ebd.).

Swinburne: Epistemic Justification (Anm. 41), 62.

> Ebd.

2. Collins: Teleological Argument (Anm. 7), 226-228.

50



92 Jorg Disse

kann auch die Wahrscheinlichkeit eines feinabgestimmten Universums im Sinn
einer induktiven Wahrscheinlichkeit verstanden werden: Die aufgrund des Ein-
fachheitskriteriums grosse Unwahrscheinlichkeit eines komplexen, feinabge-
stimmten Universums bzw. eines komplexen Multiversums als letzte Erklarung
macht es wahrscheinlich, dass es fiir dieses komplexe Universum eine einfache-
re Ursache gibt.

Auch im Verhiltnis zur Gotteshypothese scheint sich die Multiversumhy-
pothese als Erklarung fir die Feinabstimmung des Universums auf der Ebene
des ersten Einfachheitskriteriums als die komplexere Hypothese zu erweisen.
Die denkbar einfachste metaphysische bzw. letzte Erklirung fiir die Feinab-
stimmung unseres Universums im Sinn des genannten Einfachheitskriteriums
ist die Annahme einer einzigen Ursache fiir dessen Feinabstimmung, nimlich
der Existenz Gottes als eines Planers, der dieses eine Universum mit Absicht
feinabgestimmt hat. Die Existenz unseres feinabgestimmten Universums da-
rauf zuriickzufithren, dass unter womoglich unendlich vielen Universen der
Wahrscheinlichkeit nach eins feinabgestimmt ist, geht von einer grésseren An-
zahl von Entititen aus, ist also eine komplexere Erklirung als die Gotteshypo-
these, und scheint ihr von daher weder vorzuziehen noch als ihr gleichwertig
anzusehen zu sein. Die durch die Multiversumhypothese vorgenommene Pos-
tulierung unzihliger Universen, um die Feinabstimmung eines einzigen, nim-
lich unseres Universums zu erkliren, halt Swinburne geradezu fiir den Gipfel
an Irrationalitat.”

Allerdings ist die Sachlage, was das Verhiltnis von Gottes- und Multiver-
sumhypothese mit Bezug auf das erste Einfachheitsprinzip betritft, doch etwas
komplexet, als es zunichst den Anschein hat. Das hingt insbesondere damit
zusammen, dass das apriorische Einfachheitskriterium dem Kriterium der
Ubereinstimmung einer Erklirung mit den Beobachtungsdaten letztlich unter-
zuordnen ist. Eine einfachere Erklirung wird einer komplexeren nur so lange
vorgezogen, wie die Beobachtungsdaten uns nicht zwingen, doch von einer
komplexeren auszugehen. In der Tat ist die Gotteshypothese als Erklirung fir
ein feinabgestimmtes Universum aufgrund des ersten Einfachheitskriteriums
a priori wahrscheinlicher als die Annahme der Existenz einer astronomisch
grossen Anzahl von Universen, solange man diese beiden Hypothesen als

% Swinburne: The Existence of God (Anm. 43), 165.



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 93

reine Gegensitze betrachtet. Sollte sich allerdings die Multiversumtheorie ge-
geniber der Kopenhagener Deutung aufgrund von neuen Beobachtungsdaten
als die angemessenere Interpretation quantenmechanischer Ereignisse durch-
setzen und sich zudem der Verdacht erhirten, dass — im Sinn einer (bisher
noch unzureichend ausgearbeiteten) Quantengravitationstheorie — der quan-
tenmechanisch zu deutende Anfangszustand des Universums tatsichlich eine
Vielzahl von Multiversen generiert hat, dann musste auch der Vertreter der
Gotteshypothese davon ausgehen, dass Gott nicht ein einfaches Universum,
sondern ein Multiversum erschaffen hat, von dessen Universen wenigstens ei-
nes feinabgestimmt ist. Damit entfiele jedoch der Vorzug der Einfachheit der
Gotteshypothese, denn zur Erklirung der Feinabstimmung wiirde eine mit der
Multiversumtheorie kombinierte Gotteshypothese mit Gott noch eine Entitit
mehr setzen, als die Multiversumhypothese es mit ihren unzahligen Universen
ohnehin schon tut.

¢. Zweites Einfachbeitskriterium
Swinburne fihrt allerdings ein weiteres Einfachheitskriterium an, wonach eine
Erklarung bzw. eine Theorie, die wenige voneinander unabhingige Gesetze
enthilt, einfacher ist als eine Erklirung bzw. eine Theorie, die viele enthalt.>
Dieses Kriterium scheint mir mit Bezug auf die Frage einer einfachsten letz-
ten Erklirung weiter zu fithren als das erste Einfachheitskriterium. Ich méch-
te es zunichst verallgemeinern. Wie gesehen, sind nicht nur Erklirungen, die
Zustinde auf die Wirkung von Naturgesetzen zurtickfithren, als naturwissen-
schaftlich anzusehen. Eine genetische Erklirung etwa beziiglich der Evoluti-
on von Lebewesen kommt nicht der Formulierung eines Gesetzes gleich. Es
sind Einzelfaktoren wie etwa die Kehlkopfsenkung, die die Verinderungen
in der Geschichte der Lebewesen bewirken. Die Anfangsbedingungen (= der
Zustand des «homoy vor bzw. zum Zeitpunkt der Kehlkopfsenkung) und die-
ser FEinzelfaktor (zusammen mit anderen) erkliren die Entstehung eines der
Sprache fihigen Menschen. Ich méchte von daher die Definition der natur-
wissenschaftlichen Erklirung gegeniiber dem Hempel-Oppenheim-Schema
dahingehend verallgemeinern, dass eine naturwissenschaftliche Erklirung
einen Zustand erklirt, wenn sie die Anfangsbedingungen sowie, so nenne

% Swinburne: Epistemic Justification (Anm. 41), 89.



94 Jorg Disse

ich es von nun an, die Wirkfaktoren (Naturgesetze, Einzelfaktoren) fur die-
sen Zustand anzugeben vermag. Die von Swinburne angefiihrte Variante des
Einfachheitskritertums aber muss dann wie folgt umformuliert werden: Eine
Erklirung, die wenige voneinander unabhingige Wirkfaktoren als Erklirung
fiir einen bestimmten Zustand anfihrt, ist einfacher als eine Erklirung, die
auf viele zuruckgreift.

Wie nun kann dieses Kriterium auf letzte Erklirungen angewendet wer-
den? Wenn wir uns im Sinn des Naturalismus strikt an das Muster naturwis-
senschaftlicher Erklirungen halten, besteht die einzige Moglichkeit fiir eine
letzte Erklirung des Universums in der Beschreibung eines ersten Zustan-
des, der durch gewisse Anfangsbedingungen und das Bestehen einer Rei-
he von Naturgesetzen oder empirisch signifikanter Einzelfaktoren gekenn-
zeichnet ist, und als solcher die nicht weiter hinterfragbare Erklirung des
Universums darstellt. Sie beschreibt den physikalischen Zustand, aus dem
alles Weitere hervorgegangen ist. Die einfachste letzte Erklirung wire dann
gemiss der zweiten Formulierung des Einfachheitskriteriums diejenige, die
beziiglich dieses Anfangszustandes von der geringsten Anzahl von Gesetzen
oder Einzelfaktoren ausginge, um die heutige Beschaffenheit unseres feinab-
gestimmten Universums zu erklaren.

Wenn man jedoch, wie ich es tue, von einer Ontologie ausgeht, die
geistige Wirklichkeiten enthilt, deren Wirken naturwissenschaftlich nicht
erschopfend erklirt werden kann, dann kann man neben der naturwissen-
schaftlichen auch noch auf eine andere Form von Erklirung zurtickgreifen:
die Erklarung der Wirksamkeit von Geistigem als etwas nicht auf die Wirk-
samkeit von Physikalischem Reduzierbares. Eine solche Form von Erklarung
nennt Swinburne eine personale Erklirung.® Geistige Wirksamkeit kommt
insbesondere dadurch zustande, dass das Vorkommen eines Zustandes auf
das intentionale Handeln im Sinn des bewussten und absichtlichen Handelns
einer mit Vernunft und Willen ausgestatteten Person zurtickzufiihren ist. Die
intentionale Handlung ist hier der Wirkfaktor fir die Hervorbringung eines
bestimmten Zustandes oder Ereignisses. Die personale Erklirung erklirt
etwas mittels der Fihigkeiten, der gegebenen Umweltfaktoren und der In-
tention einer Person, wie die naturwissenschaftliche Erklirung etwas mittels

% Vgl. Swinburne: The Existence of God (Anm. 43), Kap. 2.



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 25

der Anfangsbedingungen und der Naturgesetze bzw. anderer Wirkfaktoren
erklirt. Unter der Voraussetzung, dass auch personale Erklirungen legitime
Erklirungen darstellen, kann aber als letzte Erklirung fiir das gesamte Uni-
versum und dessen Feinabstimmung die Hypothese formuliert werden, dass
es durch die intentionale Handlung einer Person verursacht ist, die wir Gott
nennen und die in Entsprechung zu den Anfangsbedingungen naturwissen-
schaftlicher Erklirungen tber ausreichende Fahigkeiten verfiigt, es hervor-
zubringen.

Im Rahmen einer solchen Ontologie stellt sich dann die Frage, welche
letzte Erklirung im Sinn der zweiten Formulierung des Einfachheitskriteri-
ums die einfachere ist, die naturwissenschaftliche oder die personale.’® Da-
bei hingt die Beantwortung dieser Frage von der Gottesvorstellung ab, die
der Gotteshypothese zugrunde gelegt wird. Auf der Grundlage eines klas-
sischen Theismus jedoch erweist sich die Gotteshypothese als die eindeutig
einfachere Erklirung fir die Feinabstimmung des Universums. Unter einem
klassischen Theismus verstehe ich eine Gottesvorstellung, die im Sinn von
Anselm von Canterbury davon ausgeht, dass Gott das ist, was héher nicht
gedacht werden kann. Damit wird Gott als uniiberbietbare Vollkommenheit
konzipiert. Vollkommen aber kann nur etwas sein, was sein Sein nicht etwas
anderem verdankt, sondern es aus sich selbst hat, sich also durch Aseitit
auszeichnet. Wer sein Sein etwas anderem verdankt, ist von diesem Anderen
abhingig, und Abhingigkeit ist absolut gesehen ein Mangel. Wenn sich ein
vollkommener Gott durch Aseitit auszeichnet, dann muss er aber auch als
schlechthin einfach gedacht werden, denn hitte Gott mehrere voneinander
unterschiedene Eigenschaften, so wire er unterschieden von ihnen und da-
mit abhingig von ithnen — so wie ein Ganzes von seinen Teilen abhingig ist.”

% John Leslies Modell einer abstrakten Kraft, einer «abstract Creative Force» als letzter Er-
klarung (vgl. weiter oben) ist insofern problematisch, als es eine Erklirung wire, die we-
der naturwissenschaftlich noch personal ist. Erklidrt man sie naturwissenschaftlich, dann
misste es sich um eine physikalische Kraft handeln, die mittels Anfangsbedingungen und
Wirkfaktoren beschreibbar ist, andetnfalls ist nicht klar, wie sie beschreibbar sein soll, da
es mit Blick auf die Beschaffenheit der Welt alternativ zur naturwissenschaftlichen Erkla-
rung nur die personale Erklirung zu geben scheint. In diesem Sinn kritisiert Swinburne,
es gebe keine weltlichen Beispiele fiir Leslies «axiarchic explanation» (vgl. Swinburne: The
Existence of God [Anm. 43], 47 Anm.).

7 Vgl. WE Vallicella: Divine Simplicity, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall
2010 edition): http:/ /plato.stanford.edu/entries/divine-simplicity/ (1.12.2012).



96 Jorg Disse

Der klassische Theismus — von dem Swinburnes Theismus sich noch ein-
mal abhebt™® — geht also notwendig davon aus, dass Gott einfach ist. Wenn
jedoch ein einfacher Gott eine intentionale Handlung im Sinn eines Schép-
tungsaktes vollzieht, erweist sich auch diese Handlung als in jeder Hinsicht
einfach: Thr geht keine komplexe Zusammensetzung von Uberlegungen vor-
aus, es besteht keine Ambivalenz der Motivation, es gibt keine zeitliche Abfol-
ge von Teilakten, und es gibt nichts, was den Vollzug dieser Handlung mit be-
einflussen kénnte. Die einfachere Erklirung ist die personale Erklirung also
deshalb, weil sie im Rahmen eines klassischen Theismus als letzte Erklirung
tir die Existenz des Universums von einer einfachen intentionalen Handlung
Gottes als einzigem Wirkfaktor ausgeht, wahrend es wohl keinem Naturwis-
senschaftler einfiele, nicht einmal dem, der auf eine «theory of everything»
als einer einheitlichen Theorie, die alle Phanomene im Kosmos zu erkliren
vermag, hofft, dass der Erstzustand des Universums nebst einer Anzahl von
Anfangsbedingungen aus nur einem einzigen Naturgesetz als Wirkfaktor be-
steht. Hochstens bei einem rein von der Allgemeinen Relativititstheorie her
konzipierten Big Bang Modell, das von einer Singularitat als Anfangszustand
ausgeht, d.h. von einem Zustand von Volumen null und von unendlicher
Dichte, in dem die Naturgesetze noch nicht gelten, konnte der Wirkfaktor,
der den Ubergang zu einem nicht singularen Zustand des Universums nach
sich zieht, analog zur Einfachheit des intentionalen Schépfungsaktes Gottes
gedacht werden.”” Die Schwierigkeit mit der Annahme einer urspriinglichen
Singularitat ist nur, dass es sich um einen physikalisch unmaoglichen Zustand
handelt. Fiir den Ubergang vom Erstzustand des Universums zu dessen
nichstem Zustand bzw. allen weiteren bedarf es also, wenn von der naturwis-
senschaftlich wenig tberzeugenden Annahme einer Singularitit abgesehen
wird, der Vielzahl der zu diesem Zeitpunkt bestehenden Naturgesetze.

Gott, als Schépfer und damit als erste Ursache verstanden, setzt also das
Universum aufgrund einer einfachen intentionalen Handlung, neben der es
keinerlei weitere Wirkfaktoren gibt. So gesehen aber kann auch die Mult-
versumhypothese die grossere Einfachheit der Gotteshypothese nicht ausser

% Von daher erklirt er die Einfachheit Gottes auch anders. Vgl. Swinburne: The Existence
of God (Anm. 43), 96-109, odet ders.: The Chtistian God, Oxford 1994, 150-169.

* Vgl etwa das Verstindnis der Einfachheit einer solchen Singularitit bei Q. Smith: Simpli-
city and Why the Universe Exists, Phil 71 (1997) 125-132.



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 97

Kraft setzen. Zunichst einmal postuliert sie einen universengenerierenden
Mechanismus als Anfangszustand, der schon fiir sich genommen hinsichtlich
der in ihm enthaltenden Wirkfaktoren von einer mindestens ebenso gros-
sen Komplexitit wire wie der Anfangszustand nur eines Universums. Doch
selbst wenn Gott am Anfang einen universengenerierenden Mechanismus
gesetzt haben sollte, wire auch dieser Mechanismus auf Gottes intentionales
Handeln als einzigem Wirkfaktor zuriickzufithren. Die Multiversumhypothe-
se fuhrt im Verhiltnis zur Gotteshypothese mit Blick auf das erste Einfach-
heitskriterium zwar nach wie vor eine Entitit weniger ein als eine mit ihr ver-
kniipfte Gotteshypothese, aufgrund der unendlichen bzw. quasi unendlichen
Anzahl von Universen, von der bei dieser Hypothese ausgegangen werden
muss, fillt die eine Entitit mehr der Gotteshypothese allerdings kaum ins
Gewicht. Vom zweiten Einfachheitskriterium her gesehen aber erweist sich
die Gotteshypothese unter der Voraussetzung eines klassischen Theismus als
einfacher als jede Hypothese, die von einem nicht weiter hinterfragbaren phy-
sikalischen Anfangszustand des Universums ausgeht.

Bei Swinburne ist von insgesamt sechs Einfachheitskriterien die Rede.®
Die ersten beiden beziehen sich auf die bereits besprochene Einfachheit mit
Blick auf die Anzahl von Entititen sowie die Anzahl von Arten von En-
tititen. Das von mir besprochene zweite Kriterium ist bei Swinburne das
vierte. Es bleiben Swinburnes drittes, finftes und sechstes. Das funfte und
sechste Kriterium spielen in diesem Zusammenhang keine Rolle, da sie sich
auf die Einfachheit der Naturgesetze beziehen. Da hier als Naturgesetz for-
mulierbare Wirkfaktoren mit anderen verglichen werden, die nicht als Na-
turgesetz formulierbar sind (intentionale Handlungen), sind diese Kriterien
fir den Vergleich der Wirkfaktoren nicht anwendbar. Das dritte Kriterium
besagt, dass Erklirungen, die Pridikate enthalten, die nur verstindlich sind,
wenn man andere Pradikate versteht, die komplexeren sind. Dieses Kriteri-
um kann insbesondere mit dem Aspekt der Beobachtbarkeit in Verbindung
gebracht werden. Erklirungen mit Pridikaten, die sich auf direkter beob-
achtbare Eigenschaften beziehen, sind einfacher als solche, die sich auf Ei-
genschaften beziehen, die von Beobachtbarkeit weit entfernt sind. Fir die
Alternative Gottes- oder Multiversumhypothese aber ist dieses Kriterium

“  Vgl. Swinburne: Epistemic Justification (Anm. 41), 87-90.



98 Jorg Disse

ebenfalls nicht relevant, da weder Gott noch andere Universen oder deren
Auswirkungen auf unser beobachtbares Universum beobachtbar sind. Paral-
leluniversen wiren zwar materiell-energetische Entititen, wenn man jedoch
im Zusammenhang mit der Multiversumtheorie den physikalischen Vorgang
der Dekoharenz berucksichtigt, sind sie fiir uns prinzipiell nicht beobachtbar.
Der Multiversumtheorie nach kollabiert die Wellenfunktion wie gesagt nicht,
sondern die verschiedenen von der Wellenfunktion dargestellten Wege wer-
den alle tatsichlich gegangen, und man geht davon aus, dass sie sich dabei so
verzweigen, dass sie zueinander keine Kohirenz mehr aufweisen, also nicht
mehr miteinander interagieren konnen. Wenn die verschiedenen Universen,
die den verschiedenen Zweigen entsprechen, nicht gegenseitig interagieren,
kann es aber auch keinen Kontakt von unserem Universum zu diesen an-
deren Universen geben. Dann sind sie trotz ihrer Materialitit empirisch so
unzuginglich wie Gott selbst.*

Die zusitzlichen Einfachheitskriterien, die Swinburne noch anfihrt, an-
dern also nichts daran, dass die Gotteshypothese sich aufgrund des zweiten
von mir genannten Einfachheitskriteriums grundsatzlich als die einfachste
letzte Erklirung fir die Tatsache unseres feinabgestimmten Universums er-
weist, ganz gleich ob es das einzige oder ein Universum unter anderen ist.
Héchstens die intrinsische Unwahrscheinlichkeit eines die Einfachheit Got-
tes setzenden Theismus konnte die grossere Einfachheit der Gotteshypo-
these noch in Frage stellen. Doch zu dieser Annahme gibt die gegenwirtige
religionsphilosophische Diskussion keinen zwingenden Anlass. Das Ein-
tachheitskriterium beweist damit allerdings nicht die Existenz eines Feinab-
stimmers. Es dient lediglich als ez die Existenz Gottes stiitzendes Argument
unter womoglich vielen anderen.®” Dieses Argument ist zudem nicht von
empirischer Signifikanz, denn Einfachheit kennzeichnet Erklirungen oder
Theorien, noch bevor es um deren Erklirungswert in Bezug auf Beobach-
tungs- oder Messdaten geht. Dennoch erweist sich die Gotteshypothese auf-

6t Vgl. die Formulierung von Ch. Orzel: Schrédingers Hund, Heidelberg 2011, 121: «Die
unzihligen anderen Zweige (der Wellenfunktion; JID) haben keinerlei bemerkbaren Ein-
fluss auf die Ereignisse in unserem Zweig, und unser Zweig hat keinerlei Einfluss auf
die Ereignisse in anderen Zweigen. Diese anderen Zweige sind fir alle Ziele und Zwecke
abgeschlossene Paralleluniversen ohne jeden Zugang zu unserem Universumn.

Es ist, noch einmal im Sinn von Uwe Meixner: The Two Sides of Being (Anm. 34), 85, ein
Argument, das «espectabler, nicht aber «compelling ist.

62



Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage 99

grund des Einfachheitskriteriums als wahrscheinlicher als die Multiversumhy-
pothese. Das ist allerdings m.E. auch alles, was sich auf der Ebene rationaler
Argumentation fur die Gotteshypothese als Erklirung der Feinabstimmung
anfuhren lisst. Die Idee einer Feinabstimmung des Universums findet ihre
rational plausibelste, der naturwissenschaftlichen Erkenntnis nicht wider-
sprechende, aber naturwissenschaftlich weder darstellbare noch beweisbare
Erklirung in der Existenz eines Planers, eines Schopfers des Universums, der
die Feinabstimmung so vorgenommen hat, dass darin der Mensch entstehen
konnte oder musste.

Von der Existenz eines personalen Gottes aber hingt es wie gesehen ab,
ob es einen objektiven Sinn im Kosmos gibt oder nicht. Weil es wahrscheinli-
cher ist, dass Gott die letzte, personale Erklarung fiir unser feinabgestimmtes
Universum ist, und nicht ein physikalischer Erstzustand, ist es zugleich wahr-
scheinlicher, dass unser Universum und der Mensch darin einen Sinn haben.
Es handelt sich hierbei wie gesagt um eine rationale Begriindung und nicht
um ein subjektives Empfinden. Um es noch einmal mit Kierkegaards Worten
zu formulieren: Ich stecke den Finger ins Dasein. Ich rieche zwar keinen
Gott, aber meine Vernunft sagt mir, dass es wahrscheinlicher ist, dass es einen
verantwortlichen Leiter gibt, der dem Ganzen einen objektiven Sinn verlie-
hen hat, als dass es keinen gibt. Ein feinabgestimmtes Universum spricht fiir
einen objektiven Sinn, weil ein solches Universum wahrscheinlicher von Gott
verursacht ist, als dass es auf einen physikalischen Erstzustand zurtickgeht.
Unser feinabgestimmtes Universum erweist sich, wenn man der Gotteshypo-
these einmal zugestimmt hat, zugleich als Ausdruck des objektiven, ihm von
einem Schopfer vetliehenen Sinns, insofern ein wichtiger Bestandteil dieses
Sinns eben darin besteht, Leben, Bewusstsein und Vernunft im Universum
entstehen zu lassen.



100 Jorg Disse

Abstract

Am Beispiel des schwachen anthropischen Prinzips in der Formulierung von Barrow
und Tipler wird das Verhiltnis von metaphysischer Sinnfrage und naturwissenschaftli-
chen Erkenntnissen untersucht. Nach Auffassung des Autors muss zwischen metaphy-
sischen und naturwissenschaftlichen Aussagen klar unterschieden werden. Von daher
vermag das anthropische Prinzip als solches zur Beantwortung der Frage nach dem
Sinn des Universums keinen Beitrag zu leisten. Dennoch kann in Anlehnung an Swin-
burne aufgezeigt werden, dass auf der Ebene formaler Theoriekriterien die Erklirung
der Feinabstimmung des Universums durch einen sinngebenden Schopfer wahrschein-
licher ist als eine Erklarung, die mit der Multiversumhypothese oder gar der Annahme
der grundsitzlichen Unerklirbarkeit der Feinabstimmung endet.

Jérg Disse, Fulda



	Das anthropische Prinzip und die Sinnfrage

