Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 1-2

Artikel: Philosophischer und religioser Glauben : Karl Jaspers im Gesprach mit
Paul Tillich

Autor: Schussler, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877657

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Philosophischer und religiéser Glauben
Karl Jaspers im Gesprich mit Paul Tillich

1. Einfiihrung
In der Jaspers-Literatur begegnen nicht selten die beiden folgenden Positio-
nen: Da haben wir zum einen diejenigen, die Jaspers das meiste abzunehmen
scheinen, so auch seinen Philosophischen Glauben und damit verbunden sei-
ne Kritik am Offenbarungsglauben,’ zum anderen diejenigen, die ihn — zu-
weilen sogar mit einem aggressiven Unterton — bekimpfen.? Erstere Position
wird in der Regel von Philosophen vertreten, letztere von Theologen. Dass
sowohl von Seiten der katholischen als auch der protestantischen Theologie
die Reaktionen auf Jaspers zum Teil recht heftig ausfallen, hat mit seiner Ver-
hiltnisbestimmung von Philosophie und Religion bzw. Theologie zu tun, die
programmatisch im ersten Band seiner «Philosophie» von 1932 in dem bemet-
kenswerten Satz zum Ausdruck kommt: «Die Spannung ist gegentiber der Re-
ligion eine absolute: der eigentlich Religiése kann Theologe, aber nicht ohne
Bruch Philosoph, der Philosoph als solcher nicht ohne Bruch ein Religitser
werden.»’ Konnte ich diesen Satz unterschreiben, wire das Thema des vor-

Als ein Beispiel hierzu aus jiingster Zeit sei verwiesen auf H. Saner: Karl Jaspers und das
Christentum, in: Glaube und Wissen / Croire et savoir, red. A. Hugli/C. Chiesa/S. Wag-
ner (= Studia Philosophica, Bd. 67/2008), Basel 2008, 221-233 (231). — Der vorliegende
Beitrag geht zuriick auf einen Vortrag, den ich am 20. November 2012 auf Einladung der
Theologischen Fakultit und des Philosophischen Seminars an der Universitit Basel gehal-
ten habe.

Paradigmatisch sei hier auf Karl Barth verwiesen, auf den ich noch zu sprechen kommen
werde.

’ Ph I, 294. — Die Werke von Katl Jaspers werden wie folgt abgekiirzt: Aut = Philosophische
Autobiographie. Erw. Neuausgabe (erstmals mit dem Kapitel tber Martin Heidegger),
Minchen 1977 (2. Aufl. 1984); Ch = Chiffren der Transzendenz, hg.v. H. Saner, Miinchen
1970 (4. Aufl. 1984); Ent = Die Frage der Entmythologisierung (zus. mit R. Bultmann),
Miinchen 1954 (Neuausgabe mit einem Vorwort von H. Ott 1981); Ex = Existenzphiloso-
phie. Drei Vorlesungen, Berlin 1938 (4. Aufl. 1974); Einf = Einfihrung in die Philosophie.
Zwolf Radiovortrige, Zirich 1950 (29. Aufl. Minchen 1991); Gl = Der philosophische
Glaube. Gastvorlesungen, Miinchen 1948 (9. Aufl. 1988); GPN = Die groBen Philoso-
phen. Nachlaf}, 2 Bde., hg.v. H. Saner, Miinchen 1981; NPL = Nachlal zur Philosophi-
schen Logik, hgv. H. Saner u. M. Hinggi, Minchen 1991; PGcO = Der philosophische
Glaube angesichts der christlichen Offenbarung, in: Philosophie und christliche Existenz.
FS Heinrich Barth, Basel 1960, 1-92; PGO = Der philosophische Glaube angesichts der

ThZ 1.2/69 (2013) S. 24-52



Philosophischer und religiéser Glaube 25

liegenden Aufsatzes schlecht gewahlt, denn es gibe keine «Und»-Verbindung
zwischen philosophischem und religiésem Glauben, sondern héchstens eine
«Odem-Verbindung — und damit wire ich auch schon mit meinem Beitrag am
Ende.

Bekanntlich sind es vornehmlich die protestantischen Theologen Karl
Barth* und Rudolf Bultmann,” mit denen sich Jaspers intensiver auseinan-
dergesetzt hat. Haben wir mit Barth einen Vertreter der sog. Dialektischen
Theologie vor uns, so mit Bultmann einen Vertreter der sog. existentialen
Interpretation im Sinne des von ihm inaugurierten Programms der Entmy-
thologisierung. Geht es Ersterem wesentlich darum, die Philosophie aus der
Theologie zuriickzudringen, so ist die Intention des Letzteren, das mythische
Element aus dem Bereich der Religion zu eliminieren. Beides fordert die Kri-
tik von Jaspers entschieden heraus. Ob er diesen beiden Theologen allerdings
wirklich gerecht wird, ist eine andere Frage. Interessant ist in diesem Zusam-
menhang, was der protestantische Theologe Joachim Ringleben dazu sagt:
«[]ch [teile] Jaspers’ Kritik an der Theologie K. Barths wie an der R. Bult-
manns weitgehend |...] — freilich aus theologischen Griinden».®

Nun kénnte man, besonders von katholischer Seite her, Kernaussagen
von Jaspers, die das Verhiltnis von Philosophie und Religion bzw. Theolo-
gie betreffen, mit Aussagen des Zweiten Vatikanums konfrontieren, in de-
nen Glaube und Offenbarung personalistisch und der Absolutheitsanspruch
des Christentums nicht mehr exklusivistisch, sondern inklusivistisch gedeutet
werden. Aber das wire aus zwei Griinden nicht ganz fair: Zum einen ist Jas-
pers’ religionskritische Hauptschrift «Der philosophische Glaube angesichts
der Offenbarung» im Jahr der Er6ffnung des Konzils (1962) erschienen, und
es ist kaum anzunehmen, dass er in seinen letzten Lebensjahren noch dessen
Errungenschaften rezipiert hat, zum anderen ist er von Hause aus protes-
tantisch, und er hat seine Mitgliedschaft in der protestantischen Kirche auch

Offenbarung, Miinchen 1962 (3. Aufl. 1984); Ph = Philosophie, 3 Bde., Berlin 1932 (5.
Aufl. Minchen 1991); UZG = Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, Miinchen 1949 (9.
Aufl. 1988); VAW = Von der Wahrheit. Philosophische Logik. Erster Band, Minchen 1947
(4. Aufl. 1991); VE = Vernunft und Existenz. Finf Vorlesungen, Groningen 1935 (4. Aufl.
Minchen 1987).

G Zu Karl Barth vgl. bes. PGO 174-179.228-230 u. 485-488.

° Zu Rudolf Bultmann vgl. bes. Ent.

8 J. Ringleben: Sprache und Transzendenz, in: Glaube und Wissen (Anm. 1), 69-94 (69).



26 Werner SchiiBBler

nie aufgegeben, obwohl er sich innerlich schon recht frith von der gelebten
Religion verabschiedet hatte.”

Nun haben zwar Barth und Bultmann einen entscheidenden Einfluss auf
die protestantische Theologie im 20. Jahrhundert ausgetibt, und besonders ers-
terer hat ausgesprochen schulbildend gewirkt; aber dartiber darf nicht verges-
sen werden, dass die sog, Dialektische Theologie schon seit ihrem ersten Auf-
treten entschiedenen Widerspruch durch Paul Tillich erfuhr.? Tillichs Denken,
das man mit dem Stichwort «Theologie der Kultum zusammenfassen kann, hat
bekanntlich in den USA zum Teil einen enormen Einfluss ausgetibt, und seit
einigen Jahren gewinnt es auch wieder im deutschsprachigen Bereich an Be-
deutung, Hinzu kommt, dass durch die Edition bisher unveroffentlichter Texte
und Vorlesungen Tillichs, die in den letzten Jahren erfolgt ist, immer deutlicher
wird, dass dieser Denker nicht nur theologisch, sondern auch philosophisch
von Bedeutung ist, besonders was seine spite Existentialontologie und Philo-
sophische Anthropologie angeht,” die ab den 1930er Jahren den subjekt- und
sinntheoretischen Ansatz zu uberlagern beginnen.

In Tillichs Autobiographie «Auf der Grenze» von 19306 findet sich ein Satz,
der ihn geradezu fiir das Gesprich mit Jaspers pridestiniert: «Als Theologe
versuchte ich Philosoph zu bleiben und als Philosoph Theologe.»' Von hier
aus wird auch verstindlich, warum Barth auf Tillichs Begriff des Unbedingten
ahnlich schroff reagiert wie auf Jaspers’ Begriff der Transzendenz. Bezeichnet
er letzteren als «inhaltslos, unfruchtbar [und] im Grunde tef langweilig»,'" so

7 Vgl. Saner: Katl Jaspers und das Christentum (Anm. 1), 222.

. Vgl. dazu GW VTI, 216-262. — Die Werke von Paul Tillich werden wie folgt abgektrzt: EW
= Erginzungs- und Nachlassbinde zu den Gesammelten Werken von Paul Tillich, hg.v.
I. Henel u.a., bisher 17 Bde., Stuttgart, dann Berlin 1971{f; GW = Gesammelte Werke,
hgv. R. Albrecht, 14 Bde., Stuttgart 1959f.; MW = Main Works / Hauptwerke, hg.v. C.H.
Ratschow, 6 Bde., Berlin 1987ff.; ST = Systematische Theologie, 3 Bde., Stuttgart 1955ff.
— Vgl. auch P. Tillich: Dialektische Theologie (1925), hg.v. K. Ukolov, in: Religion und Po-
litik (= Internationales Jahrbuch fur die Tillich-Forschung, Bd. 4/2008), hg.v. C. Danz/W.
SchiiBler/E. Sturm, Wien 2009, 149-174 [russ. Text mit dt. Ubers.]; dazu W. SchiiBler: «Was
uns unbedingt angeht» Studien zur Theologie und Philosophie Paul Tillichs (= Tillich-
Studien, hg,v. W. Schufler u. E. Sturm, Bd. 1), Betlin 3. erw. u. verinderte Aufl. 2009, 119-
129.

# Vel bes. EW XVI u. EW XVIIL

v GW XII, 37.

" K. Barth: KD II/1, § 28, 341.



Philosophischer und religiéser Glaube 27

ersteren als «frostiges Ungeheuem.'” Beide Begriffe haben fur ithn nichts zu tun
mit dem «lieben Gott» der Bibel, da sie kein echtes Gegentiiber bedeuten.

Wihrend somit fir Jaspers zwischen Philosophie und Religion bzw. Theo-
logie ein Ausschliesslichkeitsverhiltnis zu bestehen scheint, bewegt sich Tillich
zeitlebens «auf der Grenze von Theologie und Philosophie»,® wobei «der in-
neren Notwendigkeit [...] das duBere Schicksal in merkwiirdiger Ubereinstim-
mungy folgte:" Doktor der Philosophie, Lizentiat und Habilitation in Theo-
logie, Professor fir Theologie in Marburg, fur Philosophie und Soziologie in
Frankfurt, fur Philosophische Theologie am Union Theological Seminary in
New York mit gleichzeitigem Lehrauftrag fur Philosophie an der gegentiber-
liegenden Columbia University — das sind nur einige Stationen seines Lebens-
weges.

Nun koénnte man natiirlich den Theologen Tillich mit Jaspers” Position kon-
frontieren — und sich damit leicht den Hinweis darauf einhandeln, dass sich die
Theologie notwendig in einem Zirkel bewege, der sich dem «Aussenstehen-
den» verschliesse; darauf wies nicht nur Jaspers,” sondern auch Tillich selbst
immer wieder hin;'® das heisst, es bliebe letztlich bei einem «Sprungy in den
Glauben, der durch keine Philosophie zu tiberwinden ist.

Aus diesem Grunde mochte ich Jaspers’ Philosophischen Glauben nicht
mit der theologischen Position Tillichs, sondern mit dessen relzgionsphilosophischer
Konzeption ins Gesprich bringen, in die sich sein theologisches System mii-
helos einfiigen lisst; wobei Tillich selbst immer wieder betont hat, dass eine
Religionsphilosophie, die normativ wird, selbstredend zur Theologie wird."”
Diese Grenzlinie scheint also recht schmal zu sein, und es ist in Bezug auf die
Schriften Tillichs auch immer zu fragen: Wer spricht?

Ein wirkliches Gesprich zwischen Jaspers und Tillich hat wohl nie stattge-
funden; die beiden Denker scheinen sich nicht begegnet zu sein. Wahrend Jas-
pers von Tillichs Werk so gut wie keinerlei Notiz genommen zu haben scheint
— einmal abgesehen von einem Beitrag, den er zu einer Tillich-Festschrift im

2 GW VIL, 231

B GW XIL 31.

4 GW XTI, 37.

5 Vgl PGO, 183-185.
6 Vgl ST, 15-18.

7 Vel EW XII, 530.



28 Werner SchuBler

Jahre 1959 beigesteuert hat'® — kommt Tillich in seinem Werk verschiedene
Male auf Jaspets zu sprechen, wenn auch meist nur am Rand."” Etwas ausfiihrli-
cher geht er auf dessen Denken in einem Beitrag tiber «Existenzphilosophie»®
von 1944 ein sowie in einem im Deutschen Paul-Tillich-Archiv an der UB
Marburg aufbewahrten zehnseitigen Typoskript mit dem Titel «Heidegger and
Jaspers»”, das auf einen Vortrag zuruickgeht, den Tillich 1954 in New York
gehalten hat. Aber auch diese beiden Beitrige machen deutlich, dass er sich mit
Jaspers nicht tiefergehend auseinandergesetzt hat. Seine Auseinandersetzung
mit thm ist auch hier recht oberfliachlich, was man von der mit Heidegger nicht
sagen kann.

Wie kommt Jaspers tiberhaupt dazu, das Konzept eines Philosophischen
Glaubens zu entwickeln? Er bekennt selbst, dass er zu Anfang seines Philo-
sophierens nicht geglaubt hitte, dass ithn die Theologie jemals interessieren
konne,” hat er doch — in einer protestantischen Familie aufgewachsen, die die
Kirche ignorierte — so gut wie keine Bezichung zur kirchlichen Religion entwi-
ckelt. Doch schon bald merkt er, dass die Realitdt von Kirche und Theologie im
Philosophieren nicht vernachlissigt werden kann. In seiner «Philosophischen
Autobiographie» berichtet er von einer seltsamen Erfahrung: «Eines Tages
wurde mir gar bewul3t, dafl ich von Dingen rede, die die Theologie fiir sich
in Anspruch nimmt. Nach einer Votlesung iber Metaphysik (1927/28) kam
am SemesterschluB ein katholischer Pfarrer zu mir, sich als mein Horer zu be-
danken, sein Einverstindnis auszusprechen: dch habe nur den einen Einwand,
daf3 das meiste von dem, was Sie vorgetragen haben, nach unserer Auffas-
sung Theologie 1st.» Dies Wort des klugen und eindrucksvollen jungen Mannes
machte mich stutzig. Es war offenbar: Ich spreche von Dingen, die anderen als
theologisch galten, nicht als Theologe, sondern ich philosophiere. Das multe
klar werden.»” — Jaspers hat den Philosophischen Glauben seit seiner «Phi-

' Vgl K. Jaspers: The Individual and Mass Society, in: W. Leibrecht (Hg.): Religion and Cul-
ture. Essays in Honor of Paul Tillich, New York 1959, 37-43.

¥ Vgl z.B. ST, 31; ST 11, 32; GW IV, 182; GW VIII, 16 u. 174; GW XI, 113; EW XVII 115
u. 131.

® Vgl GW 1V, 145-173, hier bes. 155-159.

2 Vgl P. Tillich: Heidegger and Jaspers [Typosktipt], 7,5 S. Vortragstext u. 2,5 S. Diskussion.
Auf Jaspers kommt Tillich S. 7f. zu sprechen.

2 Vgl Aut, 112.

2 Aut, 114



Philosophischer und religiéser Glaube 29

losophie» von 1932* 6ffentlich vertreten. In der Schrift «Der philosophische
Glaube» von 1948% hat er ithn ausdrucklich formuliert, und in seinem letzten
grossen Werk «Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung»® von
1962 hat er ihm seine reife Ausgestaltung gegeben.

Hinter seiner Ablehnung der Offenbarungsreligion steht letztlich als un-
hintergehbare Voraussetzung: Der Gott, der sich offenbart, fordert absoluten
Gehorsam, und das widerstreitet der Freiheit des Menschen. Auf eine griffige
Formel gebracht: Wihrend der Philosophische Glaube charakterisiert ist durch
Freiheit und Vernunft, Zweifel und Wagnis, Toleranz und Kommunikation,
den absolut verborgenen Gott und das Chifferndenken, steht der religiése
Glaube Jaspers zufolge fiir direkte Mitteilung und Gehorsam, Leibhaftigkeit
und Sicherheit, Heteronomie und Ausschliesslichkeit, Fanatismus und Dialog-
unfihigkeit. Bei diesen Gegensatzreihen scheint eine Entscheidung dariber,
fur welche man votiert, auf den ersten Blick nicht schwer zu fallen. Und in
der Jaspers-Literatur finden sich gentigend Beispiele, wo diese Schliisselwor-
te gebetsmuhlenartig wiederholt werden und so dem Philosophischen Glau-
ben die Uberlegenheit iiber den religitsen attestiert wird. Nihme man diese
Charakterisierung religiosen Glaubens wirklich ernst, so miissten alle religios
Gldubigen und natiirlich auch alle Theologen letztlich verblendet sein, sich in
eine selbstverschuldete, vielleicht ihnen selbst noch nicht einmal bewusste Un-
freiheit begeben haben, die sie letztlich auch daran hindert, das zu werden, wo-
rauf es Jaspers entscheidend ankommt: nimlich Existenz, die wesentlich durch
Freiheit bestimmt ist. Bestimmte Assoziationen in Bezug auf religise Funda-
mentalisten verschiedenster Provenienz und positivistische Biblizisten dringen
sich geradezu auf, die es ohne Zweifel in der Geschichte der Religionen und
auch selbst des Christentums gab und zweifellos immer noch geben mag;

Aber mit Blick auf Tillich, und nicht nur ihn, sind solche Zuschreibungen
kaum haltbar. Um es gleich vorweg zu sagen: Tillich lehnt mit Jaspers in Sachen
Religion auch direkte Mitteilung und Gehorsam, Leibhaftigkeit und Sicherheit,
Heteronomie und Ausschliesslichkeit, Fanatismus und Dialogunfihigkeit ab;
er vertritt einen Glaubens- und Offenbarungsbegriff, in dem Freiheit und Ver-

#  Vgl.Ph1, 297 u. 301.

» Vgl Gl; diese Schrift geht auf sechs Vorlesungen zurtick, die Jaspers 1947 in Basel gehalten
hat.

% Vgl PGO.



30 Werner SchuB3ler

nunft, Zweifel und Wagnis sowie Toleranz und Kommunikation verwirklicht
sind, etwas, was Jaspers als Proprium des Philosophischen Glaubens reklamiert.
Allerdings fehlt bei Tillich ein Begriff, der fiir Jaspers von zentraler Bedeutung
ist, nimlich der des absolut verborgenen Gottes, und mit jenem verbunden das
Chifferndenken. Damit ist auch die entscheidende guaestio vexata verbunden,
wie sich zeigen wird.

Der Fortgang der weiteren Uberlegungen ist mit diesen Ausfithrungen
in gewisser Weise auch schon vorgezeichnet: Es geht im Folgenden um den
Offenbarungs- (2.) und Glaubensbegriff (3.), den Absolutheitsanspruch des
Christentums (4.) sowie den Gottesgedanken und die Gottesrede (5.); in einem
abschliessenden Restimee (6.) ziche ich Bilanz.

2. Zum Offenbarungsbegriff
«Der Mensch, der seiner Freiheit inne wird», schreibt Jaspers, «hat Ehrfurcht;
sie ist das Zeichen seiner Bindung an Autoritit, der er sein Freisein verdankt.
Was aus der Weltwirklichkeit als Autoritit zu mir spricht, das entscheidet
Uber mein eigenes Sein. Denn Freiheit ist nicht Willkur.»* Freiheit erfullt sich
immer nur im Miteinander mit Autoritat, bewahrt letztere doch Freiheit vor
dem Fall ins Leere und vor ihrer Verwechslung mit Willkar.”

Autoritat ist aber fir Jaspers nicht nur «Autoritit von aussen». Zwar ist es
das Ziel des Selbstwerdens, mit Hilfe dieser dusseren Autoritit zu sich selbst
zu kommen; aber gleichzeitig gilt es, aus dieser Autoritit herauszuwachsen.”
So liegt «am Ende der Stufenfolge der Befreiung von der relativ nur du-
Beren Autoritit zu immer tieferer Autoritit» die «Einheit von Freiheit und
Autoritity. Damit ist nach Jaspers der Punkt erreicht, wo sich «der Ort des
gewissesten Inneseins der Autoritit [...] von der bestimmten dul3eren Gestalt
in das Innere verlegt» hat.*” Hier ist der Gegensatz von «innen» und «auf3en»
liberwunden.”

Diese Einheit von Freiheit und Autoritit sieht Jaspers im Offenbarungs-
begriff nicht nur nicht gewahrt, sondern ganz im Gegenteil, er versteht

2 V4w, 797.

® Vgl ebd.

» Vgl VAW, 798,
3 Ebd.

B Vgl VAW, 782.



Philosophischer und religiéser Glaube a1

Offenbarung geradezu als identisch mit falscher Autoritit und so im tota-
len Widerspruch zur menschlichen Freiheit stehend. Hinter dieser Auffas-
sung steht die Voraussetzung, dass Gottes Stimme «direkt» vernehmbar sei,
sie so aber zur «unbefragbaren Autoritit» werde und den Menschen «nur
niederschlage».*

Was aber versteht Jaspers unter der «direkten Stimme Gottes»? Tillich
unterscheidet in seinem Beitrag «Wort Gottes» sechs verschiedene Bedeu-
tungen dieses Begriffs, wobei er sich vehement dagegen wehrt, die Sprache
der Bibel mit der gottlichen oder einer von Gott diktierten menschlichen
Sprache gleichzusetzen, denn das wire plattester Supranaturalismus.*

So wie Jaspers tibernatiirliche Offenbarung und religiésen Glauben be-
schreibt, geht es bei thnen ohne Zweifel um eine unechte Autoritit und al-
lein um Gehorsam. Unecht wird eine Autoritit in dem Moment, wo sie rein
dusserlicher Natur ist. Und das scheint eben nach Jaspers in der Religion der
Fall zu sein. Ihm geht es aber wesentlich um echte Autoritit, also um eine
solche, die nicht rein dusserlich ist, sondern zum eigenen Innen wird. Das sei
bei der Offenbarung gerade nicht gegeben, denn hier haben wir es Jaspers
zufolge mit einer «Autoritit in sinnlicher Konkretion» zu tun, und das in
dreierlei Weise: 1. In der Weise des Wortes: Es ist «an bestimmtem Ort, zu
bestimmter Zeit, an einen bestimmten Menschen ergangen». 2. In der Weise
der Inkarnation: «Gott tritt selbst in die Welt. In einem entscheidenden Au-
genblick, jetzt und hier, ist ein Mensch Gottessohn, selbst Gott. Leibhaftig
sichtbar und tastbar ist er da.» 3. In der Weise der Kirche, die «Tragerin der
Offenbarungy ist.**

Das Entscheidende ist nun, dass es sich Jaspers zufolge in allen drei
Fillen um eine «innliche Gegenwart» handelt, die von aller iibrigen Welt-
wirklichkeit, auch «der edelsten und besten», getrennt ist und sich als eine
«heilige Wirklichkeit» versteht.” Dass sich Jaspers’ Attacke auf den Offenba-
rungsglauben letztlich an der Person Jesu Christi regelrecht «festbeil3v, wird
von hier aus verstindlich. In seinem Werk «Von der Wahrheit» geht er ja
bekanntlich sogar so weit, den Menschen vor die Alternative «Katholizitit

% Ph, II 275; vgl. VAW, 837.
B Vel. GW VIII, 74.

* VAW, 787.

% Ebd.



32 Werner Schifler

oder «Vernunft» zu stellen,’ wobei das Wesen der Katholizitit fir ihn in dem
Gottmenschentum Christi zum Ausdruck kommt.”

Fur Jaspers geraten somit Philosophie und Religion letztlich am Begritf der
Autoritit in einen #nsberwindlichen Konflikt. Dieser ist es, der ihn fir den philo-
sophischen und geger den religiosen Glauben votieren lasst. Es geht letztlich um
Freiheit und Selbstsein, die Jaspers durch den religiésen Glauben als gefdhrdet
ansieht.”

Nach Jaspets’ Uberzeugung, so hat sich gezeigt, widerstreiten sich Offenba-
rung und menschliche Freiheit, da Offenbarung absolute Autoritat fir sich in
Anspruch nimmt und gehorsame Unterwerfung verlangt. Genau hier setzt Til-
lich auch ein, wenn er in seinem Beitrag «Autoritit und Offenbarungy» die Frage
stellt: «KKann die Annahme der Offenbarung vereint werden mit der Wahrung
schopferischer Freiheit? Ist eine Religion, die den Anspruch erhebt, auf gott-
licher Offenbarung zu beruhen, mit wahrhafter Menschlichkeit vereinbar?»*

Nun gibt es Auffassungen von Offenbarung, die zwangsliufig zu einem
«religis-autoritiren Denken» fithren. «Wird Offenbarung verstanden als gott-
liche Information, als eine Mitteilung, die auf iibernatiirlichem Eingreifen be-
ruht», schreibt Tillich, «so entsteht dadurch irrationale oder totale Autoritit.
Denn: gottliche Heteronomie zerstort die autonome Selbstbejahung des Men-
schen, die Bejahung seiner schopferischen Seinsstruktur. Offenbarung fallt
vom Himmel und schafft fiir sich die Moglichkeit, ohne Vermittlung, ohne
geschichtliche Vorbereitung, ohne die Méglichkeit vernunftgemifer Einsicht
angenommen zu werden. Der Akt der Annahme schlieBt Unterwerfung unter
eine totale und hypostasierte Autoritit ein. Der Ort, an dem die Offenbarung
sich manifestiert — sei es die Hierarchie der Kirche, sei es die Bibel —, hat teil
an dieser Autoritat und wird selbst eine irrationale und unterdrickende Auto-
ritat. Mul3 das nicht notwendig so sein? Angenommen, es gibe einen Ort, an
dem Gott selbst spricht, miiBte man nicht diesem Ort unbedingte Autoritit
zusprechen?»*

% Vgl VAW, 832-868.

7 Von hier aus wird auch verstindlich, warum Jaspers mit seinem Begriff der «Achsenzeit»
(vgl. VAW 836f.; UZG 19-42) so vehement gegen die «Mitte der Geschichte» (vgl. EW XV,
281-289) andenkt.

*® Vgl Ph, I 308f.

¥ GW VIII, 60.

“ GW VIII, 63.



Philosophischer und religioser Glaube 33

Tillich verneint diese Frage; er entwickelt einen Offenbarungsbegriff, der
jede heteronome Autoritit hinter sich lisst und tiberwindet.” Seine These lau-
tet: «Wabre Offenbarung und hypostasierte [oder totale] Autoritdt schliefen einander aus.
Wabre Offenbarung und funktionale [oder partielle] Autoritdt bedingen einander»* Diese
These Tillichs ist derjenigen von Jaspers diametral entgegengesetzt, denn des-
sen These besagt ja: Offenbarung bedeutet immer totale Autoritit und ist aus
diesem Grunde abzulehnen.

Tillichs Offenbarungsverstindnis ist niherhin durch drei Punkte gekenn-
zeichnet: Erstens hat es zur Voraussetzung, dass die Selbstmanifestation des
Grundes unseres Seins letztlich nicht im Widerspruch zu unserem Sein und
dessen freier Selbstbejahung stehen kann. Vielmehr muss sie das, was wir es-
sentiell sind, offenbaren und bestitigen. «Der Grund des Seins und Sinnes
kann nicht das zerstoren, dessen Grund er ist. Seine Manifestation ist weder
irrational noch heteronom.»*

Zweitens folgt aus seinem Offenbarungsverstindnis, dass die Mittler der
Offenbarung nicht identisch sind mit dem, was durch sie wirkt. «Sie vermitteln
es, aber sie sind nicht identisch mit ihm. Es scheint durch sie hindurch, aber
sie sind es nicht selbst. Der Ort, an dem das Heilige erscheint, ist geweiht, er
ist aber nicht das Heilige selbst.»* Hier hat auch Tillichs Symboltheorie ihren
Ort (auf sie wird noch zurilickzukommen sein). Nur auf eines sei in diesem
Zusammenhang noch hingewiesen: Aus dem eben Ausgefiihrten folgt, dass
Offenbarung und wissenschaftliche Erkenntnis verschiedenen Dimensionen
angeh6ren® und dass nur eine Offenbarung, die mit absolutem Autorititsan-
spruch auftritt, die Tendenz in sich trigt, wissenschaftliche Erkenntnisse zu
unterdriicken.*

Die Behauptung, die Mittler der Offenbarung seien nicht identisch mit
dem, was durch sie wirkt, hat natiirlich zur Voraussetzung, dass Offenbarung

4 Vgl. GW VIII, 64.

2 Ebd.
“  Ebd.
#  Ebd.

% Vgl dazu W. SchiiBler: Naturwissenschaft — Philosophie — Theologie. Paul Tillich zum
Problem der sog «Galilei-Konflikte», in: Theology and Natural Science, hg:v. C. Danz/M.
Dumas/W. Schiler/M.A. Stenger/E. Sturm (= International Yearbook for Tillich Re-
search, Vol. 7/2012), Berlin/New York 2012, 45-78.

3 Vel. GW VIII, 65.



34 Werner Schulller

den Ort, an dem sie erscheint, sowohl «unter prophetische wie unter rationale
Kritik»*" stellt. Und diese Kritik bezieht sich nach Tillich nicht nur auf die Kir-
che, sondern immer auch auf die Bibel, ja selbst auf Christus.

Das «protestantische Prinzip»® lehnt nach Tillich in diesem Sinne jede hy-
postasierte und totale Autoritat als gétzendienerisch ab. Es geht Tillich nicht
weniger als Jaspers um den frefen Menschen, denn «nur der ist gerettet, der frei
ist». Eine Offenbarung, die den Menschen zu zerbrechen sucht, um ihn zu
retten, wire geradezu eine «ddmonische Autoritit.*

Ein drittes und letztes wesentliches Kennzeichen der Offenbarung ist far
Tillich schliesslich ihre Bezogenheit auf eine bestimmte Situation. Offenba-
rung ist stets «Offenbarung f#r jemanden in dessen konkreter Wirklichkeit, das
heifit, der Betreffende hat teil an dem Ereignis, das fir ihn Offenbarung ist.
Deshalb ist es unmdglich, von der Situation der Offenbarung abzusehen und
eine Offenbarungswahrheit als stets giiltige Wahrheit jemandem aufzuerlegen,
der auBerhalb dieser Situation steht.»* Das bedeutet, dass Offenbarung nur im
Zustand «unbedingten Betroffenseins» empfangen werden kann. Dies gilt nach
Tillich aber nicht nur fur diejenigen, die eine bestimmte Offenbarung erst-
malig erfahren, sondern auch fir diejenigen, die spater mit dem Inhalt dieser
Oftenbarung vertraut gemacht werden. «Sie alle haben an dem Offenbarungs-
ereignis teil, und aus diesem Grunde sind sie keiner heteronomen Autoritit
unterworfen.»’' Tillich hat diesen Gedanken in seiner «Systematischen Theolo-
gie» unter dem Stichwort der «Korrelation»” erortert.

Was genau versteht er nun unter dem korrelativen Charakter der Offenba-
rung? «Die im Offenbarungsereignis liegenden Antworten sind nur sinnvoll,
sofern sie in Korrelation stehen mit Fragen, die das Ganze unserer Existenz
betreffen, also mit existentiellen Fragen.»” Tillichs korrelatives Offenbarungs-
verstindnis steht somit in scharfem Gegensatz zu jedem supranaturalistischen
Verstindnis von Offenbarung, das die christliche Botschaft als «eine Summe

4 Ebd.
#  Vgl. dazu W. SchiiBler/E. Sturm: Paul Tillich: Leben — Werk — Wirkung, Darmstadt 2008,
128-150.

¥ GW VIIL, 69.

0 GW VIIL, 65.

Sl Ebd.

2 Vgl. ST 1, 73-80.
5 ST, 76.



Philosophischer und religiéser Glaube 35

geoffenbarter Wahrheiten» betrachtet, «die wie Fremdkorper aus einer frem-
den Welt in die menschliche Situation hineingefallen sind».”* Ein Fremdkor-
per wire eine solche Offenbarung deshalb, weil hier letztlich keine wirkliche
Vermittlung zur menschlichen Situation stattfinde. Demgegentber scheint
Jaspers® Offenbarungsbegriff gerade an diesem supranaturalistischen Offen-
barungsverstindnis orientiert zu sein, ein Offenbarungsverstindnis, das auch
Tillich in der Theologie Barths zu finden glaubt.*

Tillich begriff schon in seiner «Dogmatik-Votlesung» von 1925/27 Offen-
barung wesentlich als «Durchbruch des Unbedingten in das Bedingte»;* da-
mit ist eine vordergriindige «Leibhaftigkeit» Gottes ausgeschlossen; mehr dazu

weilter unten.

3. Zum Glanbensbegriff
Fur Jaspers verrit der religiose Glaube Gott, weil er die Freiheit verrat. Ver-
antwortung und Wagnis haben aber keine Bedeutung,” wenn allein Gehorsam
zahlt. Den Philosophischen Glauben sieht Jaspers demgegeniiber an den Zwei-
tel gebunden: «Glaube und Unglaube sind die Pole des Selbstseins»,™ heisst es
bei ihm programmatisch. Glaube ist nie objektiv gewiss, vielmehr ist er wesent-
lich Wagnis.® Und es ist letztlich dieser Wagnischarakter, der der menschlichen

Freiheit den ihr notwendigen Spielraum gewihrt.®
Tillich hat dem Glaubensbegriff eine eigene Schrift gewidmet; sie tragt den
bezeichnenden Titel «Dynamics of Faith» (1957). Glaube ist fiir Tillich also
nicht statischer, sondern notwendig dynamischer Natur. Glaube — als der Zu-
stand des Ergriffenseins von dem, was uns unbedingt angeht — ist fir ihn ein
ganzheitlicher Akt aus der Mitte des Personseins. Dieses Glaubensverstindnis
wendet sich gegen eine intellektualistische, voluntaristische oder emotionale

*  SIL7Y

> Vgl. GW VII, 254-262.

% Vgl 2.B. EW XIV, 19 u.6.

7 Vgl. Ch, 48.

*®  Phl, 247.

* Vgl PhI, 281.

% Der christliche Existenzphilosoph Peter Wust (1884-1940) sieht das in Bezug auf den
religiosen Glauben aber nicht anders. Vgl. ders.: Ungewillheit und Wagnis, hg.v. W, SchiiB3ler
u. EW. Veauthier (= Edition Peter Wust. Schriftenreihe der Peter-Wust-Gesellschaft, hg.v.
H. Hoffmann u. W. SchiiBller, Bd. 1), Miinster *2009.



36 Werner Schulller

Verzerrung des Glaubens. Er ist kein Wissensakt mit einem niedrigen Grad an
Gewissheit; dann wire er nichts anderes als ein «Flir-wahr-Halten». Genauso-
wenig wie der Glaube mit einem Akt des Erkennens gleichgesetzt werden darf,
ist er als ein Akt des Willens zu begreifen — im Sinne einer Unterwerfung unter
eine Autoritit. Wird der Mangel an Gewissheit, der dem intellektualistischen
Missverstindnis des Glaubens zugrunde liegt, durch einen Willensakt erginzt,
so ist auch das noch kein Glaube. Schliesslich fillt der Glaube fir Tillich auch
nicht mit dem Gefiihl zusammen.®

Das Menschsein begreift Tillich — dhnlich wie Jaspers — als zwischen den
Polen von Glauben und existentiellem Zweifel angesiedelt. Glaube und Zweifel
sind miteinander wnvereinbar, wenn man Glauben als Fir-wahr-Halten versteht.
«Versteht man hingegen den Glauben als Ergriffensein von dem, was uns un-
bedingt angeht, ist der Zweifel ein notwendiges Element im Glauben.»® Der
Zweifel, um den es hier geht, ist weder der methodische — oder wissenschaftli-
che — Zweifel, noch der skeptische, sondern der existentielle Zweifel, der jedes
Wagnis begleitet.

Allerdings bezieht sich der Wagnischarakter des Glaubens nach Tillich immer
nur auf den «konkreten Inhalt eines unbedingten Anliegens (the concrete content of
one’s ultimate concern)»,” sei dieser nun die Nation, Erfolg im Leben, ein Gott oder
der Gott der Bibel, nicht aber auf «die Unbedingtheit als Unbedingtheit (#/tzmacy
as ultimacy)», da diese fir ihn eine Realitit ist, «die dem Selbst mit seiner eigenen
Natur gegeben ist» «Sie ist ebenso unmittelbar und ebenso auller Zweifel, wie
das Selbst dem Selbst auller Zweifel ist. Ja, sie sz das Selbst, insofern es sich
selbst transzendiert.»® Das heisst, fiir Tillich schliesst der Glaube sowohl «ein
Element unmittelbaren Gewahrwerdens (immediate awareness)» ein, das Gewiss-
heit gewihrt, als auch «ein Element der Ungewissheit».®® Hier liegt eine gewisse
Parallele zu Jaspers’ Gedanken vor, wonach mir im Freiheitsbewusstsein immer
schon Transzendenz aufleuchtet; darauf wird zuruckzukommen sein.

Ein Glaubensverstindnis, wie Tillich es vertritt, ist naturlich weit entfernt
von jedem Buchstabenglauben. Es handelt sich hierbei um einen «befreiten

ol Vel. GW VIII, 132-139.

62 GW VIII, 124.

6 MWV, 278 / GW VIII, 180 (Ubers. von mit!).
¢ MWV, 239 / GW VIII, 122 (Ubers. von mit!).
6 Ebd. (Ubers. von mir!).



Philosophischer und religiéser Glaube 37

Glaubeny, der die Elemente der Kritik immer schon in sich aufgenommen hat
und der so immer auch schon gegen jede Form von Fanatismus gefeit ist.® Die-
ser Glaubensbegriff riickt damit — zumindest in seiner formalen Struktur — in
deutliche Nihe zum Begritf des Philosophischen Glaubens bei Jaspers.

Wenn Jaspers schreibt: «Entweder ist die Offenbarungsrealitit da, fir den
Sinn zu tasten, wie fir den ungliubigen Thomas, der dadurch glaubend wird,
oder sie ist verborgen wie die Transzendenz selbst und nur eine Chiffer und nicht
mehr Offenbarungsrealitit®, so liegt diesem Satz ein zweifaches Missverstind-
nis zugrunde: Zum einen scheint er hier mit einem univoken Realitatsbegriff zu
arbeiten. Zwar ist fir den Glaubenden die Offenbarung selbstverstindlich eine
«Realitity, aber eine, die nicht auf der Ebene «weltlicher Realitit» angesiedelt ist
und sich darum dem Bewusstsein tiberhaupt und mithin dem wissenschaftlichen
Zugriff entzieht. Zum anderen verkennt er so die Sinnspitze der neutestament-
lichen Erziahlung vollig. Was uns durch den ungliubigen Thomas vor Augen
gefithrt wird, ist ja gerade die Einsicht, dass uns selbst das Tasten nicht endgiiltig
vom Zweifel befreien konnte.* Und die Einzelwissenschaften wiirden ein sol-
ches Ereignis selbstredend immer anders zu erkldren suchen, und das mit Recht,
da Transzendenz — wie auch Freiheit — aus ihren Geltungsbereichen herausfillt.

4. Zum Absolutheitsanspruch des Christentums
In Bezug auf das Christentum provoziert in ganz besonderem Masse der sog;
Absolutheitsanspruch den Widerspruch von Jaspers, wobei er dafiir zumeist

66 Vgl. GW VIII, 144-148.

7 PGO, 175; vgl. PGcO, 64.

% Grundsitzlich spielt die Einfithrung von Thomas schon auf den Gegensatz von «Glau-
ben durch sinnenfilligen Beweis» und «Glauben aufgrund des Horens, des Nichtsehens»
an, wozu ja gerade auch das Johannesevangelium selbst seine Leser fithren will (vgl. Joh
20,30£). ]. Gnilka bemerkt dazu: «Das Betasten galt als die sicherste Prifung der Realitit.
Ob Thomas das Angebot annimmt, ist ungewi3. Eher diirfte daran gedacht sein, dal} er
auf ein Berlihren der Wundmale verzichtete» (ders., Johannesevangelium [NEB.NT 4],
Wirzburg 1993, 155) Damit freilich fihrt in Joh 20 auch die Anrede zum Glauben — und
nicht erst der sinnenfillige Beweis. Das heisst: Thomas vertritt die Suche nach sinnenfil-
ligen Beweisen als absolut sichere Fundamente des Glaubens, findet aber gerade dadurch
nicht zum Glauben, resultiert dieser fiir Johannes doch stets aus einer persénlichen An-
sprache und Begegnung (vgl. Maria vorm Grab, die Szene in Joh 21 am See von Tiberias).
Glaube — wiirde Johannes sagen — kommt vom Horen oder griindet auf dem Zeugnis. —
Diese neutestamentlichen Hinweise verdanke ich meinem Kollegen Hans-Georg Gradl



38 Werner Schulller

den Ausdruck Ausschliesslichkeitsanspruch verwendet.”” Mit der Unterschei-
dung zwischen «unbedingt giiltigs und «Wahrheit fiir alle» glaubt er, den Ab-
solutheitsanspruch aus den Angeln heben zu kénnen: «Was geschichtlich, was
existentiell wahr ist, ist zwar unbedingt, aber in seinem Ausgesagtsein und sei-
ner Erscheinung darum nicht Wahrheit fir alle. Umgekehrt: was allgemeingiil-
tig fiir alle ist (wie die wissenschaftlichen und alle Verstandesrichtigkeiten), ist
gerade darum nicht unbedingt».” Und noch deutlicher: «Die Verwandlung von
Geschichtlichkeit in Absolutheit als Allgemeingiiltigkeit beruht |[...] auf einer
radikalen Verwechslung von zweierlei Weisen des Wahrheitssinns»™

Der Vorwurf von Jaspers lautet also: Der Absolutheitsanspruch ist im Sin-
ne wissenschaftlicher Allgemeingiltigkeit zu verstehen, und auf diese Weise
werden religioser und wissenschaftlicher Wahrheitssinn miteinander verwech-
selt. Ganz in diesem Sinne scheint er auch dem Christentum zu unterstellen,
davon i{iberzeugt zu sein, dass in Jesus Christus «eine spezifische Inkarnation
als gottliche Realitit in der Welt [...] dem BewulBtsein tiberhaupt gegenstindlich
zuginglich» sei.”

Es kommt noch ein weiteres Argument hinzu: «An die Offenbarungs-
gliubigen geht der Anspruch, mit dem Preisgeben des AusschlieBlichkeitsge-
dankens das Schwert in die Scheide zu werfen [...]. Nur wenn das Gift des
AusschlieBlichkeitsanspruchs entfernt wird, kann der biblische Glaube ei-
gentlich ernst und damit kommunikativ und friedlich werden, sein Wesen rein
verwitklichen».” Ahnlich hat schon im 15. Jahrhundert Nikolaus von Kues in
seinem bekannten Dialog «De pace fidei» von 1453 gefordert, die Religions-
konflikte nicht mit dem Schwert, sondern mit dem Wort auszutragen. Cusanus
zihlt bekanntlich zu den ersten, die ein inklusivistisches Modell der Religions-
theologie vertreten haben. Jaspers scheint demgegentiber — ganz im Sinne Karl
Barths — den Absolutheitsanspruch exklusivistisch zu deuten.

Mit der Aufgabe des Absolutheitsanspruchs wiirde das Christentum aber
nicht sein Wesen rein verwirklichen, wie Jaspers meint, sondern es preisge-
ben. Zu Recht sagt Tillich darum: «Es ist natirlich und selbstverstindlich, dal3

® Vgl G, 69.
Gl 70.

T VAW, 852; vel. 837.
2 PGeO, 47.

B PGO, 507f.



Philosophischer und religiéser Glaube 39

Christen die Grundthese des Christentums, daf} Jesus der Christus ist, vertei-
digen und alles ablehnen, was dieser Lehre widerspricht. Was dem Skeptiker
erlaubt ist, kann weder dem Christen noch dem Anhinger irgendeiner anderen
Religion verboten sein»™ In der berechtigten Ablehnung dessen, was uns ab-
lehnt, sieht Tillich noch kein Problem. Das eigentliche Problem liegt fiir ihn
vielmehr in der Art und Weise, in der diese Ablehnung geschieht.”

Tillich versteht den Absolutheitsanspruch aber nicht im Sinne einer unmit-
telbaren, selbstverstindlichen Bejahung dessen, woran man glaubt, was man
fir richtig oder fiir wahr hilt; sondern es handelt sich hierbei immer schon um
einen reflektierten Anspruch, der die Begegnung mit dem Entgegengesetzen
oder dem anderen zur Voraussetzung hat.™

Ich gehe nicht auf die nihere Begriindung dieses Absolutheitsanspruches
ein, will aber deutlich machen, dass fiir Tillich damit ein selbstkritisches Ele-
ment nicht eliminiert, sondern — ganz im Gegenteil — immer schon gefordert
ist. In diesem Sinne bereichert der interreligiése Austausch auf der Ebene der
personalen Begegnung die Gesprichspartner nicht nur, sondern er verindert
sie immer auch, ohne dass dabei aber der jeweilige Wahrheitsanspruch aufge-
geben werden miisste. Diese fiir Tillich einzig sinnvolle Haltung einer fremden
Religion gegeniiber will er im Sinne einer «dialektischen Einheit von Annahme
und Ablehnung» verstanden wissen.” Das bedeutet, dass bei aller Kritik an
anderen Religionen auch Gegenkritik angenommen werden muss. Der inter-
religiése Dialog ist nimlich nur fruchtbar, wenn am Ende auf beiden Seiten
immer auch die Selbstkritik steht. Fehlt dieser «Rhythmus von Kritik, Gegen-
kritik und Selbstkritik»,”™ so ist das fiir Tillich ein eindeutiger Indikator dafiir,
dass das Universale dem Partikularen geopfert wird — was aber dem Geist des
Christentums diametral entgegensteht.

Damit wird auch deutlich, dass Universalitit — und nicht, wie Jaspers falsch-
lich meint, Allgemeingultigkeit im wissenschaftlichen Sinne — ##d Unbedingt-
heit sich nicht notwendig ausschliessen, um noch einmal auf sein erstes Ar-
gument zurickzukommen. Ganz in diesem Sinne versteht Tillich Theologie

™ GWY,65.

Vgl ebd.

% Vgl. SchuBler/Sturm: Paul Tillich (Anm. 48), 157.
T GWYV, 65.

% GWYV, 94



40 Werner Schiif3ler

auch nicht als «Rede von Gott als von einem Gegenstand neben andereny,
sondern als «Rede von der Manifestation des Gottlichen in allem Seienden
und durch alles Seiende hindurch».” Wenn Jaspers schreibt: «Theologie und
Philosophie haben es beide nicht zu tun mit Gegenstinden in der Welt, die die
Wissenschaften erkennen, sondern mit jenem Ursprung, aus dem wir leben»,®
so wirkt das fast wie eine Selbstkorrektur; Tillich konnte den zitierten Satz

ohne weiteres unterschreiben.

5. Zum Gottesgedanken und zur Gottesrede

Existenz verweist fiir Jaspers immer schon auf Transzendenz, weil sie sich
geschenkt weiss. Transzendenz ist aber — wie Freiheit — kein Gegenstand,
darum auch kein Thema des Bewusstseins iiberhaupt bzw. der (Einzel-)
Wissenschaft(en). Wie aber kénnen wir dann iiberhaupt die Transzendenz den-
ken oder iiber sie sprechen, ist unser Denken doch notwendig an die Subjekt-
Objekt-Struktur gebunden?®

Neben dem «formalen Transzendieren»®, einer Denkbewegung, der gerade
im Realisieren des Scheiterns endlichen Denkens in Bezug auf das Unendliche
der Aufschwung, wenn auch nur in Gedanken, gelingt, wobei die hierin er-
scheinende Transzendenz aber ohne Bestimmung bleibt, entwickelt Jaspers als
zweiten Schritt ein «gehaltvolles Tranzendieren»® — die Chiffernsprache.

Entscheidend ist, dass auch diese nach Jaspers die Gottheit nicht offenbart;
Gott bleibt auch hier schlechthin verborgen, absolut transzendent.* Denn ma-
chen wir Gott zum Objekt, so machen wir ihn zum Goétzen. «Dies Tun heil3t
Aberglaube»® Aber indem wir diese Schwierigkeit durchschauen, eréffnet
sich uns nach Jaspers eine neue Méglichkeit, sinnvoll tber das Transzendente
zu sprechen. In diesem Sinne fordert er, die vermeintliche Leibhaftigkeit des
Transzendenten «als tduschende Realitit» preiszugeben zugunsten des Horens

? GWIX, 346.

8 K. Jaspers/H. Zahrnt: Philosophie und Offenbarungsglaube. Ein Zwiegesprich, Hamburg
1963, 36.

8 Vgl PGO, 124.

82 Ph 111, 36-67; vgl. dazu W. SchuBler: Jaspers zur Einfuhrung, Hamburg 1995, 85-88.

53 Vdw, 1031.

8 Vgl Einf, 63.

5 PGO, 137.



Philosophischer und religiéser Glaube 41

der vieldeutigen Sprache der Chiffern.* «Chiffer oder wmmanente Transzendenp®
ist in diesem Sinne das Sein, das die Transzendenz zur Gegenwart bringt, ohne
dass dadurch aber die Transzendenz Sein als Objektsein werden musste.®

Alles, was ist und was von Menschen hervorgebracht wird, kann nach
Jaspers Chitfer werden: Reales, Vorgestelltes, Gedachtes.*” Aber diese Chif-
fern dirfen nicht fixiert und eindeutig werden, sondern missen immer in
der Schwebe bleiben.”” Wenn auch das «Erfassen der Transzendenz in im-
manenter Erscheinungy «augenblicksweise» so aussehen kann wie eine
«Materialisierungy,” da die «Gestalt als voriibergehende Form fir die Erschei-
nung der Transzendenz» unausweichlich ist,”? so bleibt es fiir Jaspers letztlich
doch dabei: Die Chiffern-Sprache offenbart die Gottheit nicht. Gott bleibt
— trotz Chiffern — schlechthin verborgen, schlechthin unerkannt, absolut
transzendent.” «Was Gott ist», so Jaspers lapidar, «werde ich nie erkennen.»’
«Es ist genug, dall Gott ist»* Chiffer-Sein bedeutet somit immer nur Gottes
Gegenwart — nicht seine Erkennbarkeit.

Was bedeuten diese Uberlegungen z.B. fiir die Vorstellung von einem
personlichen Gott? «Nur im Menschen kennen wir Persénlichkeit», schreibt
Jaspers. «Das Personsein ist in der Welt eine einzige, nur menschliche, allen
anderem Weltsein gegentiber ausgezeichnete Realitat. Personsein aber ist nur
als Beschrinktsein méglich. Sie bedarf einer anderen Person. Denn Person ist
nur mit Person. Allein fiir sich kann sie gar nicht zu sich selbst kommen. Die
Transzendenz aber ist Ursprung der Personlichkeit, selber mehr als sie und

8 PGO, 154.

¥ PhIIIL, 136.

8 Vgl Ph III, 129. Vgl. zum Folgenden ausfiihrlich: W, Schiiller: Chiffer als Sprache der
Transzendenz. Ist Kartl Jaspers ein «Negativer Theologe»?, in: ders. (Hg.): Wie ldsst sich
tber Gott sprechen? Von der negativen Theologie Plotins bis zum religiésen Sprach-
spiel Wittgensteins, Darmstadt 2008, 235-255; ders.: Karl Jaspers und die Chiffern der
Transzendenz, in: H. Reza Yousefi/W. SchiBler/R. Schulz/U. Diehl (Hg.): Karl Jaspers
— Grundbegriffe seines Denkens, Reinbek 2011, 113-126.

¥ Vel PGO, 193.

% Vgl. PGO, 174; VAW, 1031f.

" PhIII 18.

2 PhIII, 39.

» Vgl VE, 120.

*  PhIIIL 123.

»  PGO, 360.



42 Werner Schul3ler

nicht wie sie beschrinkt»” Auch der Versuch, Gott als die eine, einzige, sich
selbst geniigende Personalitit zu denken, ist nach Jaspers unangemessen.
Denn auch hier wird Gott verendlicht durch Aussagen tiber ihn als eine Per-
sonlichkeit mit Eigenschaften.” Damit wird natiirlich auch jedes Gebet obso-
let, und was bleibt, ist nur noch «Besinnung in philosophischer Meditation».”

Wenn somit die Chiffern letztlich nichts iiber die Gottheit aussagen, so
lenken sie nach Jaspers doch, je auf ihre Weise mehr oder weniger anspre-
chend, gleichsam den Weg fiir Existenz.” Das aber bedeutet, dass die Chif-
tfern etwas Uber Exzsteng aussagen, nicht aber tber Transzendenz. In diesem
Sinne sagt Jaspers auch ausdricklich: «Die Weise, wie der Mensch in den je
besonderen Chiffern sich ansprechen 1ifit, wird Moment seines Lebens. Wie
er die Chiffer Gottes denkt, nach diesem Bilde wird er selber»'™ Das bedeutet, dass
sich in solchen Aussagen kein Wissen liber Gott artikuliert, sondern vielmehr
«chiffriertes Selbstverstindnis der Existenz», wie Hommel treffend formu-
liert."™

Wenn Jaspers allerdings meint, dass man allein so der Forderung des bibli-
schen Bilderverbots gerecht werden kénne, und er sich selbst mit diesen Aus-
sagen in die Tradition der Negativen Theologie stellt,'® was in der Sekundar-

literatur oft auch so gedeutet wird,'”

so irrt er. Denn die klassische Negative
Theologie geht ja — trotz aller Negationen — davon aus, dass Gott z.B. das At-
tribut der Weisheit, der Gite, der Einheit, der Personalitit usw. wirklich, d.h.
«an sich» zukommt; in dem Nicht-Wissen der Negativen Theologie ist also
immer ein gewisses « Wissen» enthalten.'™ Und das biblische Bilderverbot ist

bekanntlich auch niemals im Sinne eines Kunst- oder Vorstellungsverbotes

% PGO,224.
7 Vgl PGO, 236.
% PGO, 220.

? Vgl PGcO, 75.

10 PGO, 249; vgl. 230: «Was fiir einen Gott der Mensch glaubend vor Augen hat, dem ent-
sprechend wird er er selbst.»

1 C.U. Hommel: Chiffer und Dogma. Vom Verhiltnis der Philosophie zur Theologie bei
Karl Jaspers, Ziirich 1968, 95.

12 Vgl PGO, 213.

1% Fir Belege dazu vgl. SchiiBller: Chiffer als Sprache der Transzendenz, in: ders. (Hg): Wie

lisst sich tiber Gott sprechen (Anm. 88), 238 Anm. 17.

Vgl. dazu K. Kremer: Plotins negative Theologie. «Wir sagen, was Es nicht ist. Was Es aber

ist, das sagen wir nicht», in: Schiiller: Wie ldsst sich iiber Gott sprechen (Anm. 88), 9-27.

104



Philosophischer und religiéser Glaube 43

gemeint gewesen, sondern immer nur als die praktische Seite der theoreti-
schen Forderung nach Alleinverehrung des Gottes Jahwe.'*

Die Gefahr, die mit Jaspers’ Chifferndenken verbunden ist, beschreibt
Eduard Spranger darum sehr treffend: «Dann scheint der Platz auf der Seite
Jenseitsy wieder ganz leer zu werden; oder besser: Dort ist nichts, wovon der
Mensch eine Ahnung, geschweige denn eine annihernd zutreffende Vorstel-
lung haben koénnte. Wir wiren wieder bei dem {Unbekannten Gotb — wohlbe-
merkt: ans Pietat»'"

Es wurde wiederholt darauf aufmerksam gemacht, dass der religitse Sym-
bolbegriff Tillichs dem Begriff der Chiffer bei Karl Jaspers recht nahe steht.'””
Auch in Tillichs Werk selbst finden wir fiir diese Auffassung einen Beleg. Im
schon genannten Vortrag iber «Heidegger and Jaspers» deutet er die Chiffern-
lehre ganz im Sinne seiner eigenen Symboltheorie.'” Doch scheint mir das ein
Missverstandnis zu sein; die Dinge sind hier wesentlich komplizierter.

Allerdings fallen verschiedene Gemeinsamkeiten zwischen der Chiffernleh-
re von Jaspers und der Symboltheorie Tillichs sofort ins Auge. Ich benenne
die wichtigsten Punkte:'” 1. Chiffern und Symbole weisen auf etwas hin, das
ausserhalb ihrer selbst liegt. 2. Sie er6ffnen Wirklichkeitsschichten, die auf kei-
ne andere Weise sichtbar gemacht werden konnen. 3. Prinzipiell kann alles zur
Chiffer bzw. zum Symbol werden. 4. Die Chiffern bzw. die religiosen Symbole
sind auf einer anderen Ebene angesiedelt als die Sprache der Wissenschaft. 5.
Jaspers wie Tillich wenden sich darum zu Recht gegen Bultmanns Programm
der Entmythologisierung. 6. Ebenso verbindet beide der entschiedene Kampf
sowohl gegen ein buchstabliches Missverstindnis als auch gegen eine Verabso-
lutierung der Chiffern bzw. Symbole. Und 7. betonen beide auch deren existen-
tiellen und dynamischen Charakter.

1% Vgl. Bild. I Biblisch (Chr. Dohmen), LThK II, Freiburg u.a. *1994, 441-443 (441f)).

1% E. Spranger: Gesammelte Schriften, Bd. 9, hg.v. H.W. Bihr, Tibingen 1974, 374 (Hervorh.

von mitl).

Fir Belege dazu vgl. W. SchiBller: Chiffer, Symbol und «analogia entis». Karl Jaspers und

Paul Tillich im Vergleich, Jahrbuch der Osterreichischen Karl-Jaspers-Gesellschaft 20

(2007) 75-108 (101 Anm. 2).

1% Siehe oben Anm. 21.

19 Vgl. dazu ausfiihtlich SchiBler: Chiffer, Symbol und «analogia entis» (Anm. 107); ders.:
Das Symbol als Sprache der Religion. Paul Tillichs Programm einer «Deliteralisierungy
religidser Sprache, in: ders. (Hg.): Wie ldsst sich Gber Gott sprechen (Anm. 88), 169-186.

107



44 Werner SchulBller

Tillich betont auch, dhnlich wie Jaspers, dass, wenn man iiber Gott redet,
man ihn logisch zum Objekt macht. Macht man ihn aber /ogisch zum Objekt,
so ist kaum zu verhindern, dass man ihn auch onsologisch zum Objekt macht."”
Damit aber wird er «ein Seiendes, dem ich als Subjekt gegentiberstehe. In dem
Augenblick, wo das geschieht, liegt etwas vor, was zugleich wieder zuriickge-
nommen werden muss»''' Gott kann nidmlich nie Objekt werden, weil er sei-
nem Wesen nach das ist, was jenseits von Subjekt und Objekt liegt. Nun zieht
aber Tillich aus dieser Einsicht nicht die gleiche Konsequenz wie Jaspers, dass
namlich die religiosen Symbole tiber Gott nichts aussagen.

Hinter dieser Differenz steht letztlich ihre unterschiedliche Stellung zur ana-
logia entis. Jaspers’ Kritik an der analogia entis ist im Prinzip derjenigen von Karl
Barth dhnlich,'? wenn auch unter ganz anderem Vorzeichen; sie richtet sich
insgesamt gegen die klassische Metaphysik sowohl in Form der klassischen
Ontologie'” als auch in Form der sog. Gottesbeweise.'* Tillich dagegen bejaht
den Analogiegedanken als Voraussetzung seiner Symboltheorie. Das erlaubt es
ihm auch — im Gegensatz zu Jaspers —, einen Satz wie den folgenden zu for-
mulieren: Gott «ist Person und die Negation seiner selbst als Persony».' Fir ihn
sind nimlich «Sezz und Person keine unvereinbaren Begriffe», denn Gott ist «das
Person-Sein selbst», d.h. «Grund und Abgrund jedes Person-Seins».""® Gott ist fiir
Tillich «iberpersonlich»; «aber diberpersonlichy ist nicht anpersonlichm.'”

Spricht Tillich in einem frithen Symbol-Aufsatz von 1928 noch von
«Selbstmichtigkeit»,'® so tritt bei thm spiter der Begriff der Teilhabe oder
Partizipation ins Zentrum,'” wobei Teilhabe aber «keine Identitit» bedeutet.'®
Teilhabedenken ist jedoch im Grunde Ahnlichkeitsdenken, und Analogieden-

1o Vel EW XVI, 44.

" Ebd.

12 Vgl. K. Barth: KD 1/1, VIIIf; dazu D.-M. Grube: Analogia fidei. Zum «Analogiegesche-
hen» bei Katl Barth, in: SchiiBller: Wie ldsst sich tiber Gott sprechen (Anm. 88), 117-131.

B Vel VAW, 158-161.

14 Vgl. Einf, 34.

B GWYV, 184.
e GWV, 182,
t7 8T IL, 18.

1 GW YV, 196.

1 Vol GW V, 214f,
2 GWV,217.



Philosophischer und religioser Glaube 45

ken ist — wie Johannes Hirschberger' gezeigt hat — seinem Wesen nach eben-
falls Ahnlichkeitsdenken. Auf diesen Zusammenhang hat auch Tillich selbst
ausdriicklich hingewiesen.'”

Das «Uber-Personliche» ist aber fiir Tillich «kein Es, oder genauer, €s ist
ebenso ein En wie ein Es; und es steht gleichzeitig tber beiden. Wenn aber
das En-Element weggelassen wird, dann verwandelt das Es-Element das an-
genommene Uber-Persénliche in ein Unter-Persénliches |[...]. Und solch ein
neutrales <Unter-Personliches> kann uns nicht in der Mitte unseres Personseins
treffen». Tillich verweist in diesem Kontext auf Schelling: «Allein eine Person
kann eine Person heilen.» Damit wird deutlich, «warum das Symbol des «per-
sonlichen Gottes» fiir eine lebendige Religion unentbehrtlich ist».'*

«Das Denken der Gottheit durch Analogie ist immer ihre Verweltlichungy»'*,
heisst es demgegeniiber bei Jaspers in lakonischer Kiirze. Mir leuchtet aber
Uberhaupt nicht ein, wie eine richtig verstandene Analogielehre Gott immer
schon per se verweltlichen und damit verendlichen soll. Es steht ausser Frage,
dass ein univoker Seinsbegriff Gott verendlicht, aber ein analoger versucht
ja gerade das Anders-Sein Gottes gegenuber allem Welt-Sein herauszuheben,
wobei Gott hier aber nie als der «ganz Andere» begriffen wird, wenn auch
zwischen Schopfer und Geschopf — wie schon das Laterankonzil von 1215
formuliert hat — «keine Ahnlichkeit ausgesagt werden kann, ohne daB sie eine
groflere Unahnlichkeit zwischen beiden einschlosse».'®

Nun koénnte hier eingewendet werden, dass sich Jaspers in dieser Frage an
Kant anschliesst, der zwar von Analogie in Bezug auf die Gotteserkenntnis
spricht, es allerdings als «Anthropomorphisn» deutet, wenn man meint, damit
Uber «den Gegenstand selbst» etwas aussagen zu kénnen.' Tillich, der — wie
er selbst betont — auch bei Kant gelernt hat, «dal der menschliche Geist [...]
die Grenzen unserer Endlichkeit» nicht durchbrechen kann,'*” vertritt aber, wie

2 Vgl. J. Hirschberger: Paronymie und Analogie bei Aristoteles, Ph] 68 (1960) 191-203.

2 Vgl.ST1, 278.

2 GW XII, 303f.

2 PGcO, 75.

' DH, 806.

126 1. Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloBen Vernunft, B 81 Anm. *; vgl. dazu
R.M. White: Talking about God. The Concept of Analogy and the Problem of Religious
Language, Farnham/Burlington 2010, 105-136.

127 GW XIII, 482.



46 Werner Schiilller

sich gezeigt hat, in Bezug auf die Frage nach der analogia entis eine andere Posi-
tion als Jaspers. Das hat m.E. seinen Grund darin, dass er diese wesentlich im
Sinne des Partizipationsgedankens interpretiert. Zwar gehoren Teilhabe- und
Kausalititsbegriff notwendig zusammen, die causa cansarum ist aber wesentlich
als Exemplarursache zu deuten, was bedeutet, dass hier Kausalitat primar als
Formursichlichkeit zu verstehen ist — und weniger im Sinne einer effizien-
ten oder einer teleologischen Kausalitit,'® an die Kant wohl primir denkt.
Das heisst, dass «der gottliche Seins- und Wesensgrund |...] in seiner Schop-
fung Ahnlichkeiten> seiner selbst» setzt und dass sich hietin die «Funktion
der Teilhabe» spiegelt, nimlich «Gottes Transzendenz und Immanenz, Urbild
und Abbild miteinander in Beziehung zu setzen».'” Wihrend diese Beziehung
bei Tillich einen recht ausgewogenen Charakter besitzt, was sich auch darin
ausdrickt, dass er neben der Verwendung des Begriffs «Gott tiber Gott»'
immer auch von Gott als «Tiefe des Seins»'*' sprechen kann, scheint diese Be-
ziehung bei Jaspers demgegentiber durch «Forcierung der Transzendenz zur
Nichtteilnehmbarkeit die ausschlieBliche Proportions/osigkeit zwischen Gott
und Welt»'** zu implizieren. Jaspers sagt denn auch ausdriicklich, dass es «zwi-
schen Endlichem und Unendlichem keine Ahnlichkeit, kein Verhiltnis»'* gibt.
Auch wenn er in seiner Argumentation nicht immer deutlich genug zwischen
der Proportionalitatsanalogie einerseits und der Proportions- oder Attribu-
tionsanalogie andererseits unterscheidet,” wobei in Bezug auf die Gottes-
rede letztere, die auf die Aristotelische Pros-Hen-Aussage zuriickgeht," und
nicht erstere, die urspriinglich im Bereich der Mathematik beheimatet ist,"
von entscheidender Bedeutung ist, so bleibt thm zufolge doch die Frage un-
beantwortet: «Was ist diese Ahnlichkeit?»" Dies macht deutlich, dass Jaspers

% Vgl. M. Thomas: Der Teilhabegedanke in den Schriften und Predigten des Nikolaus von
Kues (1430-1450) (BCG 12), Miinster 1996, 131.

2 Ebd.

130 Vgl. SchiBler: «Was uns unbedingt angeht» (Anm. 8), 133-141.

Vgl. W. Schiiler: Gott als «Tiefe des Seins». Zum Verhiltnis von Immanenz und Transzen-

denz im Denken Paul Tillichs, TThZ 120/2 (2011) 201-221.

2 Thomas: Der Teilhabegedanke (Anm. 128), 131 (Hervorh. von mit!).

% NPL, 164.

B+ Vgl NPL, 26 u. 164.

% Vgl. Aristoteles: Met. IV, 2; 1003 a 34; VII, 1; 1028 b 1-7.

B3¢ Vgl. dazu White: Talking about God (Anm. 126) 11-25.

7 NPL, 26.



Philosophischer und religiéser Glaube 47

mit dem Teilhabegedanken nichts mehr anzufangen weiss, was thn mit den
meisten Denkern seit Cusanus verbindet'*® — das Denken Tillichs bildet hier
eine absolute Ausnahme.

«Wenn wit frei entscheiden und erfillt vom Sinn unser Leben ergreifen»
schreibt Jaspers, «so sind wir uns bewulf3t, uns nicht uns selbst zu verdanken. |...]
Je mehr der Mensch eigentlich frei ist, desto gewisser ist thm Gott. Wo ich ei-
gentlich frei bin, bin ich gewil3, daf3 ich es nicht durch mich selbst bin.»'* Robert
Spaemann versucht auch im Anschluss an dieses Zitat die Widerspriichlichkeit
der Position von Jaspers durch die folgende Uberlegung aufzuzeigen: «Wenn
Freiheit sich einem Grund verdankt, dann muss dieser Grund selbst als Freiheit
gedacht werden, und das heil3t, er muss als personlich gedacht werden. Jaspers
schreibt diesem transzendenten, gottlichen Grund Willen zu und ein prinzipiel-
les Geneigtsein zum Guten. Aber er mochte thn zugleich als unpersénlich den-
ken, weil der Begriff der Person ihm als verendlicht erscheint.»'

Weiter halte ich es auch mit Tillich fiir dusserst problematisch, dass Jaspers
einerseits am «Dass» Gottes festhalten will, er aber andererseits Uber sein «Was»
keinerlei Aussagen machen moéchte. Denn die Rede vom absolut verborgenen,
d.h. unbekannten Gott impliziert immer schon eine contradictio in adjecto. Wenn
nimlich der Begriff Gottes vorausgesetzt wird, dann kann er nicht absolut unbe-
kannt sein, denn in diesem Fall wire es nach Tillich sinnlos, diese vier Buchsta-
ben «G-o-t-t» zu verwenden. Haben diese aber einen Sinn, dann gibt es in Bezug
auf diesen Gott auch immer schon irgendeine Art von Wissen,'"! wenn auch
vielleicht nur in vorrationaler Form.

Jaspers halt sein selbstauferlegtes Bilder- bzw. Sprachverbot auch nicht ganz
durch, wenn er schreibt: «Das Eine ist also unendlich fern, ungreifbar, unerkenn-
bat, der Grund alles Seienden, und andererseits ganz nah, wenn ich mir in mei-
ner Freiheit geschenkt werde und auf den Weg des Mit-mir-identisch-Werdens

18 Vgl. Teilhabe (R. Schonberger), HWP X, Basel 1971-2010, 961-969 (967).

1 Einf, 51.

140 R. Spaemann: Die Idee eines philosophischen Glaubens, in: «Wahrheit ist, was uns verbin-
det.» Karl Jaspers” Kunst zu philosophieren, hg.v. R. Schulz, G. Bonanni u. M. Bormuth,
Gottingen 2009, 147-163 (154). — Jaspers spricht hier, dhnlich wie Kant in Bezug auf die
Zeugung in seiner Metaphysik der Sitten, bewusst nicht von «verursacht, sondern von «vet-
danko (vgl. ebd., 153; wobei die Kant-Stelle von Spaemann nicht nachgewiesen wird!).

o Vgl P Tillich: Votlesung «Religion and Culturen, lect. VII (Harvard Univ,, 20.10.1955),
Tonbandaufzeichung: Dt. Paul-Tillich-Archiv, UB Marburg,



48 Werner SchiiBler

gelange. Dasselbe noch einmal in anderer Weise gesagt: In Bezug auf das #nge-
schichtliche, unverdnderliche, ewige Eine wird unsere existentielle Verwirklichung in
der Geschichtlichkeit, Verinderlichkeit, Zeitlichkeit geborgen, indem aus diesem
Verinderlichen heraus der Anspruch des Einen gehort wird, und auf das Eine
hin die Existenz sozusagen dringt, um zu sich selbst zu kommen.»'*

Dieses Zitat macht deutlich, dass nicht jede beliebige Chiffer zur Selbstwer-
dung fihrt, sondern letztlich nur diejenige des wahren Absoluten, das Jaspers
hier mit den aus der griechischen Philosophie bekannten Attributen konnotiert.
Damit kommt aber immer schon — wenn auch ungewollt — ein normatives Ele-
ment mit ins Spiel, und die rein deskriptive oder phinomenologische Ebene ist
verlassen. Ohne Frage sind auch Chiffern verschieden zu gewichten, worauf
Jaspets selbst in einem anderen Zusammenhang hinweist.'#

Durch die Aufstellung eines Wahrheitskriteriums fur religiose Symbole ge-
lingt es Tillich m.E. auch, der von Jaspers immer wieder heraufbeschworenen
und anscheinend unvermeidlichen Gefahr der Verobjektivierung Gottes zu
begegnen. Neben dem «pragmatischen Kriterium» der Authentizitit religiGser
Symbole' kennt Tillich noch ein weiteres, und dieses ist auch das entscheiden-
de: Hierbei geht es darum, dass ein Symbol «das Letztgultige (#he #ltimate) aus-
drickt, das wirklich letztgiltig (really ultimate) ist.'* Das heisst, ein religioses
Symbol darf nicht gétzendienerisch werden, indem es selbst — als Endliches —
Unbedingtheit fiir sich beansprucht. Fiir Tillich besteht das entscheidende Krite-
rium der Wahrheit religiéser Symbole darum darin, dass diese immer schon «ein
Element der Selbst-Negation» implizieren. In diesem Sinne ist dasjenige Symbol
am angemessensten, «das nicht nur das Letztgultige ausdriickt, sondern zugleich
seinen eigenen Mangel an Letztgultigkeit».'* Das heisst, die Gultigkeit eines re-
ligiosen Symbols ist letztlich an seiner Macht zu messen, die es ihm erméglicht,
sich selbst als Endliches zu negieren, um ganz transparent sein zu kénnen fiir das
Unendliche, das es vertritt. Mit Blick auf Mk 1,12f. und besonders auf Mk 8,27-
33 halt Tillich dieses Kritertum sogar als entscheidend fiir jede Christologie.'"

42 Ch, 52 (Herv. von mirl); vgl. PGO, 214.

5 Vel PGeO, 72.

M Vgl MWV, 275 / GW VI, 176.

4 MWV, 276 / GW VIII, 176 (Ubers. von mir!).

146 MW V, 276 / GW VIII, 176f. (Ubers. von mit!); vgl. MW 1V, 419 / GW V, 243.
"7 Vgl. ST 11, 107; dazu SchuBler: «Was uns unbedingt angeht» (Anm. 8), 110.



Philosophischer und religiéser Glaube 49

6. Restimee

«Pascal hat die «wissenschaftliche Philosophie), die ihm in Descartes begegnete,
verworfen. Aber weil es fir jedes Denken unumginglich ist, einen Begriffsap-
parat zu benutzen, der eine gewisse Eindeutigkeit und die Verstandlichkeit des
Mitgeteilten erst ermdglicht, hat auch Pascals Denken einige Ziige, die man he-
rausheben und als d.ehre fixieren kann. Das Verwerfen der wissenschaftlichen
Philosophie erzwingt doch eine gewisse Teilnahme an ihr.»'*®

Wias Jaspers hier zu Recht in Bezug auf das Denken Pascals sagt, trifft auch
auf ihn selbst zu. In dieser Weise griindet sein Philosophischer Glaube auch auf
einer Ontologie, der sog. Periechontologie; dabei darf man diesen Begriff nicht
als «Periech-ontologie» lesen, sondern als «Periechonto-logie» im Sinne einer
«Lehre des Umgreifenden». Damit will sich Jaspers auch entschieden gegen die
Ontologie absetzen, die er mit der klassischen Substanzontologie gleichsetzt.'*
Dabei handelt es sich selbstredend bei seiner Lehre des Umgreifenden natutlich
auch um eine — wenn auch neue — Form von Ontologie. «Die» Ontologie gibt
es sowieso nicht, und Jaspers’ diesbeziigliche Ausfithrungen in dieser Frage sind
darum sachlich auch wenig hilfreich. Er scheint dies auch selbst zu ahnen, wenn
er schreibt: «Dieses Grundwissen [ist] kein Glaube [...] und [hilt] sich selber noch
nicht fur endgtltig [...], sondern [halt sich fir eine] Analogie zu den Wissenschaf-

150 Dadurch verkom-

ten selbst, sich jeweils begriindend und weiter erhaltend.»
pliziert sich natiirlich auch das Verhiltnis von Philosophischem und religi6sem
Glauben noch einmal aufs Neue. Denn jetzt steht ja nicht nur Glaube gegen
Glaube, sondern ebenso Ontologie gegen Ontologie. Und die Tillichs Denken
zugrundeliegende Existentialontologie, die vornehmlich mit Polarititen arbeitet,
ist auch nicht so einfach auszuhebeln wie die klassische Substanzontologie.

Ein ahnliches Problem stellt sich auch in Bezug auf Jaspers’ Satz: «Es ist
genug, da} Gott ist» Denn sein Gedanke, dass mir im Freiheitsbewusstsein im-
mer schon Transzendenz aufleuchtet, ist natlrlich auch eine — wenn auch neue
— Form natiirlicher Theologie. Dass sich Jaspers vehement gegen die klassischen
Gottesbeweise wendet, ist fur mich in diesem Kontext kein Argument, lisst sich
natiirliche Theologie doch nicht auf diese eingrenzen. Was sollte es bei Jaspers
denn sonst sein — etwa tibernatiirliche Theologie?

14 GPN, 314.
¥ Siehe oben Anm. 113.
30 Jaspers/Zahrnt: Philosophie und Offenbarungsglaube (Anm. 80), 45; vgl. PGcO, 37 u. 43.



50 Werner SchibBler

Zu dhnlich «doktrinalen Ziigen», wie sie sich in Bezug auf die Periechon-
tologie aufweisen lassen, rechne ich bei Jaspers ebenso die folgenden fiinf
«philosophischen» Glaubensgehalte: 1. Gott ist; 2. Es gibt die unbedingte For-
derung; 3. Die Welt hat ein verschwindendes Dasein zwischen Gott und Exis-
tenz; 4. Der Mensch ist endlich und unvollendbar; und 5. Der Mensch kann
in Fihrung durch Gott leben.”' Selbst Jaspers scheint also an einer Form wie
auch immer gearteter letzter Wahrheiten» festzuhalten, hinter die er nicht
zurlickgehen mochte.’”* Sie mogen eine gewisse Nahe zum aufklirerischen
Begriff einer «religio naturalis» aufweisen; in Bezug auf den Philosophischen
Glauben trifft dies m.E. aber nicht zu.”

Jaspers’ Anliegen, das er mit seinem Philosophischen Glauben vertritt, ist
deutlich: Sein Bemiihen, die Gottheit, von deren Gegenwart er zutiefst Gber-
zeugt ist, vor jeder Verweltlichung und Objektivierung zu bewahren,”* kann
nicht hoch genug veranschlagt werden. Es ist das unetlissliche Korrektiv eines
jeden denkerischen Unternehmens, das sich anschickt, iber Gott sprechen zu
wollen. Und doch fiihrt die Uberbetonung der Transzendenz Gottes letztlich
in die Leere.

Das wird noch einmal deutlich, fithrt man sich die Forderung von Jaspers
vor Augen, die Offenbarung nur noch als Chiffer gelten zu lassen. In die-
sem Sinne wire sie, wie Jaspers es ausdriickt, «die Chiffer, die die grenzenlose
Sehnsucht des Menschen, dal} Gott selbst real gegenwirtig wiirde, einen Au-
genblick als erfiillt ansehen lieBe, um sogleich in die Hirte und GroBe seines
geschaffenen Freiseins zuriickzutreten, fiir die Gott unerbittlich verborgen
bleibps.!*

Um jedweden Oktroi zu vermeiden, fordert Jaspers also eine permanente
«Ent-materialisierungy in Bezug auf religiose «Gegenstinde». Damit wird aber

B Vgl. Gl, 29-33; Einf 66.

152 Aus diesem Grund kann ich das Urteil von A. Cesane, dass in Jaspers’ Konzeption des

philosophischen Glaubens «der Prozess der Subjektivierung von Philosophie [...] seine

nicht mehr ubetbietbate Spitze erreicht hat», nicht teilen. (ders.: Philosophischer Glaube

und Selbstvergewisserung, in: Glaube und Wissen [Anm. 1] 151-164 [153]).

Beim Begriff der «eligio naturalis» geht es ja immer um einen Algemeinbegriff von Religion.

Vegl. dazu Gl, 86.

3% Vgl. Ph III, 39: «Die Verweltlichung der Transzendenz in jeden Schlupfwinkel zu verfol-
gen, ist eine nie zu vollendende und eine immer zu wiederholende Aufgabe.»

% PGeO, 69.

153



Philosophischer und religiéser Glaube 51

letztlich jeder konkrete Inhalt beseitigt. In Bezug auf die «condition humaine»
halte ich das fiir nicht durchfithrbar. Die Religion braucht nach Tillich neben
der prophetischen Kritik oder dem protestantischen Prinzip immer auch die
sakramentale Grundlage im Sinne der Gegenwart des Heiligen, auf der jede
Kritik erst aufruhen kann. Verschwindet nimlich der Priester, so verschwindet
gleichzeitig auch der Prophet."

Wer meint, dass mit dem Konzept des Philosophischen Glaubens von
Karl Jaspers die Welt zu befrieden sei in grenzenloser Kommunikation,"” der
scheint mir doch recht naiv zu sein. Dass sich hierin ein hehres Ziel ausdriickt,
ist deutlich. Dass Chiffern sich aber immer notwendig materialisieren werden
und so immer auch mit Daseinsinteressen — wenn auch nicht notwendig, aber
sicherlich faktisch — verbinden, wird nicht zu vermeiden sein. Der Krieg der
Symbolwelten wird in der einen oder anderen Form weitergehen, selbst wenn
einmal alle (Hoch-)Religionen in Ginze davor gefeit sein sollten,"® denn die-
ser findet ja auch auf dem Gebiet der sog. Quasi-Religionen statt.”™ Dass die
Menschen sich nur in «liebendem Kampf» begegnen, ist ein frommer, unter
den Bedingungen der Entfremdung «utopischer» Wunsch. Zudem beisst sich
das letztlich auch mit anderen Theoremen von Jaspers’ Denken, wie z.B. der
Grenzsituation des Kampfes.

Ohne Abstriche unterschreiben kann ich allerdings, was Zahrnt in seinem
Zwiegesprich mit Jaspers wie folgt auf den Punkt bringt: «Ich muf3 mir einge-
stehen, daB} ich durch den Umgang mit Threm Buch [sc. «Der philosophische
Glaube angesichts der Offenbarungy] in solchen Ernst versetzt worden bin,

156

Vgl. dazu W. SchiiBler: Jenseits von Religion und Nicht-Religion. Der Religionsbegriff im
Werk Paul Tillichs, Frankfurt/M. 1989, 119-135.

In diese Richtung scheint A. Hiigli zu gehen, wenn er schreibt: «Ohne Transformation des
Offenbarungsglaubens in einen philosophischen Glauben witrd es keine uns alle verbin-
dende Wahrheit geben kénnen. Seiner These konnen wir — in der heutigen Situation — nur
zustimmen.» (Glaube, Unglaube und Wissen — ein Leitthema in Jaspers’ Baseler Jahren, in:
«Wahrheit ist, was uns verbindet» [Anm. 140], 164-182 [181]).

Wenn Jaspers meint, dass der Buddhist «sein Wissen und seine Praxis niemandem
auf[zwingt]» (PGO, 403), dann hilt diese Behauprung den geschichtlichen Fakten — mit
Blick z.B. auf den tibetischen Buddhismus — aber in keiner Weise stand.

159 Vgl. EW 1V, 65 u. 152; dazu SchiiBler: Jenseits von Religion und Nicht-Religion (Anm.
156), 100-102. — Jaspers scheint hier eine dhnliche Auffassung zu vertreten wie Tillich,
wenn er meint, dass es fiir den Menschen unumginglich sei, dass der «Ort des Absoluten»
drgendeine Ausfiillungy erhilt (ders.: Freiheit und Autoritit, in: ders.: Philosophische Auf-
sitze, Minchen 1967, 95-119 [103]).

157

158



52 Werner SchuBler

nicht in den Ernst des philosophischen Glaubens, aber in einen neuen Ernst
des Offenbarungsglaubens.»'®

Allerdings kann man dies — so meine hier vertretene These — in positiver
Ausformung immer auch schon bei Paul Tillich lernen. Um es noch einmal
anders auszudriicken: Hitte sich Jaspers an Tillich — und nicht an Barth und
Bultmann — abgearbeitet, so hitte seine Argumentation gegen den Offenba-
rungsglauben nicht gegriffen, bezieht doch Tillich dessen Kritik — mit Ausnah-
me der These vom absolut verborgenen Gott, die aber selbstwiderspriichlich
ist — immer schon in sein religionsphilosophisches und theologisches Denken
mit ein.

Abstract

Karl Jaspers entwickelte seinen «Philosophischen Glauben» in kritischer Auseinander-
setzung und Abgrenzung zum religiosen Glauben, wobei er sich vornehmlich an den
theologischen Positionen von Karl Barth und Rudolf Bultmann abarbeitete. In dem
vorliegenden Beitrag geht es um den Aufweis, dass seine diesbezlgliche Argumen-
tation gegen den Offenbarungsglauben nicht gegriffen hitte, wenn sich Jaspers mit
dem religionsphilosophischen Denken Paul Tillichs auseinandergesetzt hiitte, bezieht
doch dieser die Kritik von Jaspers immer schon in sein religionsphilosophisches und
theologisches Denken mit ein. Das wird im Einzelnen anhand des Offenbarungs- und
Glaubensbegriffs, des Absolutheitsanspruchs des Christentums sowie des Gottesge-
dankens und der Gottesrede verdeutlicht.

Werner SchiifSler, Trier

160 Jaspers/Zahrnt: Philosophie und Offenbarungsglaube (Anm. 80), 52.



	Philosophischer und religiöser Glauben : Karl Jaspers im Gespräch mit Paul Tillich

