
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 69 (2013)

Heft: 1-2

Artikel: Philosophischer und religiöser Glauben : Karl Jaspers im Gespräch mit
Paul Tillich

Autor: Schüssler, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877657

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philosophischer und religiöser Glauben
Karl Jaspers im Gespräch mit Paul Tillich

1. Einführung

In der Jaspers-Literatur begegnen nicht selten die beiden folgenden Positionen:

Da haben wir zum einen diejenigen, die Jaspers das meiste abzunehmen

scheinen, so auch seinen Philosophischen Glauben und damit verbunden seine

Kritik am Offenbarungsglauben,1 zum anderen diejenigen, die ihn —

zuweilen sogar mit einem aggressiven Unterton — bekämpfen.2 Erstere Position
wird in der Regel von Philosophen vertreten, letztere von Theologen. Dass

sowohl von Seiten der katholischen als auch der protestantischen Theologie
die Reaktionen auf Jaspers zum Teil recht heftig ausfallen, hat mit seiner

Verhältnisbestimmung von Philosophie und Religion bzw. Theologie zu tun, die

programmatisch im ersten Band seiner «Philosophie» von 1932 in dem
bemerkenswerten Satz zum Ausdruck kommt: «Die Spannung ist gegenüber der

Religion eine absolute: der eigentlich Religiöse kann Theologe, aber nicht ohne

Bruch Philosoph, der Philosoph als solcher nicht ohne Bruch ein Religiöser
werden.»3 Könnte ich diesen Satz unterschreiben, wäre das Thema des vor-

1 Als ein Beispiel hierzu aus jüngster Zeit sei verwiesen auf H. Saner: Karl Jaspers und das

Christentum, in: Glaube und Wissen / Croire et savoir, red. A. Hügli/C. Chiesa/S. Wagner

Studia Philosophica, Bd. 67/2008), Basel 2008, 221-233 (231). - Der vorliegende
Beitrag geht zurück auf einen Vortrag, den ich am 20. November 2012 auf Einladung der

Theologischen Fakultät und des Philosophischen Seminars an der Universität Basel gehalten

habe.
2 Paradigmatisch sei hier auf Karl Barth verwiesen, auf den ich noch zu sprechen kommen

werde.
3 Ph I, 294. - Die Werke von Karl Jaspers werden wie folgt abgekürzt: Aut Philosophische

Autobiographie. Erw. Neuausgabe (erstmals mit dem Kapitel über Martin Heidegger),
München 1977 (2. Aufl. 1984); Ch Chiffren der Transzendenz, hg.v. H. Saner, München
1970 (4. Aufl. 1984); Ent Die Frage der Entmythologisierung (zus. mit R. Bultmann),
München 1954 (Neuausgabe mit einem Vorwort von H. Ott 1981); Ex Existenzphilosophie.

Drei Vorlesungen, Berlin 1938 (4. Aufl. 1974); Einf Einführung in die Philosophie.
Zwölf Radiovorträge, Zürich 1950 (29. Aufl. München 1991); Gl Der philosophische
Glaube. Gastvorlesungen, München 1948 (9. Aufl. 1988); GPN Die großen Philosophen.

Nachlaß, 2 Bde., hg.v. H. Saner, München 1981; NPL Nachlaß zur Philosophischen

Logik, hg.v. H. Saner u. M. Hänggi, München 1991; PGcO Der philosophische
Glaube angesichts der christlichen Offenbarung, in: Philosophie und christliche Existenz.
FS Heinrich Barth, Basel 1960, 1 -92; PGO Der philosophische Glaube angesichts der

ThZ 1.2/69 (2013) S. 24-52



Philosophischer und religiöser Glaube 25

liegenden Aufsatzes schlecht gewählt, denn es gäbe keine «Und»-Verbindung
zwischen philosophischem und religiösem Glauben, sondern höchstens eine

«Oder»-Verbindung — und damit wäre ich auch schon mit meinem Beitrag am
Ende.

Bekanntlich sind es vornehmlich die protestantischen Theologen Karl
Barth4 und Rudolf Bultmann,5 mit denen sich Jaspers intensiver
auseinandergesetzt hat. Haben wir mit Barth einen Vertreter der sog. Dialektischen

Theologie vor uns, so mit Bultmann einen Vertreter der sog. existentialen

Interpretation im Sinne des von ihm inaugurierten Programms der Entmy-
thologisierung. Geht es Ersterem wesentlich darum, die Philosophie aus der

Theologie zurückzudrängen, so ist die Intention des Letzteren, das mythische
Element aus dem Bereich der Religion zu eliminieren. Beides fordert die Kritik

von Jaspers entschieden heraus. Ob er diesen beiden Theologen allerdings
wirklich gerecht wird, ist eine andere Frage. Interessant ist in diesem

Zusammenhang, was der protestantische Theologe Joachim Ringleben dazu sagt:

«P]ch [teile] Jaspers' Kritik an der Theologie K. Barths wie an der R.

Bultmanns weitgehend [...] — freilich aus theologischen Gründen».6

Nun könnte man, besonders von katholischer Seite her, Kernaussagen

von Jaspers, die das Verhältnis von Philosophie und Religion bzw. Theologie

betreffen, mit Aussagen des Zweiten Vatikanums konfrontieren, in
denen Glaube und Offenbarung personalistisch und der Absolutheitsanspruch
des Christentums nicht mehr exklusivistisch, sondern inklusivistisch gedeutet
werden. Aber das wäre aus zwei Gründen nicht ganz fair: Zum einen ist

Jaspers' religionskritische Hauptschrift «Der philosophische Glaube angesichts

der Offenbarung) im Jahr der Eröffnung des Konzils (1962) erschienen, und

es ist kaum anzunehmen, dass er in seinen letzten Lebensjahren noch dessen

Errungenschaften rezipiert hat, zum anderen ist er von Hause aus

protestantisch, und er hat seine Mitgliedschaft in der protestantischen Kirche auch

Offenbarung, München 1962 (3. Aufl. 1984); Ph — Philosophie, 3 Bde., Berlin 1932 (5.

Aufl. München 1991); UZG Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, München 1949 (9.

Aufl. 1988); VdW Von der Wahrheit. Philosophische Logik. Erster Band, München 1947

(4. Aufl. 1991); VE Vernunft und Existenz. Fünf Vorlesungen, Groningen 1935 (4. Aufl.
München 1987).

4 Zu Karl Barth vgl. bes. PGO 174-179.228-230 u. 485-488.
5 Zu Rudolf Bultmann vgl. bes. Ent.
6

J. Ringleben: Sprache und Transzendenz, in: Glaube und Wissen (Anm. 1), 69-94 (69).



26 Werner Schüßler

nie aufgegeben, obwohl er sich innerlich schon recht früh von der gelebten

Religion verabschiedet hatte.7

Nun haben zwar Barth und Bultmann einen entscheidenden Einfluss auf
die protestantische Theologie im 20. Jahrhundert ausgeübt, und besonders ers-

terer hat ausgesprochen schulbildend gewirkt; aber darüber darf nicht vergessen

werden, dass die sog. Dialektische Theologie schon seit ihrem ersten

Auftreten entschiedenen Widerspruch durch Paul Tillich erfuhr.8 Tillichs Denken,
das man mit dem Stichwort «Theologie der Kultur» zusammenfassen kann, hat

bekanntlich in den USA zum Teil einen enormen Einfluss ausgeübt, und seit

einigen Jahren gewinnt es auch wieder im deutschsprachigen Bereich an

Bedeutung. Hinzu kommt, dass durch die Edition bisher unveröffentlichter Texte

und Vorlesungen Tillichs, die in den letzten Jahren erfolgt ist, immer deutlicher

wird, dass dieser Denker nicht nur theologisch, sondern auch philosophisch
von Bedeutung ist, besonders was seine späte Existentialontologie und

Philosophische Anthropologie angeht,9 die ab den 1930er Jahren den Subjekt- und

sinntheoretischen Ansatz zu überlagern beginnen.
In Tillichs Autobiographie «Auf der Grenze» von 1936 findet sich ein Satz,

der ihn geradezu für das Gespräch mit Jaspers prädestiniert: «Als Theologe
versuchte ich Philosoph zu bleiben und als Philosoph Theologe.»"1 Von hier

aus wird auch verständlich, warum Barth auf Tillichs Begriff des Unbedingten
ähnlich schroff reagiert wie auf Jaspers' Begriff der Transzendenz. Bezeichnet

er letzteren als «inhaltslos, unfruchtbar [und] im Grunde tief langweilig»,11 so

7 Vgl. Saner: Karl Jaspers und das Christentum (Anm. 1), 222.
8 Vgl. dazu GW VII, 216-262. - Die Werke von Paul Tillich werden wie folgt abgekürzt: EW

Ergänzungs- und Nachlassbände zu den Gesammelten Werken von Paul Tillich, hg.v.

I. Henel u.a., bisher 17 Bde., Stuttgart, dann Berlin 197Iff.; GW Gesammelte Werke,

hg.v. R. Albrecht, 14 Bde., Stuttgart 1959f£; MW Main Works / Hauptwerke, hg.v. CH.
Ratschow, 6 Bde., Berlin 1987ff.; ST Systematische Theologie, 3 Bde., Stuttgart 1955ff.

- Vgl. auch P. Tillich: Dialektische Theologie (1925), hg.v. K. Ukolov, in: Religion und
Politik Internationales Jahrbuch für die Tillich-Forschung, Bd. 4/2008), hg.v. C. Danz/W
Schüßler/E. Sturm, Wien 2009,149-174 [russ. Text mit dt. Übers.]; dazu W Schüßler: «Was

uns unbedingt angeht.» Studien zur Theologie und Philosophie Paul Tillichs Tillich-
Studien, hg.v. W Schüßler u. E. Sturm, Bd. 1), Berlin 3. erw. u. veränderte Aufl. 2009, 119-

129.
9 Vgl. bes. EW XVI u. EW XVII.
1,1 GW XII, 37.
11 K. Barth: KD II/l, §28, 341.



Philosophischer und religiöser Glaube 27

ersteren als «frostiges Ungeheuer».12 Beide Begriffe haben für ihn nichts zu tun
mit dem «lieben Gott» der Bibel, da sie kein echtes Gegenüber bedeuten.

Während somit für Jaspers zwischen Philosophie und Religion bzw. Theologie

ein Ausschliesslichkeitsverhältnis zu bestehen scheint, bewegt sich Tillich
zeitlebens «auf der Grenze von Theologie und Philosophie»,13 wobei «der

inneren Notwendigkeit [...] das äußere Schicksal in merkwürdiger Ubereinstimmung»

folgte:14 Doktor der Philosophie, Lizentiat und Habilitation in Theologie,

Professor für Theologie in Marburg, für Philosophie und Soziologie in

Frankfurt, für Philosophische Theologie am Union Theological Seminary in
New York mit gleichzeitigem Lehrauftrag für Philosophie an der gegenüberhegenden

Columbia University — das sind nur einige Stationen seines Lebensweges.

Nun könnte man natürlich den Theologen Tillich mit Jaspers' Posidon
konfrontieren — und sich damit leicht den Hinweis darauf einhandeln, dass sich die

Theologie notwendig in einem Zirkel bewege, der sich dem «Aussenstehen-

den» verschliesse; darauf wies nicht nur Jaspers,15 sondern auch Tillich selbst

immer wieder hin;16 das heisst, es bliebe letztlich bei einem «Sprung» in den

Glauben, der durch keine Philosophie zu überwinden ist.

Aus diesem Grunde möchte ich Jaspers' Philosophischen Glauben nicht
mit der theologischen Position Tillichs, sondern mit dessen religionsphilosophischer

Konzeption ins Gespräch bringen, in die sich sein theologisches System
mühelos einfügen lässt; wobei Tillich selbst immer wieder betont hat, dass eine

Religionsphilosophie, die normativ wird, selbstredend zur Theologie wird.17

Diese Grenzlinie scheint also recht schmal zu sein, und es ist in Bezug auf die

Schriften Tillichs auch immer zu fragen: Wer spricht?

Ein wirkliches Gespräch zwischen Jaspers und Tillich hat wohl nie

stattgefunden; die beiden Denker scheinen sich nicht begegnet zu sein. Während

Jaspers von Tillichs Werk so gut wie keinerlei Notiz genommen zu haben scheint

— einmal abgesehen von einem Beitrag, den er zu einer Tillich-Festschrift im

12 GW VII, 231.
13 GW XII, 31.
14 GW XII, 37.
15 Vgl. PGO, 183-185.
16 Vgl. ST 1,15-18.
17 Vgl. EW XII, 530.



28 Werner Schüßler

Jahre 1959 beigesteuert hat18 —, kommt Tillich in seinem Werk verschiedene

Male auf Jaspers zu sprechen, wenn auch meist nur am Rand.19 Etwas ausführlicher

geht er auf dessen Denken in einem Beitrag über «Existenzphilosophie»20

von 1944 ein sowie in einem im Deutschen Paul-Tillich-Archiv an der UB

Marburg aufbewahrten zehnseitigen Typoskript mit dem Titel «Heidegger and

Jaspers»21, das auf einen Vortrag zurückgeht, den Tillich 1954 in New York
gehalten hat. Aber auch diese beiden Beiträge machen deutlich, dass er sich mit
Jaspers nicht tiefergehend auseinandergesetzt hat. Seine Auseinandersetzung
mit ihm ist auch hier recht oberflächlich, was man von der mit Heidegger nicht

sagen kann.

Wie kommt Jaspers überhaupt dazu, das Konzept eines Philosophischen
Glaubens zu entwickeln? Er bekennt selbst, dass er zu Anfang seines

Philosophierens nicht geglaubt hätte, dass ihn die Theologie jemals interessieren

könne,22 hat er doch — in einer protestantischen Familie aufgewachsen, die die

Kirche ignorierte — so gut wie keine Beziehung zur kirchlichen Religion entwickelt.

Doch schon bald merkt er, dass die Realität von Kirche und Theologie im
Philosophieren nicht vernachlässigt werden kann. In seiner «Philosophischen

Autobiographie» berichtet er von einer seltsamen Erfahrung: «Eines Tages

wurde mir gar bewußt, daß ich von Dingen rede, die die Theologie für sich

in Anspruch nimmt. Nach einer Vorlesung über Metaphysik (1927/28) kam

am Semesterschluß ein katholischer Pfarrer zu mir, sich als mein Hörer zu
bedanken, sein Einverständnis auszusprechen: <Ich habe nur den einen Einwand,
daß das meiste von dem, was Sie vorgetragen haben, nach unserer Auffassung

Theologie ist» Dies Wort des klugen und eindrucksvollen jungen Mannes

machte mich stutzig. Es war offenbar: Ich spreche von Dingen, die anderen als

theologisch galten, nicht als Theologe, sondern ich philosophiere. Das mußte

klar werden.»23 — Jaspers hat den Philosophischen Glauben seit seiner «Phi-

18 Vgl. K. Jaspers: The Individual and Mass Society, in: W Leibrecht (Hg.): Religion and Cul¬

ture. Essays in Honor of Paul Tillich, New York 1959, 37-43.
19 Vgl. z.B. ST I, 31; ST II, 32; GW IV, 182; GW VIII, 16 u. 174; GW XI, 113; EW XVII 115

u. 131.
20 Vgl. GW IV, 145-173, hier bes. 155-159.
21 Vgl. P. Tillich: Heidegger and Jaspers [Typoskript], 7,5 S. Vortragstext u. 2,5 S. Diskussion.

Auf Jaspers kommt Tillich S. 7f. zu sprechen.
22 Vgl. Aut, 112.
23 Aut, 114.



Philosophischer und religiöser Glaube 29

losophie» von 193224 öffentlich vertreten. In der Schrift «Der philosophische
Glaube» von 194825 hat er ihn ausdrücklich formuliert, und in seinem letzten

grossen Werk «Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung»26 von
1962 hat er ihm seine reife Ausgestaltung gegeben.

Hinter seiner Ablehnung der Offenbarungsreligion steht letztlich als un-

hintergehbare Voraussetzung: Der Gott, der sich offenbart, fordert absoluten

Gehorsam, und das widerstreitet der Freiheit des Menschen. Auf eine griffige
Formel gebracht: Während der Philosophische Glaube charakterisiert ist durch

Freiheit und Vernunft, Zweifel und Wagnis, Toleranz und Kommunikation,
den absolut verborgenen Gott und das Chifferndenken, steht der religiöse
Glaube Jaspers zufolge für direkte Mitteilung und Gehorsam, Leibhaftigkeit
und Sicherheit, Heteronomie und Ausschliesslichkeit, Fanatismus und

Dialogunfähigkeit. Bei diesen Gegensatzreihen scheint eine Entscheidung darüber,

für welche man votiert, auf den ersten Blick nicht schwer zu fallen. Und in
der Jaspers-Literatur finden sich genügend Beispiele, wo diese Schlüsselworte

gebetsmühlenartig wiederholt werden und so dem Philosophischen Glauben

die Überlegenheit über den religiösen attestiert wird. Nähme man diese

Charakterisierung religiösen Glaubens wirklich ernst, so müssten alle religiös

Gläubigen und natürlich auch alle Theologen letztlich verblendet sein, sich in
eine selbstverschuldete, vielleicht ihnen selbst noch nicht einmal bewusste

Unfreiheit begeben haben, die sie letztlich auch daran hindert, das zu werden,
worauf es Jaspers entscheidend ankommt: nämlich Existenz, die wesentlich durch
Freiheit bestimmt ist. Bestimmte Assoziationen in Bezug auf religiöse
Fundamentalisten verschiedenster Provenienz und positivistische Bibüzisten drängen
sich geradezu auf, die es ohne Zweifel in der Geschichte der Religionen und
auch selbst des Christentums gab und zweifellos immer noch geben mag.

Aber mit Blick auf Tillich, und nicht nur ihn, sind solche Zuschreibungen
kaum haltbar. Um es gleich vorweg zu sagen: Tillich lehnt mit Jaspers in Sachen

Religion auch direkte Mitteilung und Gehorsam, Leibhaftigkeit und Sicherheit,

Heteronomie und Ausschliesslichkeit, Fanatismus und Dialogunfähigkeit ab;

er vertritt einen Glaubens- und Offenbarungsbegriff, in dem Freiheit und Ver-

24 Vgl. Ph 1,297 u. 301.
25 Vgl. Gl; diese Schrift geht auf sechs Vorlesungen zurück, die Jaspers 1947 in Basel gehalten

hat.
26 Vgl. PGO.



30 Werner Schüßler

nunft, Zweifel und Wagnis sowie Toleranz und Kommunikation verwirklicht
sind, etwas, was Jaspers als Proprium des Philosophischen Glaubens reklamiert.

Allerdings fehlt bei Tillich ein Begriff, der für Jaspers von zentraler Bedeutung
ist, nämlich der des absolut verborgenen Gottes, und mit jenem verbunden das

Chifferndenken. Damit ist auch die entscheidende quaestio vexata verbunden,
wie sich zeigen wird.

Der Fortgang der weiteren Überlegungen ist mit diesen Ausführungen
in gewisser Weise auch schon vorgezeichnet: Es geht im Folgenden um den

Offenbarungs- (2.) und Glaubensbegriff (3.), den Absolutheitsanspruch des

Christentums (4.) sowie den Gottesgedanken und die Gottesrede (5.); in einem
abschliessenden Resümee (6.) ziehe ich Bilanz.

2. Zum Offenbarungsbegriff

«Der Mensch, der seiner Freiheit inne wird», schreibt Jaspers, «hat Ehrfurcht;
sie ist das Zeichen seiner Bindung an Autorität, der er sein Freisein verdankt.
Was aus der Weltwirklichkeit als Autorität zu mir spricht, das entscheidet

über mein eigenes Sein. Denn Freiheit ist nicht Willkür.»27 Freiheit erfüllt sich

immer nur im Miteinander mit Autorität, bewahrt letztere doch Freiheit vor
dem Fall ins Leere und vor ihrer Verwechslung mit Willkür.28

Autorität ist aber für Jaspers nicht nur «Autorität von aussen». Zwar ist es

das Ziel des Selbstwerdens, mit Hilfe dieser äusseren Autorität zu sich selbst

zu kommen; aber gleichzeitig gilt es, aus dieser Autorität herauszuwachsen.29

So liegt «am Ende der Stufenfolge der Befreiung von der relativ nur
äußeren Autorität zu immer tieferer Autorität» die «Einheit von Freiheit und
Autorität». Damit ist nach Jaspers der Punkt erreicht, wo sich «der Ort des

gewissesten Inneseins der Autorität [...] von der bestimmten äußeren Gestalt

in das Innere verlegt» hat.30 Hier ist der Gegensatz von «innen» und «außen»

überwunden.31

Diese Einheit von Freiheit und Autorität sieht Jaspers im Offenbarungsbegriff

nicht nur nicht gewahrt, sondern ganz im Gegenteil, er versteht

27 VdW, 797.
28 Vgl. ebd.
29 Vgl. VdW, 798.
30 Ebd.
31 Vgl. VdW, 782.



Philosophischer und religiöser Glaube 31

Offenbarung geradezu als identisch mit falscher Autorität und so im totalen

Widerspruch zur menschlichen Freiheit stehend. Hinter dieser Auffassung

steht die Voraussetzung, dass Gottes Stimme «direkt» vernehmbar sei,

sie so aber zur «unbefragbaren Autorität» werde und den Menschen «nur
niederschlage».32

Was aber versteht Jaspers unter der «direkten Stimme Gottes»? Tillich
unterscheidet in seinem Beitrag «Wort Gottes» sechs verschiedene Bedeutungen

dieses Begriffs, wobei er sich vehement dagegen wehrt, die Sprache
der Bibel mit der göttlichen oder einer von Gott diküerten menschlichen

Sprache gleichzusetzen, denn das wäre plattester Supranaturalismus.33
So wie Jaspers übernatürliche Offenbarung und religiösen Glauben

beschreibt, geht es bei ihnen ohne Zweifel um eine unechte Autorität und
allein um Gehorsam. Unecht wird eine Autorität in dem Moment, wo sie rein
äusserlicher Natur ist. Und das scheint eben nach Jaspers in der Religion der

Fall zu sein. Ihm geht es aber wesentlich um echte Autorität, also um eine

solche, die nicht rein äusserlich ist, sondern zum eigenen Innen wird. Das sei

bei der Offenbarung gerade nicht gegeben, denn hier haben wir es Jaspers

zufolge mit einer «Autorität in sinnlicher Konkretion» zu tun, und das in
dreierlei Weise: 1. In der Weise des Wortes: Es ist «an bestimmtem Ort, zu
bestimmter Zeit, an einen besümmten Menschen ergangen». 2. In der Weise

der Inkarnation: «Gott tritt selbst in die Welt. In einem entscheidenden

Augenblick, jetzt und hier, ist ein Mensch Gottessohn, selbst Gott. Leibhaftig
sichtbar und tastbar ist er da.» 3. In der Weise der Kirche, die «Trägerin der

Offenbarung» ist.34

Das Entscheidende ist nun, dass es sich Jaspers zufolge in allen drei
Fällen um eine «sinnliche Gegenwart» handelt, die von aller übrigen
Weltwirklichkeit, auch «der edelsten und besten», getrennt ist und sich als eine

«heilige Wirklichkeit» versteht.35 Dass sich Jaspers' Attacke auf den

Offenbarungsglauben letztlich an der Person Jesu Christi regelrecht <festbeißt>, wird

von hier aus verständlich. In seinem Werk «Von der Wahrheit» geht er ja

bekanntlich sogar so weit, den Menschen vor die Alternative «Katholizität»

32 Ph, II 275; vgl. VdW, 837.
33 Vgl. GW VIII, 74.
34 VdW, 787.
35 Ebd.



32 Werner Schüßler

oder «Vernunft» zu stellen,36 wobei das Wesen der Kathoüzität für ihn in dem

Gottmenschentum Christi zum Ausdruck kommt.37

Für Jaspers geraten somit Philosophie und Religion letztlich am Begriff der

Autorität in einen unüberwindlichen Konflikt. Dieser ist es, der ihn für den

philosophischen und gegen den religiösen Glauben votieren lässt. Es geht letztlich um
Freiheit und Selbstsein, die Jaspers durch den religiösen Glauben als gefährdet
ansieht.38

Nach Jaspers' Überzeugung, so hat sich gezeigt, widerstreiten sich Offenbarung

und menschliche Freiheit, da Offenbarung absolute Autorität für sich in

Anspruch nimmt und gehorsame Unterwerfung verlangt. Genau hier setzt
Tillich auch ein, wenn er in seinem Beitrag «Autorität und Offenbarung» die Frage

stellt: «Kann die Annahme der Offenbarung vereint werden mit der Wahrung
schöpferischer Freiheit? Ist eine Religion, die den Anspruch erhebt, auf
göttlicher Offenbarung zu beruhen, mit wahrhafter Menschlichkeit vereinbar?»39

Nun gibt es Auffassungen von Offenbarung, die zwangsläufig zu einem

«religiös-autoritären Denken» führen. «Wird Offenbarung verstanden als göttliche

Information, als eine Mitteilung, die auf übernatürlichem Eingreifen
beruht», schreibt Tillich, «so entsteht dadurch irrationale oder totale Autorität.
Denn: göttliche Heteronomie zerstört die autonome Selbstbejahung des

Menschen, die Bejahung seiner schöpferischen Seinsstruktur. Offenbarung fällt

vom Himmel und schafft für sich die Möglichkeit, ohne Vermittlung, ohne

geschichtliche Vorbereitung, ohne die Möglichkeit vernunftgemäßer Einsicht

angenommen zu werden. Der Akt der Annahme schließt Unterwerfung unter
eine totale und hypostasierte Autorität ein. Der Ort, an dem die Offenbarung
sich manifestiert — sei es die Hierarchie der Kirche, sei es die Bibel —, hat teil

an dieser Autorität und wird selbst eine irrationale und unterdrückende Autorität.

Muß das nicht notwendig so sein? Angenommen, es gäbe einen Ort, an

dem Gott selbst spricht, müßte man nicht diesem Ort unbedingte Autorität
zusprechen?»40

36 Vgl. VdW, 832-868.
37 Von hier aus wird auch verständlich, warum Jaspers mit seinem Begriff der «Achsenzeit»

(vgl. VdW 836f.; UZG 19-42) so vehement gegen die «Mitte der Geschichte» (vgl. EW XV,
281-289) andenkt.

38 Vgl. Ph, I 308f.
39 GW VIII, 60.
40 GW VIII, 63.



Philosophischer und religiöser Glaube 33

Tillich verneint diese Frage; er entwickelt einen Offenbarungsbegriff, der

jede heteronome Autorität hinter sich lässt und überwindet.41 Seine These lautet:

« Wahre Offenbarung und hypostasierte [oder totale] Autorität schließen einander aus.

Wahre Offenbarung undfunktionale [oderpartielle]Autorität bedingen einander..»42 Diese

These Tillichs ist derjenigen von Jaspers diametral entgegengesetzt, denn dessen

These besagt ja: Offenbarung bedeutet immer totale Autorität und ist aus

diesem Grunde abzulehnen.

Tillichs Offenbarungsverständnis ist näherhin durch drei Punkte
gekennzeichnet: Erstens hat es zur Voraussetzung, dass die Selbstmanifestation des

Grundes unseres Seins letztlich nicht im Widerspruch zu unserem Sein und
dessen freier Selbstbejahung stehen kann. Vielmehr muss sie das, was wir
essentiell sind, offenbaren und bestätigen. «Der Grund des Seins und Sinnes

kann nicht das zerstören, dessen Grund er ist. Seine Manifestation ist weder

irrational noch heteronom.»43

Zweitens folgt aus seinem Offenbarungsverständnis, dass die Mittler der

Offenbarung nicht identisch sind mit dem, was durch sie wirkt. «Sie vermitteln

es, aber sie sind nicht identisch mit ihm. Es scheint durch sie hindurch, aber

sie sind es nicht selbst. Der Ort, an dem das Heilige erscheint, ist geweiht, er

ist aber nicht das Heilige selbst.»44 Hier hat auch Tillichs Symboltheorie ihren

Ort (auf sie wird noch zurückzukommen sein). Nur auf eines sei in diesem

Zusammenhang noch hingewiesen: Aus dem eben Ausgeführten folgt, dass

Offenbarung und wissenschaftliche Erkenntnis verschiedenen Dimensionen

angehören45 und dass nur eine Offenbarung, die mit absolutem Autoritätsanspruch

auftritt, die Tendenz in sich trägt, wissenschaftliche Erkenntnisse zu
unterdrücken.46

Die Behauptung, die Mittler der Offenbarung seien nicht identisch mit
dem, was durch sie wirkt, hat natürlich zur Voraussetzung, dass Offenbarung

41 Vgl. GW VIII, 64.
42 Ebd.
43 Ebd.
44 Ebd.
45 Vgl. dazu W. Schüßler: Naturwissenschaft — Philosophie - Theologie. Paul Tillich zum

Problem der sog. «Galilei-Konflikte», in: Theology and Natural Science, hg.v. C. Danz/M.
Dumas/W Schüßler/M.A. Stenger/E. Sturm International Yearbook for Tillich
Research, Vol. 7/2012), Berlin/New York 2012, 45-78.

46 Vgl. GW VIII, 65.



34 Werner Schüßler

den Ort, an dem sie erscheint, sowohl «unter prophetische wie unter rationale

Kritik»47 stellt. Und diese Kritik bezieht sich nach Tillich nicht nur auf die Kirche,

sondern immer auch auf die Bibel, ja selbst auf Christus.

Das «protestantische Prinzip»48 lehnt nach Tillich in diesem Sinne jede hy-

postasierte und totale Autorität als götzendienerisch ab. Es geht Tillich nicht

weniger als Jaspers um den freien Menschen, denn «nur der ist gerettet, der frei
ist». Eine Offenbarung, die den Menschen zu zerbrechen sucht, um ihn zu

retten, wäre geradezu eine «dämonische Autorität».49

Ein drittes und letztes wesentliches Kennzeichen der Offenbarung ist für
Tillich schliesslich ihre Bezogenheit auf eine bestimmte Situation. Offenbarung

ist stets «Offenbarungy&'r jemanden in dessen konkreter Wirklichkeit, das

heißt, der Betreffende hat teil an dem Ereignis, das für ihn Offenbarung ist.

Deshalb ist es unmöglich, von der Situation der Offenbarung abzusehen und

eine Offenbarungswahrheit als stets gültige Wahrheit jemandem aufzuerlegen,
der außerhalb dieser Situation steht.»50 Das bedeutet, dass Offenbarung nur im
Zustand «unbedingten Betroffenseins» empfangen werden kann. Dies gilt nach

Tillich aber nicht nur für diejenigen, die eine bestimmte Offenbarung
erstmalig erfahren, sondern auch für diejenigen, die später mit dem Inhalt dieser

Offenbarung vertraut gemacht werden. «Sie alle haben an dem Offenbarungsereignis

teil, und aus diesem Grunde sind sie keiner heteronomen Autorität
unterworfen.»51 Tillich hat diesen Gedanken in seiner «Systematischen Theologie»

unter dem Stichwort der «Korrelation»52 erörtert.
Was genau versteht er nun unter dem korrelativen Charakter der Offenbarung?

«Die im Offenbarungsereignis liegenden Antworten sind nur sinnvoll,
sofern sie in Korrelation stehen mit Fragen, die das Ganze unserer Existenz

betreffen, also mit existentiellen Fragen.»53 Tillichs korrelatives Offenbarungsverständnis

steht somit in scharfem Gegensatz zu jedem supranaturalistischen
Verständnis von Offenbarung, das die christliche Botschaft als «eine Summe

47 Ebd.
48 Vgl. dazu W. Schüßler/E. Sturm: Paul Tillich: Leben - Werk - Wirkung, Darmstadt 2008,

128-150.
49 GW VIII, 69.
50 GW VIII, 65.
51 Ebd.
52 Vgl. ST I, 73-80.
53 ST I, 76.



Philosophischer und religiöser Glaube 35

geoffenbarter Wahrheiten» betrachtet, «die wie Fremdkörper aus einer fremden

Welt in die menschliche Situation hineingefallen sind».54 Ein Fremdkörper

wäre eine solche Offenbarung deshalb, weil hier letztlich keine wirkliche

Vermittlung zur menschlichen Situation stattfände. Demgegenüber scheint

Jaspers' Offenbarungsbegriff gerade an diesem supranaturalistischen
Offenbarungsverständnis orientiert zu sein, ein Offenbarungsverständnis, das auch

Tillich in der Theologie Barths zu finden glaubt.55

Tillich begriff schon in seiner «Dogmatik-Vorlesung» von 1925/27
Offenbarung wesentlich als «Durchbruch des Unbedingten in das Bedingte»;56
damit ist eine vordergründige «Leibhaftigkeit» Gottes ausgeschlossen; mehr dazu

weiter unten.

3. Zum Glaubensbegriff

Für Jaspers verrät der religiöse Glaube Gott, weil er die Freiheit verrät.

Verantwortung und Wagnis haben aber keine Bedeutung,57 wenn allein Gehorsam

zählt. Den Philosophischen Glauben sieht Jaspers demgegenüber an den Zweifel

gebunden: «Glaube und Unglaube sind die Pole des Selbstseins»,58 heisst es

bei ihm programmatisch. Glaube ist nie objektiv gewiss, vielmehr ist er wesentlich

Wagnis,59 Und es ist letztlich dieser Wagnischarakter, der der menschlichen

Freiheit den ihr notwendigen Spielraum gewährt.6"

Tillich hat dem Glaubensbegriff eine eigene Schrift gewidmet; sie trägt den

bezeichnenden Titel «Dynamics of Faith» (1957). Glaube ist für Tillich also

nicht statischer, sondern notwendig dynamischer Natur. Glaube — als der
Zustand des Ergriffenseins von dem, was uns unbedingt angeht — ist für ihn ein

ganzheitlicher Akt aus der Mitte des Personseins. Dieses Glaubensverständnis

wendet sich gegen eine intellektualistische, voluntaristische oder emotionale

54 ST I, 79.
55 Vgl. GW VII, 254-262.
56 Vgl. z.B. EWXIV, 19u.ö.
57 Vgl. Ch, 48.
58 Ph I, 247.
55 Vgl. Ph II, 281.
60 Der christliche Existenzphilosoph Peter Wust (1884-1940) sieht das in Bezug auf den

religiösen Glauben aber nicht anders. Vgl. ders.: Ungewißheit und Wagnis, hg.v. W Schüßler

u. F.W Veauthier Edition Peter Wust. Schriftenreihe der Peter-Wust-Gesellschaft, hg.v.

H. Hoffmann u. W Schüßler, Bd. 1), Münster 32009.



36 Werner Schüßler

Verzerrung des Glaubens. Er ist kein Wissensakt mit einem niedrigen Grad an

Gewissheit; dann wäre er nichts anderes als ein «Für-wahr-Halten». Genausowenig

wie der Glaube mit einem Akt des Erkennens gleichgesetzt werden darf,
ist er als ein Akt des Willens zu begreifen — im Sinne einer Unterwerfung unter
eine Autorität. Wird der Mangel an Gewissheit, der dem intellektualistischen

Missverständnis des Glaubens zugrunde liegt, durch einen Willensakt ergänzt,

so ist auch das noch kein Glaube. Schliesslich fällt der Glaube für Tillich auch

nicht mit dem Gefühl zusammen.61

Das Menschsein begreift Tillich — ähnlich wie Jaspers — als zwischen den

Polen von Glauben und existentiellem Zweifel angesiedelt. Glaube und Zweifel
sind miteinander unvereinbar, wenn man Glauben als Für-wahr-Halten versteht.

«Versteht man hingegen den Glauben als Ergriffensein von dem, was uns

unbedingt angeht, ist der Zweifel ein notwendiges Element im Glauben.»62 Der

Zweifel, um den es hier geht, ist weder der methodische — oder wissenschaftliche

— Zweifel, noch der skeptische, sondern der existentielle Zweifel, der jedes

Wagnis begleitet.

Allerdings bezieht sich der Wagnischarakter des Glaubens nach Tillich immer

nur auf den «konkreten Inhalt eines unbedingten Anliegens (the concrete content of
one's ultimate concern)»f sei dieser nun die Nation, Erfolg im Leben, ein Gott oder

der Gott der Bibel, nicht aber auf «die Unbedingtheit als Unbedingtheit (ultimacy

as ultimacy)», da diese für ihn eine Realität ist, «die dem Selbst mit seiner eigenen

Natur gegeben ist»: «Sie ist ebenso unmittelbar und ebenso außer Zweifel, wie

das Selbst dem Selbst außer Zweifel ist. Ja, sie ist das Selbst, insofern es sich

selbst transzendiert.»64 Das heisst, für Tillich schliesst der Glaube sowohl «ein

Element unmittelbaren Gewahrwerdens (immediate awareness)» ein, das Gewissheit

gewährt, als auch «ein Element der Ungewissheit».65 Hier liegt eine gewisse

Parallele zu Jaspers' Gedanken vor, wonach mir im Freiheitsbewusstsein immer
schon Transzendenz aufleuchtet; darauf wird zurückzukommen sein.

Ein Glaubensverständnis, wie Tillich es vertritt, ist natürlich weit entfernt

von jedem Buchstabenglauben. Es handelt sich hierbei um einen «befreiten

61 Vgl. GW VIII, 132-139.
62 GW VIII, 124.
63 MW V, 278 / GW VIII, 180 (Übers, von mir!).
64 MW V, 239 / GW VIII, 122 (Übers, von mir!).
65 Ebd. (Übers, von mir!).



Philosophischer und religiöser Glaube 37

Glauben», der die Elemente der Kritik immer schon in sich aufgenommen hat

und der so immer auch schon gegen jede Form von Fanatismus gefeit ist.66 Dieser

Glaubensbegriff rückt damit — zumindest in seiner formalen Struktur — in
deutliche Nähe zum Begriff des Philosophischen Glaubens bei Jaspers.

Wenn Jaspers schreibt: «Entweder ist die Offenbarungsrealität da, für den

Sinn zu tasten, wie für den ungläubigen Thomas, der dadurch glaubend wird,
oder sie ist verborgen wie die Transzendenz selbst und nur eine Chiffer und nicht
mehr Offenbarungsrealität»67, so liegt diesem Satz ein zweifaches Missverständnis

zugrunde: Zum einen scheint er hier mit einem univoken Realitätsbegriff zu
arbeiten. Zwar ist für den Glaubenden die Offenbarung selbstverständlich eine

«Realität», aber eine, die nicht auf der Ebene «weltlicher Realität» angesiedelt ist
und sich darum dem Bewusstsein überhaupt und mithin dem wissenschaftlichen

Zugriff entzieht. Zum anderen verkennt er so die Sinnspitze der neutestament-
lichen Erzählung völlig. Was uns durch den ungläubigen Thomas vor Augen

geführt wird, ist ja gerade die Einsicht, dass uns selbst das Tasten nicht endgültig

vom Zweifel befreien könnte.68 Und die Einzelwissenschaften würden ein
solches Ereignis selbstredend immer anders zu erklären suchen, und das mit Recht,
da Transzendenz — wie auch Freiheit — aus ihren Geltungsbereichen herausfällt.

4. Zum Absolutheitsanspruch des Christentums

In Bezug auf das Christentum provoziert in ganz besonderem Masse der sog.

Absolutheitsanspruch den Widerspruch von Jaspers, wobei er dafür zumeist

66 Vgl. GW VIII, 144-148.
67 PGO, 175; vgl. PGcO, 64.
68 Grundsätzlich spielt die Einführung von Thomas schon auf den Gegensatz von «Glau¬

ben durch sinnenfälligen Beweis» und «Glauben aufgrund des Hörens, des Nichtsehens»

an, wozu ja gerade auch das Johannesevangelium selbst seine Leser fuhren will (vgl. Joh
20,30f.). J. Gnilka bemerkt dazu: «Das Betasten galt als die sicherste Prüfung der Realität.

Ob Thomas das Angebot annimmt, ist ungewiß. Eher dürfte daran gedacht sein, daß er
auf ein Berühren der Wundmale verzichtete.» (ders., Johannesevangelium [NEB.NT 4],

Würzburg 41993, 155) Damit freilich führt in Joh 20 auch die Anrede zum Glauben - und
nicht erst der sinnenfällige Beweis. Das heisst: Thomas vertritt die Suche nach sinnenfälligen

Beweisen als absolut sichere Fundamente des Glaubens, findet aber gerade dadurch
nicht zum Glauben, resultiert dieser für Johannes doch stets aus einer persönlichen
Ansprache und Begegnung (vgl. Maria vorm Grab, die Szene in Joh 21 am See von Tiberias).
Glaube - würde Johannes sagen - kommt vom Hören oder gründet auf dem Zeugnis. -
Diese neutestamentlichen Hinweise verdanke ich meinem Kollegen Hans-Georg Gradl.



38 Werner Schüßler

den Ausdruck Ausschliesslichkeitsanspruch verwendet.69 Mit der Unterscheidung

zwischen «unbedingt gültig» und «Wahrheit für alle» glaubt er, den Ab-
solutheitsanspruch aus den Angeln heben zu können: «Was geschichtlich, was

existentiell wahr ist, ist zwar unbedingt, aber in seinem Ausgesagtsein und
seiner Erscheinung darum nicht Wahrheit für alle. Umgekehrt: was allgemeingültig

für alle ist (wie die wissenschaftlichen und alle Verstandesrichtigkeiten), ist

gerade darum nicht unbedingt».70 Und noch deutlicher: «Die Verwandlung von
Geschichtlichkeit in Absolutheit als Allgemeingültigkeit beruht [...] auf einer

radikalen Verwechslung von zweierlei Weisen des Wahrheitssinns.»71

Der Vorwurf von Jaspers lautet also: Der Absolutheitsanspruch ist im Sinne

wissenschaftlicher Allgemeingültigkeit zu verstehen, und auf diese Weise

werden religiöser und wissenschaftlicher Wahrheitssinn miteinander verwechselt.

Ganz in diesem Sinne scheint er auch dem Christentum zu unterstellen,
davon überzeugt zu sein, dass in Jesus Christus «eine spezifische Inkarnation
als göttliche Realität in der Welt [...] dem Bewußtsein überhaupt gegenständlich

zugänglich» sei.72

Es kommt noch ein weiteres Argument hinzu: «An die Offenbarungsgläubigen

geht der Anspruch, mit dem Preisgeben des Ausschließlichkeitsgedankens

das Schwert in die Scheide zu werfen [...]. Nur wenn das Gift des

Ausschließlichkeitsanspruchs entfernt wird, kann der biblische Glaube

eigentlich ernst und damit kommunikativ und friedlich werden, sein Wesen rein
verwirklichen».73 Ähnlich hat schon im 15. Jahrhundert Nikolaus von Kues in
seinem bekannten Dialog «De pace fidei» von 1453 gefordert, die Religionskonflikte

nicht mit dem Schwert, sondern mit dem Wort auszutragen. Cusanus

zählt bekanntlich zu den ersten, die ein inklusivistisches Modell der Religionstheologie

vertreten haben. Jaspers scheint demgegenüber — ganz im Sinne Karl
Barths — den Absolutheitsanspruch exklusivistisch zu deuten.

Mit der Aufgabe des Absolutheitsanspruchs würde das Christentum aber

nicht sein Wesen rein verwirklichen, wie Jaspers meint, sondern es preisgeben.

Zu Recht sagt Tillich darum: «Es ist natürlich und selbstverständlich, daß

69 Vgl. Gl, 69.
70 Gl, 70.
71 VdW, 852; vgl. 837.
72 PGcO, 47.
73 PGO, 507f.



Philosophischer und religiöser Glaube 39

Christen die Grundthese des Christentums, daß Jesus der Christus ist, verteidigen

und alles ablehnen, was dieser Lehre widerspricht. Was dem Skeptiker
erlaubt ist, kann weder dem Christen noch dem Anhänger irgendeiner anderen

Religion verboten sein.»74 In der berechtigten Ablehnung dessen, was uns
ablehnt, sieht Tillich noch kein Problem. Das eigentliche Problem liegt für ihn
vielmehr in der Art und Weise, in der diese Ablehnung geschieht.75

Tillich versteht den Absolutheitsanspruch aber nicht im Sinne einer

unmittelbaren, selbstverständlichen Bejahung dessen, woran man glaubt, was man
für richtig oder für wahr hält; sondern es handelt sich hierbei immer schon um
einen reflektierten Anspruch, der die Begegnung mit dem Entgegengesetzen
oder dem anderen zur Voraussetzung hat.76

Ich gehe nicht auf die nähere Begründung dieses Absolutheitsanspruches
ein, will aber deutlich machen, dass für Tillich damit ein selbstkritisches

Element nicht eliminiert, sondern — ganz im Gegenteil — immer schon gefordert
ist. In diesem Sinne bereichert der interreligiöse Austausch auf der Ebene der

personalen Begegnung die Gesprächspartner nicht nur, sondern er verändert
sie immer auch, ohne dass dabei aber der jeweilige Wahrheitsanspruch aufgegeben

werden müsste. Diese für Tillich einzig sinnvolle Haltung einer fremden

Religion gegenüber will er im Sinne einer «dialektischen Einheit von Annahme
und Ablehnung» verstanden wissen.77 Das bedeutet, dass bei aller Kritik an

anderen Religionen auch Gegenkritik angenommen werden muss. Der
interreligiöse Dialog ist nämlich nur fruchtbar, wenn am Ende auf beiden Seiten

immer auch die Selbstkritik steht. Fehlt dieser «Rhythmus von Kritik, Gegenkritik

und Selbstkritik»,78 so ist das für Tillich ein eindeutiger Indikator dafür,
dass das Universale dem Partikularen geopfert wird — was aber dem Geist des

Christentums diametral entgegensteht.
Damit wird auch deutlich, dass Universalität — und nicht, wie Jaspers fälschlich

meint, Allgemeingültigkeit im wissenschaftlichen Sinne — und Unbedingt-
heit sich nicht notwendig ausschüessen, um noch einmal auf sein erstes

Argument zurückzukommen. Ganz in diesem Sinne versteht Tillich Theologie

74 GW V, 65.
75 Vgl. ebd.
16 Vgl. Schüßler/Sturm: Paul Tillich (Anm. 48), 157.
77 GW V, 65.
78 GW V, 94.



40 Werner Schüßler

auch nicht als «Rede von Gott als von einem Gegenstand neben anderen»,

sondern als «Rede von der Manifestation des Götdichen in allem Seienden

und durch alles Seiende hindurch».79 Wenn Jaspers schreibt: «Theologie und

Philosophie haben es beide nicht zu tun mit Gegenständen in der Welt, die die

Wissenschaften erkennen, sondern mit jenem Ursprung, aus dem wir leben»,80

so wirkt das fast wie eine Selbstkorrektur; Tillich könnte den zitierten Satz

ohne weiteres unterschreiben.

5. Zum Gottesgedanken und s^ur Gottesrede

Existenz verweist für Jaspers immer schon auf Transzendenz, weil sie sich

geschenkt weiss. Transzendenz ist aber — wie Freiheit — kein Gegenstand,
darum auch kein Thema des Bewusstseins überhaupt bzw. der (Einzel-)

Wissenschaft(en). Wie aber können wir dann überhaupt die Transzendenz denken

oder über sie sprechen, ist unser Denken doch notwendig an die Subjekt-

Objekt-Struktur gebunden?81

Neben dem «formalen Transzendieren»82, einer Denkbewegung, der gerade

im Realisieren des Scheiterns endlichen Denkens in Bezug auf das Unendliche
der Aufschwung, wenn auch nur in Gedanken, gelingt, wobei die hierin
erscheinende Transzendenz aber ohne Bestimmung bleibt, entwickelt Jaspers als

zweiten Schritt ein «gehaltvolles Tranzendieren»83 — die Chiffernsprache.
Entscheidend ist, dass auch diese nach Jaspers die Gottheit nicht offenbart;

Gott bleibt auch hier schlechthin verborgen, absolut transzendent.84 Denn
machen wir Gott zum Objekt, so machen wir ihn zum Götzen. «Dies Tun heißt

Aberglaube.»85 Aber indem wir diese Schwierigkeit durchschauen, eröffnet
sich uns nach Jaspers eine neue Möglichkeit, sinnvoll über das Transzendente

zu sprechen. In diesem Sinne fordert er, die vermeintliche Leibhaftigkeit des

Transzendenten «als täuschende Realität» preiszugeben zugunsten des Hörens

79 GW IX, 346.
80 K.Jaspers/H. Zähmt: Philosophie und Offenbarungsglaube. Ein Zwiegespräch, Hamburg

1963, 36.
81 Vgl. PGO, 124.
82 Ph III, 36-67; vgl. dazu W Schüßler: Jaspers zur Einführung, Hamburg 1995, 85-88.
83 VdW, 1031.
84 Vgl. Einf, 63.
85 PGO, 137.



Philosophischer und religiöser Glaube 41

der vieldeutigen Sprache der Chiffern.86 «Chiffer» oder «immanente Trans^enden^f1

ist in diesem Sinne das Sein, das die Transzendenz zur Gegenwart bringt, ohne

dass dadurch aber die Transzendenz Sein als Objektsein werden müsste.88

Alles, was ist und was von Menschen hervorgebracht wird, kann nach

Jaspers Chiffer werden: Reales, Vorgestelltes, Gedachtes.89 Aber diese Chiffern

dürfen nicht fixiert und eindeutig werden, sondern müssen immer in
der Schwebe bleiben.90 Wenn auch das «Erfassen der Transzendenz in
immanenter Erscheinung» «augenblicksweise» so aussehen kann wie eine

«Materialisierung»,91 da die «Gestalt als vorübergehende Form für die Erscheinung

der Transzendenz» unausweichlich ist,92 so bleibt es für Jaspers letztlich
doch dabei: Die Chiffern-Sprache offenbart die Gottheit nicht. Gott bleibt
— trotz Chiffern — schlechthin verborgen, schlechthin unerkannt, absolut
transzendent.93 «Was Gott ist», so Jaspers lapidar, «werde ich nie erkennen.»94

«Es ist genug, daß Gott ist.»95 Chiffer-Sein bedeutet somit immer nur Gottes

Gegenwart — nicht seine Erkennbarkeit.
Was bedeuten diese Überlegungen z.B. für die Vorstellung von einem

persönlichen Gott? «Nur im Menschen kennen wir Persönlichkeit», schreibt

Jaspers. «Das Personsein ist in der Welt eine einzige, nur menschliche, allen

anderem Weltsein gegenüber ausgezeichnete Realität. Personsein aber ist nur
als Beschränktsein möglich. Sie bedarf einer anderen Person. Denn Person ist

nur mit Person. Allein für sich kann sie gar nicht zu sich selbst kommen. Die
Transzendenz aber ist Ursprung der Persönlichkeit, selber mehr als sie und

86 PGO, 154.
87 Ph III, 136.
88 Vgl. Ph III, 129. Vgl. zum Folgenden ausführlich: W Schüßler: Chiffer als Sprache der

Transzendenz. Ist Karl Jaspers ein «Negativer Theologe»?, in: ders. (Hg.): Wie lässt sich

über Gott sprechen? Von der negativen Theologie Plotins bis zum religiösen Sprachspiel

Wittgensteins, Darmstadt 2008, 235-255; ders.: Karl Jaspers und die Chiffern der

Transzendenz, in: H. Reza Yousefi/W Schüßler/R. Schulz/U. Diehl (Hg.): Karl Jaspers

- Grundbegriffe seines Denkens, Reinbek 2011, 113-126.
89 Vgl. PGO, 193.
90 Vgl. PGO, 174; VdW, 1031 f.
91 Phlll, 18.
92 Ph III, 39.
93 Vgl. VE, 120.
94 Ph III, 123.
95 PGO, 360.



42 Werner Schüßler

nicht wie sie beschränkt.»96 Auch der Versuch, Gott als die eine, einzige, sich

selbst genügende Personalität zu denken, ist nach Jaspers unangemessen.
Denn auch hier wird Gott verendlicht durch Aussagen über ihn als eine

Persönlichkeit mit Eigenschaften.97 Damit wird natürlich auch jedes Gebet obsolet,

und was bleibt, ist nur noch «Besinnung in philosophischer Meditation».98

Wenn somit die Chiffern letztlich nichts über die Gottheit aussagen, so

lenken sie nach Jaspers doch, je auf ihre Weise mehr oder weniger ansprechend,

gleichsam den Weg für Existenz.99 Das aber bedeutet, dass die Chiffern

etwas über Existent aussagen, nicht aber über Transzendenz. In diesem

Sinne sagt Jaspers auch ausdrücklich: «Die Weise, wie der Mensch in den je

besonderen Chiffern sich ansprechen läßt, wird Moment seines Lebens. Wie

er die Chiffer Gottes denkt, nach diesem Bilde wird er selber,.»I0° Das bedeutet, dass

sich in solchen Aussagen kein Wissen über Gott artikuliert, sondern vielmehr
«chiffriertes Selbstverständnis der Existenz», wie Hommel treffend formuliert.101

Wenn Jaspers allerdings meint, dass man allein so der Forderung des

biblischen Bilderverbots gerecht werden könne, und er sich selbst mit diesen

Aussagen in die Tradition der Negativen Theologie stellt,102 was in der Sekundärliteratur

oft auch so gedeutet wird,103 so irrt er. Denn die klassische Negative

Theologie geht ja — trotz aller Negationen — davon aus, dass Gott z.B. das

Attribut der Weisheit, der Güte, der Einheit, der Personalität usw. wirklich, d.h.

«an sich» zukommt; in dem Nicht-Wissen der Negativen Theologie ist also

immer ein gewisses «Wissen» enthalten.104 Und das biblische Bilderverbot ist
bekanntlich auch niemals im Sinne eines Kunst- oder Vorstellungsverbotes

96 PGO, 224.
97 Vgl. PGO, 236.
98 PGO, 220.
99 Vgl. PGcO, 75.
io° PGO, 249; vgl. 230: «Was für einen Gott der Mensch glaubend vor Augen hat, dem ent¬

sprechend wird er er selbst.»
101 C.U. Hommel: Chiffer und Dogma. Vom Verhältnis der Philosophie zur Theologie bei

Karl Jaspers, Zürich 1968, 95.
102 Vgl. PGO, 213.
103 Für Belege dazu vgl. Schüßler: Chiffer als Sprache der Transzendenz, in: ders. (Hg.): Wie

lässt sich über Gott sprechen (Anm. 88), 238 Anm. 17.
104 Vgl. dazu K. Kremer: Plotins negative Theologie. «Wir sagen, was Es nicht ist. Was Es aber

ist, das sagen wir nicht», in: Schüßler: Wie lässt sich über Gott sprechen (Anm. 88), 9-27.



Philosophischer und religiöser Glaube 43

gemeint gewesen, sondern immer nur als die praktische Seite der theoretischen

Forderung nach Alleinverehrung des Gottes Jahwe.105

Die Gefahr, die mit Jaspers' Chifferndenken verbunden ist, beschreibt

Eduard Spranger darum sehr treffend: «Dann scheint der Platz auf der Seite

<Jenseits> wieder ganz leer zu werden; oder besser: Dort ist nichts, wovon der

Mensch eine Ahnung, geschweige denn eine annähernd zutreffende Vorstellung

haben könnte. Wir wären wieder bei dem (Unbekannten Gott> — wohlbemerkt:

aus Pietät.»106

Es wurde wiederholt darauf aufmerksam gemacht, dass der religiöse
Symbolbegriff Tillichs dem Begriff der Chiffer bei Karl Jaspers recht nahe steht.107

Auch in Tillichs Werk selbst finden wir für diese Auffassung einen Beleg. Im
schon genannten Vortrag über «Heidegger and Jaspers» deutet er die Chiffern-
lehre ganz im Sinne seiner eigenen Symboltheorie.108 Doch scheint mir das ein

Missverständnis zu sein; die Dinge sind hier wesentlich komplizierter.
Allerdings fallen verschiedene Gemeinsamkeiten zwischen der Chiffernleh-

re von Jaspers und der Symboltheorie Tillichs sofort ins Auge. Ich benenne

die wichtigsten Punkte:109 1. Chiffern und Symbole weisen auf etwas hin, das

ausserhalb ihrer selbst liegt. 2. Sie eröffnen Wirklichkeitsschichten, die auf keine

andere Weise sichtbar gemacht werden können. 3. Prinzipiell kann alles zur
Chiffer bzw. zum Symbol werden. 4. Die Chiffern bzw. die religiösen Symbole
sind auf einer anderen Ebene angesiedelt als die Sprache der Wissenschaft. 5.

Jaspers wie Tillich wenden sich darum zu Recht gegen Bultmanns Programm
der Entmythologisierung. 6. Ebenso verbindet beide der entschiedene Kampf
sowohl gegen ein buchstäbliches Missverständnis als auch gegen eine

Verabsolutierung der Chiffern bzw. Symbole. Und 7. betonen beide auch deren existentiellen

und dynamischen Charakter.

105 Vgl. Bild. II. Biblisch (Chr. Dohmen), LThK II, Freiburg u.a. 31994, 441-443 (441 f.).
106 E. Spranger: Gesammelte Schriften, Bd. 9, hg.v. H.W. Bahr, Tübingen 1974, 374 (Hervorh.

von mir!).
107 Für Belege dazu vgl. W Schüßler: Chiffer, Symbol und «analogia ends». Karl Jaspers und

Paul Tillich im Vergleich, Jahrbuch der Osterreichischen Karl-Jaspers-Gesellschaft 20

(2007) 75-108 (101 Anm. 2).
108 Siehe oben Anm. 21.
105 Vgl. dazu ausführlich Schüßler: Chiffer, Symbol und «analogia ends» (Anm. 107); ders.:

Das Symbol als Sprache der Religion. Paul Tillichs Programm einer «Deliteralisierung»
religiöser Sprache, in: ders. (Hg.): Wie lässt sich über Gott sprechen (Anm. 88), 169-186.



44 Werner Schüßler

Tillich betont auch, ähnlich wie Jaspers, dass, wenn man über Gott redet,

man ihn logisch zum Objekt macht. Macht man ihn aber logisch zum Objekt,
so ist kaum zu verhindern, dass man ihn auch ontologisch zum Objekt macht.110

Damit aber wird er «ein Seiendes, dem ich als Subjekt gegenüberstehe. In dem

Augenblick, wo das geschieht, liegt etwas vor, was zugleich wieder zurückgenommen

werden muss.»111 Gott kann nämlich nie Objekt werden, weil er

seinem Wesen nach das ist, was jenseits von Subjekt und Objekt liegt. Nun zieht

aber Tillich aus dieser Einsicht nicht die gleiche Konsequenz wie Jaspers, dass

nämlich die religiösen Symbole über Gott nichts aussagen.
Hinter dieser Differenz steht letztlich ihre unterschiedliche Stellung zur ana-

logia entis. Jaspers' Kritik an der analogia entis ist im Prinzip derjenigen von Karl
Barth ähnlich,112 wenn auch unter ganz anderem Vorzeichen; sie richtet sich

insgesamt gegen die klassische Metaphysik sowohl in Form der klassischen

Ontologie113 als auch in Form der sog. Gottesbeweise.114 Tillich dagegen bejaht
den Analogiegedanken als Voraussetzung seiner Symboltheorie. Das erlaubt es

ihm auch — im Gegensatz zu Jaspers —, einen Satz wie den folgenden zu
formulieren: Gott «ist Person und die Negation seiner selbst als Person».115 Für ihn
sind nämlich «Sein und Person keine unvereinbaren Begriffe», denn Gott ist «das

Person-Sein selbst», d.h. «Grund und Abgrund jedes Person-Seins».116 Gott ist für
Tillich «überpersönlich»; «aber <überpersönlich> ist nicht <unpersönlich»>.117

Spricht Tillich in einem frühen Symbol-Aufsatz von 1928 noch von
«Selbstmächtigkeit»,118 so tritt bei ihm später der Begriff der Teilhabe oder

Partizipation ins Zentrum,119 wobei Teilhabe aber «keine Identität» bedeutet.120

Teilhabedenken ist jedoch im Grunde Ähnlichkeitsdenken, und Analogieden-

1,11 Vgl. EW XVI, 44.
111 Ebd.
112 Vgl. K. Barth: KD 1/1, VI 11 f. ; dazu D.-M. Grube: Analogia fidei. Zum «Analogiegesche¬

hen» bei Karl Barth, in: Schüßler: Wie lässt sich über Gott sprechen (Anm. 88), 117-131.
113 Vgl. VdW, 158-161.
114 Vgl. Einf, 34.
115 GW V, 184.
116 GW V, 182.
117 ST II, 18.
118 GW V, 196.
119 Vgl. GW V, 214f.
120 GW V, 217.



Philosophischer und religiöser Glaube 45

ken ist - wie Johannes Hirschberger121 gezeigt hat — seinem Wesen nach ebenfalls

Ähnlichkeitsdenken. Auf diesen Zusammenhang hat auch Tillich selbst

ausdrücklich hingewiesen.122

Das «Uber-Persönliche» ist aber für Tillich «kein <Es>, oder genauer, es ist
ebenso ein <Er> wie ein <Es>; und es steht gleichzeitig über beiden. Wenn aber

das <Er>-Element weggelassen wird, dann verwandelt das <Es>-Element das

angenommene Uber-Persönliche in ein Unter-Persönliches [...]. Und solch ein

neutrales <Unter-Persönliches) kann uns nicht in der Mitte unseres Personseins

treffen». Tillich verweist in diesem Kontext auf Schelling: «Allein eine Person

kann eine Person heilen.» Damit wird deutlich, «warum das Symbol des

persönlichen Gottes) für eine lebendige Religion unentbehrlich ist».123

«Das Denken der Gottheit durch Analogie ist immer ihre Verweltlichung»124,

heisst es demgegenüber bei Jaspers in lakonischer Kürze. Mir leuchtet aber

überhaupt nicht ein, wie eine richtig verstandene Analogielehre Gott immer
schon per se verweltlichen und damit verendlichen soll. Es steht ausser Frage,
dass ein univoker Seinsbegriff Gott verendlicht, aber ein analoger versucht

ja gerade das Anders-Sein Gottes gegenüber allem Welt-Sein herauszuheben,

wobei Gott hier aber nie als der «ganz Andere» begriffen wird, wenn auch

zwischen Schöpfer und Geschöpf — wie schon das Laterankonzil von 1215

formuliert hat — «keine Ähnlichkeit ausgesagt werden kann, ohne daß sie eine

größere Unähnlichkeit zwischen beiden einschlösse».125

Nun könnte hier eingewendet werden, dass sich Jaspers in dieser Frage an

Kant anschüesst, der zwar von Analogie in Bezug auf die Gotteserkenntnis

spricht, es allerdings als <.<A.nthropomorphismf> deutet, wenn man meint, damit
über «den Gegenstand selbst» etwas aussagen zu können.126 Tillich, der — wie

er selbst betont — auch bei Kant gelernt hat, «daß der menschliche Geist [...]

die Grenzen unserer Endlichkeit» nicht durchbrechen kann,127 vertritt aber, wie

121 Vgl. J. Hirschberger: Paronymie und Analogie bei Aristoteles, Ph] 68 (1960) 191-203.
122 Vgl. ST I, 278.
123 GW XII, 303f.
124 PGcO, 75.
125 DH, 806.
126 I. Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, B 81 Anm. *; vgl. dazu

R.M. White: Talking about God. The Concept of Analogy and the Problem of Religious
Language, Farnham/Burlington 2010, 105-136.

127 GW XIII, 482.



46 Werner Schüßler

sich gezeigt hat, in Bezug auf die Frage nach der analogia entis eine andere Position

als Jaspers. Das hat m.E. seinen Grund darin, dass er diese wesentlich im
Sinne des Partizipationsgedankens interpretiert. Zwar gehören Teilhabe- und

Kausalitätsbegriff notwendig zusammen, die causa causarutn ist aber wesentlich

als Exemplarursacbe zu deuten, was bedeutet, dass hier Kausalität primär als

Formursächlichkeit zu verstehen ist - und weniger im Sinne einer effizienten

oder einer teleologischen Kausalität,128 an die Kant wohl primär denkt.
Das heisst, dass «der göttliche Seins- und Wesensgrund [...] in seiner Schöpfung

(Ähnlichkeiten) seiner selbst» setzt und dass sich hierin die «Funktion
der Teilhabe» spiegelt, nämlich «Gottes Transzendenz und Immanenz, Urbild
und Abbild miteinander in Beziehung zu setzen».129 Während diese Beziehung
bei Tillich einen recht ausgewogenen Charakter besitzt, was sich auch darin

ausdrückt, dass er neben der Verwendung des Begriffs «Gott über Gott»130

immer auch von Gott als «Tiefe des Seins»131 sprechen kann, scheint diese

Beziehung bei Jaspers demgegenüber durch «Forcierung der Transzendenz zur
Nichtteilnehmbarkeit die ausschließliche Vtopoïûonslosigkeit zwischen Gott
und Welt»132 zu implizieren. Jaspers sagt denn auch ausdrücklich, dass es

«zwischen Endlichem und Unendlichem keine Ähnlichkeit, kein Verhältnis»133 gibt.
Auch wenn er in seiner Argumentation nicht immer deutlich genug zwischen

der Proportionalitätsanalogie einerseits und der Proportions- oder

Attributionsanalogie andererseits unterscheidet,134 wobei in Bezug auf die Gottesrede

letztere, die auf die Aristotelische Pros-Hen-Aussage zurückgeht,135 und

nicht erstere, die ursprünglich im Bereich der Mathematik beheimatet ist,136

von entscheidender Bedeutung ist, so bleibt ihm zufolge doch die Frage
unbeantwortet: «Was ist diese Ähnlichkeit?»137 Dies macht deutlich, dass Jaspers

128 Vgl. M. Thomas: Der Teilhabegedanke in den Schriften und Predigten des Nikolaus von
Kues (1430-1450) (BCG 12), Münster 1996,131.

129 Ebd.
130 Vgl. Schüßler: «Was uns unbedingt angeht.» (Anm. 8), 133-141.
131 Vgl. W Schüßler: Gott als «Tiefe des Seins». Zum Verhältnis von Immanenz und Transzen¬

denz im Denken Paul Tillichs, TThZ 120/2 (2011) 201-221.
132 Thomas: Der Teilhabegedanke (Anm. 128), 131 (Hervorh. von mir!).
133 NPL, 164.
134 Vgl. NPL, 26 u. 164.
135 Vgl. Aristoteles: Met. IV, 2; 1003 a 34; VII, 1; 1028 b 1-7.
136 Vgl. dazu White: Talking about God (Anm. 126) 11-25.
137 NPL, 26.



Philosophischer und religiöser Glaube 47

mit dem Teilhabegedanken nichts mehr anzufangen weiss, was ihn mit den

meisten Denkern seit Cusanus verbindet138 — das Denken Tillichs bildet hier
eine absolute Ausnahme.

«Wenn wir frei entscheiden und erfüllt vom Sinn unser Leben ergreifen,»
schreibt Jaspers, «so sind wir uns bewußt, uns nicht uns selbst zu verdanken. [...]

Je mehr der Mensch eigentlich frei ist, desto gewisser ist ihm Gott. Wo ich

eigentlich frei bin, bin ich gewiß, daß ich es nicht durch mich selbst bin.»139 Robert

Spaemann versucht auch im Anschluss an dieses Zitat die Widersprüchlichkeit
der Position von Jaspers durch die folgende Überlegung aufzuzeigen: «Wenn

Freiheit sich einem Grund verdankt, dann muss dieser Grund selbst als Freiheit

gedacht werden, und das heißt, er muss als persönlich gedacht werden. Jaspers

schreibt diesem transzendenten, göttlichen Grund Willen zu und ein prinzipielles

Geneigtsein zum Guten. Aber er möchte ihn zugleich als unpersönlich denken,

weil der Begriff der Person ihm als verendlicht erscheint.»140

Weiter halte ich es auch mit Tillich für äusserst problematisch, dass Jaspers

einerseits am «Dass» Gottes festhalten will, er aber andererseits über sein «Was»

keinerlei Aussagen machen möchte. Denn die Rede vom absolut verborgenen,
d.h. unbekannten Gott impliziert immer schon eine contradictio in adjecto. Wenn

nämlich der BegriffGottes vorausgesetzt wird, dann kann er nicht absolut unbekannt

sein, denn in diesem Fall wäre es nach Tillich sinnlos, diese vier Buchstaben

«G-o-t-t» zu verwenden. Haben diese aber einen Sinn, dann gibt es in Bezug
auf diesen Gott auch immer schon irgendeine Art von Wissen,141 wenn auch

vielleicht nur in vorrationaler Form.

Jaspers hält sein selbstauferlegtes Bilder- bzw. Sprachverbot auch nicht ganz
durch, wenn er schreibt: «Das Eine ist also unendlich fern, ungreifbar, unerkennbar,

der Grund alles Seienden, und andererseits ganz nah, wenn ich mir in meiner

Freiheit geschenkt werde und auf den Weg des Mit-mir-identisch-Werdens

138 Vgl. Teilhabe (R. Schönberger), HWP X, Basel 1971-2010, 961-969 (967).
135 Einf, 51.
140 R. Spaemann: Die Idee eines philosophischen Glaubens, in: «Wahrheit ist, was uns verbin¬

det.» Karl Jaspers' Kunst zu philosophieren, hg.v. R. Schulz, G. Bonanni u. M. Bormuth,
Göttingen 2009, 147-163 (154). - Jaspers spricht hier, ähnlich wie Kant in Bezug auf die

Zeugung in seiner Metaphysik der Sitten, bewusst nicht von «verursacht», sondern von
«verdankt» (vgl. ebd., 153; wobei die Kant-Stelle von Spaemann nicht nachgewiesen wird!).

141 Vgl. P. Tillich: Vorlesung «Religion and Culture», lect. VII (Harvard Univ., 20.10.1955),

Tonbandaufzeichung: Dt. Paul-Tillich-Archiv, UB Marburg.



48 Werner Schüßler

gelange. Dasselbe noch einmal in anderer Weise gesagt: In Bezug auf das

ungeschichtliche, unveränderliche, ewige Eine wird unsere existentielle Verwirklichung in
der Geschichtlichkeit, Veränderlichkeit, Zeitlichkeit geborgen, indem aus diesem

Veränderlichen heraus der Anspruch des Einen gehört wird, und auf das Eine

hin die Existenz sozusagen drängt, um zu sich selbst zu kommen.»142

Dieses Zitat macht deutlich, dass nicht jede behebige Chiffer zur Selbstwer-

dung führt, sondern letztlich nur diejenige des wahren Absoluten, das Jaspers

hier mit den aus der griechischen Philosophie bekannten Attributen konnotiert.
Damit kommt aber immer schon — wenn auch ungewollt — ein normatives

Element mit ins Spiel, und die rein deskriptive oder phänomenologische Ebene ist
verlassen. Ohne Frage sind auch Chiffern verschieden zu gewichten, worauf

Jaspers selbst in einem anderen Zusammenhang hinweist.143

Durch die Aufstellung eines Wahrheitskriteriums für religiöse Symbole
gelingt es Tillich m.E. auch, der von Jaspers immer wieder heraufbeschworenen

und anscheinend unvermeidlichen Gefahr der Verobjektivierung Gottes zu

begegnen. Neben dem «pragmatischen Kriterium» der Authentizität religiöser
Symbole144 kennt Tillich noch ein weiteres, und dieses ist auch das entscheidende:

Hierbei geht es darum, dass ein Symbol «das Letztgültige (the ultimate)

ausdrückt, das wirklich letztgültig (really ultimate) ist».145 Das heisst, ein religiöses

Symbol darf nicht götzendienerisch werden, indem es selbst - als Endliches -
Unbedingtheit für sich beansprucht. Für Tillich besteht das entscheidende Kriterium

der Wahrheit religiöser Symbole darum darin, dass diese immer schon «ein

Element der Selbst-Negation» implizieren. In diesem Sinne ist dasjenige Symbol

am angemessensten, «das nicht nur das Letztgültige ausdrückt, sondern zugleich
seinen eigenen Mangel an Letztgültigkeit».146 Das heisst, die Gültigkeit eines

religiösen Symbols ist letztlich an seiner Macht zu messen, die es ihm ermöglicht,
sich selbst als Endliches zu negieren, um ganz transparent sein zu können für das

Unendliche, das es vertritt. Mit Blick auf Mk l,12f. und besonders auf Mk 8,27-

33 hält Tillich dieses Kriterium sogar als entscheidend für jede Christologie.147

142 Ch, 52 (Herv. von mir!); vgl. PGO, 214.
143 Vgl. PGcO, 72.
144 Vgl. MW V, 275 / GW VIII, 176.
145 MW V, 276 / GW VIII, 176 (Übers, von mir!).
146 MW V, 276 / GW VIII, 176f. (Übers, von mir!); vgl. MW IV, 419 / GW V, 243.
147 Vgl. ST II, 107; dazu Schüßler: «Was uns unbedingt angeht.» (Anm. 8), 110.



Philosophischer und religiöser Glaube 49

6. Resümee

«Pascal hat die wissenschaftliche Philosophie), die ihm in Descartes begegnete,

verworfen. Aber weil es für jedes Denken unumgänglich ist, einen Begriffsapparat

zu benutzen, der eine gewisse Eindeutigkeit und die Verständlichkeit des

Mitgeteilten erst ermöglicht, hat auch Pascals Denken einige Züge, die man
herausheben und als <Lehre> fixieren kann. Das Verwerfen der wissenschaftlichen

Philosophie erzwingt doch eine gewisse Teilnahme an ihr.»148

Was Jaspers hier zu Recht in Bezug auf das Denken Pascals sagt, trifft auch

auf ihn selbst zu. In dieser Weise gründet sein Philosophischer Glaube auch auf
einer Ontologie, der sog. Periechontologie; dabei darf man diesen Begriff nicht
als «Periech-ontologie» lesen, sondern als «Periechonto-logie» im Sinne einer

«Lehre des Umgreifenden». Damit will sich Jaspers auch entschieden gegen die

Ontologie absetzen, die er mit der klassischen Substanzontologie gleichsetzt.149

Dabei handelt es sich selbstredend bei seiner Lehre des Umgreifenden natürlich
auch um eine — wenn auch neue — Form von Ontologie. «Die» Ontologie gibt
es sowieso nicht, und Jaspers' diesbezügliche Ausführungen in dieser Frage sind

darum sachlich auch wenig hilfreich. Er scheint dies auch selbst zu ahnen, wenn
er schreibt: «Dieses Grundwissen [ist] kein Glaube [...] und [hält] sich selber noch

nicht für endgültig [...], sondern [hält sich für eine] Analogie zu den Wissenschaften

selbst, sich jeweils begründend und weiter erhaltend.»15" Dadurch verkompliziert

sich natürlich auch das Verhältnis von Philosophischem und religiösem
Glauben noch einmal aufs Neue. Denn jetzt steht ja nicht nur Glaube gegen
Glaube, sondern ebenso Ontologie gegen Ontologie. Und die Tillichs Denken

zugrundeliegende Existentialontologie, die vornehmlich mit Polaritäten arbeitet,

ist auch nicht so einfach auszuhebein wie die klassische Substanzontologie.
Ein ähnliches Problem stellt sich auch in Bezug auf Jaspers' Satz: «Es ist

genug, daß Gott ist.» Denn sein Gedanke, dass mir im Freiheitsbewusstsein

immer schon Transzendenz aufleuchtet, ist natürlich auch eine — wenn auch neue

— Form natürlicher Theologie. Dass sich Jaspers vehement gegen die klassischen

Gottesbeweise wendet, ist für mich in diesem Kontext kein Argument, lässt sich

natürliche Theologie doch nicht auf diese eingrenzen. Was sollte es bei Jaspers

denn sonst sein — etwa übernatürliche Theologie?

148 GPN I, 314.
149 Siehe oben Anm. 113.
150 Jaspers/Zahrnt: Philosophie und Offenbarungsglaube (Anm. 80), 45; vgl. PGcO, 37 u. 43.



50 Werner Schüßler

Zu ähnlich «doktrinalen Zügen», wie sie sich in Bezug auf die Periechon-

tologie aufweisen lassen, rechne ich bei Jaspers ebenso die folgenden fünf
«philosophischen» Glaubensgehalte: 1. Gott ist; 2. Es gibt die unbedingte
Forderung; 3. Die Welt hat ein verschwindendes Dasein zwischen Gott und Existenz;

4. Der Mensch ist endlich und unvollendbar; und 5. Der Mensch kann

in Führung durch Gott leben.151 Selbst Jaspers scheint also an einer Form wie
auch immer gearteter «letzter Wahrheiten» festzuhalten, hinter die er nicht

zurückgehen möchte.152 Sie mögen eine gewisse Nähe zum aufklärerischen

Begriff einer «religio naturalis» aufweisen; in Bezug auf den Philosophischen
Glauben trifft dies m.E. aber nicht zu.153

Jaspers' Anliegen, das er mit seinem Philosophischen Glauben vertritt, ist
deutlich: Sein Bemühen, die Gottheit, von deren Gegenwart er zuüefst

überzeugt ist, vor jeder Verweltlichung und Objektivierung zu bewahren,154 kann

nicht hoch genug veranschlagt werden. Es ist das unerlässüche Korrektiv eines

jeden denkerischen Unternehmens, das sich anschickt, über Gott sprechen zu
wollen. Und doch führt die Überbetonung der Transzendenz Gottes letztlich
in die Leere.

Das wird noch einmal deutlich, führt man sich die Forderung von Jaspers

vor Augen, die Offenbarung nur noch als Chiffer gelten zu lassen. In
diesem Sinne wäre sie, wie Jaspers es ausdrückt, «die Chiffer, die die grenzenlose
Sehnsucht des Menschen, daß Gott selbst real gegenwärtig würde, einen

Augenblick als erfüllt ansehen ließe, um sogleich in die Härte und Größe seines

geschaffenen Freiseins zurückzutreten, für die Gott unerbittlich verborgen
bleibt».155

Um jedweden Oktroi zu vermeiden, fordert Jaspers also eine permanente
«Ent-materialisierung» in Bezug auf religiöse «Gegenstände». Damit wird aber

151 Vgl. Gl, 29-33; Einf 66.
152 Aus diesem Grund kann ich das Urteil von A. Cesane, dass in Jaspers' Konzeption des

philosophischen Glaubens «der Prozess der Subjektivierung von Philosophie [...] seine

nicht mehr überbietbare Spitze erreicht hat», nicht teilen, (ders.: Philosophischer Glaube
und Selbstvergewisserung, in: Glaube und Wissen [Anm. 1] 151-164 [153]).

153 Beim Begriff der «religio naturalis» geht es ja immer um einen Allgemeinbegriffvon Religion.

Vgl. dazu Gl, 86.
154 Vgl. Ph III, 39: «Die Verweltlichung der Transzendenz in jeden Schlupfwinkel zu verfol¬

gen, ist eine nie zu vollendende und eine immer zu wiederholende Aufgabe.»
155 PGcO, 69.



Philosophischer und religiöser Glaube 51

letztlich jeder konkrete Inhalt beseitigt. In Bezug auf die «condidon humaine»

halte ich das für nicht durchführbar. Die Religion braucht nach Tillich neben

der prophetischen Kritik oder dem protestantischen Prinzip immer auch die

sakramentale Grundlage im Sinne der Gegenwart des Heiligen, auf der jede

Kritik erst aufruhen kann. Verschwindet nämlich der Priester, so verschwindet

gleichzeitig auch der Prophet.156

Wer meint, dass mit dem Konzept des Philosophischen Glaubens von
Karl Jaspers die Welt zu befrieden sei in grenzenloser Kommunikation,157 der

scheint mir doch recht naiv zu sein. Dass sich hierin ein hehres Ziel ausdrückt,
ist deutlich. Dass Chiffern sich aber immer notwendig materialisieren werden

und so immer auch mit Daseinsinteressen — wenn auch nicht notwendig, aber

sicherlich faktisch — verbinden, wird nicht zu vermeiden sein. Der Krieg der

Symbolwelten wird in der einen oder anderen Form weitergehen, selbst wenn
einmal alle (Hoch-)Religionen in Gänze davor gefeit sein sollten,158 denn dieser

findet ja auch auf dem Gebiet der sog. Quasi-Religionen statt.159 Dass die

Menschen sich nur in «liebendem Kampf» begegnen, ist ein frommer, unter
den Bedingungen der Entfremdung «utopischer» Wunsch. Zudem beisst sich

das letztlich auch mit anderen Theoremen von Jaspers' Denken, wie z.B. der

Grenzsituation des Kampfes.
Ohne Abstriche unterschreiben kann ich allerdings, was Zahrnt in seinem

Zwiegespräch mit Jaspers wie folgt auf den Punkt bringt: «Ich muß mir
eingestehen, daß ich durch den Umgang mit Ihrem Buch [sc. «Der philosophische
Glaube angesichts der Offenbarung»] in solchen Ernst versetzt worden bin,

156 Vgl. dazu W. Schüßler: Jenseits von Religion und Nicht-Religion. Der Religionsbegriff im
Werk Paul Tillichs, Frankfurt/M. 1989, 119-135.

157 In diese Richtung scheint A. Hügli zu gehen, wenn er schreibt: «Ohne Transformation des

Offenbarungsglaubens in einen philosophischen Glauben wird es keine uns alle verbindende

Wahrheit geben können. Seiner These können wir - in der heutigen Situation — nur
zustimmen.» (Glaube, Unglaube und Wissen - ein Leitthema in Jaspers' Baseler Jahren, in:
«Wahrheit ist, was uns verbindet» [Anm. 140], 164-182 [181]).

158 Wenn Jaspers meint, dass der Buddhist «sein Wissen und seine Praxis niemandem

aufzwingt]» (PGO, 403), dann hält diese Behauptung den geschichtlichen Fakten — mit
Blick z.B. auf den tibetischen Buddhismus — aber in keiner Weise stand.

159 Vgl. EW IV, 65 u. 152; dazu Schüßler: Jenseits von Religion und Nicht-Religion (Anm.
156), 100-102. - Jaspers scheint hier eine ähnliche Auffassung zu vertreten wie Tillich,
wenn er meint, dass es für den Menschen unumgänglich sei, dass der «Ort des Absoluten»

«irgendeine Ausfüllung» erhält (ders.: Freiheit und Autorität, in: ders.: Philosophische
Aufsätze, München 1967, 95-119 [103]).



52 Werner Schüßler

nicht in den Ernst des philosophischen Glaubens, aber in einen neuen Ernst
des Offenbarungsglaubens.»160

Allerdings kann man dies — so meine hier vertretene These - in positiver

Ausformung immer auch schon bei Paul Tillich lernen. Um es noch einmal

anders auszudrücken: Hätte sich Jaspers an Tillich — und nicht an Barth und

Bultmann — abgearbeitet, so hätte seine Argumentation gegen den

Offenbarungsglauben nicht gegriffen, bezieht doch Tillich dessen Kritik — mit Ausnahme

der These vom absolut verborgenen Gott, die aber selbstwidersprüchlich
ist — immer schon in sein religionsphilosophisches und theologisches Denken

mit ein.

Abstract
Karl Jaspers entwickelte seinen «Philosophischen Glauben» in kritischer Auseinandersetzung

und Abgrenzung zum religiösen Glauben, wobei er sich vornehmlich an den

theologischen Positionen von Karl Barth und Rudolf Bultmann abarbeitete. In dem

vorliegenden Beitrag geht es um den Aufweis, dass seine diesbezügliche Argumentation

gegen den Offenbarungsglauben nicht gegriffen hätte, wenn sich Jaspers mit
dem religionsphilosophischen Denken Paul Tillichs auseinandergesetzt hätte, bezieht
doch dieser die Kritik von Jaspers immer schon in sein religionsphilosophisches und

theologisches Denken mit ein. Das wird im Einzelnen anhand des Offenbarungs- und

Glaubensbegriffs, des Absolutheitsanspruchs des Christentums sowie des Gottesgedankens

und der Gottesrede verdeutlicht.

Werner Schüßler, Trier

160 Jaspers/Zahrnt: Philosophie und Offenbarungsglaube (Anm. 80), 52.


	Philosophischer und religiöser Glauben : Karl Jaspers im Gespräch mit Paul Tillich

