
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 3-4

Artikel: Der Pfarrberuf zwischen Zeitgeist und Zeitgenossenschaft : ein
postoraltheologischer Kommentare

Autor: Plüss, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877786

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877786
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Pfarrberuf zwischen Zeitgeist
und Zeitgenossenschaft

Ein postoraltheologischer Kommentar1

1. Umleitung

Pfarrbilder sind wechselhaft.2 Sie spiegeln präzis ihre religionskulturelle
Gegenwart wider.3 Dies gilt in besonderer Weise für protestantische, für
reformierte Pfarrbilder. Und zwar darum, weil für die Reformierten nicht der

Sakralraum der Liturgie, sondern der Gottesdienst im Alltag der Welt den

primären Bezugspunkt des Pfarramtes darstellt.4 Die Nähe zum Zeitgeist ist

für die protestandsche Theologie Programm. Allerdings geht es ihr um eine

kriüsche Nähe, um eine kritisch reflektierte Zeitgenossenschaft. Das verbi di-

vini ministerium, der Dienst am göttlichen Wort — wie die offizielle
Berufsbezeichnung reformierter Pfarrerinnen und Pfarrer in der Deutschschweiz lautet

— ist programmatisch auf die jeweilige Gegenwart bezogen, will diese ins

Licht der christlichen Hoffnung rücken und dadurch humane Freiheitsräume
erschliessen.

Pfarrbilder changieren also zwischen Zeitgeist und Zeitgenossenschaft,
zwischen Anpassung und Widerstand, zwischen Inkulturation und Kulturkritik.

Insgesamt aber bleiben sie Kinder ihrer Zeit. Dadurch erscheinen sie

als wechselhaft und anpassungsfähig, und zwar in hohem Masse. Sie spiegeln

Der Beitrag geht hervor aus der am 10. November 2011 an der Theologischen Fakultät
Bern gehaltenen Antrittsvorlesung. Meinem Kollegen Christoph Morgenthaler danke ich
für seine Hinweise und kritischen Anmerkungen anlässlich der Drucklegung herzlich!
Unter Pfarrbildern sind sowohl explizite Leitbilder für den Pfarrberuf, wie sie in den letzten

20 Jahren vielfach entstanden sind, als auch theologische Bestimmungen des Pfarramtes

zu verstehen. Letztere können amtstheologisch-dogmatisch oder pragmatisch im Sinne

von Pastoraltheologien etwa eines Claus Harms verfasst sein. C. Harms: Pastoraltheologie.
In Reden an Theologiestudierende, Drittes Buch: Der Pastor, Kiel 1854.

So auch Wolfgang Steck in seinem programmatischen Aufsatz von 1981: W Steck: Die
Wiederkehr der Pastoraltheologie. Wissenschaftliche Betrachtungen zum Wechsel eines

Titels, PTh 70 (1981) 10-27 (27).

Zum Alltagsbezug des christlichen Glaubens vgl. E. Käsemann: Gottesdienst im Alltag
der Welt. Zu Rom. 12, in: ders. (Hg): Exegetische Versuche und Besinnungen, Göttingen
1964,198-204.

ThZ 3.4/68 (2012) S. 355-376



356 David Plüss

nicht nur ihre religionskulturelle Gegenwart wider, sondern zugleich ein

bestimmtes Theologieverständnis, Kirchenmodell und Gesellschaftskonzept.
Darum soll es im Folgenden gehen: um den Zeitbezug und die Vielfältigkeit,

um die Wechselhaftigkeit und die Zukunftstauglichkeit von Pfarrbildern
in ihrer impliziten oder expliziten Reflexion von Theologie, Kirche und Gesellschaft.

Ein kurzer Blick auf das Berner Pfarrleitbild aus dem Jahr 2005 soll dies

ansatzweise verdeutlichen, bevor mittels historischer Streiflichter typische
Ausprägungen, die bis in die Gegenwart wirksam sind, herausgearbeitet werden.

2. Die Lebensbegleiterin

Das in einem aufwändigen Konsultationsprozess erarbeitete und von der
Synode verabschiedete Leitbild Pfarrerin/Pfarrer der Reformierten Kirchen Bern-

Jura-Solothurn ist in zwei Teile gegliedert: Im ersten Teil werden die

Voraussetzungen und im zweiten wird das Amt beschrieben.5 Gewissermassen in der

Präambel steht das eigentliche Leitbild.6 Es lautet folgendermassen:

«Mit dem nachfolgenden Leitbild umreisst die Synode der Reformierten Kirchen
Bern—Jura—Solothurn die Voraussetzungen, Fähigkeiten und Kompetenzen für die

Ausübung des Pfarrberufs.

Leitbild Pfarrerin/Pfarrer
Als Lebensbegleiterinnen und -begleiter sind Pfarrerinnen und Pfarrer besonders

herausgefordert durch den Wandel und neue Entwicklungen in der Gesellschaft:
Sie stehen ein für die christlichen Traditionen und tragen Sorge zu ihnen.
Sie begleiten Neues kritisch und konstruktiv.
Sie setzen sich für die Ausbreitung christlicher Inhalte und Werte ein.

Sie halten das Bewusstsein für den Zusammenhang von Beheimatung und konfessioneller

Identität wach.
Sie vermitteln zwischen Konfessionen, Religionen und Kulturen.

5 Leitbild Pfarrerin/Pfarrer, hg. vom Synodalrat der reformierten Kirchen Bern-Jura-Solo-
thurn, Bern 2005.

6 Mit diesem Leitbild Pfarrerin/Pfarrer reagierte die Synode auf den Umstand, dass es ihr
infolge grösserer Autonomie der Universität künftig nicht mehr möglich sein würde, direkt
auf die theologische Ausbildung Einfluss zu nehmen. Es werden Voraussetzungen, Fähigkeiten

und Kompetenzen beschrieben und diese der Synode alle acht Jahre zur Revision

vorgelegt. Das Papier entstand nota bene in der Kirchenleitung und nicht etwa im
Berufsverband der Pfarrerinnen und Pfarrer. Und es ist nicht nur «Leitstern des Handelns» (3),
sondern impliziert auch einige formale Regelungen, die hier nicht von Belang sind.



Der Pfarrberuf zwischen Zeitgeist und Zeitgenossenschaft 357

Sie stellen Machtmechanismen und gesellschaftlich erstarrte Rollenzuteilungen in

Frage.
Sie bauen Brücken zwischen den Generationen.
Sie suchen mit den Menschen ihres Wirkungskreises liturgische und rituelle Formen

zur Bewältigung besonderer Lebenssituationen.»

Wie ist dieses Leitbild im Spannungsfeld von Zeitgeist und Zeitgenossenschaft

zu beurteilen? — Auffällig ist zunächst die verwendete Sprache. Theologisches
und religiöses Vokabular fehlen gänzlich. Von Glauben und Evangelium, von
Verkündigung und Wort Gottes ist nicht die Rede.7 Die Verständlichkeit und

Zumutbarkeit tradidonell-religiöser Sprache scheint selbst für Mitglieder und

Mitarbeitende der Kirche fraglich zu sein. Jedenfalls wurde hier eine

bemerkenswerte Übersetzung einer ehemals dogmatisch formulierten Amtstheologie
in eine säkulare Alltagssprache vorgenommen.

Das versuchte aggiornamento des pastoralen Amtes geht nun aber deutlich
über die Sprachform hinaus und betrifft auch die zentralen Inhalte desselben.

Pfarrer und Pfarrerinnen sind nicht in erster Linie verhi divini ministri, sondern

Lebensbegleiterinnen und Lebensbegleiter. Oder genauer: Ihr verbi divini ministerium

realisiert sich in der solidarisch-kritischen Lebensbegleitung auf Augenhöhe. Die

Begleitung stellt das dominante Rollenmodell des vorliegenden Leitbildes dar:

die Pfarrerin als aufmerksame Seelsorgerin in gesellschaftlichen Umbrüchen
und biographischen Schwellensituationen. Sie steht nicht vor der Gemeinde,
indem sie das je aktuelle Gotteswort ausrichtet und die Sakramente spendet,8

sondern steht solidarisch neben ihr. Sie «vermittelt», «stellt in Frage» und «baut

Brücken». Die Homilie wird hier durch den Hirtendienst abgelöst, der Prediger
durch die Seelsorgerin. Allerdings ist dieser Hirtendienst — im Sinne Zwingiis —

mitunter ein profetisch-kritischer, und die Seelsorge besteht auch im Einstehen

für die christliche Tradition.

Auffällig ist im Weiteren die konsequente Vermeidung des Amtsbegriffs. Es

ist vom Pfarrberufdie Rede, wobei sich dieser nicht wie bei Martin Luther mit
der Berufung, der vocatio verbindet, sondern mit «Voraussetzungen, Fähigkei-

7 In den folgenden Ausführungen wird die traditionelle theologische Begrifflichkeit aufge¬

griffen, aber zurückhaltend verwendet.
8 So die theologische Bestimmung des pastoralen Amtes, wie sie in Bekenntnistexten (H.

Bullinger: Das Zweite Helvetische Bekenntnis [1566], Zürich 1998, Kp. XVIII, S. 93; CA,
V: institutum est ministerium docendi evangelii et porrigendi sacramenta) und Kirchenordnungen

formuliert ist. Vgl. auch Leitbild (Anm. 5), 11.



358 David Plüss

ten und Kompetenzen». Diese curriculare, technisch anmutende Begrifflichkeit
erstaunt innerhalb eines pastoralen Leitbildes; sie ist typisch für aktuelle
Leitbilder.9

Zugleich stellt das Berner Pfarrleitbild eine eindrückliche Umsetzung
linksprotestantischer, befreiungstheologischer und feministisch-theologischer
Anliegen dar: Pfarramt und Gemeinde werden einander nicht hierarchisch,
sondern soüdarisch zugeordnet. Das Evangelium wird nicht autoritär verkündigt,
sondern kommunikativ verflüssigt,10 indem die Gedächtnisräume verschiedener

christlicher Traditionen gepflegt werden und einer christlichen Wertebildung

zugearbeitet wird.
Diese Analyse des Berner Pfarrleitbilds führt zu den folgenden Thesen,

welche die weiteren Überlegungen fokussieren sollen:

1. Pfarrbilder spiegeln ihre religionskulturelle Gegenwart wider. Sie atmen
den jeweiligen Zeitgeist. Dieser Bezug prägt sowohl die Ausrichtung auf
bestimmte Praxisfelder als auch die theologische Positionierung im
Spannungsfeld von Amt und Person.

2. Der reformierte Pfarrberuf ist in besonderer Weise auf seine Gegenwart aus¬

gerichtet. Seine Verkündigung zielt auf den «Gottesdienst im Alltag der

Welt»11, seine Glaubenshilfe auf Lebenshilfe12 und sein Katechismus auf
eine humane Lebenspraxis. Diese <Zeitgeistigkeit> des reformierten Pfarrberufs

unterscheidet diesen vom geweihten Priesteramt, und zwar grundsätzlich

und in der konkreten Gestalt. Die reformierte Pfarrerin ist ätoyenne und

nicht Angehörige eines ordo ecclesiasticus. Ihr Beruf ist vornehmlich durch

den Auftrag, Zeugnis abzulegen von der christlichen Hoffnung, und nicht
sakramental bestimmt.

3. Nun geht das reformierte Pfarramt aber im Zeitgeist nicht auf oder unter,
sondern markiert eine kritische Distanz zu diesem. Verkündigung, Seelsor-

9 S. das breit diskutierte EKD-Impulspapier «Kirche der Freiheit». Vgl. Kirche der Freiheit.

Perspektiven für die Evangelische Kirche im 21. Jahrhundert, hg. vom Kirchenamt der

Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), Flannover 2006.
10 Zur kommunikativen Verflüssigung vgl. H. Luther: Der Pfarrer und die Gemeinde. Protes¬

tantische Gedanken zu einem ungeklärten Verhältnis, EvTh 44 (1984) 26-45 (38).
11 Vgl. Käsemann: Gottesdienst (Anm. 4).
12 Die Formel «Glaubenshilfe als Lebenshilfe» wurde 1975 von Flelmut Tacke geprägt. H.

Tacke: Glaubenshilfe als Lebenshilfe. Probleme und Chancen heutiger Seelsorge,
Neukirchen-Vluyn 1975.



Der Pfarrberuf zwischen Zeitgeist und Zeitgenossenschaft 359

ge und Unterweisung zielen auf das freie und verantwortliche Leben der

Menschen — aus der kritischen Kraft des Glaubens. In dieser reflexiven

Distanz zum Zeitgeist bewährt sich die Zeitgenossenschaft des reformierten
Pfarramtes. Es ist ein reflexives Amt. Die akademische theologische
Bildung ist für den protestantischen Pfarrberuf darum grundlegend.

4. Das Pfarramt steht in der Krise, und zwar in doppelter Weise: Pfarrerinnen
und Pfarrer begleiten Menschen in biographischen und gesellschaftlichen

Krisen, seelsorgerlich und rituell. Vor allem aber steht der Pfarrberuf selbst

in der Krise. Das Krisenbewusstsein in Bezug auf traditionelle
Funktionszuweisungen und Amtsbeschreibungen durchzieht die Stellungnahmen

von Pfarrvereinen und Kirchenleitungen. Die Pastoraltheologie zeigt sich

als eigentliche Krisentheorie — nota bene seit 200 Jahren! Die Reflexion des

Pfarramtes erfolgte schon immer als Reflex auf dessen Infragestellung.

3. Historische Wechselspiele

In einem knappen historischen tour d'horizon sollen nun unterschiedliche Pfarrbilder

vorgestellt und auf ihre jeweilige Positionierung zwischen Zeitgeist und

Zeitgenossenschaft hin befragt werden.

3.1 Horn Priester %um Kehrer

Für das Verständnis des protestantischen Pfarramtes der Gegenwart sind die

gesellschaftlichen, politischen und ökonomischen Umbrüche um 1800 von
kaum zu überschätzender Bedeutung. Die Reformation stellt dazu gewisser-

massen die Vorgeschichte dar, die das Mittelalter, wie Ernst Troeltsch gezeigt
hat, in vielerlei Hinsicht fortschreibt.13 Allerdings sind die theologischen Um-

codierungen der Reformatoren an wenigen Stellen so einschneidend verlaufen

wie beim Amtsverständnis. Zudem bemisst sich am Rückbezug auf die

Schriften der Reformatoren und die Bekenntnistexte des 16. Jh. auch heute

noch das theologische Gewicht pastoraltheologischer Begründungen. Auf die

Weichenstellungen der Reformationszeit soll darum kurz eingegangen werden.

13 Vgl. dazu F.W Graf/H. Ruddies: Religiöser Historismus: Ernst Troeltsch (1865-1923), in:
F.W Graf (Hg.): Profile des neuzeitlichen Protestantismus, Gütersloh 1993, 295-335; E.
Troeltsch: Die Bedeutung des Protestantismus für die Entstehung der modernen Welt

(1906), in: T. Rendtorff (Hg): Ernst Troeltsch. Schriften zur Bedeutung des Protestantismus

für die Entstehung der modernen Welt (1906-1913) Berlin u.a. 2001, 200-316.



360 David Plüss

Im Zentrum steht die Ablehnung des geweihten Amtes mit Stellvertre-

tungs- und Vermittlungsfunktion. Die Getauften bedürfen, so die einhellige

Meinung der Reformatoren, keiner priesterlichen Vermittlung des Heils,
sondern sind selber Priesterinnen und Priester. Keiner hat dies prägnanter formuliert

als Luther, wenn er schreibt: «Denn das kann niemand leugnen, dass ein

jeglicher Christ Gottes Wort hat und von Gott selbst gelehrt und zum Priester

gesalbt ist»14; denn: «Was aus der Taufe gekrochen ist, das darf sich rühmen,
dass es schon zu Priester, Bischof und Papst geweiht ist [...] obwohl nicht

einem jeglichen ziemt, solches Amt zu üben».15

Allerdings sind die Reformatoren bei diesem theologischen Plädoyer für
den gottunmittelbaren Laienstand nicht stehen geblieben. Aus der doppelten

Frontstellung gegenüber der römischen Amtshierarchie zur einen und dem

Schwärmertum zur anderen Seite ergibt sich nun doch wieder eine deutliche

Profilierung spezieller Ämter, wobei das Amt der Verkündigung, das verbi divini

ministerium, in Wittenberg, Zürich und Genf eine zentrale Stellung erhält. Eine

Stellung, die dem Priesteramt nun doch wieder erstaunlich nahe kommt, wenn
es im Augsburger Bekenntnis heisst: Um «solchen Glauben zu erlangen, hat

Gott das Predigtamt eingesetzt» (CA V) und «niemand in der Kirche (soll) [...]

öffentlich lehren {publice docere) oder predigen oder Sakramente reichen ohne

ordentlichen Beruf» (nisi rite vocatus, CA XIV). Dem steht das von Heinrich

Bullinger formulierte Zweite Helvetische Bekenntnis nicht nach; es heisst dort:
«Deshalb ist Ursprung, Einsetzung und Amt der Diener von höchstem Alter
und rührt von Gott selbst her, ist also nicht eine neue oder bloß menschliche

Ordnung. [...] Deshalb sind die Diener nicht bloß als Diener, sondern als Gottes

Diener zu betrachten, weil Gott durch sie das Heil der Menschen schafft.»"'

Diese doppelte Frontstellung ergibt eine merkwürdig schillernde Gestalt

reformatorischer Pastoraltheologie. Der Abschaffung des sakramental begründeten

Priestertums korrespondiert eine theologische Potenzierung des

ordinierten Predigtamtes, das damit doch wieder eine quasi-sakrale Weihe erhält.

Ist der reformierte Pfarrer nun ätojen oder ist er Kleriker? Seiner bürgerlichen

Amtstracht, seiner Anstellung und seiner Besoldung nach ist er ein

Staatsbeamter; der in den Bekenntnistexten formulierten Vermittlungsaufgabe und

14 WA 11,411. (Deutsche Orthografie modernisiert).
15 WA 6,408,11-13. (Deutsche Orthografie modernisiert).
lf' Bullinger: Das Zweite Helvetische Bekenntnis (Anm. 8), 87f.



Der Pfarrberuf zwischen Zeitgeist und Zeitgenossenschaft 361

der ritualisierten Berufung und Einsetzung nach ist er Prediger in priesterlicher

Position und damit Angehöriger eines gesonderten Standes.17 In dieser

komplexen und schillernden Kontor ist das protestantische Pfarramt durchaus

Kind seiner Zeit. Es spiegelt kulturelle Errungenschaften, aber auch

gesellschaftliche Veränderungen und politische Umwälzungen wider — und gestaltet
diese zugleich selber mit.

Mit der Reformation in ihren unterschiedlichen Spielformen hat jedenfalls
ein deutliches aggiornamento des zentralen kirchlichen Amtes stattgefunden. Das

geweihte Amt der römischen Kirche wurde verbürgerlicht und der Laienstand

zum allgemeinen Priestertum <geweiht>. Neben dem rechtfertigungstheolo-
gisch motivierten Plädoyer für die religiöse Eigenständigkeit des Einzelnen ist

es wohl der Bildungseffort der Reformatoren in Bezug auf die Pfarrerschaft,
aber auch in Bezug auf die Jugend und die Gemeinde, welcher die grösste
Wirkung zeitigte und zu einer durchgängigen Katechisierung der Gemeindearbeit
bis hin zu der des Gottesdienstes führte. Der Pfarrer ist nicht mehr Priester,
aber auch nicht Prophet, sondern Lehrer, der die Gemeinde in der Predigt
belehrt und bessert, aber auch bildet und erleuchtet.

Dieses pastorale Leitbild war lange Zeit stilprägend und ist es in gewisser
Weise noch heute, weit über das schwarze Gelehrtengewand mit Bäffchen
hinaus.18 Selbst beim Gebet, beim Segen oder beim Abendmahl gewinnt gelegentlich

die Lehrerrolle die Oberhand. Jede Handlung wird wortreich eingeführt
und kommentiert. Dabei soll nicht bestritten werden, dass eine sorgfältige und

in die Liturgie eingepasste Hermeneutik liturgischer Symbole und Vollzüge
verstaubte Schätze ans Licht heben und das bewusste und aktive Mitfeiern der

17 Vgl. hierzu die inzwischen klassisch gewordene Formulierung von Manfred Josutds, wel¬

che sich im Vorwort seiner Pastoraltheologie «Der Pfarrer ist anders» findet: «Der
protestantische Pfarrer ist eine merkwürdige Zwitterfigur. Der Ausbildung und der Amtstracht
nach tritt er auf als Gelehrter. Durch die Art seiner Dienstleistungen gehört er in die Reihe

der Priester. In seinem theologischen Selbstverständnis möchte er am liebsten als Prophet
agieren. Aber die meiste Zeit verbringt er wahrscheinlich damit, die Rollen des kirchlichen

Verwaltungsbeamten und des gemeindlichen Freizeitanimateurs zu spielen». M. Josuttis,
Der Pfarrer ist anders. Aspekte einer zeitgenössischen Pastoraltheologie, München 1982,3.

18 Dass der Talar nicht immer ein profanes Gelehrtengewand war, sondern etwa in der gal-
likanischen Liturgiepraxis auch als geistliche Amtstracht diente, haben Ralph Kunz und
Thomas Schlag herausgestellt. R. Kunz/Th. Schlag: «Des Pfarrers neue Kleider ...» -
Erkundungen und Erwägungen zur Talarfrage in den reformierten Schweizer Landeskirchen,
PTh 98 (2009) 212-232 (216£).



362 David Plüss

Gemeinde unterstützen kann.1'3 Liturgie ist immer auch eine Form religiöser

Bildung.20 Bloss darf die <Wut des Verstehens>21 nicht die Uberhand gewinnen
und die symbolische und performadve Kraft des Ritus beschneiden.

3.2 Vom Lehrer %um religiösen Virtuosen

Die Geschichte des modernen Pfarrberufs beginnt mit Friedrich Schleiermacher.

Dieser begründete die Praktische Theologie als wissenschaftliche Disziplin und

baute damit dem Pfarramt ein sorgfältig durchdachtes Fundament. Seine

Reflexionsleistung war zunächst eine religionstheoretische. Religion ist nach

Schleiermacher in ihrem Wesen bekanntlich «weder Denken noch Handeln, sondern

Anschauung und Gefühl», nämlich das «Gefühl schlechthinniger Abhängigkeit»,
«Sinn und Geschmack fürs Unendliche»22. Darin ist er ganz und gar Kind seiner

Zeit. Seine Theologie atmet — wie Rüdiger Safranski eindrücklich rekonstruiert

hat — den Geist der Frühromantik, in deren Kreisen er sich bewegte und die er

durch seine Frühschriften mit prägte23; spürbar ist aber auch die ihm aus seiner

Kindheit vertraute pietistische Gruppenfrömmigkeit Herrnhut'scher Prägung,
auch wenn er diese, wie er selbst bekannte, auf eine höhere Ebene transponierte.24

Auf die Selbständigkeit und Kreativität des religiösen Menschen ist alles

pastorale Handeln gerichtet. Allerdings schöpft jener seinen «Sinn und Geschmack

fürs Unendliche» aus der Gemeinschaft mit Gleichgesinnten, mit ebenfalls

religiös Erregten, und drängt wiederum auf die Mitteilung seines Glaubens. Ohne

diese Gemeinschaft wird das religiöse Gefühl schal. Anachoretentum — sprich:

religiöse Privatisierung — hält Schleiermacher für ungesund.25

" Im Sinne einer Ermächtigung der Gemeinde zur «vollen, bewußten und tätigen Teilnahme

an den liturgischen Feiern», wie sie die Konzilskonstitution Sacrosanctum Concilium in
§ 14 formuliert, welche ihrerseits dem Anliegen von Luthers Torgauer Kirchweihpredigt
entspricht.

20 Vgl. Ch. Bizer: Liturgik und Didaktik, JRP 5 (1988) 83-110; K.-H. Bieritz: Bildet Gottes¬

dienst Gemeinde? Gottesdienst als Bildungsraum, JLH 47 (2008) 8-24.
21 Vgl. dazu J. Hörisch: Die Wut des Verstehens. Zur Kritik der Hermeneutik, Berlin 2011.
22 F.D.E. Schleiermacher: Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern

(1799), Hamburg 1958, 29f.
23 Vgl. R. Safranski: Romantik. Eine deutsche Affäre, München 2007, 138-149.
24 Friedrich Schleiermacher bezeichnete sich bekanntlich selbst als «Herrnhuter höherer

Ordnung». F.D.E. Schleiermacher: Briefwechsel und biographische Dokumente.
Briefwechsel 1801-1802, Berlin 1999, 393.

25 F.D.E. Schleiermacher: Die Praktische Theologie nach den Grundsätzen der evangelischen
Kirche im Zusammenhange dargestellt, Berlin 1850, 131.



Der Pfarrberuf zwischen Zeitgeist und Zeitgenossenschaft 363

Nun ist der Gottesdienst der privilegierte Ort, an dem das religiöse Be-

wusstsein ärculieren, wo der Glaube gestärkt werden kann.2'' Die Religionspädagogik

ist dabei als liturgisches Propädeutikum und die Seelsorge als liturgisches
Ambulatorium konzipiert, welche die müde Gewordenen wieder in das

Energiezentrum der Liturgie zurück begleiten soll.27 Schleiermachers Pfarrer obliegt

es, das «fromme Bewußtsein» der Gemeinde im Kultus zu erwecken und zu
beleben.28 Er ist ein religiöser Virtuose, der den Glauben aufgrund seiner Bildung
und seiner Frömmigkeit in bewegender Weise darzustellen weiss.29 Zugleich ist

er darauf bedacht, die Gemeinde nicht an sich zu binden, sondern sie gerade

in die religiöse Selbständigkeit zu endassen.

Er ist somit weder Priester noch Lehrer noch Prophet. Die Pointe von
Schleiermachers Pastoraltheologie besteht gerade darin, dass er das Priesterliche

mit dem Lehrhaften und Prophetischen zu vermitteln und es auf die

Eigenständigkeit und Freiheit des religiösen Subjekts zu beziehen vermag. Die
Pointe besteht in der Verbindung von Religion und Theologie im Modell der

pastoralen Persönlichkeit. Wissen und Glauben schliessen sich gerade nicht

aus, sondern bedingen und inspirieren einander. Der Pfarrer ist für Schleiermacher

sowohl Religionsintellektueller als auch religiöser Akteur. Eine pastorale
Existenz ist für ihn ohne wissenschaftliche Bildung nicht denkbar, aber auch

nicht ohne authentisch gelebte Religion.
Schleiermachers Überlegungen zum Pfarramt hatten einen grossen Einfluss

auf die pastoraltheologischen Modelle des 19. Jahrhunderts. Seine produküve
Synthese von Flerzensfrömmigkeit und wissenschaftlich-theologisch begründeter

Liberalität vermochte sich aber nicht durchzusetzen. Vielmehr traten in

Folge theologischer Richtungskämpfe zwei protestantische Pfarrbilder immer
deutlicher auseinander: auf der einen Seite der akademisch qualifizierte, bil

dungsbürgerliche Pfarrer, der sich als Akteur innerhalb einer religiös plura-

26 Schleiermacher bestimmt den Gottesdienst bekanntlich als «eine Anstalt für die Circulati¬

on des religiösen Bewusstseins» (Schleiermacher: Praktische Theologie [Anm. 25], 75).
27 Vgl. hierzu die Ausführungen in: D. Plüss: Ist Seelsorge Religion? Variationen zum Verhält¬

nis von Seelsorge und Liturgie, in: I. Noth/R. Kunz (Hg.): Nachdenkliche Seelsorge —

seelsorgerliches Nachdenken. FS für Christoph Morgenthaler zum 65. Geburtstag, Göttingen
2012, 260-276.

28 F.D.E. Schleiermacher: Kurze Darstellung des theologischen Studiums zum Behuf einer
einleitenden Vorlesung (Leipzig 1910), Darmstadt 1982, 107 (§ 279).

29 Vgl. Luther: Pfarrer und die Gemeinde (Anm. 10), 36f.



364 David Plüss

len Gegenwart versteht und der religiösen Selbstbestimmung des Menschen

zuarbeitet; auf der anderen Seite der konservative Pfarrer, der um ein klares

Konfessions-Profil bemüht ist und den Rückzug aus der zerklüfteten und
zunehmend säkularen Gegenwart in die vermeintlich heile Welt kirchlicher Milieus

propagiert. Beide Modelle finden sich mutatis mutandis im 20. Jahrhundert
wieder, nun aber in zeitlicher Abfolge.

3.3 Vom religiösen Virtuosen S(ur theologisch gebildeten Persönlichkeit

Die erste Auflage des Lexikons Religion in Geschichte und Gegenwart erschien von
1909 bis 1913; es repräsentiert die liberale Theologie des Kulturprotestantismus

mit ihrer Ausrichtung sowohl auf die gesellschaftliche Gegenwart als

auch auf die Religionsgeschichte. Der Pfarrberuf wird hier nicht vom Amts-,
sondern vom Berufsbegriff her verstanden und also funktional bestimmt. Der
Pfarrer hat bestimmte Aufgaben zu erfüllen. Zugleich stellt der Pfarrberuf eine

persönliche Gestaltungsaufgahe des jeweiligen Amtsinhabers dar. Seine Persönlichkeit

ist von zentraler Bedeutung.3" Allerdings fehlte ihm bisher die notwendige
Bildung — so Paul Drews, der Verfasser des Artikels Pfarrer. Deshalb liegt alles

daran, «den neuen Stand wissenschaftlich zu bilden und sittlich zu heben»31.

Drews malt das Idealbild einer akademisch gründlich gebildeten, kultivierten
und selbstbestimmten Persönlichkeit. Je höher die Bildung, desto höher das

Ansehen des Pfarrers, dessen Prestige bei Fehlen einer solchen in eine

fundamentale Krise zu geraten drohe. Denn nichts schade dem Ansehen so sehr

wie die «Verbauerung»32. Nach Karl Eger, der den Artikel Pfarrervorbildung und

-bildung verfasst hat, sieht «(e)rst die Reformation das, was für den Pfarrer

charakteristisch ist, in seiner theologischen Ausbildung».33 Diese Bildung
ist für die genannten Autoren einerseits historisch ausgerichtet: Gebildete

Pfarrer vermögen ihre Praxis mit historischer Tiefenschärfe zu reflektieren;
andererseits geht es um eine Hinwendung zur religiösen Gegenwart und die

soziologische Erforschung derselben. Nicht Homiletik und Seelsorge seien im

30 Vgl. dazu den informativen Beitrag von K. Tanner: Von der liberalprotestantischen Per¬

sönlichkeit zur postmodernen Patchwork-Identität, in: F.W Graf/ders. (Hg.): Protestantische

Identität heute, Gütersloh 1992, 96-104.269-270.
31 Artikel: Pfarrer (P. Drews), RGG IV, Tübingen 1913, 1424-1433 (1429).
32 Drews a.a.O.,1429.
33 Artikel: Pfarrervorbildung und -bildung (K. Eger), RGG IV, Tübingen 1913, 1443-1455

(1443).



Der Pfarrberuf zwischen Zeitgeist und Zeitgenossenschaft 365

Studium zu vermitteln, sondern Religionspsychologie und Religionssoziologie;
es gelte auf wissenschaftlicher Grundlage die religiöse Vielfalt der Gegenwart
zu erforschen und professionell damit umzugehen. Predigttheorie und
Seelsorgelehre dagegen gehörten ins Predigerseminar.34 Der Pfarrer wird hier als

religiöse Persönlichkeit und gebildeter Zeitgenosse vorgestellt. Er wird zum

Bildungsbürger par excellence stilisiert, allerdings in religiöser Mission. Er soll

kraft seiner Persönlichkeit zwischen Wissenschaft und Frömmigkeit, zwischen

Theologie und Kirche vermitteln. Dazu hat seine akademische Bildung gründlich

zu sein und sich mit einer glaubhaften Frömmigkeit zu verbinden. Das

Amt, so wird deutlich, trägt hier nicht mehr die Person, sondern es kommt
«in die Hand der Person»35. Ihre Bildung befähigt sie dazu, «das Amt in eigene

Regie zu nehmen».36 — In diesem bildungsbürgerlichen Zuschnitt ist der Pfarrer

von Drews und Eger Kind seiner Zeit. Zugleich werden hier — wie schon von
Schleiermacher — pastorale Standards gesetzt, die auch heute noch Gültigkeit
haben. Das kritische Widerstandspotential gegen die damaligen Zeitgeister,
die sich immer bedrohlicher und destruktiver gebürdeten, war dagegen eher

schwach ausgeprägt. Dies wurde dem liberal gesinnten, bildungsbürgerlichen
Pfarrer in den Verwerfungen des 1. Weltkrieges zum Verhängnis; sie raubten

ihm jeglichen Kredit. Vor allem aber wurde er von einem ganz anders temperierten

und pathetisch auftretenden Pfarrkollegen überrannt.

3.4 Von der theologisch gebildeten Persönlichkeit ^um Dramaturgen religiöser Sinnsuche

Der Auftritt des jungen Karl Barth und seiner Mitstreiter wird gemeinhin als

energische Rückbesinnung auf den kirchlichen Auftrag der Verkündigung
verstanden. Die Kirche soll aus den Verstrickungen des Zeitgeistes befreit und zu
ihrer offenbarungstheologisch bestimmten Räson gerufen werden. Der Dorfweise

und der Religionsintellektuelle sollen abgelöst werden vom verbi divini

minister, vom Prediger, welcher der Gemeinde das in Christus offenbarte Gotteswort

auszurichten und zuzumuten habe. — Dieser Lesart ist grundsätzlich nicht

34 Mit der Einrichtung einer Professur für empirische Religionsforschung und interreligiöse
Kommunikation nimmt die Berner Fakultät dieses Anliegen zumindest teilweise auf.

35 R. Conrad: Der Pfarrer wird anders. Zum Wandel der Pfarrerbildung in RGG1-4; erscheint
in IJPT 17/1 (2013).

36 W Grab: Der Pfarrer als Musterprotestant. Zum Wandel einer kirchlichen Funktionseli¬

te, in: F.W. Graf/K. Tanner (Hg.): Protestantische Identität heute, Gütersloh 1992, 246-
255.297-298 (258).



366 David Plüss

zu widersprechen. Aber sie ist zu ergänzen. Denn bei genauer Betrachtung
erweist sich Barths Diener am göttlichen Wort nicht als rückwärtsgewandter

Dogmatiker, sondern als Hauptakteur innerhalb einer hoch dramatischen Szene,

deren Ziel darin besteht, die Sinnsuche der Menschen genau wahrzunehmen

und sie theologisch zu transformieren.

Karl Barth beginnt seinen Vortrag «Not und Verheißung der christlichen

Verkündigung»37, den er im Sommer 1922 vor deutschen Pfarrern hielt, mit
einer phänomenologischen Skizze: «Wenn am Sonntag Morgen die Glocken

ertönen, um Gemeinde und Pfarrer zur Kirche zu rufen, dann besteht da

offenbar die Erwartung eines großen, bedeutungsvollen, ja entscheidenden

Geschehens.» (104) — Diese Erwartung richtet sich in besonderer Weise auf
den Liturgen: «Und da ist vor allem ein Mann, auf dem die Erwartung des da

scheinbar bevorstehenden Geschehens in ganz besonderer Weise zu ruhen,

zu lasten scheint. Und dieser Mann wird nun vor der Gemeinde und für
die Gemeinde beten, wohlverstanden: beten - zu Gott! Er wird die Bibel öffnen
und Worte voll unendlicher Tragweite daraus zur Verlesung bringen, Worte,
die alle auf Gott sich beziehen. Und dann wird er auf die Kanzel steigen und

— welches Wagnis auf alle Fälle! - predigen, d. h. aus seinem Kopf und Herzen

etwas hinzufügen zu dem, was aus der Bibel verlesen ist» (104£). Dabei hat

er sich bewusst zu sein: «Wenn Menschen sich in diese Situation begeben, also

in die Kirche kommen, dann haben sie [...] Kirschbaum, Symphonie, Staat,

Tagewerk und noch einiges andre hinter sich als irgendwie erschöpfte
Möglichkeiten. [...] Sie erwarten von uns, daß wir sie besser verstehen als sie sich

selber verstehen, ernster nehmen, als sie sich selbst nehmen. Nicht dann sind

wir lieblos, wenn wir tief hineingreifen in die Wunde, mit der sie uns kommen,
sondern dann, wenn wir sie bloß betippen, als wüßten wir nicht, warum sie zu

uns kommen.» (106f.)

Im Gottesdienst geht es nach Barth demnach um die letzten, um die

entscheidenden Fragen der Menschen; und es geht darum, diese existentiellen

Sinnfragen religiös zu deuten und zu gestalten. Dabei spielt der Pfarrer eine

zentrale Rolle. Auf ihm lastet die Erwartung der Gemeinde. In beinahe
priesterlicher Manier wird er zur Projektions- und Repräsentationsfigur einer mehr

geahnten als gewussten Erwartung. Die Menschen erwarten von ihm, dass er

37 K. Barth: Not und Verheißung der christlichen Verkündigung, in: ders. (Hg.): Das Wort
Gottes und die Theologie, München 1924, 99-124.



Der Pfarrberuf zwischen Zeitgeist und Zeitgenossenschaft 367

ihre existentielle Sinnsuche aufnimmt, ihre Not im Gebet und in der Predigt

zum Ausdruck bringt; aber nicht nur zum Ausdruck bringt, sondern auch

couragiert eingreift und, soviel an ihm hegt, zur Wende beiträgt. Liturgie und

Predigt sollen der menschlichen Not, aber auch der Hoffnung auf Erlösung
Sprache, Klang und Raum geben — und dadurch ermöglichen, das s die

heilsame Wende tatsächlich erfolgt. Bekanntlich hat Barth diese Aufgabe als eine

prekäre, ja als eine menschenunmögliche verstanden, da für ihn das

transformierende Gotteswort seinem Wesen nach unverfügbar ist.58

Barth trifft mit seiner phänomenologischen Beschreibung sehr präzis die

Rollenerwartung an die reformierte Pfarrerin und ihr theologisches Rollenskript.

Sie ist Glied der Gemeinde und zugleich professionelle Dramaturgin
religiöser Sinnsuche. Barth zeigt den Pfarrer, die Pfarrerin als exemplarisches

religiöses Subjekt mit liturgischen Darstellungs- und theologischen
Deutungskompetenzen.

Barths Befreiung des Pfarramts aus den kulturprotestantischen
Verstrickungen erfolgte also nicht nur durch Rückbesinnung auf biblische und
reformatorische Quellen, sondern zugleich in durchaus moderner und zeitgeistiger
Weise: in der pathetisch-expressionistischen Sprache der 1920er Jahre, wie sie

etwa auch in Martin Heideggers «Sein und Zeit» oder in Ernst Jüngers «In

Stahlgewittern» anzutreffen ist.59 Modern ist aber auch der Ausgang vom religiösen

Subjekt, sowohl was das Pfarramt, als auch was die Gemeinde anbelangt.
Dahinter kann und will auch Barth offenbar nicht zurück.

3.5 Vom Dramaturgen religiöser Sinnsuche gur Therapeutin

und gum grossen Kommunikator

Das auf die Verkündigung fokussierte Rollenmodell von Barth bestimmte während

etwa fünf Jahrzehnten Theologie und Kirche, wurde aber seit den 1960er

Die dialektische, inzwischen als klassisch geltende Bestimmung dieser Aporie hat Barth
in einem anderen Vortrag, ebenfalls in der Frühphase der Dialektischen Theologie
formuliert: «Wir sollen als Theologen von Gott reden. Wir sind aber Menschen und können
als solche nicht von Gott reden. Wir sollen beides, unser Sollen und unser Nicht-Können,
wissen und eben damit Gott die Ehre geben». K. Barth: Das Wort Gottes als Aufgabe der

Theologie (1922), in: A. Beutel/V. Drehsen/H.M. Müller (Hg.): Homiletisches Lesebuch,

Tübingen 1989, 42-58 (43).
E. Jünger: In Stahlgewittern. Ein Kriegstagebuch, Berlin 1926; M. Heidegger: Sein und
Zeit, Tübingen 1986.



368 David Plüss

Jahren durch eine Vielzahl unterschiedlicher Pfarrleitbilder abgelöst. 1968

provozierte Walter Neidhart, indem er in der Festschrift zum 80. Geburtstag von
Eduard Thurneysen den Pfarrer am Grab als «Zeremonienmeister» titulierte.40

Harvey Cox brachte den «Narren» ins Spiel, Haje Faber den «Betden>41 und

Ernst Lange den «professionellen Nachbarn»42. Die Seelsorgebewegung hat

mit dem Rollenmodell der Therapeutin, des Therapeuten den pastoralen Ges-

tus bis heute wohl am nachhaltigsten geprägt. Dieser zeichnet sich aus durch

Einfühlung, Wertschätzung, Authentizität und Zurückhaltung.44 Keine

Ratschläge, keine religiöse Belehrung und schon gar keine Beichte! Die Prägekraft
dieser Bewegung zeigt sich noch am Zungenschlag des Berner Pfarrleitbildes.

In derselben Zeit hat sich der Kommunikationsbegriff in Theologie und Kirche

eingenistet. «Kommunikation des Evangeliums» lautet seit Ernst Lange
die Formel, welche den Verkündigungsauftrag verständlich und sozialwissenschaftlich

anschlussfähig machen soll. Kommunikative Verflüssigung der
autoritären Kanzelrede war die Devise, Dialogpredigt oder gemeinsame Bibelauslegung

waren die Methoden. Mit der «Theorie der religiösen Kommunikation»
wird denn auch die Berner Homiletik-Professur bezeichnet. — Der
Kommunikationsbegriff ist allerdings formal, abstrakt, und darum zum Passepartout
für sehr Unterschiedliches geeignet und somit auch für die pathogene
Allzuständigkeit des von Albrecht Grözinger so apostrophierten «grossen
Kommunikators»: «Der Pfarrer, die Pfarrerin als Prediger und Seelsorgerin, aber auch

als Herr und Meisterin der Schlüsselgewalt des Gemeindehauses, die Präsenz

beim Kaffeeausschenken am Seniorennachmittag, das Ohr am Telefon, das

Auge auf das Fax-Gerät gerichtet».44 Michael Herbsts «spiritueller Manager»
und Thies Gundlachs «geistlicher Intendant» gehören ebenfalls in diese Ka-

W. Neidhart: Die Rolle des Pfarrers beim Begräbnis, in: Wort und Gemeinde. Festschrift
für E. Thurneysen, Zürich 1968, 226-235.

H.G. Cox: Das Fest der Narren, Stuttgart u.a. 1970; H. Faber: Profil eines Bettlers? Der
Pfarrer im Wandel der modernen Gesellschaft, Göttingen 1976.

E. Lange: Die Schwierigkeit Pfarrer zu sein, in: ders. (Flg.): Predigen als Beruf, Stuttgart
1972,142-166 (158ff.).
D. Stollberg: Zur klientenzentrierten Beratung nach Carl Rogers (1970), in: F. Wintzer

(Hg): Seelsorge. Texte zum gewandelten Verständnis und zur Praxis der Seelsorge in der

Neuzeit, München 1988, 191-199.

A. Grözinger: Die Kirche - ist sie noch zu retten? Anstiftungen für das Christentum in

postmoderner Gesellschaft, Gütersloh 1998, 139.



Der Pfarrberuf zwischen Zeitgeist und Zeitgenossenschaft 369

tegorie.45 Die Gefahren der Selbstüberschätzung und der Überforderung sind

augenfällig.

Gegen den grossen Kommunikator hat Albrecht Grözinger das profiliert
intellektuelle «Amt der Erinnerung» ins Spiel gebracht46, Manfred Josuttis den

Führer in die verborgenen und verbotenen Zonen des Heiligen, den Mystago-
gen.47 Zunehmend haben sich auch Frauen in die pastorale Leitbilddebatte

eingebracht: Isolde Karle mit einer soziologischen Professionstheorie48, Brigitte
Enzner-Probst mit einem feministischen Blick auf das Pfarramt49 und Ulrike

Wagner-Rau mit einer pastoralen Schwellentheorie.50 In allen diesen Modellen

geht es darum, das Wesen des Amtes theologisch, soziologisch oder

religionsgeschichtlich zu bestimmen und von da aus das Vielerlei des Pfarralltags zu
fokussieren und zu orientieren.

Der kulturelle Gegenwartsbe^iig sowohl der Seelsorgebewegung wie auch der

Kommunikations- und Managementmodelle liegt auf der Hand. Die genannten

Gegenmodelle sind um eine kritische Zeitgenossenschaft durch Rückbesinnung

auf die Tradition, auf den gesellschaftlichen Ort des Pfarrberufs oder

durch den Abbau patriarchaler Macht bemüht.

4. Die Pfarrerin als authentische Performerin religiöser Symbolisierungen

— Dimensionen eines zeitgenössischen Pfarrleitbildes

Wie aus den bisherigen Ausführungen deutlich wurde, bestimmen die
Wandelbarheit \xr\A der Gegenwartsbezugàas Profil des protestantischen Pfarrberufs

45 Vgl. M. Herbst: Spirituelles Gemeindemanagement, in: G. Kretzschmar/U. Pohl-Patalong/
Ch. Müller (Hg.): Kirche Macht Kultur, Gütersloh 2006, 195-209; M. Herbst: Geistliche

Führung wahrnehmen in der Kirche der Postmoderne. Geistlich führen — kompetent
managen — Prozesse ermöglichen, in: M. Reppenhagen/ders. (Hg.): Kirche in der Postmoderne,

Neukirchen-Vluyn 2008, 221-446; T. Gundlach: Zur Zukunft des Pfarrberufes. Der
Pfarrberuf auf dem Prüfstand, Zürich 2011.

46 Grözinger: Die Kirche (Anm. 44), 134-141.
47 Vgl. M. Josuttis: Die Einführung in das Leben. Pastoraltheologie zwischen Phänomenolo¬

gie und Spiritualität, Gütersloh 1996.
48 I. Karle: Der Pfarrberuf als Profession. Eine Berufstheorie im Kontext der modernen

Gesellschaft, Gütersloh 2001.
49 B. Enzner-Probst: Pfarrerin. Als Frau in einem Männerberuf, Stuttgart u.a. 1996; vgl. U.

Wagner-Rau: Zwischen Vaterwelt und Feminismus. Zur pastoralen Identität von Frauen,
Gütersloh 1992.

50 U. Wagner-Rau: Auf der Schwelle. Das Pfarramt im Prozess kirchlichen Wandels, Stuttgart
2009.



370 David Plüss

seit der Reformation. Sie gehören zu seinem Programm. Daraus ergibt sich

die Aufgabe, die kritische Zeitgenossenschaft des Pfarramts immer wieder

neu zu bestimmen — eine Reflexionsaufgabe für Theologische Fakultäten

und Kirchen gleichermassen. Zudem verbinden sich die jeweiligen Pfarrbilder

mit bestimmten Praxisfeldern: mit der Katechese und der Belehrung bei

Martin Luther und Huldrych Zwingli, mit der Liturgie als Kraftort religiöser
Subjekte bei Friedrich Schleiermacher, mit der transformativen Predigt bei

Karl Barth und seit 40 Jahren mit der Seelsorge und der rituellen Lebensbegleitung.

Ob sich in der Gegenwart eine weitere Wende abzeichnet — hin zur
Kybernetik oder zur Liturgik oder zurück zur Predigt oder gar zur Diakonie

—, lässt sich noch nicht sagen.
Die vorgestellten Pfarrbilder stehen in vielfältigen Spannungen: zwischen

A.mt und Beruf, zwischen Sakralität und Profanität, zwischen priesterlichen und

prophetischen Pollenmodellen. Diese Spannungen sind unvermeidlich, aber auch

produktiv.51 Und auch wenn das protestantische Pfarramt seit 200 Jahren
mehrheitlich als durch Glaubwürdigkeit und Bildung begründeter bürgerlicher

Beruf verstanden und gelebt wird,52 gilt es, diese Spannungen doch nicht

einseitig aufzulösen, und auch, das verbi divini ministerium nicht ausser Acht
zu lassen. Dabei bestimmt die theologische Bildung den protestantischen Pfarrberuf

von Anfang an und ersetzt gewissermassen die Weihe als

Zugangsqualifikation. Zudem erhält seit dem 19. Jahrhundert die Persönlichkeit des

Pfarrers eine zunehmende Bedeutung. Von Friedrich Schleiermacher über
Paul Drews und Karl Barth bis in die Gegenwart stehen die Pfarrerin und
der Pfarrer als religiöse Subjekte und exemplarische Christenmenschen im Zentrum;
sie repräsentieren die Kirche und symbolisieren das christliche Programm.55

51 Zur Produktivität von Ambivalenzen in Theologie und Kirche, entfaltet am Beispiel der
Kasualien vgl. erhellend Ch. Müller: Ambivalenzen in Kasualien. Wahrnehmungen und

Umgangsweisen in Taufen, kirchlichen Trauungen und Bestattungen, in: W. Dietrich/K.
Lüscher/ders. (Hg.): Ambivalenzen erkennen, aushalten und gestalten, Zürich 2009, 123-

192.
52 Vgl. dazu die als Praktische Theologie konzipierte Pastoraltheologie von Wolfgang Steck.

W. Steck: Praktische Theologie. Horizonte der Religion — Konturen des neuzeitlichen
Christentums - Strukturen der religiösen Lebenswelt, Stuttgart u.a. 2000.

53 Vgl. dazu Wagner-Rau: Auf der Schwelle (Anm. 50), 10-13; C. Schulz: Lebensstile in der
Kirche: Erwartung, Beheimatung, Beteiligung, in: J. Hermelink/I. Lukatis/M. Wohlrab-
Sahr (Hg): Kirche in der Vielfalt der Lebensbezüge, Gütersloh 2006, 51-55. Neben
Schleiermacher hat auch der reformierte Alexandre Vinet den subjektiven Faktor zur Geltung



Der Pfarrberuf zwischen Zeitgeist und Zeitgenossenschaft 371

Die Positionierung auf der Achse zwischen Amt und Person hat sich
unverkennbar in Richtung Person verschoben.

Pastoraltheologien erweisen sich zudem, wie vermutet, durchgängig als

Krisentheorien. Sie verarbeiten die Krisen der gesellschaftlichen, politischen
und kirchlichen Umbrüche in der Reformationszeit, der Aufklärung und
der Säkularisierung bei Schleiermacher, der Entfremdung zwischen Kirche,
Bildungsbürgertum und Arbeiterschaft vor 100 Jahren, des Ersten
Weltkriegs bei Barth und einer noch immer fortschreitenden Säkularisierung im
nördlichen Westeuropa seit 40 Jahren. Gegenwärtig steht die Krise der
protestantischen Kirchen der Schweiz, die nach Jörg Stolz und Edmée Ballif
älter, kleiner und ärmer werden, zur pastoraltheologischen Bewältigung an.54

Nimmt man diese Reflexionsaufgabe ernst, so fragt sich, welches
Pfarrleitbild denn heute das zeitgemässe sein könnte. Neben der historisch

bedingten Vielfalt von pastoralen Rollenmustern verdichten sich seit der

Reformation, vor allem aber seit 200 Jahren bestimmte Dimensionen des

Pfarramts zunehmend. Drei unter ihnen scheinen dabei für die aktuelle

Relevanz, die Attraktivität und die Zukunftsfähigkeit des Pfarrberufs von
besonderer Bedeutung zu sein. Es sind dies Dimensionen, die nicht in
Konkurrenz stehen zu theologischen Begründungsfiguren, sondern diese

konkretisieren. Es handelt sich um die Dimensionen (1) theologische Bildimg, (2)

Persönlichkeit und (3) religiöse Gestaltungskompeten:>. Diese pastoralen
Berufsdimensionen sind aufeinander bezogen und ergeben nur in ihrem
gegenseitigen Bezug ein zugleich konturiertes und mehrdimensionales Bild des

Pfarramtes.

1. Dimension: Theologische Bildung

Religiöse und theologische Bildung sind gegenwärtig darum von grundlegender

Bedeutung, weil sie einem rasanten kulturellen Gedächtnisverlust in

religiöser und historischer Hinsicht entgegenwirken, aber auch einer

Banalisierung und falsch verstandenen Popularisierung christlicher Hoffnung; sie

gebracht: A. Vinet: Pastoral-Theologie oder Lehre vom Dienst am Evangelium, Grimma
1852, 129f.

54 Vgl. J. Stolz/E. Ballif: Die Zukunft der Reformierten. Eine Analyse der gesellschaftlichen
Megatrends und ihrer Effekte auf den Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund und
seine Mitgliedkirchen, Zürich 2010, 55-93.



372 David Plüss

implizieren und befördern darüber hinaus ein Bildungsverständnis, das den

ganzen Menschen in seinen vielfältigen Bezügen involviert.55

Die akademische theologische Bildung bleibt deshalb für das protestantische
Pfarramt unabdingbar. Dabei geht es zunächst um historische Bildung, um die

Vertrautheit mit den Texten, Symbolen und Ritualen des jüdisch-christlichen
Gedächtnisraums; hinzu kommen empirische Wahrnehmungskompetenten und
systematisches Beflexionsvermögen, um die Relevanz, die Leuchtkraft, aber auch das

ideologische, verdunkelnde Potential biblischer Texte und christlicher Traditionen

für die Gegenwart beurteilen zu können. Theologische Bildung befähigt

zur Lebensdeutung durch Übersetzung zwischen Tradition und Gegenwart,
zwischen religiöser und säkularer Sprache sowie zwischen verschiedenen Theologien

und Frömmigkeitsstilen. Sie befähigt aber auch dazu, unterschiedliche

Formen religiöser Kommunikation als Bildungsprozesse zu gestalten, und

zwar sowohl in Kirche als auch in Gesellschaft. Ein weiterer Effekt theologischer

Bildung besteht darüber hinaus in der selbstkritischen Reflexion religiöser

Praxis in Kirche und Gesellschaft.56

2. Dimension: Persönlichkeit

Theologische Bildung bestimmt die Person der Theologin, des Theologen
in grundlegender Weise. Insbesondere die protestantische Theologie wurde
immer auch als religiöse Persönlichkeitsbildung verstanden.57 Theologische
Fragen lassen sich recht verstanden nicht losgelöst von der Person, die sie

stellt, verhandeln. Die Fragen und die gefundenen Antworten prägen und
verändern sie.58 Die Pfarrerin sollte mit ihrer theologischen Bildung nicht

55 Vgl. dazu D. Benner: Art. Bildung, GGB 1 (1972) 508—551; D. Benner: Bildung und Re¬

ligion. Überlegungen zu ihrem problematischen Verhältnis und zu den Aufgaben eines

öffentlichen Religionsunterrichts heute, in: A. Battke/Th. Fitzner/R. Isak/U. Lochmann

(Hg.): Schulentwicklung - Religion - Religionsunterricht. Profil und Chance von Religion
in der Schule der Zukunft, Freiburg u.a. 2002, 51-70.

56 Eine solche müsste allerdings durch entsprechende Bildungsangebote und Reflexionsforen

angeregt und begleitet werden.
57 Damit wird zunächst ein theologisches Programm beschrieben, das die Geister der akade¬

mischen Zunft scheidet und vornehmlich seitens der Systematischen und der Praktischen

Theologie Zustimmung findet. Vgl. dazu auch Tanner: Von der liberalprotestantischen
Persönlichkeit (Anm. 30).

58 Dietrich Rössler versteht protestantische Religion insgesamt als Motor und Medium der

Identitätsbildung: «In dem Maße also, in dem der Einzelne Identität gewinnt und seiner



Der Pfarrberuf zwischen Zeitgeist und Zeitgenossenschaft 373

nur eine Denkschule, sondern auch eine Lebensschule durchlaufen haben,
ihre Persönlichkeit sich durch Freiheit und Eigenständigkeit (Individualität),
durch Offenheit und Bezogenheit (Sozialität) sowie durch Responsivität und

Medialität (Spiritualität) auszeichnen. Sie verkörpert und bezeugt durch
ihren Habitus den christlichen Glauben als befreites und responsives
Selbstseinkönnen in Beziehungen.59 An ihr sind die Deutungsleistungen und die

Veränderungspotentiale des Glaubens angesichts der Ambivalenzen, der

Fragmentarität und Brüchigkeit von Lebensläufen exemplarisch ablesbar. Sie

repräsentiert somit kein romantisch-geschlossenes Modell von Persönlichkeit,

sondern ein offenes, verwundbares und bewegliches60 — zudem ein
solches, das sich in unterschiedlichen pastoralen Rollenspielen professionell zu
bewähren hat.

Die authentische Persönlichkeit stellt darum eine unabdingbare Dimension

des Pfarrberufs der Gegenwart dar, weil dieser durch Bürokratisierung,
Funktionalisierung und eine damit einhergehende Verzettelung bedroht ist.61

Sie bildet die Klammer, welche die sich immer weiter ausdifferenzierenden

Aufgaben des Pfarramtes zusammenhält. Der Dienst am göttlichen Wort in
seinen vielen Gestalten ist immer Zeugendienst einer glaubwürdigen Person.62

selbst als Individualität inne wird, tritt er in religiöse Deutungs- und Vorstellungszusammenhänge

ein. Die symbolische Welt der Religion wird zum Horizont und zum Medium
für die Ausbildung des Bewußtseins von sich selbst», D. Rössler: Grundriß der Praktischen

Theologie, Berlin u.a. 1986, 77.
59 Einen traditionellen, christologisch bestimmten Ausdruck findet dieses Selbstseinkönnen

in Beziehungen im Berner Synodus: «... würde uns aber etwas von unseren Pfarrern oder
anderen vorgebracht, das uns näher zu Christus führt und nach Vermögen des Wortes
Gottes allgemeiner Freundschaft und christlicher Liebe zuträglicher ist als die jetzt
aufgezeichnete Meinung, das wollen wir gern annehmen und dem heiligen Geist seinen Lauf
nicht sperren» (Berner Synodus, hg.v. Synodalrat der Evangelisch-reformierten Kirche des

Kantons Bern, Bern 1978); eine befreiungstheologisch-feministisch ausgerichtete Theorie
der Beziehung hat 1992 Carter Heyward vorgelegt: Und sie rührte sein Kleid an. Eine
feministische Theologie der Beziehung, Stuttgart 1992.

60 Die Persönlichkeit der Pfarrerin, des Pfarrers schliesst sich nicht ab, sondern symboli¬
siert das Heil- und Ganzwerden des Menschen als eine immer ausstehende Sehnsucht, als

Hoffnungsgestalt. Zur Fragmentarität von Biographien vgl. auch A. Grözinger: Seelsorge
als Rekonstruktion von Lebensgeschichte, WzM 38 (1986), 178-188; H. Luther: Leben als

Fragment. Der Mythos von der Ganzheit, WzM 43 (1991), 262-273.
61 Vgl. Grözinger: Die Kirche (Anm. 44), 134-141.
62 Vgl. dazu auch R. Preul: Kirchentheorie. Wesen, Gestalt und Funktionen der evangelischen

Kirche, Berlin u.a. 1997, 272.



374 David Plüss

Authentizität im komplexen pastoralen Rollenspiel ist aber nur möglich
durch auf Dauergestellte Reflexion, welche Habitus, Position und religiöse Praxis

immer wieder einklammert und kritisch befragt. Allerdings: Auch wenn die

Persönlichkeit des Pfarrers und der Pfarrerin von der späten Neuzeit bis in die

Gegenwart eine zunehmend grosse Bedeutung erlangt, so ist diese doch nicht

gegen Amt und Rolle auszuspielen. Es geht vielmehr darum, die immer noch

erstaunlichen Möglichkeiten, welche das Amt bietet, wahrzunehmen und zu

nutzen, aber die pastoralen Rollen reflektiert und authentisch zu spielen.63

3. Dimension: religiöse Gestaltungskompeten^

Nun geht der Pfarrberuf in theologischer Reflexivität und religiöser
Persönlichkeitsbildung nicht auf, sondern bewährt sich erst in einer bestimmten
kirchlichen und gesellschaftlichen Praxis. Erst die religiöse Symboüsierungs- und

Gestaltungskompetenz haucht dem Pfarrberuf Leben ein, bringt ihn in die

dritte Dimension. Unsere Kirche ist zwar eine solche des Wortes (creatura verbi),

aber das verbi divini ministerium ist nicht auf die Verbalität beschränkt, sondern

realisiert sich als Ereignis, das Menschen berührt und verändert. So ist die Predigt

mehr als das Manuskript: Nur als inspirierende Rede einer leibhaften Person

zu einer bestimmten Gemeinde innerhalb des kultischen Rituals kann sie

zur viva vox evangelii werden. Auch die Seelsorge ist mehr als Sinndeutung: Sie ist
auch ritualisierte Begegnung und religiöse Interaktion zwischen leibhaft
anwesenden Personen.64 Und auch die Religionspädagogik ist recht verstanden mehr als

Wissensvermittlung: Sie ist immer auch mimetisches Lernen und körperlichpraktische

Einübung in die Formen und Formeln des Glaubens.65

Wiederum geht es darum, den Bezug zu den anderen zwei Dimensionen

nicht zu verlieren und also etwa den Segen oder die Taufe sowohl sachgemäss

und reflektiert als auch authentisch zu gestalten — aber eben: zu gestalten, das

heisst: ihnen eine stimmige Form zu geben, die existentielle Erfahrungen in
befreiender Weise religiös zu symbolisieren vermag.

63 So auch Wilhelm Grab: Pfarrer als Musterprotestant (Anm. 36), 253f.
64 Vgl. dazu Ch. Morgenthaler: Seelsorge, Gütersloh 2009, 269-282.
65 Dieser Aspekt wurde in letzter Zeit insbesondere von den Vertreterinnen und Vertretern

der Performativen Religionspädagogik herausgestellt: vgl. J. Kunstmann: Religion und Bildung.
Zur ästhetischen Signatur religiöser Bildungsprozesse, Gütersloh 2002; Th. Klie (Hg): Der
Religion Raum geben. Kirchenpädagogik und religiöses Lernen, Münster 2003.



Der Pfarrberuf zwischen Zeitgeist und Zeitgenossenschaft 375

Aus diesen drei Dimensionen pastoraler Berufsidentität ergibt sich das

dreidimensionale Leitbild einer Pfarrerin als authentische Performerin religiöser

Symbolisierungen, das allerdings noch der Konkretisierung bedarf. Diese kann hier nicht

geleistet werden. Ohnehin müssen detaillierte Leitbilder für das Pfarramt von
den Berufsverbänden, Kirchenleitungen und Synoden erarbeitet, evaluiert und

nachjustiert werden, nach Möglichkeit durch eine auf Dauer gestellte Reflexion.

Aber auch wenn die authentische Performerin religiöser Symbolisierungen
noch wenig Fleisch an den Knochen hat, ergeben sich aus den genannten
Dimensionen pastorale Leitlinien und Reflexionsperspektiven, welche dazu

beitragen können, theologische Bildung und pastorale Praxis in curricularen

Planungsprozessen synthetisch aufeinander zu beziehen,66 den Zusammenhang
der theologischen Disziplinen immer wieder neu zu bestimmten, die Ekklesio-

logie pastoraltheologisch zu reflektieren und die ausdifferenzierten kirchlichen

Handlungsfelder berufstheoretisch zu integrieren.
Es stellt sich nun allerdings die Frage, ob eine solche Fokussierung auf

das Pfarramt nicht eine Klerikalisierung und Hierarchisierung kirchlichen
Lebens befördere. Dieser Gefahr gilt es dadurch zu wehren, dass das Verhältnis

von Pfarramt und Gemeinde nicht als Konkurrenz, sondern als dialektisches

gedacht und gestaltet wird: Der Pfarrer hat mit seinen intellektuellen, persönlichen

und religiösen Kompetenzen — im Sinne Schleiermachers — ganz und

gar der Gemeinde zu dienen. Die Zielgestalt kirchlicher Vollzüge ist mit Ernst

Lange die religiös mündige Gemeinde67, mithin das freie, verantwortliche und

religiös sprachfahige Subjekt, die religiös authentische Persönlichkeit.

Die Pastoraltheologie soll also nicht pfarramtliche Leitbilder entwickeln,
sondern vielmehr Leitbildprozesse durch historische, systematische und

gegenwartsanalytische Kommentare wie den vorliegenden engagiert und kritisch

begleiten; oder durch wohl dosierte Provokation und profilierte Vorschläge
— wie Walter Neidhards Zeremonienmeister, Albrecht Grözingers protestantischen

Rabbi oder Ulrike Wagner-Raus Amt auf der Schwelle — den zunehmend verzettelten

Pfarrberuf fokussieren helfen und zur theologischen Räson rufen. Vor

66 Dabei ist nicht nur das grundständige Theologiestudium, sondern es sind auch das Prak¬

tische Semester, das Vikariat und die (teils) obligatorische Weiterbildung in den ersten

Amtsjahren miteinzubeziehen.
67 Vgl. dazu E. Lange: Zur Aufgabe christlicher Rede, in: F. Wintzer (Hg.): Predigt, München

1989,192-207.



376 David Plüss

allem aber hat die Theologie die Reflexion der kirchlichen Funktionselite nicht
als Nebengeleise, als kirchlichen Anwendungsfall oder das Steckenpferd von

Praktologinnen und Praktologen zu behandeln, sondern als Aufgabe und

integrierenden Fokus des Fächerkanons der Theologie als ganzer. Dies im Sinne

Schleiermachers, wonach die «christliche Theologie [...] der Inbegriff derjenigen

wissenschaftlichen Kenntnisse und Kunstregeln [ist], ohne deren Besitz

und Gebrauch eine zusammenstimmende Leitung der christlichen Kirche [...]
nicht möglich ist. [ ].»68 Diese Zielbeschreibung theologischer Disziplinen je

für sich und in ihrem Verbund steht zwar in Spannung zu ihrer Ausdifferenzierung

und Historisierung seit gut 150 Jahren, sie bleibt aber dennoch in

Geltung. Wenn ihr zugestimmt wird, dann hat sich akademische Theologie auf alle

drei Dimensionen gleichermassen zu erstrecken: auf die Kenntnisse und das

Reflexionsvermögen, auf die religiös authentische Persönlichkeit und auf das

pastorale Handwerk religiöser Symbolisierungen und Ritualisierungen.

Abstract
Ausgehend von einem Berner Pfarrleitbild und in Auseinandersetzung mit typisch
unterschiedlichen Pastoraltheologien seit der Reformation bis in die Gegenwart wird
gezeigt, dass und inwiefern die Theorie des Pfarramtes kritisch auf die jeweilige Zeit
bezogen ist und das je aktuelle Verständnis von Kirche personal verdichtet und
professionell darstellt. Für die Gegenwart werden die Bildung, die Persönlichkeit und die

religiöse Gestaltungskompetenz als Grunddimensionen des Pfarramtes herausgestellt.

David Plüss, Bern

Schleiermacher: Darstellung des theologischen Studiums (Anm. 28), 2f.


	Der Pfarrberuf zwischen Zeitgeist und Zeitgenossenschaft : ein postoraltheologischer Kommentare

