
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 3-4

Artikel: Der (un)durchsichtige Mensch der life sciences : wie valide ist Karl
Rahners änigmatischer Mensch nach Gen-Sequenzierung und Neuro-
Imaging?

Autor: Wirth, Mathias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877785

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der (undurchsichtige Mensch der life sciences

Wie valide ist Karl Rahners änigmatischer Mensch
nach Gen-Sequenzierung und Neuro-Imaging?

Wer die in Humangenetik und Neurowissenschaften geführte Debatte um den

«Sitz des Lebens» und den «Sitz des Geistes» verfolgt1, assoziiert mit beiden life

sciences die Tendenz zur Somatisierung des Menschen, der als Epiphänomen
seiner Gene und neuronalen Netze äugen- und antlitzlose Sachhaftigkeit wird.2

Elf führende Wissenschaftler haben unter Leitung der Direktorin des Instituts

für Klinische Neurobiologie der Universitätklinik Heidelberg, Hannah Mony-

er, ihre naturalistische Agenda3 mit Alleinvertretungsanspruch so zusammen-

gefasst: «Geist und Bewusstsein — wie einzigartig sie von uns auch empfunden werden

—fügen sich [...] in das Naturgeschehen ein und übersteigen es nicht. [...] Dies bedeutet,

man wird widerspruchsfrei Geist, Bewusstsein, Gefühle, Willensakte und Handlungsfreiheit

als natürliche Vorgänge ansehen, denn sie beruhen auf biologischen Prozessen.»'' Hält
der Mensch das Erleben der Wüsten des Daseins, der absoluten Forderung
der Gebe, des unbedingten Anspruchs der Freiheit, von Versuchlichkeit und

sittlicher Schwäche für genetische und neuronale Extrapolation, was bleibt
dann noch vom <Selbst>? Ist der Mensch so gläsern geworden, ist die Nähe

von Genom und Person, Gehirn und Person grösser als gedacht? Wenn der

1 T. Fuchs: Neuromythologien. Mutmaßungen über die Bewegkräfte der Hirnforschung,
Scheidewege. Jahresschrift für skeptisches Denken 36 (2006) 186.

2 Zu den ethischen Konsequenzen des genetischen Determinismus vgl. R. Dawkins: Der
erweiterte Phänotyp. Der lange Arm der Gene, Heidelberg 2010, 11-20, sowie kritisch
S. Kühl: Die Internationale der Rassisten. Aufstieg und Niedergang der internationalen

Bewegung für Eugenik und Rassenhygiene im 20. Jahrhundert, Frankfurt a.M. 1997 und

J. Reich: Die Utopie von der Verbesserung der genetischen Konstitution des Menschen,

Jahrbuch für Wissenschaft und Ethik 4 (1999) 5-12.
3 Freilich besteht kein notwendiger Zusammenhang zwischen Neurowissenschaften und

monistisch-naturalistischen Ansätzen, als ob alle Neuroforschung zu diesem Ergebnis
führen müsse, vgl. E.-M. Engels: Plädoyer für eine nichtreduktionistische Neurophiloso-
phie, in: E.-M. Engels/E. Hildt (Hg.): Neurowissenschaften und Menschenbild, Paderborn

2005, 221-250 (246).
4 H. Monyer et al.: Das Manifest. Elf führende Neurowissenschafder über Gegenwart und

Zukunft der Hirnforschung, Geist & Gehirn 6 (2004) 33-36; dazu: C.E. Elger: «Das Manifest»,

Geist & Gehirn 6 (2004) 30-37.

ThZ 3.4/68 (2012) S. 335-354



336 Mathias Wirth

Mensch wirklich nichts anderes ist als das Produkt genetischer Expression
und neuronaler Aktivierung, dann ist er kein Geheimnis mehr.5 Dann wäre das

anthropo-theologische Diktum von der Geheimnishaftigkeit des Menschen

zu einer sterilen Schulbuchsentenz verkommen, der jegliche Würze existentieller

Bedeutung abgeht. Die Rede von der Geheimnishaftigkeit des Menschen

wäre wie ein Wortgeisterzischen aus längst eingefallenen Denkgebäuden, von
denen nur noch Ruinen geblieben sind, die man zwar bewundert, in denen

aber kein Mensch mehr ernsthaft zu Hause sein kann.6

Lenkt man den Blick aber weg von den selbsternannten Protagonisten in
den sogenannten Lebenswissenschaften, dann findet man sich bescheiden

ausnehmende Forscher, die sich zum Gesetz des proportionalen Wachstums

von Wissen und Nichtwissen bekennen.7 Die Begegnung von Theologie und
Biowissenschaften muss nicht zu einer ausschliessenden Disjunktion führen.8

Der vorliegende Beitrag möchte aufzeigen, dass seriöse Forschung in
Humangenetik und Neurowissenschaften, ohne epochale Forschungsleistung

5 «Dass in unserem Jahrhundert kaum eine andere naturwissenschaftliche Disziplin außer

der Kernphysik so heftige Diskussionen ausgelöst hat wie die Genetik und ihre Anwendung

auf den Menschen, hat mehr als nur sachliche Gründe. Beide Fachgebiete sind in
Bereiche vorgestoßen, die dem Mensch seit je her als Geheimnis galten, nämlich den Bereich
der Materie und den des Lebens.» (L. Honnefelder: Humangenetik und Menschenwürde,
in: L. Honnefelder/G. Rager [Hg.]: Ärztliches Urteilen und Handeln. Zur Grundlegung
einer medizinischen Ethik, Frankfurt a.M. 1994, 215).

6 Dies ist keine Gegenrede zur These, dass das Freisein des Menschen nur unter den Bedin¬

gungen gewisser Determination plausibel ist. Denn daran kann ja kein Zweifel bestehen,
dass die Freiheit des Menschen eine in vielfacher Hinsicht bedingte Freiheit ist; Michael
Pauen stellt etwa heraus, dass man von Freiheit nicht mehr spräche, wenn es das Prinzip
Zufall und Willkür wäre, das unser Handeln bestimmt, vgl. M. Pauen: Illusion Freiheit?

Mögliche und unmögliche Konsequenzen der Hirnforschung, Frankfurt a.M. 22005,16-18.
Eine ähnliche Position vertritt auch Thomas Nagel; vgl. T. Nagel: Was bedeutet das alles?

Eine ganz kurze Einführung in die Philosophie, Stuttgart 1990, 60f.
7 Vgl. die Stellungnahme der DFG-Senatskommission für Grundsatz fragen der Genfor¬

schung vom 20. Juni 1999 mit dem Titel «Humangenomforschung und prädikative genetische

Diagnostik», 20.
8 Der Potsdamer Philosoph Hans-Peter Krüger macht darauf aufmerksam, dass der schrof¬

fe Gegensatz zwischen Geistes- und Naturwissenschaften, hier genauer zwischen Freiheit
und Determinismus, auf die kulturell immer noch fest implementierte Trennung von res

cogitans und res extensa Descartes' zurückgeht, die nur ein <Entweder-Oder> zu denken
bereit ist; vgl. H.-P. Krüger: Die Entdeckung und das Missverständnis der neurobiologischen

Hirnforschung, in: T. Fuchs/K. Vogelei/M. Heinze (Hg.): Subjektivität und Gehirn,
Berlin 2007, 73-92 (73).



Der (undurchsichtige Mensch der life sciences 337

verschweigen zu müssen, aus prinzipiellen Gründen niemals zur vollen

Auflichtung des Menschen führen wird.9 Die Deklarierung dieser These als

(prinzipiell» markiert, dass es nicht um eine Prognose geht, sondern um ein Prinzip;

unabhängig von aller zukünftigen Entwicklung. Denn das Ereignis der

Freiheit des Subjekts kann nie durch die isolierende und fraktale Empirie der

Naturwissenschaften erfasst werden, denen es nie um das Subjekt als Subjekt

gehen kann, weil Freiheit und Subjekthaftigkeit keine naturwissenschaftlichen

Kategorien sind.10 Damit erweist sich der anthropologische Spitzensatz von
der Geheimnishaftigkeit des Menschen, den Karl Rahner in seinem Werk in

Stellung gebracht hat, weiterhin als wirklichkeitserschliessend. Natürlich bliebe

der theologische Satz von der Geheimnishaftigkeit des Menschen
theoretisch auch dann in Geltung, wären alle naturwissenschaftlichen Fragen an

den Menschen erledigt, weil die Freiheit als radikale <Selbstverfügung nicht

mit zählbaren Einzeltaten in eins fällt.11 Da dies aber, wie noch zu zeigen ist,

nie der Fall sein wird, und weil Rahners These von der Radikalisierung aller

profanen Anthropologie, zu der im weiteren Sinn auch Humangenetik und
Neurowissenschaften zählen, eine Verbindung zwischen sonst völlig
unterschiedlichen Fächern nahelegt, ist eine Begegnung zwischen Theologie und

Lebenswissenschaften möglich. Die Frage, ob Rahners Diktum vom änigma-

9 «Auch wenn die gesamte Analyse [des Genoms] fertiggestellt ist, wird man erst grobe

Ansatzpunkte haben, um die genetische Ausstattung bestimmen zu können, die zusammen

mit dem komplexen Geflecht unzähliger Milieu- und Umweltfaktoren den Phänotyp,

d. h. das jeweilige Erscheinungsbild prägt, das dann den unverwechselbaren einzelnen
Menschen ausmacht. Sicher wird dies nicht ohne Auswirkung auf die nähere Bestimmung
des seit je umstrittenen Zusammenhangs zwischen dem Genom des einzelnen und seiner

individuellen Persönlichkeit bleiben, doch zeichnet sich schon jetzt die Gewißheit ab, daß

das Resultat nicht in einem größeren genetischen Determinismus bestehen wird.» (Honne-
felder: Humangenetik und Menschenwürde (Anm. 5), 216.

10 «Die Freiheit ereignet sich darum von ihrem Wesen als Ereignis des Subjekts her gerade

nicht in der vereinzelnden, isolierenden und auf diese Weise beobachtbaren Empirie der

einzelnen Wissenschaften, denn darin ist im Grunde nichts frei als das die Wissenschaft
treibende Subjekt, dem es bei dieser Art von Wissenschaft immer um etwas anderes als um
das Subjekt selbst geht. Daß wir frei sind und was Freiheit eigentlich meint, haben wir
immer schon erfahren, wenn wir anfangen, reflex danach zu fragen.» (K. Rahner: Sämtliche

Werke [SW] 26, 97.) Dazu auch T. Heinemann: Personalität und genetischer Determinismus,

in: D. Hübner (Hg): Dimensionen der Person: Genom und Gehirn, Paderborn 2006,

179-198 (189).
11 Vgl. K. Rahner: SW 30, 491.



338 Mathias Wirth

tischen Menschen noch gültig ist, kann nur denen als Scherz oder Unsinn
erscheinen, die die prekäre Lage im Gespräch der Wissenschaften verkennen, in
dem die Theologie samt ihrer Anthropologie zum outlaw wird, wenn sie nicht

dialogisch ist.

So beginnt dieser Beitrag zunächst mit einer Einführung in die Theologie
des anthropologischen Änigmas bei Karl Rahner, um dann für die Humangenetik

und die Neurowissenschaft aufzuzeigen, dass auch dort die Geheim-

nishaftigkeit des Menschen ein konkretes Gesicht erhält, nicht aber widerlegt
wird. So erweist sich Rahners These am Ende als valide, nach der die theologische

Anthropologie nichts anderes ist als die Radikalisierung der profanen
Anthropologie12, weil ganz exemplarisch gezeigt werden kann, dass Spuren
des theologischen Änigmas auch in der Evidenz der Humangenetik und Neu-
rowissenschaften auszumachen sind und diese Spuren dabei an der Substanz

rühren.

1. Der Mensch als Geheimnis vor Gott dem Geheimnis

In der Theologie ist das Geheimnis kein Synonym für nebulöses Nicht-Wissen.

Dem ungeschulten Blick erscheint denkfaul, wenn man dort, wo man
nicht weiterkommt, einfach vom Geheimnis spricht. Oft erscheint das Eükett
(Geheimnis) als billige Entschuldigung, etwa in der Theodizee-Debatte. Recht

verstanden, und das hat Karl Rahner wie kaum ein anderer gezeigt, bedeutet

die Rede vom Geheimnis keine Bankrotterklärung des erkennenden Geistes,

sondern ist am Ende, nicht schon am Anfang des Denkens über Gott und

Mensch, die probate Antwort auf das gefundene Sich-Entziehen des

Menschen — eine Antwort, die zugleich eine Haltung ist.

a) Der Mensch als Geheimnis steht vor Gott dem Geheimnis, das sich als

Transzendenz ansprechen lässt, das in (liebender Freiheit) west und zugleich
durch Abwesenheit, die richdg als Unantreffbarkeit Gottes verstanden werden

muss, glänzt.13 Auf dieses unverfügbar heilige Geheimnis kann der Mensch

verweisen, ohne es aufdeckend zu enträtseln14, wenn ihm seine Herkunft
und Hinkunft als grösstes Daseinsgeheimnis zur Frage wird. Der änigmati-

12

13

14

Vgl. ebd. 465ff.

Vgl. K. Rahner: SW 26, 82-84.

Vgl. ders.: SW 15, 179.



Der (undurchsichtige Mensch der life sciences 339

sehe Mensch ist selbst vom Geheimnis abkommend15 und ist angelegt auf die

liebende Freiheit, die namenlos und unverfügbar bleibt und sich den
Menschen als Geheimnis zuschickt.16 Als Wesen der Freiheit bleibt der Mensch

<delphisch>: Die Definition des Menschen ist Undefinierbarkeit.17 Und wenn er

erkennt, dass er selbst von Gott her das unsagbare Geheimnis ist, dann ist der

Mensch, wie Rahner behauptet, befreit aus dem engen Kerker eines selbster-

löserischen und immer scheiternden Daseins.18

b) Rahner findet Apophatisches als Antwort auf die unbeantwortbare Frage,

die der Mensch sich selber ist, indem er auf eine Liebe verweist, in der

der Mensch sich von sich weg in das Andere hinein weg wagen kann, dass die

Antwort auf seine Lebensfrage im Verzicht auf eine Antwort nach Art kognitiver

Probleme aufleuchtet. Erst so ist die Geheimnishafügkeit des Menschen

(angekommen), indem sie sich vor das Geheimnis Gottes begibt. Dies kann

nach Rahner angemessen nur in Anbetung geschehen.19 Deswegen hängt nach

Rahner gelingendes Leben nicht von der theoretisch ventilierten, satzhaften

Einsicht in das Wesen des Menschen ab. Gemessen an der Lebenspraxis kommen

die meisten irgendwie mit ihrem Leben zurecht, auch wenn sie sich selbst

theoretisch nie zum Objekt des Fragens gemacht haben. Das gelingt nach

Rahner deshalb, weil am Ende der Theorie doch wieder das steht, was das

Leben gelingen lässt, auch wenn man es nicht theoretisch hintersteigt: eine Art
Liebe, die sich in das Unbegreifliche Gottes weg-wagt und nicht weg-denkt,

um dort befreite Freiheit zu sein, weil das Geheimnis Gottes nicht kalt ist,
sondern sich in Jesus Chrisms als vergebende und liebende Gnade erweist.20

15 Vgl. ders.:SW12,319.
16 «Denn wie wollte man das Namenlose, Verfügende, uns in unsere Endlichkeit Verweisende

und trotzdem in unserer Transzendenz immer durch die liebende Freiheit Bejahte nennen,
wenn nicht <heilig>? Und was könnte man so nennen, wenn nicht dieses, oder wem käme
dieser Name ursprünglicher zu als eben diesem Woraufhin der Liebe, die vor diesem Un-
umgreifbaren, Unsagbaren notwendigerweise Anbetung wird? In der Transzendenz west
also im Modus der unverfügten und verfügenden abweisenden Ferne das Namenlose und
unendlich Heilige. Dies aber nennen wir das Geheimnis oder - damit die Transzendentali-
tät der freien Liebe nicht übersehen werde - etwas ausdrücklicher das heilige Geheimnis.»

(Ders.: SW 30, 446.)
17 Vgl. ders.: SW 15, 548.
18 Vgl. ebd., 286.
19 Vgl. K. Rahner: SW 22/2, 45.
20 Vgl. ders.: SW 15, 289.



340 Mathias Wirth

Und auch der anthropologische Theoretiker weiss nur in dem Mass etwas über
den Menschen, wie er sein Wissen über den Menschen übergehen lässt in die

Geheimnishaftigkeit der Freiheit Gottes, aus der die Geheimnishaftigkeit der

Freiheit des Menschen folgt.21

c) Rahners Theologie vom Geheimnis Gottes bedeutet die Warnung davor,

Gott, und ferner den Menschen, zu meiner Funktion und meinem Instrument zu
machen. Der <Gott der Sinnerfüllungr2 muss als der verkündet und geliebt werden,

der die eigenen Pläne und Schlösser durchkreuzt, der nicht ein Posten in
der Rechnung des eigenen Lebens ist, weil er als der ganz Andere für Hoffnung
und Leben steht, die nicht der engen und egoistischen Planung der Biographie
entsprechen, diese vielmehr aufsprengen.23 Nur da wo Gottes Freiheitstat grösser

gedacht wird als die des Menschen, sodass die eine Freiheit Ermöglichung
und Befreiung der anderen Freiheit ist, wird Gott als Geheimnis nicht zum
Götzen meiner Schlösser, Ehrgeize, Süchte und Verfallenheiten.24 Gott, das

Geheimnis, so wie er sich in der aller unwahrscheinlichsten Ekstase dem
Menschen nicht bloss zeigt, sondern zusagt, verheisst dem Menschen nicht einen

Ort, nicht irgendeine Rettung, sondern seine Liebe, die den Menschen nicht
verbrennt, sondern vollendet. Nur so ist der Mensch im tiefsten Sinn als

Geheimnis verstanden, weil seine Vollendung keinesfalls in ihm selbst liegt, nicht

von ihm kalkuliert oder erhofft werden kann.25

Das Insistieren auf das Geheimnis, das der Mensch prinzipiell bleibt,
erklärt alle anthropologischen Eindimensionalitäten, Hegemonie- und
Alleinvertretungsansprüche, alle Reduktionismen und Monismen, vor dem Horizont
des Menschen in der Weite Gottes als blind für die Grösse des Menschen.26

21 Vgl. J. Terän-Dutari: Zur philosophisch-theologischen Auffassung der Freiheit bei K. Rah¬

ner und E. Przywara, in: H. Vorgrimler (Hg.): Wagnis Theologie. Erfahrung mit der Theologie

Karl Rahners, Freiburg/Basel/Wien 1979, 288.
22 Vgl. ebd. 280-289.
23 G. Schneider-Flume: Leben ist kostbar. Wider die Tyrannei des gelingenden Lebens, Göt¬

tingen 2002, 115.
24 Vgl. ebd. 221.341 f.
25 Vgl. J. Moltmann: Mensch. Christliche Anthropologie in den Konflikten der Gegenwart,

Stuttgart 1971, 29.
26 Vgl. H. Schmiedinger: Der Mensch in Gottebenbildlichkeit. Skizzen zur Geschichte einer

einflussreichen Definition, in: H. Schmidinger/C. Sedmak (Hg.): Der Mensch - Ein Abbild
Gottes? Geschöpf — Krone der Schöpfung - Mitschöpfer, Darmstadt 2010, 42.



Der (undurchsichtige Mensch der life sciences 341

2. Eviden^ undAnigma in der Humangenetik

Die epochale Entdeckung der Desoxyribonukleinsäure (DNS, engl. DNA)27, die

die Trägersubstanz des vermehrbaren und teilbaren Erbguts ist, hat die trügerische

Hoffnung28 entstehen lassen, der Mensch sei resdoses Derivat seiner Gene

und ebenso lesbar wie die Sequenzen des Genoms.29 Die sozialen Einflüsse der

Umwelt, so folgerten manche Pioniere schnell, seien höchstens von marginaler

Bedeutung. Der sich an die Genetik-Euphorie des Zeitalters der «Genomik,

Postgenomik und molekularer Medizin»30 anschliessende medizinische
Machbarkeitswahn hat aber allzu viele Hoffnungen enttäuscht. Die Suche nach dem

Menschen als Geheimnis in der Humangenetik hat Folgendes hervorgebracht:
a) Erreichtes Ziel des Humangenom-Projekts31 ist die Totalsequenzierung

des menschlichen Erbguts.32 Bei Licht besehen bedeutet die genaue Kenntnis
diverser Genorte aber nicht die volle Transparenz des Menschen. Selbst wo alle

DNA-Sequenzen bekannt sind, kann keine Aussage über das tatsächliche Werden

psychophysischer Eigenschaften, von Gesundheit und Krankheit gemacht
werden. Die Wirkung individueller Gene ist vielfältig {pleiotrop), sodass nicht
einfach von einem Gen auf ein Merkmal geschlossen werden kann.33 Zudem

gelten viele Erkrankungen als multifaktoriell, darunter koronare Herzerkran-

27 Vgl. H. Zankl: Genetik. Von der Vererbungsmedizin zur Genmedizin, München 1998, 28-
29.

28 Vgl. A. Lösch: Genomprojekt und Moderne. Soziologische Analyse des bioethischen Dis¬

kurses, Frankfurt a.M. 2001, 349.
29 Vgl. P. Beurton: Genbegriffe, in: U. Krohs/G. Toepfer (Hg.): Philosophie der Biologie.

Eine Einführung, Frankfurt a.M. 2005, 195-211, bes. 199-201. Hier wird insbesondere

auf das Phänomen der <überlappenden Gene> und auf das alternative Spleissen> hingewiesen.

Beide Befunde verdunkeln die angenommene Korrespondenz zwischen Genotypik
und Phänotypik. Auch der <genetic junk>, also Teile des Genoms ohne bisher erkennbare

Funktion, verrätsein den Zusammenhang zwischen Gen und Phänomen. Dazu weiter U.

Stegmann: Der Begriff der genetischen Information, in: U. Krohs/G. Toepfer (Hg.):
Philosophie der Biologie, 212-230.

30 H.-J. Rheinberger/S. Müller-Wille: Vererbung. Geschichte und Kultur eines biologischen
Konzepts, Frankfurt a.M. 2009, 241.

31 Vgl. D.W Brock: The Fluman Genome Project and Human Identity, in: R.F. Weir/S.C.
Lawrence/E. Fales (Hg): Genes and Human Self-Knowledge. Historical and Philosophical

Reflections on Modern Genetics, Iowa City 1994, 49-52.
32 Vgl. Rheinberger/Müller-Wille: Vererbung (Anm. 30), 254-261.
33 Vgl. Deutsche Akademie der Naturforscher Leopoldina: Genetische und epigenetische

Grundlagen von Gesundheit und Krankheit, in: Stellungnahme prädikativer genetischer

Diagnostik als Instrument der Krankheitsprävention, Berlin 2010, 5.



342 Mathias Wirth

kungen, Krebs und Psychosen. Sie gehen zurück auf genetisch komplexe
Veränderungen, die mit diversen Mutationen und Umweltfaktoren assoziiert sind.34

Insgesamt erweisen sich die <Prozesse des Lebens) als hochkomplex und durchlässig

für endogenen und exogenen Influxus. Prognosen über die Entwicklung
eines Menschen können unmöglich die Umwelteinflüsse einbeziehen, die

massgeblich den Prozess des Lebens bestimmen. Nur für die wenigsten Genmutationen

kann eine sichere Prognose über den möglichen Ausbruch (Penetranz
einer Genmutation) und den möglichen Verlauf der Krankheit (Expressivität
einer Genmutation) gemacht werden.33 Das Beispiel für eine Erbkrankheit mit

vollständiger Penetranz ist Chorea Huntington (Inzidenz von 1:10000), eine

neuro-degenerative Erkrankung, die durch das Degenerieren von Hirnzellen
letztlich zum Tod führt.36 Wird eine spezifische Veränderung im CH-Gen

diagnostiziert, wird der Träger dieser Mutation zu hundert Prozent zwischen dem

35. und 40. Lebensjahr an der Huntingtonschen Krankheit leiden.3 In der Regel

aber sind die Prognosen der Humangenetiker vage und blosse

Wahrscheinlichkeitsaussagen.38 Am Beispiel der Schizophrenie lässt sich zeigen, dass selbst

wenn alle mit dieser Krankheit verbundenen Gene, von denen heute schon

fünf bekannt sind, gefunden sind, immer noch keine Aussage darüber gemacht
werden kann, ob jemand schizophren wird oder nicht, weil der Umwelteinfluss

bei dieser Krankheit, wie bei den meisten Erkrankungen, fulminant und kaum

prognostizierbar ist.39

34 Vgl. ebd. 23.
35 «Aus Familienbeobachtungen ist lange bekannt, dass nicht jeder veränderte Genotyp sich

entsprechend dem Mendelschen Vererbungsmodell auch phänotypisch ausprägen muss.
Dies gilt besonders beim dominanten Erbgang. Man spricht dann von herabgesetzter
Penetranz. Auch die Expressivität [...] kann bei betroffenen Individuen sehr unterschiedlich
sein, selbst wenn die gleiche Mutation verantwortlich ist. Dies kann darauf beruhen, dass

verschiedene Allele anderer Gene und/oder Umweltfaktoren die Wirkung des mutierten,
für die Krankheitsentstehung entscheidenden Hauptgens in unterschiedlicher Weise
beeinflussen.» (Ebd. 8.)

36 Vgl. H. Zankl: Genetik (Anm. 27), 73.
37 Vgl. F.O. Falker: Huntington's disease, Lancet 2007, 218-28; H. Etchegary: Discovering

the family history of Huntington disease (DH), Journal of Genetic Counseling 15 (2006)
105-117; J. Rutishauser: Morbus Huntington: disrupt the fatal attraction, Schweiz Med
Forum 24 (2002) 586-587.

38 Vgl. C.R. Bartram: Humangenetische Diagnostik. Wissenschaftliche Grundlegung und ge¬
sellschaftliche Konsequenzen, Berlin/Heidelberg 2000, 44.

" Vgl. C.R. Bartram: Vortrag im Marsilius-Kolleg der Universität Heidelberg am 09.02.2011.



Der (undurchsichtige Mensch der life sciences 343

b) Auch notorische Mutationen in den Zellen weisen den Menschen

humangenetisch mehr als Änigma denn als Evidenz aus. Zwar sind die

Hauptmutationsquellen exogener Art bekannt: Dazu zählen UV-Strahlung, Radioaktivität

und chemische Mutagene in Umwelt und Nahrung als die wichtigsten Noxen.

Die weitaus grösste Mutationsverursachung liegt aber im Bereich endogener
Prozesse. Die meisten Genmutationen behebt ein körpereigener Reparaturmechanismus,

aber nicht alle. Warum manche hochmaligne Mutation in Onkogen und

Tumor-Repressor-Gen, die zur Karzinogenese und nach mehrstufigen Prozessen

zu Krebs führen, nicht saniert wird, ist weitgehend unklar. Selbst wenn man
alle Noxen, die für Genmutationen verantwortlich gemacht werden, ausschaltet,

bleibt die dauernde Genfluktuation durch endogene Mutationen.40 Diese

bemerkenswerte genetische Beweglichkeit falsifiziert die epistemisch gewordene

Ansicht, das sequenzierte Genom mache den Menschen gläsern. Tatsächlich ist

der Mensch aber ebenso individuell wie die genetische Basis seines Daseins und

Soseins.41 Der Heidelberger Mediziner und Ordinarius für Humangenetik, Claus

R. Bartram, widerlegt die These vom gläsernen Menschen der Genetik durch

folgende Hinweise: 1. Durch Mutationen verursachte Veränderungen des kon-

tingenten Genoms lassen kein unrevidierbares Wissen über die Gensequenzen

zu. 2. Eindeutigkeit naturwissenschaftlicher Beschreibung ist bei dynamischem

Ähnlich auch der Stand der Therapierbarkeit der Sichelzellenanämie: «Die Sequenzierung
des Humangenoms wurde nicht zuletzt durch wirksam geschürte gesellschaftliche

Hoffnungen auf effiziente Gentherapie getragen [...]. Doch wurde keine einzige effiziente
Strategie zur Therapie von Genen hervorgebracht. Die Sichelzellenanämie belegt die Kluft
zwischen dem Stand der molekulargenetischen Diagnostizierbarkeit genetischer
Krankheitsursachen und dem weit komplexeren Gebiet der Krankheitstherapien bzw. der
Therapie bei veränderten Genen.» (H.-J. Rheinberger/S. Müller-Wille: Vererbung [Anm. 30],
267-268.)

40 «Die Kombination von Fluktuation und Selbstorganisation [der Gene] birgt einen erhebli¬

chen Anteil (Zufall). Das Gen ist nur <Idee, Konzept, Entwurf) seiner eigenen Realisierung,
nicht aber identisch mit seinem Endprodukt, dem Beitrag zum Phänotyp, den es liefert.»

(Bartram: Humangenetische Diagnostik [Anm. 38], 36.)
41 «Wegen der zufälligen endogenen Mutationen ist es unmöglich, dass zwei Lebewesen ein

völlig identisches Genom haben. Alle Mutationen zusammengenommen ereignen sich in
jedem Individuum in einem für dieses Individuum einmaligen Muster. [...] Aus all diesen

Befunden kann man den Schluss ziehen, dass der Mensch nicht allein durch die im
Genom ererbte Information festgelegt wird, sondern auch durch die während seines Lebens
hinzukommenden Mutationen, und diese sind im Prinzip nicht prädeterminiert, sondern
unvorhersehbar.» (Ebd. 28f.)



344 Mathias Wirth

Genom-Fluktuieren durch Mutationen so fragil, dass Prognosen bis auf einige

wenige Ausnahmen, wie bei monogenen Erbkrankheiten wie der neurodege-
nerativen Chorea Huntington, unseriös sind.42 Die Tuberöse Sklerose, eine mit

epileptiformen Anfällen, Intelligenzabbau sowie Tumoren in Leber, Milz, Lunge
und Nieren assoziierte Krankheit, die durch einen Proteindefekt ausgelöst wird,
ist beispielsweise <dominant>; dennoch treten in 80% der Fälle die pathologischen

Symptome der Tuberösen Sklerose nur sporadisch auf. Trotz dominantem
Erbdefekt zeigt sich eine sehr unterschiedliche Penetranz und Expressivität — ein

weiterer Hinweis darauf, so Bartram, dass der Mensch nicht vollständig durch

seine Gene festgelegt ist.43

c) Das Feld der Epigenetik wirft zunehmend ein besonderes Licht auf die

molekularen Grundlagen von Erbkrankheiten. Dabei wird deutlich, dass Erkrankungen

durch diffizile Interaktion genetischer Prädispositionen einerseits und

durch Umwelteinflüsse andererseits nur als ganz individuelle Krankheit gefasst

werden können. Medizin kann probat nur noch (individualisierte Medizin) sein.44

Die Epigenetik fragt nach der Bedeutung der Anordnung und Verpackung der

DNA im Chromatin des Zellkerns. Eine isolierte Betrachtung der DNA wird der

Plastizität des Erbguts nicht gerecht. In einem weiteren Sinn fragt die Epigenetik
deshalb mit dem britischen Biologen Conrad H. Waddington, dem Nestor der

Epigenetik, nach den Wechselwirkungen zwischen Genen, ihren proteinoiden
Produkten und exogenen Umweltfaktoren. Dabei stellt sich heraus, dass

Umweltfaktoren wie Stress oder Vernachlässigung im Kindesalter zu einem

(epigenetischen Drift) führen können und so krankheitenverursachend sind.45 Solche

42 Vgl. ebd. 37f.
43 Vgl. ebd. 42f.: «Wenn [der Mensch durch seine Gene vollständig festgelegt] wäre, dann

müsste eine dominante Mutation in einem Gen immer im selben Alter und ausnahmslos

in gleichem Maße zur Entwicklung der Krankheit führen. Dass dies aber nicht so ist, zeigt
ausdrücklich, dass der in Frage stehende Krankheitstyp nicht nur durch dieses eine Gen

festgelegt ist, sondern auch durch das Zusammenspiel aller anderen im Netzwerk mit all

den inneren und äußeren regulatorischen Einflüssen in der Entwicklung, die nur einmalig
und individuell für dieses Individuum vorgeherrscht haben, und durch ein zusätzliches

Muster an somatischen Mutationen. Damit zeigen gerade die in der Alltagspraxis der
genetischen Beratungen so häufig und wichtigen Phänomene der variablen Penetranz und

Expressivität genetischer Defekte, dass der Mensch durch seine Gene nicht vollständig
festgelegt ist.»

44 Vgl. ebd., 37-70.
45 Vgl. Deutsche Akademie der Naturforscher Leopoldina: Genetische und epigenetische

Grundlagen (Anm. 33), 11.



Der (un) durchsichtige Mensch der life sciences 345

epidemiologischen Studien über den Zusammenhang von pränatalen und postnatalen

Ereignissen auf die Genexpressivität belegen die epigenetische These von
der Beeinflusstheit der Gene durch die Umwelt. Die so gefundene Plastizität der

Gene widerspricht der genetischen Robustheit, die die Mendelsche Erblehre

suggeriert.46 Der Mensch ist nicht einfach die Expression seiner Gene, wie vor allem

solche Studien belegen, die auf den Zusammenhang zwischen frühkindlichen

Negativereignissen (Unterernährung, Überangebot an Nährstoffen, Vernachlässigung,

Stresshormone während der Schwangerschaft etc.) und Genveränderungen

verweisen. Vieles deutet auf den Zusammenhang zwischen fetal origins und

adult disease hin.47

Trotz vielfacher genetischer Evidenz und nicht zu verachtenden Fortschritten

in der Humangenetik48 hält sich der änigmatische Mensch aus prinzipiellen Gründen

und aufgrund der Bewegtheit genetischer Wirklichkeit.45 Der anthropologische

Kernsatz von der menschlichen incomprehensibilità ist auch durch die

bemerkenswerte genetische Kontingenz belegt30, die zu Ende gedacht die Vorstellung

vom genetisch <normalen> Menschen sinnlos erscheinen lässt.51

46 Vgl. Zankl: Genetik (Anm. 27), 15-20.
47 Vgl. Deutsche Akademie der Naturforscher Leopoldina: Genetische und epigenetische

Grundlagen (Anm. 33), 12.
48 Vgl. H. Melderis: Geheimnis der Gene. Die Geschichte ihrer Entschlüsselung, Hamburg

2001, 149.
49 «Die genetische Wirklichkeit ist prozessontologisch zu denken. Deswegen kann auch bei

bekanntem Genotyp der Phänotyp niemals vollständig vorhergesagt werden, und zwar

prinzipiell nicht, da die Prozesse keine eindeutige Verknüpfung zwischen Geno- und

Phänotyp herstellen.» (Bartram: Humangenetische Diagnostik [Anm. 38], 37f.) Ähnlich auch

Hans-Jörg Rheinberger und Staffan Müller-Wille: «Ein Jahrhundert lang war die genetische
die am leichtesten experimentell zu handhabende Ebene des Organismus. Nicht zuletzt
mit Hilfe gentechnologischen Wissens stehen wir jetzt an einem Punkt, an dem Lebewesen

zwar [...] genetisch analysiert werden können, aber auch die vollständigste genetische

Analyse nur einen Bruchteil des gesamten biologischen Geschehens abzubilden vermag.»
(Rheinberger/Müller-Wille: Vererbung [Anm. 30], 278).

50 Dabei ist zuzugestehen, dass nur der Verweis auf Offenheit, Kontingenz und Plastizität
im neuronalen und genetischen Raum noch nicht viel für die Freiheitsdebatte austrägt,
wie Dietmar Hübner ausführt: «Aber durch diese Offenheit [...] ist nichts für die Freiheit

gewonnen, solange nicht nachgewiesen wird, dass an diesen offenen Systemstellen

eigenverantwortliche Elemente angreifen können.» (D. Hübner: Person, Genom, Gehirn.
Eine Einführung, in: ders. [Hg.]: Dimensionen der Person: Genom und Gehirn, Paderborn
2006, 23-56 [42]).

51 Vgl. Honnefelder: Humangenetik und Menschenwürde (Anm. 5), 232. Dies wird auch

durch die These von Bartram belegt, der statt von einer Determination von einer Individu-



346 Mathias Wirth

3. Eviden% und Anigma in den Neurowissenschaften

Kein anderer <Kulturbereich> neben prominenten Tendenzen in Neurowissen-

schaft und Humangenetik pflegt gegenwärtig das Ziel totaler Enträtselung des

Menschen.52 Durch bildgebende Verfahren des Hirnscreens im MRT mit simplen

Experimenten zu Liebe, Religiosität, Schuld etc.53 baut sich eine anti-änigmatische

Anthropologie gegen die apophatisch-anthropologische Theologie und Philosophie

auf.54 Wäre tatsächlich das moralische Handeln des sich als frei empfindenden

Subjekts nachweislich monokausales Resultat aktivierter neuronaler Netze,
dann wäre es in der Tat absurd, von der Freiheit des Menschen auszugehen und

ihn verantwortlich für das zu machen, was er tut.55 Zunehmend stehen Philosophie

und Theologie vor der Herausforderung, auf die falschen Schlüsse solcher

neurowissenschaftlichen Versuche mit Absolutheitsanspruch hinzuweisen, um
die anthropologisch-wissenschaftliche Angemessenheit der Rede vom Menschen

als Geheimnis zur Geltung zu bringen. Einige wenige dieser Hinweise auf die

änigmatische Seite des neuronalen Menschen sollen hier ebenso wie für den
Bereich der Humangenetik kursorisch benannt werden, weil am Ende prinzipiell
unzutreffend ist, was der Neurobiologe und Nobelpreisträger Roger W. Sperry

postuliert: «Ideologien, Philosophien, religiöse Doktrinen, Weltmodelle, Wertesysteme und

aüsierung durch die Genetik spricht, vgl. C.R. Bartram: Individualisierung durch Genetik,
in: L. Honnefelder/P. Propping (Hg.): Was wissen wir, wenn wir das menschliche Genom
kennen, Köln 2001, 146f.

52 Ganz allgemein führt Christian Geyer in die Debatte um den freien Willen in der gegen¬

wärtigen neurobiologischen Diskussion ein und versammelt in einem Sammelband alle

wichtigen Positionen mitsamt der zugehörigen Kritik; vgl. C. Geyer (Hg.): Hirnforschung
und Willensfreiheit. Zur Deutung der neuesten Experimente, Frankfurt a.M. 2004.

53 Vgl. zum Zusammenhang von Religiosität und Neurowissenschaften S. Müller: Neuro¬

biologische Grundlagen von Religiosität, in: D. Groß/S. Müller (Hg): Sind die Gedanken
frei? Die Neurowissenschaften in Geschichte und Gegenwart, Berlin 2007, 54-82, dies.:

Neurowissenschaftliche Forschung zur Religiosität, in: S. Müller/A. Zaracko/D. Groß/D.
Schmitz (Hg.): Chancen und Risiken der Neurowissenschaften, Berlin 2009, 79-90.

54 «Für manche Wissenschaftler scheint die Auflösung des Enigmas von Gehirn und Geist
bereits ausgemachte Sache zu sein. In ihren Manifesten stellen sie vollmundig die

Entschlüsselung sämtlicher Geheimnisse des Mentalen in Aussicht. Einige Autoren wollen
so komplexe Phänomene und geisteswissenschaftliche Konzepte wie Religiosität, Liebe,
Glück und Schuld mit simplen Experimenten im MRT erklären.» (T. v. Eist: Alles so schön

bunt hier. Gehirn-Scans sagen viel weniger aus, als in sie hineininterpretiert wird., in: Die
Zeit vom 16.08. 2007, 1).

55 Vgl. J. Habermas: Freiheit und Determinismus, Deutsche Zeitschrift für Philosophie 52

(2004) 871-890.



Der (undurchsichtige Mensch der life sciences 347

Ahnliches werden mit den Antworten stehen und fallen, welche die Hirnforschung letztlich

enthüllt. Es kommt alles im Gehirn zusammen. [...] Jüngste Entwicklungen in den Geist-

Gehirn-Wissenschaften eliminieren die traditionelle Trennung von Wissenschaft und Werten

und unterstützen eine revidierte Philosophie, in der die moderne Wissenschaft das effektivste

und zuverlässigste verfügbare Mittel wird, um Gültigkeitskriterien für moralischen Wert und

Bedeutung zu bestimmen,»56

a) Die Kritik der neurobiologischen atomistischen Sicht des Menschen macht

auf logische Brüche und Kategorienfehler aufmerksam. So sehr zutrifft, dass

Läsionen und Verletzungen des Frontalhirns das Alltagsleben von Patienten durch

Initiativlosigkeit und Willenlosigkeit fast unmöglich machen57, so beweist dies

nicht, dass Denken ganz mit neuronalen Modulen zusammenfällt. Vielmehr wird

deutlich, dass entsprechende Gehirnareale eine notwendige Bedingung für Denken

und Geistsein des Menschen darstellen, aber keine hinreichende. Im Gehirn
findet man keinen Sinn, kein Denken, keine Angst und auch keine Schizophrenie.58

Was dort lokalisiert ist, sind die entsprechenden cerebralen Korrelate, also

die neuronale Grundvoraussetzung für Denken, Icherleben, Angst oder

Schizophrenie. Ein Psychopharmakon39 wirkt nicht gegen die Angst, sondern auf die

neuronale Bedingung der Möglichkeit von Angst.60 So wenig wie das Auge selber

sieht, sondern nur die notwendigen Bedingungen für das Sehen eines Subjekts

schafft, so ist das Gehirn ebenso wenig das Denken wie das Auge das Sehen.61

56 R.W Sperry: Changing Priorities, Annual Review of Neuroscience 4 (1981) 4. Übersetzung

von S. Schleim: Die Neurogeseilschaft. Wie die Hirnforschung Recht und Moral herausfordert,

Hannover 2011, 1.

57 Vgl. T. Fuchs: Was heißt <sich entscheiden)? Die Phänomenologie von Entscheidungspro-
zessen und die Debatte um die Willensfreiheit, in: T. Buchheim/T. Pietrek (Hg.): Freiheit
auf Basis von Natur?, Paderborn 2007, 102.

58 Schon gar nicht in den diversen bildgebenden Verfahren; vgl. E.-M. Engels: Plädoyer für
eine nichtredukdonistische Neurophilosophie, in: E.-M. Engels/E. Hildt (Hg.): Neurowis-
senschaften (Anm. 3), 239. Dazu auch: D. Schmitz: Bildgebende Verfahren der Neurowis-
senschaften, in: S. Müller/A. Zaracko/D. Groß/D. Schmitz (Hg.): Chancen und Risiken
der Neurowisschaften, Berlin 2009, 15-19.

55 Eine Geschichte und Analyse der Psychopharmakologie, ihrer Kritik, Probleme und ihrer
Wirkweise bis in die Gegenwart legte Viola Balz vor; vgl. V. Balz: Zwischen Wirkung und

Erfahrung - eine Geschichte der Psychopharmaka. Neuroleptika in der Bundesrepublik
Deutschland 1950-1980, Bielefeld 2010, bes. 17-56.491-504.

60 Vgl. T. Fuchs: Ökologie des Gehirns. Eine systematische Sichtweise für Psychiatrie und

Psychotherapie, Der Nervenarzt 1 (2005) 1.
61 Vgl. M. Wirth: Das Dogma von der Freiheit und das «Dogma» von der Illusion der Frei-



348 Mathias Wirth

Den Neurowissenschaften und einer Philosophie, die sich ihnen anschliesst, wie

die analytische Philosophie des Geistes), wohnt die notorische Gefahr inne, das

Gehirn mit dem Denken zu verwechseln.62 Nervengewebe ist zwar eine notwendige,

aber keine hinreichende Voraussetzung für Kognition und Icherleben.63

Wenn nach dem Geist, nach dem Bewusstsein oder nach dem Ich gefragt wird
und auf neuroanatomische Strukturen gezeigt wird wie auf einen Gegenstand,

spricht man von einem Kategorienfehler. Die Subjektivität entspricht eben so

wenig wie Angst oder Depression gegenständlichen Realitäten. Es handelt sich

um komplexe leibseelische Phänomene. Wer diese als greifbare Entitäten befragt,
der missversteht ihr Sein und wählt eine falsche Kategorie64, ebenso wie der einen

Kategorienfehler begeht, der versucht, eine brennende Glühbirne auszupusten.65

Indem der neurobiologische Reduktionsimus das Erleben von Subjektivität zwar

nicht bestreitet, es aber zum blossen Epiphänomen des entscheidenden Cerebrum

macht, geraten die entsprechenden Neurowissenschaften in einen theoretischen

Selbstwiderspruch, der die Bedingungen der Gültigkeit ihrer Forschung
annihiliert: das wahrheitsfähige Subjekt. Erkennen ist aber nur denkbar in der

Ersten Person-Perspektive und deren Interaktion mit der Welt. Unter dem exklusiven

Primat neuronaler Determination kann es keine Wissenschaft mehr geben.66

Freiheit, ebenso wenig wie Liebe, ist einfach Summe kausaler Wirkungen.
Freiheit und damit Liebe sind nicht prognostizierbar, als ganzmenschliche und

den Menschen noch übersteigende exzentrische Lebenswirklichkeit entzieht sie

sich allem kausalen Zugriff rechnerischer Operationen des abstrakten, aber

lebensfernen Denkens. Freiheit ist nicht einfach empirisch kausal, wie es der Fehl-

schluss im Anschluss an das immer wiederholte Experiment von Libet67 meint.68

heit. Konfligierende Freiheitskonzepte im 19. Jahrhundert zwischen dem Dogma von der

erbsündenlosen Maria und dem biologischen Materialismus, SaThZ (2011) 280-300 (292).
62 Vgl. O. Breidbach: Die Materialisierung des Ichs. Zur Geschichte der Flirnforschung im

19. und 20. Jahrhundert, Frankfurt a.M. 1997, 394.
63 Vgl. ebd. 401-418.
64 Vgl. Fuchs: Ökologie des Gehirns (Anm. 60), 2.
65 Vgl. Wirth: Das Dogma (Anm. 61), 293.
66 Vgl. Fuchs: Ökologie des Gehirns (Anm. 60), 2.
67 Vgl. B. Libet: Unconscious cerebral initiative and the role of conscious will in voluntary

action, Behavioral Brain Science 8 (1985) 529-566.
68 Vgl. P. Gehring: Es blinkt, es denkt. Die bildgebenden und die weltbildgebenden Verfah¬

ren der Neurowissenschaften, PhR 51 (2004) 287. Dazu weiter: M. Bongard: Das Gehirn
und die Freiheit - eine schwierige Liaison, Rothenfelser Burgbrief 1 (2010) 16-18 (17); P.



Der (un)durchsichtige Mensch der life sciences 349

b) Das Gehirn ist das komplexeste System im Universum, das bekannt ist.69

Dennoch besteht das holistisch gemeinte lokalisatorische Paradigma der

Hirnphysiologie bereits seit dem 18. Jahrhundert, seit Franz Josef Gall (1758-1828)
verschiedenen Schädelregionen genau bestimmbare Funktionen zusprach.70

Die Phrenologie meinte, am Schädel erkennen zu können, wie es um
Intelligenz, Kriminalität, Liebe etc. steht. Die Reduzierung hoch komplexer geistiger

Phänomene auf ihre cortikale Bedingtheit hat seither Schule gemacht.71

Zwar ist es nicht mehr eine Kartierung des Schädels, die Aufschluss über den

Charakter gibt, sondern bildgebende Verfahren weisen z.B. die Amygadala als

Emotionszentrum aus, den Temporallappen als Ort der Erinnerung etc.72 Der
lokalisatorische Fehlschluss besteht in der falschen Bewertung motorischer
und sensorischer Ausfälle (Aphasien), die bei Läsionen bestimmter Hirnareale
auftreten.73 Kommt es etwa zu einer Verletzung oder Erkrankung des dor-

Haggard/M. Eimer: On the relation between brain potentials and the awareness of voluntary

movements, Experimental Brain Research 126 (1999) 128-133; D. Schmitz: Das
Verhältnis von Geist und Gehirn - die Libet- und die Haynes-Experimente, in: S. Müller/A.
Zaracko/D. Groß/D. Schmitz (Hg.): Chancen und Risiken der Neurowisschaften, Berlin

2009, 98-102.
69 Dies wird beispielhaft dort sichtbar, wo die sich immer wieder zu holistischen Gesamtwür¬

fen aufschwingende Neurowissenschaft nicht einmal in dem bisher am besten erforschten
visuellen Rindenareal (V1-V5) genaue Zuordnungen von neuronalen Verbänden und
optischen Feldern vornehmen kann; vgl. A. Noë/E. Thompson: Are There Neural Correlates

of Consciousness?, Journal of Consciousness Studies 11 (2004) 3-28.
70 Vgl. Breidbach: Die Materialisierung des Ichs (Anm. 62), 76-82 und M. Hagner: Homo

cerebralis. Der Wandel vom Seelenorgan zum Gehirn, Frankfurt a.M. 2008, 89-150, sowie

H.G. Gassen: Das Gehirn, Darmstadt 2008, 23f.
71 Mit Dietmar Hübner ist hier weiter zu fragen, ob man nicht von einer zunehmenden «Fe-

tischisierung» des Organs Hirn sprechen muss, auf das zu diversesten Themen fokussiert
wird, beinahe exklusiv - obwohl der Mensch als Organismus keinesfalls bloss vom Gehirn
abhängt; vgl. Hübner: Person, Genom, Gehirn (Anm. 10), 49f.

11 Vgl. T. Fuchs: Das Gehirn - ein Beziehungsorgan. Eine phänomenologisch-ökologische
Konzeption, Stuttgart 2010, 68.

73 Auch die Wirksamkeit von Neuroprothesen (wie etwa den Cochleaimplantaten), der tiefen
Hirnstimulation oder von neurobionischem Enhancement widerlegen nicht die These, dass

alle cerebrale Aktivität im philosophischen Sinn lediglich eine notwendige Bedingung von
Ichhaftigkeit, Kognition und Freiheit darstellt; hierzu A. Gharabaghi/D. Freudenstein/M.
Tatagiba: Wiederherstellung der Funktion. Modulation von Hirnfunktionen durch
Neuroprothesen, in: E.-M. Engels/E. Hildt (Hg.): Neurowissenschaften und Menschenbild,
Paderborn 2005, 57-76; D. Groß: Neurobionik und neurobionisches Enhancement - Eine
Technik der Zukunft?, in: Müller/Zaracko/Groß/Schmitz (Hg): Chancen und Risiken

(Anm. 68), 74-78; D. Schmitz: Neuroprothesen - insbesondere Cochleaimplantate, in:



350 Mathias Wirth

solateralen präfrontalen Kortex, der mit der Fähigkeit zu moralischem Handeln

assoziiert ist, dann liegt die falsche Folgerung nah, es sei das Gehirn, das

moralisch handelt, weil der Mensch nicht mehr moralisch handelt, wenn das

Gehirn präzise lädiert ist. Damit hat man zwar erfasst, dass das Gehirn eine

notwendige Bedingung für sittliches Handeln ist, unterbestimmt aber zugleich,
dass neuronale Netze keine hinreichenden Bedingungen für das Gutsein des

Menschen sind, weil einfach nicht jeder mit einem funktionalen dorsolateralen

präfrontalen Kortex gut handelt. So besteht der lokalisatorische Fehler, der

das Geheimnis, das der Mensch sich selber ist, in seine Hirnstrukturen hinein

auflöst, nicht schon in der Lokalisierung abgrenzbarer neuronaler Module des

Gehirns. Unbestritten ist die Dividierbarkeit des Gehirns in spezifische Areale

und Zentren. Die naturwissenschaftliche Suche nach Regelhaftigkeit findet
konstante Beziehungen zwischen menschlichem Verhalten und neuronaler
Aktivität. Der tomographische Blick in spezialisierte Hirnareale kann zuverlässigen

Aufschluss darüber geben, ob jemand etwa Schmerzen hat.74 Dabei kann

der Schmerz aber nicht einfach auf eine kortikale Struktur reduziert werden,
denn keiner würde umgekehrt behaupten, der Schmerz eines verletzten Fingers
könne passgenau in den entsprechenden Rezeptoren eines Daumens lokalisiert
werden: «Der Temporallappen enthält keine «Erinnerung oder Geruchsempfinden und der

Parietallappen keine Schmerzempfindungen, auch wenn sie sich dort mit einer Elektrode

provozieren lassen. Erinnerungen und Empfindungen hat nur das Eebewesen insgesamt.,»ls

c) Das Gehirn gilt als Freiheitsorgan. Auch wenn das Ich unter der Ägide
mancher Neurobiologen zur Illusion erklärt wird — die faktische Psychiatrie
falsifiziert diese These, denn bis heute, nach über 200 Jahren materialistischer

Gehirnpsychologie, bleibt es dabei: «Hochstufige, d.h. psychosoziale Paradigmen werden

[...] unverfichtbar bleiben, denn eine rein intrazerebrale Erklärungpsychischer Störungen

ist nicht möglich)>, wie der Heidelberger Psychiater und Philosoph Thomas Fuchs

resümiert.76 Ein freiheitliches Konzept vom Menschen und seinem Gehirn ist

auch deshalb angemessener als diverse Determinismen, die erstaunlicherweise

das Gehirn zum Kronzeugen für die Unfreiheit des Willens machen wollen,
obwohl das Gehirn als «Organ der Freiheit» verstanden werden muss, da es im

Müller/Zaracko/Groß/Schmitz (Hg.): Chancen und Risiken (Anm. 68), 57-62.
74 Vgl. Fuchs: Das Gehirn - ein Beziehungsorgan (Anm. 72), 70.
75 Vgl. ebd. 76.
76 Vgl. Fuchs: Ökologie des Gehirns (Anm. 60), 9.



Der (undurchsichtige Mensch der life sciences 351

Lauf der Evolution den Freiheitsradius des Menschen zunehmend vergrös-
sert hat. In der Psychiatrie wird gerade von Unfreiheit gesprochen, wenn das

Gehirn wegen Funktionsstörungen oder Verletzungen dysfunktional ist und
also nicht mehr die Autonomie garantiert, die ein Gesunder hat.77 Eine solche

Zuschreibung wäre sinnlos, wenn das Gehirn ohnehin Unfreiheit durch
neuronale Determination substantiierte.78 Die evolutiv anwachsende Komplexität
des menschlichen Gehirns, so lässt sich zusammenfassend gegen eine

überanstrengte neurowissenschaftliche Insistenz auf die Evidenz des Menschen

einwenden, befreit den Menschen aus simplen Reiz-Reaktions-Mustern und

macht ihn so frei und erklärt das Hirn zum «Organ der Möglichkeit».79

4. Der änigmatische Mensch als Spitgensatg radikalisierterprofanerAnthropologie —

Resümee

Proprium der theologischen Rede vom Menschen als mysterium ist das (kritische

Aufsprengen) der profanen Anthropologien in das Geheimnis Gottes hinein.80

Die Rahnersche Rede von der Radikalisierung aller Anthropologien durch die

theologische Anthropologie erfährt im Gespräch über die Geheimnishaftigkeit
Gottes und des Menschen weitere Plausibilität, indem genau der Verweis auf
den änigmatischen Menschen die übrigen Anthropologien auf die letzten

Konsequenzen ihrer Forschung über den Menschen hinweist.81 Wie gesehen, erweist

77 Vgl. Fuchs: Was heißt <sich entscheiden) (Anra. 57), 102.
78 Allerdings ist mit dem Philosophen Michael Pauen gegen Missverständnisse zu betonen,

dass nicht schon die nicht mehr zu leugnende Tatsache einer gewissen neuronalen
Determiniertheit die Freiheit des Menschen zu Fall bringt. Insgesamt kommt Pauen, ganz im
Sinne der vorliegenden Studie, zu dem Schluss, dass von den Forschungen in den Neuro-

und Kognitionswissenschaften keine Revolution des Selbst- und Menschenbildes zu
erwarten ist, weil der Hinweis auf die Bedingtheit von Freiheit diese lediglich korrekt
charakterisiert; vgl. Pauen: Illusion Freiheit (Anm. 6), 23f.

79 Vgl. Fuchs: Was heißt <sich entscheiden) (Anm. 57), 102.
80 Vgl. M. Schneider: Karl Rahner und die anthropologische Frage. Zum theologischen An¬

satz einer «Logik existentieller Erkenntnis», Köln 2004, 36.
81 «Da die Verwiesenheit auf Gott durch Transzendenz für das Wesen des M. innerlichst kon¬

stitutiv ist, kann er nur <adäquaD ausgesagt werden, indem von Gott gesprochen wird, weil
diese Transzendenz gar nicht anders gekennzeichnet werden kann. Gott aber ist und bleibt,
auch in der Visio, das unumgreifbare Geheimnis, das in der absoluten Selbstmitteilung in
Gnade und Glorie als solches zur vollendeten Gegebenheit u. Unausweichlichkeit kommt.
Und also bleibt auch der M. sich selbst ewig das liebend angenommene Geheimnis. Alle
seine Geschichte bezeugt dies. Und die theo! Anthropologie ist nur die kritische Aufspren-



352 Mathias Wirth

sich der Mensch sowohl in humangenetischer wie in neurobiologischer Perspektive

als Geheimnis — zumindest dann, wenn in diesen Disziplinen die Evidenz
des Tagesgeschäfts einmal fundamental hinterfragt wird. Dabei zeigt sich, dass

die insinuierte Nähe von Genom und Person, Gehirn und Person weder durch

einen biologischen Monismus noch durch einen psychophysischen Dualismus

belegt ist; biologisch monistisch deshalb nicht, weil der freiheits- und geistbegabte

Mensch im Raum der Gründe nicht einfach mit dem Stoff seines Daseins

zusammenfällt und psychophysisch dualistisch nicht, weil der freiheits- und

geistbegabte Mensch im Raum der Gründe seinem stofflichen Dasein nicht einfach

gegenüber steht; vielmehr ist der Mensch Leib und hat ihn nicht einfach.82 Der
Mensch ist dann für die Anthropologien, insofern sie in der theologischen
Anthropologie die fundamentale Zuspitzung eigener Erkenntnis über den Menschen

ausmachen, die Frage, auf die es keine abschliessende Antwort gibt, weil aus

dem Pluralismus der verschiedenen Anthropologien und den diversen oft sehr

vorläufigen Antworten auf die Frage nach dem Wesen des Menschen keine <eine>

Antwort herauszulesen ist83, zumal keine Gründe erkennbar sind, warum heute

die Spannung von Irrtum und Wahrheit in den empirischen Wissenschaften, die

immer von Vorannahmen ausgehen müssen (indem es z.B. zu einer «Vermenschlichung

der Ratten» in Anlage und Analyse von Experimenten kommt), einfach

zu Gunsten der Wahrheit aufgelöst sei.84 Den Super-Standpunkt, den God's eyes

view, den die Ptolemäer noch für sich reklamierten, von dem aus das Ganze in
den Blick kommt, gibt es für den endlichen Geist nicht.83 Das Dunkel der eigenen

Subjektivität sowie das Dunkel der fremden Subjektivität werden ein Skandal

für das alles aufklärende Denken des Menschen bleiben und als prinzipielle
terra incognita allen experimentellen Verfahren entgegenhalten, dass Menschsein

keine naturwissenschaftliche Kategorie, und also durch exaktwissenschafdiche

gung aller anderen (legitimen) begrenzten Anthropologien in das Geheimnis Gottes u. des

menschgewordenen Logos Gottes hinein.» (K. Rahner: SW 17/1, 337f.)
82 Vgl. H. Plessner: Lachen und Weinen. Eine Untersuchung der Grundlagen menschlichen

Verhaltens, in: ders.: Gesammelte Schriften, Bd. VII, Frankfurt 1982, 238f.
83 Vgl. IC. Rahner: SW 22/2, 40.
84 Vgl. IC. Tanner: Vom Mysterium des Menschen. Ethische Urteilsbildung im Schnittfeld

von Biologie, Rechtswissenschaft und Theologie, in: R. Anselm/U.H.J. Körtner (Hg.):
Streitfall Biomedizin. Urteilsfindung in christlicher Verantwortung, Göttingen 2003, 140.

85 Vgl. A. Thyen: Moral und Anthropologie. Untersuchungen zur Lebensform Moral, Wei¬

lerswist 2007, 340.



Der (undurchsichtige Mensch der life sciences 353

Methoden nicht zu sondieren ist.86 Die protegierte radikale Nähe von Person

und Genom, Person und Gehirn ist unhaltbar. Nicht übergangen werden kann

aber die naturale Basis für das autonome Agieren des Menschen.87

Der ethische Radius der anthropologischen Sage von der Geheimnishaftig-
keit des Menschen reicht in der Epoche der Enträtselung des Endogenen weit.

Weder neurobiologische noch humangenetische Forschung, wie hier aufsammelnd

aufgezeigt, können prinzipiell das anthropologische Änigma zugunsten

anthropologischer Evidenz substituieren.88 Dann aber bleibt der Mensch ebenso

prinzipiell aller lebenswissenschaftlichen Analyse als Mensch entzogen.89 Wenn

man nach Immanuel Kant schon nicht ernsthaft je mit einem Grashalm einfach

fertig werden kann und nie ein seriöser Wissenschaftler behaupten darf, ein für
alle Mal fertig zu sein, auch nicht mit einem Grashalm90, wie viel weniger wird
dann je ein Humangenetiker, Neurobiologe, Psychotherapeut, ein Richter oder

man selbst mit dem Menschsein fertig sein?

Das Gespräch zwischen theologischer Anthropologie und den sogenannten
life säences Humangenetik und Neurowissenschaft konnte Änigmatisches dort

zeigen, wo man es am wenigsten erhoffte. Eine Ethik der menschlichen incompre-

hensibilità ist umso stärker, je klarer das Änigma auch dort nicht zu leugnen ist, wo
der Mensch im gleissenden Licht exakt-wissenschaftlicher Methode nur scheinbar

und für das ungeschulte Auge naturapura wird. Eine Ethik der menschlichen

incomprehensibilità nennt alle Gefängnisse gescheitert, weil der änigmatische, sich

und jedem anderen entzogene Mensch nirgends gefasst sein kann als in der Weite

Gottes.

86 Vgl. Fuchs: Neuromythologien (Anm. 1), 192.
87 Vgl. Honnefelder: Humangenetik und Menschenwürde (Anm. 5), 218.
88 So auch die Prognose des Philosophen Michael Pauen, der zwar davon ausgeht, dass der

Progress dieser life sciences mehr über die Bedingtheiten des Menschen herausstellen wird,
ohne dabei aber je die Freiheit des Menschen als Illusion enttarnen zu können. Dazu: Pauen:

Illusion Freiheit? (Anm. 6), 243-244.
89 «Was ist der Mensch? [...] Ich meine: der Mensch ist die Frage, auf die es keine Antwort

gibt. [...] Man hat also die Erfahrung [im Laufe des eigenen Lebens] gemacht, dass man
eine Frage geblieben ist, der man durch das eigene Leben (als Summe der Erfahrung) keine

Antwort geben wird. Antworten gibt die Erfahrung, aber keine Antwort, die das, wonach

gefragt wird, nämlich nach dem Menschen als einen und ganzen, durchschaubar overständ-

lich> und manipulierbar macht.» (K. Rahner: SW 22/2, 39-40.)
90 Vgl. I. Kant: Von der Beigesellung des Mechanismus zum teleologischen Prinzip in der Er¬

klärung eines Naturzwecks als Naturprodukt, in: ders.: Kritik der Urteilskraft, B. 337/338.



354 Mathias Wirth

Abstract
Die epochale Entdeckung einer Säure, der DNA, hat die trügerische Hoffnung
geweckt, der Mensch sei restloses Derivat seiner Gene und sei ebenso lesbar wie die

Sequenzen des Genoms. Die Neurowissenschaft pflegt gegenwärtig das Ziel totaler

Enträtselung des Menschen. Durch bildgebende Verfahren mit simplen Experimenten
zu Liebe, Religiosität, Schuld etc. baut sich eine anti-änigmatische Anthropologie
gegen die apophatisch-anthropologische Theologie auf. Diese aber bestimmt den
Menschen als Geheimnis und artikuliert so die Größe des Menschen, letztlich durch seine

Herkömmlichkeit von Gott. Sie behauptet so kein Sonderwissen über den Menschen,
sondern radikalisiert nur, was auch in der Horizontalen über den Menschen und die

Unmöglichkeit seiner Lichtung erkannt werden kann; so im Diskurs der Liebe. Heute
scheint die theologische Anthropologie und mit ihr eine christliche Ethik durch den

enträtselnden Blick der selbsternannten life sciences zunehmend unglaubwürdig. Das
sie das bei Licht besehen keinesfalls geworden ist, dass vielmehr die beachtlichen

Forschungsleistungen in Humangenetik und Neurowissenschaften den ,Mensch als Änigma'
substantiieren als lichten, ist die erstaunliche Bilanz aus der Begegnung moderner
Biowissenschaften mit der viel weniger statisch-somatischen Grundlage des Menschseins.

Die hier arrangierte recontre von Theologie und life sciences zeigt ein vielleicht
unerwartetes Zueinander und hilft gegen die Gefahr des Auseinanderfallens der Vernunft.

The epochal discovery of an acid, DNA, has led to the deceptive hope that the human

being is a complete derivate of his genes and just as easily readable as the sequences
of the genome. Neuroscience is currently fostering the goal of totallydeciphering the

human being. By means of imaging processes with simple experiments on love,

religiousness, guilt, etc.,an anti-enigmatic anthropology is forming in contrast to apophat-
ic-anthropological theology. However, the latter defines the human being as a mystery
and therefore articulates the greatness of the human being, ultimately due to his origin
from God. It does not claim to have any special knowledge about the human being but

just radicalises what can also be recognised on the horizontal level about the human

being and the impossibility of revealing his inscrutability; this is the case in the discourse

of love. Theological anthropology, together with Christian ethics, now appears increasingly

implausible through the unravelling perspective of the self-described life sciences.

The astonishing result of the encounter between modern biosciences and the much
less static-somatic foundation of human existence is that this is not at all the case when

seen in the light of day but that the rather remarkable research achievements in human

genetics and neurosciences have substantiated the concept of the "human being as an

enigma" instead of weakening it. The recontre of theology and life sciences that has

been demonstrated here illustrates a perhaps unexpected common ground and helps

against the danger of reason experiencing disintegration.

Mathias Wirth, Hamburg


	Der (un)durchsichtige Mensch der life sciences : wie valide ist Karl Rahners änigmatischer Mensch nach Gen-Sequenzierung und Neuro-Imaging?

