Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 3-4

Artikel: Der alte und der neue Mensch : systematisch-theologische
Erwégungen zur christlichen Anthropologie im Anschluss an den
Epheserbrief

Autor: Kortner, Ulrich H.J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877784

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der alte und der neue Mensch

Systematisch-theologische Erwigungen zur christlichen
Anthropologie im Anschluss an den Epheserbrief

Wilhelm Pratscher zum 65. Geburtstag

1. Anthropologie im biotechnologischen Zeitalter

«Wir leben in einem Zeitalter der Anthropologie. Eine umfassende Wissen-
schaft vom Menschen ist ein Hauptziel der geistigen Bestrebungen der Ge-
genwarty, schrieb vor vierzig Jahren der evangelische Theologe Wolfhart
Pannenberg.' Zugleich stellte er hellsichtig fest: «Die mit dem Menschen be-
schiftigten Wissenschaften sind heute auf dem besten Wege, im allgemeinen
Bewufitsein den Platz einzunehmen, den in friheren Jahrhunderten die Me-
taphysik innehatte»” Nach Ansicht des Philosophen Helmut Plessner, dessen
Verstindnis des Menschen als eines weltoffenen Wesens Pannenberg intensiv
rezipiert hat, hat die Anthropologie in der Moderne nicht nur die Metaphysik,
sondern auch die Theologie abgeldst, dabei lasse sich freilich trefflich dariiber
streiten, ob die Anthropologie «ihr Rechtsnachfolger, Platzhalter oder ein von
der allmichtigen Zeit eingesetzter LickenbuBer ist»’.

In unserer von der Biotechnologie beherrschten Gegenwart findet das
Zeitalter der Anthropologie seine Fortsetzung, Frei nach Karl Marx haben die
Philosophen und Theologen in der Vergangenheit den Menschen nur anders
interpretiert. Den neuen Biowissenschaften aber kommt es darauf an, ithn zu
verindern.

Frihere Epochen gingen ebenfalls von der Verinderbarkeit und Verinde-
rungsbediirftigkeit des Menschen aus. Einerseits galt der Mensch als Mikrokos-
mos, der die geradezu gottliche Vollkommenheit des Makrokosmos abbildete.
Andererseits wussten auch frithere Epochen um das Elend des Menschen,

' W. Pannenberg: Was ist der Mensch? Die Anthropologie der Gegenwart im Lichte der
Theologie, Gottingen 1962 (71985), 5.

G Pannenberg: Was ist der Mensch? (Anm. 1), 5.

A H. Plessner: Homo absconditus, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 8, hg.v. G. Dux u.a.,
Frankfurt .M. 1983, 353-366 (354).

ThZ 3.4/68 (2012) S. 311-334



312 Ulrich H.J. Kortner

seine physische Verletzbarkeit und seine moralische Unvollkommenheit. Die
grossen Religionen sind davon tiberzeugt, dass der Mensch nicht nur heilungs-,
sondern auch erlésungsbedurftig ist. Neben der Hoffnung auf Erlosung gehdrt
freilich auch die Optimierung von Geist und Korper zu den alten Menschheits-
triumen — und Albtrdumen. Vergangene Zeiten setzten dabei vor allem auf
Erziehung und Bildung, auf Religion und Moral oder nach der Aufklirung auf
Politik und Sozialtechniken: auf Disziplinierung und biopolitische Kontrolle
im Prozess der Zivilisation, wie sie Michel Foucault analysiert hat,* auf die
revolutionare Verinderung der Gesellschaft und auf Umerziehung® oder, wie
im Fall des Nationalsozialismus, auf eine Mischung von ideologischer Gleich-
schaltung und «Rassenhygiene».

Die eigentliche Bio- oder Lebenswissenschaft war seit der Antike die Ethik,
verstanden als Theorie menschlicher Lebensfiihrung. Die modernen «Life sci-
ences» umfassen dagegen Biologie, Biochemie und molekulare Medizin. Die
neuen Anthropotechniken setzen auf die technische Manipulation des mensch-
lichen Kérpers und seiner biologischen Beschaffenheit bis hinein in die kleins-
ten Bausteine, die Zellen, Gene und Molekiile. Wie der Korper wird auch der
menschliche Geist zum Objekt biotechnischer Eingriffe. Aus neurobiologischer
Sicht ist der Geist eine Systemeigenschaft des Gehirns. Die Verbindung von
Genetik bzw. Genomik, Neurobiologie, Informationswissenschaft und Nano-
technik befligelt Visionen von neuartigen Eingriffen in das menschliche Ge-
hirn, sei es zur Heilung von psychischen oder neurologischen Erkrankungen,
sei es zur Optimierung von Intelligenz und Gedichtnisleistungen. Die Optimie-
rung der menschlichen Natur mit Hilfe moderner Medizin und Biotechnologie
wird auch als «<Enhancement» bezeichnet, wobei die Grenzen zwischen thera-
peutischen und nichttherapeutischen Zielsetzungen der Medizin immer mehr
verschwimmen.

. M. Foucault: Sexualitdt und Wahrheit, Bd. 1: Der Wille zum Wissen (stw 716), Frankfurt
a.M. 2008; ders.: Die Geburt der Biopolitik. Vorlesung am College de France 1978 - 1979,
hgv. M. Sennelart, Frankfurt .M. 2009; ders.: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des
Gefingnisses (stw 2271), Frankfurt a.M. 2008; ders.: Wahnsinn und Gesellschaft. Fine
Geschichte des Wahns im Zeitalter der Vernunft (stw 39), Frankfurt a.M. '2005; ders.: Die
Geburt der Klinik. Eine Archiologie des drztlichen Blicks, Frankfurt a.M. 72005.

3 Fir den Marxismus siehe exemplarisch E. Che Guevara: Der neue Mensch. Entwiirfe fir
das Leben in der Zukunft, ausgewihlt, iibertragen u. eingel. von H.-E. Gross, Dortmund
1984.



Der alte und der neue Mensch 313

Im biotechnologischen Zeitalter mutiert der Mensch vom Homo creatus,
der im 20. Jahrhundert vielfach als Homo faber gedeutet wurde, zum Homo
fabricatus. Das Bild des Menschen wird zum Entwurf im Sinne eines vom Men-
schen selbst gewihlten und mit technischen Mitteln zu realisierenden Projek-
tes. Zugleich wird der Abgesang auf den uberkommenen Humanismus ange-
stimmt, exemplarisch in der Elmauer Rede des Philosophen Peter Sloterdijk.®
Der Ubermensch, den Nietzsche heraufkommen sah, soll nach Vorstellung
selbsternannter Trans- oder Posthumanisten durch technisches «Enhancement»
geschaffen werden.’

Nach tibereinstimmender Auffassung der christlichen Theologie kann man
vom Menschen nicht sprechen, ohne zugleich von Gott zu reden, weil die Be-
stimmung des Menschen in seinem Zusammensein mit und seinem Gegentiber-
sein zu Gott zu sehen ist. Wahre Selbsterkenntnis und Gotteserkenntnis gehen
Hand in Hand, und es ist darum, wie Calvin gelehrt hat, «nicht so einfach zu sa-
gen, welche denn an erster Stelle steht und die andere aus sich heraus bewirkt»®.
Das moderne Zeitalter der Anthropologie spaltet die menschliche Selbster-
kenntnis von der Gotteserkenntnis ab und setzt auf Techniken der Selbstverin-
derung und Selbstmanipulation anstelle von Erlésung durch eine transzendente
Macht. Es ist der Mensch, der sich nach Ansicht des Sloterdijk-Schulers Marc
Jongen berufen fiihlt, «die mangelhafte Schopfung umzugestalten» und vom
Subjekt zum Projekt mutiert.” Nach Sloterdijk ist der Mensch — im doppelten
Sinne des Wortes! — dabei, sich zu Gibernehmen. Fur den Posthumanismus sind
die Vorstellung der Gottebenbildlichkeit des Menschen und sein sikulares Pen-
dant, der Begriff der Menschenwiirde, nur noch «eine semantische Altlast»'.

James D. Watson, der zusammen mit Francis Crick im Jahre 1953 den Auf-
bau der Chromosomen, das heisst der im Zellkern gespeicherten Erbinforma-

6 P. Sloterdijk: Regeln fiir den Menschenpark. Ein Antwortschreiben zu Heideggers Brief
lber den Humanismus, Frankfurt a.M. 1999,

? Zur Einfuhrung in die Debatte siche O. Kriiger: Virtualitit und Unsterblichkeit. Die Visio-
nen des Posthumanismus, Freiburg i.Br. 2004; B. Gesang: Perfektionierung des Menschen,
Berlin/New York 2007.

£ J. Calvin: Inst. 1,1,1 (Ubersetzung nach J. Calvin: Unterricht in der christlichen Religion.
Institutio Christdanae religionis, nach der letzten Ausgabe tbers. u. bearb. v. O. Weber,
Neukirchen-Vluyn 1984, 1).

’ M. Jongen: Der Mensch ist sein eigenes Experiment, in: Die Zeit Nr. 33, 9.8.2001, 31.

B Ebd



314 Ulrich H.J. Kértner

tionen entdeckt und damit die Grundlagen fiir die Gentechnik geschaffen hat,
hilt das christliche Menschenbild fiir einen Stérfaktor der Forschung, Ausser-
dem rechtfertige der Glaube an den biblischen Schopfergott und seine Gebote
unnétiges Leiden, das heute durch Gentechnik und Eugenik vermeidbar wi-
re.!! Der Philosoph Ronald Dworkin hilt zwar viele Angste vor dem eugeni-
schen Missbrauch der Gentechnik fiir verstindlich. Die Alternative zu ihr wire
jedoch «unverantwortliche Feigheit vor dem Unbekannten»'. Im Sinne einer
Guterabwigung werde das mogliche Risiko des Missbrauchs durch die Hoff-
nung aufgewogen, dass sich die Zahl genetischer Defekte und von Missbildun-
gen senken lasse und moéglicherweise wiinschenswerte Eigenschaften, wie z.B.
die Intelligenz, gesteigert werden kénnten.

2. Humanitat nach dem Tode Gottes und neutestamentliche Anthropologie
Die bioethischen Diskussionen zeigen, wie schwierig es fiir den Menschen ist,
nach dem vermeintlichen Ende des christlichen Gottes menschlich zu bleiben.
Damit soll nicht behauptet werden, dass sich die Idee der Menschenwiirde
ausschliesslich christlich begriinden lasse, wohl aber soll auf die prekire Lage
hingewiesen werden, in welche diese Idee gerit, wenn die Sinnhaftigkeit ihrer
religiosen Begriindbarkeit bestritten wird.

Nun sind Humanismus und Christentum, wie Rudolf Bultmann zu Recht
erklirt hat, zwei unterschiedliche Grundmdoglichkeiten eines menschlichen
Selbstverstindnisses."” Sofern sich der Humanismus mit seinem Programm ei-
ner Selbstzihmung des Menschen durch Bildung als Heilsprogramm versteht,
befindet er sich im Widerspruch zum Christentum und seiner Heilsbotschaft.
Unter der theologischen Kategorie des Gesetzes betrachtet, vertritt der Huma-
nismus jedoch durchaus Anliegen, die das Christentum mit ihm teilt und die
mit dem Personsein des Menschen zu tun haben. Bultmann spricht von einer
fruchtbaren Spannung von Christentum und Humanismus, zwischen denen
nicht auf der Ebene der Kulturtheorie, sondern existentiell auf der Ebene des
Einzelnen der Ausgleich zu suchen ist.

" ].D. Watson: Die Ethik des Genoms. Warum wir Gott nicht mehr die Zukunft des Men-
schen tbetlassen diirfen, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, Nr. 224, 26.9.2000.

12 R. Dworkin: Die falsche Angst, Gott zu spielen, in: Die Zeit Nr. 38, 16.9.1999, 15.17 (17).

Vgl. R. Bultmann: Humanismus und Christentum, in: ders.: Glauben und Verstehen, Bd.

II, Tibingen 1952, 133-148.



Der alte und der neue Mensch 315

Das Christentum hat jedenfalls keinen Grund, in den Chor jener einzustim-
men, die den Humanismus als Schule der Menschenzihmung fiir gescheitert
halten und dariiber womoglich noch eine klammheimliche Freude empfinden.
Ideen der Menschenziichtung oder transhumanistische Visionen einer biotech-
nologischen Uberwindung der menschlichen Gattung, wie wir sie bislang kann-
ten, atmen nicht den Geist, sondern den Ungeist einer Technokratie, welche die
menschliche Person zum Verschwinden bringt und das Individuum, um noch
einmal mit Bultmann zu sprechen, «zu einem Glied in der Lebensmaschine
herabwiirdigt» .

Der Abgesang auf den Humanismus wie auf die christliche Tradition ist je-
doch vielleicht ein wenig voreilig. Allerdings gilt es, ithr unabgegoltenes Potential
und ihre kritische Kraft neu zu entdecken. So irren die neuen Uber-Humanisten
zum Beispiel in der Annahme, dass der eugenische Einsatz der Gentechnik zur
endgiiltigen Befreiung des Menschen vom Schicksal fithre. In Wahrheit fith-
ren die Fortschritte auf den Gebieten der medizinischen Genetik, der pradik-
tiven Medizin und der Reproduktionsmedizin zu neuen Erscheinungsformen
des Schicksals. Der christliche Gottesglaube, der im Menschen das Ebenbild
Gottes sieht, ist keineswegs eine Variante des Schicksalsglaubens, wie Dworkin
unterstellt, sondern hat — historisch betrachtet — im Gegenteil zur Depotenzie-
rung des Schicksals gefiihrt, dem nach antiker Vorstellung selbst die Gétter un-
terworfen waren. Daher hat das neuzeitliche Dementi des christlichen Gottes,
fir welches die mehrdeutige Formel des Todes Gottes geprigt wurde, keines-
wegs den Weg zur endgiiltigen Befreiung des Menschen vom Schicksal geebnet,
sondern, wie der Philosoph Odo Marquard argumentiert, zur Wiederkehr des
Schicksals, das heisst zum Entstehen neuer Kontingenzen gefiihrt."”

Bedringend ist diese Entwicklung beispielsweise aut dem Gebiet der pri-
diktiven Medizin, wo sich die Schere zwischen heute schon méglicher Diagnos-
tik und Prognostik und fehlenden Therapieansitzen weit 6ffnet. Der Einsatz
pradiktiver Untersuchungsmethoden, zum Beispiel in der prinatalen Medizin,
kann einerseits der Prophylaxe dienen, andererseits aber immer neue Entschei-
dungskonflikte herautbeschworen.

Aufgabe der Theologie ist es heute, das Humanititspotential christlicher
Rede von Gott neu zu erschliessen. Nicht aus Nostalgie, die einer vormodernen

" Bultmann: Humanismus und Christentum (Anm. 13), 147.

* O. Marquard: Abschied vom Prinzipiellen. Philosophische Studien, Stuttgart 1980, 81.



316 Ulrich H.J. Kortner

Vergangenheit nachtrauert, sondern «um der Zukunft des Menschen willen ist
die Frage nach Gott zu stellen»'®. Was aber die Theologie zum anthropologi-
schen und bioethischen Diskurs der Gegenwart beitragen kann, «verdankt sich
letztlich ihrer Schriftinterpretation»; darin ist Eckart Reinmuth bezupflichten.!”

Nun kennt auch das Neue Testament die Unterscheidung zwischen altem
und neuem Menschen. Sie begegnet uns im Kolosser- und im Epheserbrief,
hat aber ihren Ursprung schon bei Paulus. Allerdings handelt es sich im Neuen
Testament um eine eschatologische Differenz, d.h. um den Hinweis auf die
letztgliltige Bestimmung und Vollendung des Menschen, die von ithm selbst
gerade nicht zu leisten ist. Der alte Mensch aber in seiner Endlichkeit, seiner
Unvollkommenheit und Gebrochenheit, in seinem Versagen und seiner Schuld
ist es, dem die bedingungslose Zuwendung Gottes gilt und den der Mensch
Gottes als seinesgleichen lieben soll.

Im Folgenden soll das hermeneutische Potential der neutestamentlichen
Texte, die vom alten und vom neuen Menschen sprechen, fiir die anthropo-
logischen Diskurse der Gegenwart ausgelotet werden. Dies geschieht nicht
so, dass neutestamentliche Aussagen unhistorisch als normative Setzungen in
heutige Debatten tibertragen werden. Wie gegenwirtige anthropologische Vor-
stellungen und Theorien haben auch neutestamentliche Interpretationen des
Menschseins einen konstruktionalen Charakter, den es sich bewusst zu ma-
chen gilt. Die generelle Ausgangsfrage, «wie und warum Menschsein im Neuen
Testament Ubethaupt thematisch wird»'®, soll im Folgenden vor allem an die
Anthropologie des Epheserbriefes gerichtet werden. Sodann werden wir uns
mit der reformatorischen Rezeptionsgeschichte der neutestamentlichen Unter-
scheidung zwischen altem und neuem Menschen befassen und abschliessend
noch einmal die Frage nach dem heutigen anthropologischen Potential dieser
Unterscheidung stellen.

3. Der alte und der nene Mensch im Epheserbrief
Die christliche Unterscheidung zwischen altem und neuem Menschen stammt
der Sache nach von Paulus, der selbst allerdings nur vom alten und nicht vom

' E. Reinmuth: Anthropologie im Neuen Testament (UTB 2768), Tubingen 2006, 13.
7 Ebd.
' Reinmuth: Anthropologie (Anm. 16), 40.



Der alte und der neue Mensch 317

neuen Menschen spricht.” Die Wendung «neuer Mensch» (kavog vOpwmog)
findet sich erst im deuteropaulinischen Kolosserbrief, der dem Epheserbrief
als Votlage gedient hat. In Kol 3,9f. wie in Eph 4,22-24 hat die Rede vom al-
ten und neuen Menschen einen ethischen Sinn. Die Christen sollen den alten
Menschen ablegen wie ein Kleid und den neuen anziehen, d.h. in einem neuen
Leben wandeln.

Die Vorstellung vom Anziehen des neuen Menschen gehort in den Zusam-
menhang der Taufe. Kol 3,9f. und Eph 4,22-24 sind ein Stiick Taufparinese.”’
Die auf Christus getauft sind, sollen ihren Glauben in einer entsprechenden
Lebensfihrung bewihren. Im Hintergrund der beiden Texte steht Gal 3,27.
Paulus formuliert allerdings christologisch: Die auf Christus getauft sind, ha-
ben Christus «angezogen» und sind durch ihren Glauben in Christus Gottes
Kinder (Gal 3,20). Wenn Paulus in diesem Zusammenhang wie auch in R6m
6,6 nicht vom neuen Menschen, sondern von Christus und von der «Neuheit
des Lebens» spricht, in der die Glaubenden wandeln sollen, so deshalb, weil er
zwischen der gegenwirtigen Existenz der Christen und der noch ausstehenden
eschatologischen Vollendung klar unterscheidet. «Der tmeue Menschy wire fiir
Paulus ja das Abbild des <himmlischen Menschen> Christus, dessen Bild «win
aber erst als Auferweckte «tragen werden> (I Kor 15,49).»”' Dagegen verstehen
Eph 4,24 und seine Vorlage Kol 3,10 den neuen Menschen als eine priasenti-
sche Grosse. Der neue Mensch ist schon jetzt in der Existenz der Glaubenden
prisent. Es handelt sich um den nach Gott (Eph 4,24) bzw. nach dem Bilde
Gottes (Kol 3,10) «in wahrer Gerechtigkeit und Heiligkeit» (Eph 4,24) geschaf-
fenen Menschen.

Auch wenn Kol und Eph auf Gen 1,27 anspielen, ist doch in beiden Faillen
nicht die urzeitliche Schépfung, sondern die Neuschépfung gemeint, die in
Christus gegenwirtig ist. Auch dieser Gedanke hat einen paulinischen Hinter-
grund. Ist jemand in Christus, so ist er nach II Kor 5,17 eine neue Schépfung
(kovny Ktiotg). Aber auch wenn nun das Alte vergangen und Neues geworden

¥ Roém 6,6.

2 Vgl. R. Schnackenburg: Der Brief an die Epheser (EKK X)), Zirich/Kéln/Neukirchen-
Vluyn 1982, 203f.

2 G. Sellin: Der Brief an die Epheser (KEK 8), Géttingen 2008, 363, im Anschluss an E.
Stegemann: A/ und Nex bei Paulus und in den Deuteropaulinen (Kol — Eph), EvTh 37
(1977) 508-536.



318 Ulrich H.J. Kortner

ist (V. 17b), betont Paulus doch die Differenz zwischen der irdischen Existenz
der Glaubenden und der noch ausstehenden eschatologischen Seinsweise,
wenn er vom irdischen Haus spricht, das abgebrochen und dereinst gegen ein
ewiges Haus eingetauscht wird, das im Himmel ist (Il Kor 5,1). Auch Paulus
verwendet in diesem Zusammenhang das Bild vom Kleid. Die Christen sehnen
sich danach, mit der himmlischen Behausung tiberkleidet zu werden, damit das
Sterbliche vom Leben verschlungen werde (II Kor 5,4). Das Unterpfand dieser
Hoffnung ist der Heilige Geist (V. 5). Auch wenn Paulus die glaubige Existenz
als Leben in Christus bzw. als das Leben Christi in den Glaubenden (Gal 2,20)
bezeichnen kann, leben die Christen in der Zeit ihrer irdischen Existenz doch
in gewisser Weise «fern vom Herrn» und wandeln im Glauben, aber noch nicht
im Schauen (II Kor 5,6f).

Diese eschatologische Differenz, die bei Paulus als zeitliche ausgesagt
wird, wird in Kol 3 und Eph 4 nicht thematisiert. Beide Male ist der neue
Mensch eine prisentische Grosse. Die Metapher steht in beiden Fillen nicht
fir Christus, sondern fur den neuen Lebenswandel der Getauften, auch
wenn zwischen diesem und Christus kraft der Taufe ein innerer Zusammen-
hang besteht. Eph 4 spielt aber nicht auf die Adam-Christus-Typologie an,
die Paulus in R6m 5 verwendet, um den Gegensatz zwischen Tod und Le-
ben, Heil und Unbheil, Sinde und Gnade zu beschreiben.

Generell ist zu beobachten, dass im Unterschied zu Paulus im Epheser-
brief Raumkategorien an die Stelle von Zeitkategorien treten.”” Riaumliches
Denken herrscht auch im Abschnitt Eph 2,11-22 vor, der den «Mittelpunkt
der theologischen Argumentation des ganzen Briefes» bildet.” Die Zugeho-
rigkeit zum Heil wird durch die Unterscheidung zwischen Ferne und Nihe
zu Gott und seinem Volk ausgesagt (V. 13.17). Auch in diesem Abschnitt
spricht der Verfasser an zentraler Stelle vom «neuen Menschen» (Eph 2,15),
der nun freilich als kollektive Grésse zu verstehen ist. In dieser Bedeutung
kommt der Begriff kouvog &vOpwmog im ganzen Neuen Testament Uber-
haupt nur an dieser Stelle vor.

Anders als in Eph 4,24 ist mit dem neuen Menschen in Eph 2,15 nicht
der neue Lebenswandel der Christen gemeint, sondern die Kirche als Leib

22

Vgl. A. Lindemann: Die Aufhebung der Zeit. Geschichtsverstindnis und Eschatologie im
Epheserbrief (StNT 12), Giitersloh 1975.
»  Lindemann: Aufthebung der Zeit (Anm. 22), 145.



Der alte und der neue Mensch 319

Christi, der aus Heiden und Juden eine neue Einheit, «ein drittes Menschen-
Genus»®* geschaffen hat. Auch in diesem Fall sind die Bezlige zu Paulus
unverkennbar. Das gilt nicht nur fiir die Metapher vom Leib Christi, son-
dern auch fir den Gedanken, dass «in Christus» die religiésen und sozialen
Unterschiede zwischen Juden und Nichtjuden, Mann und Frau, Sklaven und
Freien aufgehoben sind (Gal 3,28).

Die enge Verbindung von Taufe, neuem Lebenswandel und eschatologi-
schem Sein der Kirche, die Paulus in Gal 3,27f. herstellt und die auch in Kol
3,5-17 gewahrt bleibt,” ist im Epheserbrief allerdings aufgeldst worden. Eph
4,24 verweist nicht direkt auf Eph 2,11ff. zurtck. Eine gedankliche Verbin-
dung zwischen den beiden Abschnitten und ihrer unterschiedlichen Weise,
vom neuen Menschen zu sprechen, wird aber méglicherweise durch Eph
4,1-17 hergestellt, wo in einem ebenfalls parianetischen Gedankengang von
der Erbauung des Leibes Christi und von der Einheit des Glaubens und dem
«ollkommenen Menschen/Mann» (Gvr)p 1€Ae106) die Rede ist, zu dem die
Christen gelangen sollen. Moglicherweise ist mit avr)p TéAel0g dasselbe wie
mit kawvog &vBpomog in Eph 2,15 gemeint.?® Auch wird durch das Wortfeld
«schaffen, Schopfung» (ktilewv/Ktiow) eine sachliche Verbindung herge-
stellt, wird doch unmittelbar vor Eph 2,11-22 in V. 10 die Aussage gemacht,
die Christen seien Gottes Werk (moinpo), geschaffen (ktio0€vteg) «in Chri-
stus zu guten Werken, die Gott zuvor bereitet hat, damit wir darin wandeln».

Inhaltlich handelt es sich bei den ethischen Forderungen, die Eph 4,25ff.
aufstellt und die an den herkémmlichen Stil jidischer Parinese erinnern,
im Grunde «um moralische Selbstverstindlichkeiten. Thren besonderen
Klang gewinnen sie dadurch, dass sie nunmehr als Umgangsregeln im Chri-
stusleib aufgefasst werden. Neu ist also die Begriindung und der Ort der
Forderung»”

2 Sellin: Brief an die Epheser (Anm. 21), 364.

% Kol 3,11 zitiert Gal 3,28.

% Vgl. Schnackenburg: Brief an die Epheser (Anm. 20), 116; Lindemann, Aufhebung der
Zeit (Anm. 22), 168.

27 H. Conzelmann: Der Brief an die Epheser, in: Die Briefe an die Galater, Epheser, Phi-
lippet, Kolosser, Thessalonicher und Philemon, tbers. u. erklirt von J. Becker, H. Con-
zelmann, G. Friedrich (NTD 8), Géttingen 1976, 86-124 (113). Zu den Verbindungen
zwischen Eph 4,25ff. und Kol 3,8f. siche Schnackenburg: Brief an die Epheser (Anm. 20),
210.



320 Ulrich H.J. Kértner

Zwar wird das Wesen des neuen Menschen in Eph 4,24ff. nicht eschato-
logisch, sondern mit Hilfe ethischer Begriffe beschrieben — «Gerechtigkeit»
(dtkaoovvT) meint in V. 24 den rechtschaffenden Lebenswandel® — aber der
neue Mensch als solcher ist keine ethische Forderung, sondern eine schon be-
stehende Realitit. Seine Eigenschaften miissen nicht erst durch ethische An-
strengung erworben werden, sondern «sind ohne menschliches Zutun bereits
vorgegeben»”. Andreas Lindemann vermutet eine Anniherung an gnostische
Lehren, die das Heil als eine seinshafte Verinderung des Menschen verste-
hen.*®

Eine Beziehung zur Gnosis wird auch fir die ekklesiologische Vorstel-
lung vom neuen Menschen in Eph 2,15 intensiv diskutiert. Dass es einen fest
geprigten vorchristlichen Urmensch-Erléser-Mythos gegeben habe, auf den
der Epheserbrief anspiele,” wird seit lingerem in Zweifel gezogen.” Auch ist
der Nachweis einer Abhingigkeit des Epheserbriefes von bestimmten, ins-
besondere gnostischen Texten unsicher.”” Lindemann rechnet zwar wie sein
Lehrer Hans Conzelmann mit einer gnostischen Textvorlage und einem Et-
l6sermythos, auf den der Epheserbrief anspielte, meint aber, das Entschei-
dende am gnostischen Denken sei gar nicht ein bestimmter Mythos, sondern
ein bestimmtes Welt- und Daseinsverstindnis, dessen Ztge sich durchaus im
Epheserbrief erkennen liessen. Dann sei die Frage, ob der Mythos, auf den
der Epheserbrief anspielt, rein gnostisch oder bereits christlich gefirbt sei,
zweitranglg, Man konne vielmehr «sogar sagen, dal der Epheserbrief selbst
als frihes Zeugnis gnostischen Denkens — wenn auch hier im christlichen
Kontext — anzusehen ist»*,

*® Vgl Lindemann: Aufhebung det Zeit (Anm. 22), 71.

#  Lindemann: Aufhebung der Zeit (Anm. 22), 73.

% Lindemann: Aufhebung der Zeit (Anm. 22), 71,

' Siehe va. H. Schlier: Christus und die Kirche im Epheserbrief (BHTh 6), Tibingen 1930,
18£f.; ders.: Der Brief an die Epheser. Ein Kommentar, Disseldorf 71971, 118ff.

2 Siehe va. C. Colpe: Die religionsgeschichtliche Schule. Darstellung und Kritik ihres Bil-
des vom gnostischen Erlosermythus (FRLANT 78), Gottingen 1961; P. Pokorny: Ephe-
serbrief und gnostische Mysterien, ZNW 53 (1962) 160-194; H.M. Schenke: Der Gott
«Mensch» in der Gnosis. Ein religionsgeschichtlicher Beitrag zur Diskussion Gber die pau-
linische Anschauung von der Kirche als Leib Christi, Géttingen 1962.

¥ Vgl. Schnackenburg: Brief an die Epheser (Anm. 20), 116; Sellin, Brief an die Epheser
(Anm. 21), 203ff.

*  Lindemann, Aufhebung der Zeit (Anm. 22), 169.



Der alte und der neue Mensch 321

Die gegenwirtige Gnosisforschung neigt allerdings mehrheitlich zur Auf-
fassung, es habe gar keine vorchristliche Gnosis gegeben, sondern diese sei
in ihren Anfingen als Teil des «lLaboratoriums» frithchristlicher Theologie
zu sehen und erst in einem vielschichtigen Trennungsprozess aus dem sich
grosskirchlich verfestigenden Christentum ausgeschieden worden. «Im La-
boratoriumy christl[icher] Theol[ogie] experimentierten» nach Auffassung von
Christoph Markschies «gnost[ische] Theologen mit der Hypostasierung be-
stimmter Begriffe sowie einer Pluralisierung des Gottesbegriffs und der Chris-
tusfigur, um fiir das mehrstufige antike Weltbild passende und insofern kon-
kurrenzfihige Theorien des Chtistentums anbieten zu konnen.»™

So gesehen kann man in Abwandlung der These Lindemanns erwigen, ob
die Vorstellung vom neuen Menschen in Eph 4,15 ihrerseits als ein Schritt auf
dem Weg zu einer gnostischen Christologie zu begreifen ist. Allerdings ist auch
dann mit Conzelmann, der selbst von der Existenz eines vorchristlichen gno-
stischen Erlésermythos tiberzeugt ist, auf die Unterschiede zwischen der Chri-
stologie des Epheserbriefes und gnostischer Erlosungslehre hinzuweisen: «In
der Gnosis ist der leitende Gedanke, dal3 Erloser und Erloste in der Substanz
identisch sind. Erlosung ist nicht freie Tat Gottes, sondern durch mein Sein be-
dingt; erlost werden kann, wer den himmlischen Lichtfunken in sich trigt. Der
Epheserbrief dagegen betont mit Nachdruck, dal3 wir keine Himmelswesen
sind, sondern als Geschopfe Gottes auf die Erde gehoren (V. 9£)»%

Gerhard Sellin hilt die Gnosisthese fiir unbegriindet und vermutet in Eph
2,11ff. einen hellenistisch-jiidischen Hintergrund. Der Verfasser des Epheser-
briefes habe ein proselytentheologisches Modell aufgegriffen und eigenstindig
ein Christus-Enkomium gebildet, dessen nichste Parallele bei Philo zu finden
sei.”” Auch die Redeweise von dem e/nen neuen Menschen lasse sich mit Phi-
lo in Verbindung bringen, der entsprechende Gedanken aus pythagoreisch-
platonischer Tradition aufgegtiffen und entfaltet habe.” Der «neue Mensch»
sei in Eph 2,15 weder Mythos noch Metapher, sondern eine Synekdoche. Er
stehe fiir eine kollektive Grosse und sei doch zugleich das individuelle Beispiel

» Chr. Markschies: Art. Gnosis I1. Christentum 2. Kirchengeschichtlich, RGG III, Tibingen
*2000, 1049-1053 (1052).

36 Conzelmann: Brief an die Epheser (Anm. 27), 100.

77 Sellin: Brief an die Epheser (Anm. 21), 206f.

#  Sellin: Brief an die Epheser (Anm. 21), 220.



322 Ulrich H.J. Kortner

oder Vorbild fiir einen neuen Menschentyp, der als Christ weder Jude noch
Heide, sondern ein Drittes sei.” Tatsachlich lassen sich der kollektive Aspekt
in Eph 2,15 und der individuelle in Eph 4,24 nicht vollig trennen: «Insofern
die zum neuen Wandel aufgerufenen einzelnen Christen den teuen Menschemn»
anziehen sollen, bildet dieser ja einen Typ, ein Genus»*® Er wird in Eph 4,24
allerdings nicht mit Christus oder der Kirche identifiziert.

Strittig ist, inwieweit der Epheserbrief das Verhaltnis von Christen und Ju-
den in heilsgeschichtlicher Perspektive beleuchtet. Nach Eph 2,11ff. entsteht
der «ncue Mensch» ja durch die Uberwindung des trennenden Gegensatzes zwi-
schen Heiden und Juden. Nach Eckart Reinmuth 16st der Verfasser des Ephe-
serbriefes «ein paulinisches Erbe ein und denkt seine Ansitze weiter», indem er
die Geschichte des Gottes Israels weitererzihlt, «der sich die Glaubenden mit
ihrer Taufe verbunden haben»*. Mit der Metapher des neuen Menschen werde
die geschichtliche Realitit des Leibes Christi kosmologisch gedeutet. Sie fithre
allerdings nicht zur Verwischung der unterschiedlichen Identititen von Juden
und Nichtjuden, sondern beziche beide auf eine neue Geschichte, nimlich
«auf die Geschichte des Handelns Gottes in Jesus Christus und mit ihr auf
die Geschichte Gottes mit der Welp*. Reinmuth liest den Epheserbrief vor
diesem Hintergrund im doppelten Wortsinn als «das neutestamentliche Doku-
ment der Okumene»®: zum einen als Modell fiir den Umgang mit Dualismen
und Verschiedenheiten im globalen Kontext, zum anderen als Modell fiir die
Okumene der Kirchen. Allgemein gesprochen wetfe der Epheserbrief die an-
thropologische Frage «nach der Definition und dem Umgang mit Gruppen-
identititen» auf.* Es gehe — konkret im Verhiltnis von Juden und Heiden — im
Epheserbrief «nicht um eine Authebung der Differenzen zwischen Menschen,
sondern um einen neuen Bezug zu ihnen»®.

Dem Textbefund wird eine solche Interpretation des Epheserbriefes aber
nur schwerlich gerecht. An der Fortexistenz von Gruppenidentititen ist der
Verfasser nimlich gar nicht interessiert. Der Friede, welcher Christus ist — wo-

¥ Ebd.

0 Sellin: Brief an die Epheser (Anm. 21), 364.
‘" Reinmuth: Anthropologie (Anm. 16), 255.
#  Reinmuth: Anthropologie (Anm. 16), 256.
¥ Reinmuth: Anthropologie (Anm. 16), 257.
# Reinmuth: Anthropologie (Anm. 16), 258.
®  Ebd.



Der alte und der neue Mensch 323

bei hier in kritischer Wendung die Sprache der romischen Kaiserideologie (pax
augustanal) aufgegriffen wird —, besteht darin, dass Christus den einst trennen-
den Zaun zwischen Heiden und Juden niedergetissen hat (Eph 2,14). Dass die
zwischen beiden Gruppen bestehende Feindschaft iberwunden ist, witd nicht
mit einem friedlichen Neben- und Miteinander der unterschiedlichen Identiti-
ten gleichgesetzt. Vielmehr erklirt der Verfasser, Christus habe durch seinen
Kreuzestod die Tora, «das Gesetz der Gebote mit den Satzungen vernichtet
(kaTapynoog)» (V. 15). Nicht einmal Paulus hat in solch undialektischer Weise
die Vernichtung des Gesetzes behauptet, mit dem doch die jidische Identitit
steht und fallt. Zumindest in diesem Punkt kann man daher auch nicht einfach
von einer Fortentwicklung paulinischer Theologie sprechen, sondern nur einen
grundlegenden Widerspruch feststellen.*

Das Thema in Eph 2,11ff. ist nicht das aktuelle Verhiltnis von Juden und
Heiden oder das Zusammenleben von Judenchristen und Heidenchristen in
einer Gemeinde, wie es etwa bei Paulus im Galaterbtief oder in Rom 9-11
diskutiert wird, sondern der Unterschied zwischen der vorchristlichen und der
christlichen Existenz der Adressaten, bei denen es sich um «Heidenchristen»
handelt.”” Der «neue Mensch» hat als eigenes Genus eine von Juden wie Heiden
unterschiedene Identitdt. Indem alte Identititsgrenzen Gberwunden werden,
entsteht eine neue Identitdt, die freilich ihrerseits mit neuen Grenzzichungen,

Inklusionen und Exklusionen verbunden ist.*®

4. Alter und neuer Mensch bei Luther und Calvin
Eine zentrale Rolle spielt die theologische Unterscheidung zwischen altem und
neuem Menschen auch fiir die reformatorische Theologie und ihre Interpre-
tation der paulinischen Rechtfertigungslehre. Fiir Calvin war insbesondere der
Epheserbrief ein Schlisseltext, vor allem wegen seiner Erwahlungslehre in
Eph 1,3-14, aber auch wegen seiner ekklesiologischen Aussagen, auf die sich
Calvins Amterlehre beruft, darunter Eph 4,11f. Sowohl Luther als auch Calvin

% Vgl. Rom 3,31! Lindemann: Aufhebung der Zeit (Anm. 22), 172 vermutet, dass sich der
Verfasset des Epheserbriefes des Widerspruchs zu Paulus nicht einmal bewusst ist.

7 Vgl. auch Lindemann: Aufthebung der Zeit (Anm. 22), 147.

® Vgl dazu allgemein U. Kortner: Anerkennung, Rechtfertigung und Gerechtigkeit als
Kernbegriffe diakonischer Ethik, in: M. Dederich/M.W. Schnell (Hg.): Anerkennung und
Gerechtigkeit in Heilpddagogik, Pflegewissenschaft und Medizin. Auf dem Weg zu ciner
nichtexklusiven Ethik, Bielefeld 2011, 47-76.



324 Ulrich H.J. Kortner

haben den Epheserbrief allerdings fiir einen echten Paulusbrief gehalten und
thn im Kontext des gesamten Corpus Paulinum interpretiert. Die exegetisch
notierten Unterschiede und Widerspriiche zwischen Paulus, Kolosser- und
Epheserbrief bleiben unberticksichtigt bzw. werden zum Verschwinden ge-
bracht, wenn echte und pseudonyme Paulusbriefe gegenseitig zur Erlduterung
herangezogen werden. Dementsprechend werden auch Eph 2,11-22 und Eph
4,17-24 mit paulinischen Augen gelesen. Diese hermeneutischen Vorentschei-
dungen gilt es zu beachten, wenn wir nun fragen, wie und in welchem Kontext
die anthropologische Unterscheidung von altem und neuem Menschen bei Lu-
ther und Calvin thematisiert wird.

Luther interpretiert diese Unterscheidung im Rahmen seiner Deutung der
Taufe im Kleinen und im Grossen Katechismus, allerdings ohne dabei den
Epheserbrief zu zitieren. In beiden Katechismen wird der «neue Mensch»
dem «alten Adam» entgegengesetzt. Im Unterschied zum Kolosser- wie zum
Epheserbrief unterstellt Luther freilich, dass der Wechsel vom alten zum neu-
en Menschen nicht als einmaliges Ereignis stattfindet, sondern sich lebenslang
und tiglich ereignet. Die Taufe mit Wasser bedeutet, wie Luther mit Rom 6,4
begrindet®”, «daf3 der alte Adam in uns durch tigliche Reu und Bufle soll er-
sauft werden und sterben mit allen Sunden und bésen Listen, und wiederumb
taglich erauskommen und auferstehen ein neuer Mensch, der in Gerechtigkeit
und Reinigkeit fir Gott ewiglich lebe»™.

Begriindet ist diese Interpretation des Schemas von altem und neuem Men-
schen durch Luthers dynamisches Verstindnis der Taufe, wonach das christli-
che Leben «nichts anders ist denn eine tagliche Taufe, einmal angefangen und
immer darin gegangen»’'. Diese eroffnet einen lebenslangen Prozess der Busse.
Wiederum ist die Busse, die in der katholischen und orthodoxen Tradition
zu den sieben Sakramenten gerechnet und auch von Luther neben Taufe und
Abendmahl als drittes Sakrament gerechnet werden kann, threm Wesen nach
nichts anderes als die tiglich vollzogene Taufe, wie der Reformator im Grossen
Katechismus ausfuhrt: «Denn was heillet BuB3e anders, denn den alten Men-
schen mit Ernst angreifen und in ein neues Leben treten? Dartimb wenn Du
in der BuB3e lebst, so gehest Du in der Taufe, welche solch neues Leben nicht

¥ BSLK 517, 2-7.
% BSLK 516, 32-38.
S BSLK 704, 32-35.



Der alte und der neue Mensch 325

allein deutet, sondern auch wirkt, anhebt und treibt; denn darin wird geben
Gnade, Geist und Kraft, den alten Menschen zu unterdricken, dal3 der neue
erfurkomme und stark werde.»* Folglich «ist die Bue nicht anders denn ein
Wiedergang und Zutreten zur Taufe, dal man das wiederholet und treibt, so
man zuvor angefangen und doch davon gelassen hat»™. Die in der Taufe zuge-
sprochene Stindenvergebung bleibt «noch tiglich, solang wir leben, das ist den
alten Menschen am Hals tragen»™.

Wie Kol 3,8ff. und Eph 4,22ff. beschreibt Luther den Gegensatz zwischen
altem und neuem Menschen in ethischen Begriffen, wenn er im Grossen Kate-
chismus schreibt: «Was ist denn der alte Mensch? Das ist er, so uns angeboren
ist von Adam, zornig, hissig, neidisch, unkeusch, geizig, faul, hoffirtig, ja un-
gldubig, mit allen Lastern besetzt und von Art kein Guts an thm hat. Wenn wir
nu in Christus’ Reich kommen, soll solchs tdglich abnehmen, dal3 wir je linger
je milder, gedildiger, sanftmiitiger werden, dem Geiz, Hal3, Neid, Hoffart je
mehr abbrechen.»”

Der Glaubende ist simul iusins et peccator, iustns in spe, aber peccator in re
Diese Formel ist freilich nicht als ein partim — partim, sondern als zweifacher
Totalaspekt zu verstehen. Jedoch ist der alte Adam zum Vergehen verurteilt,
wogegen der neue Mensch im Wachsen begriffen ist”” Luther kann daher in
Vetbindung mit der Taufe auch Stadien auf dem Lebensweg des alten und des
neuen Menschen beschreiben: «Ist einer furm Jahr stolz und geizig gewesen, so
ist er heuer viel geiziger und stolzer, also daf} die Untugend von Jugend auf mit
ihm wichset und fortfihret. Ein junges Kind hat kein sonderliche Untugend
an sich; wo er aber erwichst, so wird er unziichtig und unkeusch; kommpt er
zu seinem vollen Mannsalter, so gehen die rechten Laster an, je linger je mehr.
Dartimb gehet der alte Mensch in seiner Natur unaufgehalten, wo man nicht
durch der Taufe Kraft wehret und dimpfet, wiederiimb, wo Christen sind wot-

> BLSK 706, 3-12.

» BSLK 706, 22-26.

> BSLK 707, 35-37.

% BSLK 704, 39-48.

¢ Vgl. M. Luther, WA 2,496,39-497,13; WA 39/1,83,18f; 508,5-9; WA 56,70,9f; 272,17; WA
57,165;12,

Vgl. dazu E. Jungel: Das Evangelium von der Rechtfertigung des Gottlosen als Zentrum
des christlichen Glaubens. Eine theologische Studie in 6kumenischer Absicht, Tibingen
31999, 183ff.

57



326 Ulrich H.J. Kértner

den, nimmpt er tigliche abe, solang bis er gar untergehet. Das heif3t recht in die
Taufe gekrochen und tiglich wieder erfurkommen.»™

Der Gedanke der bestindigen Busse begegnet uns auch bei Calvin, hier
aber mit ausdriicklichen Beztigen auf die einschligigen Aussagen des Epheser-
briefes zum alten und neuen Menschen. 1548 erschien Calvins Epheserkom-
mentar. In der Form der lectio continua hat der Genfer Reformator auch tiber
den Epheserbrief gepredigt. In seiner Institutio beschreibt Calvin die Busse
unter Verweis auf Eph 4,23f. und Kol 3,10 «als Wiedergeburt, und der Zielpunkt
dieser Wiedergeburt ist allein darin zu suchen, daf3 das Ebenbild Gottes in
uns wiederhergestellt wird, welches durch Adams Ubertretung besudelt und so
gut wie ausgeloscht wapy. Allerdings kommt diese Erneuerung des Menschen
«nicht in einem Augenblick, auch nicht an einem Tag oder in einem einzigen
Jaht zur Vollendung; nein, Gott tilgt bei seinen Auserwihlten in dauerndem, ja
auch langsamem Weiterschreiten die Verderbnisse des Fleisches, er reinigt sie
von ithren Befleckungen und wetht sie zu einem Tempel, der ihm heilig sei, et-
neuert all ithre Sinne zu wahrer Reinheit, damit sie sich in ithrem ganzen Leben
in der Bul3e tiben: sie sollen wissen, daf} dieser Kriegsdienst erst mit dem Tod
sein Ende findet»® Allerdings behauptet Calvin: «so weit jemand der Ahnlich-
keit mit Gott nihergekommen ist, muf3 man von ihm urteilen, in ithm leuchte
Gottes Ebenbild hervor»™

Das eigentliche Wesen des Ebenbildes Gottes aber ist dem zu entnehmen,
was die Bibel Giber seine Erneuerung durch Christus sagt. Es geht um die Wie-
derherstellung der durch die Siinde verderbten Natur des Menschen. Christus,
der zweite Adam bringt uns «zu wahrer und bleibender Unschuld» zurtick.*
Anthropologisch unterscheidet Calvin in diesem Zusammenhang zwischen
Seele und Geist. Paulus stelle in I Kor 15,45 der lebendigen Seele den leben-
digmachenden Geist gegeniiber, um zu zeigen, «dal3 in der Wiedergeburt ein
reicheres Mal3 der Gnade lieg®. Ganz so interpretiert Calvin Eph 2,24 auch

A BSLK 705, 17-32.

59 J. Calvin: Inst. II1,3,9 (Ubersetzung nach Calvin: Unterricht in der christlichen Religion
[Anm. 8]; kursiv gesetzte Worter hier und an anderen Stellen im Original gesperrt).

&0 Ebd.

ot Ebd.

¢ TInst. 1,15,4.

63 Ebd.



Der alte und der neue Mensch 327

in seinem Epheserkommentar.”* Die Forderung aus Kol 3,10 und Eph 4,24,
den neuen Menschen anzuziehen, wird unmittelbar zum Begriff der Wieder-
geburt in Bezichung gesetzt.”> Es handelt sich dabei um ein pneumatologisch
interpretiertes Geschehen, bestand doch schon am Beginn der Schépfung «das
Ebenbild Gottes in der Erleuchtung des Geistes, in der Aufrichtigkeit des Her-
zens und in der Vollkommenheit des ganzen Menschen»®. An anderer Stelle
argumentiert Calvin, dass es sich nicht um die Wiedergeburt des natiirlichen
Leibes, sondern um diejenige der Seele handele, wobei er Geist und Fleisch ein-
ander gegentiberstellt.®” Allerdings steht die Wiedergeburt oder das Erscheinen
des neuen Menschen unter einem eschatologischen Vorbehalt: «Eben dieses
Ebenbild wird jetzt in den Erwihlten, sofern sie aus dem Geist wiedergeboren
sind, teilweise wieder sichtbat, seinen vollen Glanz aber wird es im Himmel
bekommen!»®

Auch Eph 2,14ff. wird von Calvin in seiner Institutio interpretiert, und zwar
im Rahmen seiner Ausfiihrungen zum Unterschied zwischen Altem und Neu-
em Testament. Wihrend Gott im Alten Testament ein einziges Volk abgeson-
dert und erwihlt habe, sei in Christus gemiss Eph 2,14-17 die Scheidewand
zwischen Israel und den dbrigen Vélkern niedergerissen worden, «so daf} sie
nun, beide mit Go#f versdhnt, auch untereinander zu enem geistlichen Volke
zusammenwichsen»®. Calvin verweist an dieser Stelle neben Eph 2,14{f. auf
Gal 3,28; 6,15 und Kol 3,11. Die Berutung der Heiden aber sei «ein hertliches
Zeichen, das die Uberlegenheit des Neuen Testaments iiber das Alte deutlich
macht'”, wobei diese neue Berufung die Heiden nicht nur den Juden gleich-
stellte, sondern «es schien, als wiren die Juden alle miteinander verstorben und
die Heiden an ihre Stelle getreten»”. In seinem Epheserkommentar erklirt
Calvin, es sei ein und dieselbe Wiedergeburt, die Juden und Christen zusam-

% Johannes Calvins Auslegung der kleinen Paulinischen Btiefe, in Gemeinschaft mit H.-.
Barkenings u.a. iibers. v. O. Weber, Neukirchen-Vluyn 1963, 177 (= Johannes Calvins Aus-
legung der Heiligen Schrift, Neue Reihe, Bd. 17).

% Inst. [,15,4.

% Ebd.

¢ Inst. I1,3,1, mit Zitat von Eph 4,22f. Vgl. auch Inst. 11,1,9; 111,3,8; 6,4, I11,7,1 (jeweils Zitate
aus Eph 4,22ff).

% Inst. I,154.

Inst. IL11,11.

0 Inst IL11,12.

" Ebd



328 Ulrich H.J. Kértner

menfiige. «Wenn wir aber durch Christus alle erneuert werden, sollen die Juden
nunmehr aufhéren, an ihrer friheren Stellung Gefallen zu finden; sie sollen es
vielmehr ertragen, dafl Christus sowohl in ihnen als in den anderen alles sei, wie
es an anderer Stelle [sc. Kol 3,11] heilt»™

Die Aussage in Eph 2,15, Christus habe das Gesetz vernichtet, schwicht
Calvin in seinem Epheserkommentar allerdings dahingehend ab, dass Paulus
an dieser Stelle nur das Zeremonialgesetz meine; «denn das Sittengesetz ist
keine Zwischenwand, die uns von den Juden trennen wirde, da es eine Lehre
umfaBt, die uns sowohl als den Juden gemeinsam ist»”.

Die Wiedergeburt steht bei Calvin in unmittelbarem Zusammenhang mit
der Heiligung, bei welcher das Gesetz im Sinne des fertius usus legis als usus in re-
natts eine positive Rolle spielt. Auch das erklirt, weshalb Calvin den Gegensatz
zwischen dem Gesetzesverstindnis des Paulus und demjenigen in Eph 2,15
nicht wahrnimmt. Die Heiligung aber bedeutet einen lebenslangen Prozess des
Absterbens des alten (mortificatio) und des Lebendigwerdens (vivificatio) bzw.
das neue Leben (nova vita) aus dem Glauben.™ Wie bei Luther stellt auch bei
Calvin die Taufe das lebenslange Sakrament der Busse dar. «Wenn uns die Bxfe
nun fir das ganze Leben anempfohlen wird, so muf3 auch die Kraft der Taxfe
bis zu den gleichen Grenzen ausgedehnt werden.»™ Aufgrund seiner plato-
nisierenden Unterscheidung zwischen dem innerlichen Wirken des Heiligen
Geistes und den dusseren Mitteln seines Wirkens scheint Calvin vorderhand
starker als Luther zwischen der Wassertaufe als dusserlichem Zeichen und dem
innerlichen Geschehen der Widergeburt zu unterscheiden. Jedoch betont auch
Calvin die lebenslange Bedeutung der Taufe, akzentuiert allerdings etwas an-
ders als Luther, wenn er von der «Reinheit Christi» spricht, die allezeit in Kraft
bleibe. Die Taufe als dusserliche Handlung ist dagegen wie das Abendmahl als
Siegel und Bekriftigung des Evangeliums verstanden.™

Ubereinstimmend betonen beide Reformatoren aber, dass die Wassertaufe
als solche nicht wirkt, wo nicht der Glaube an das durch die Taufe bezeugte
Evangelium hinzukommt. Der Siinder empfingt die Vergebung «nicht ohne

2. ]. Calvin: Auslegung der kleinen Paulinischen Briefe (Anm. 64), 135.
7 Ebd.

i Inst. ITL,3,8f; in Verbindung mit der Taufe: Inst. IV,15,5.

7 Inst. IV,15,4.

% Vgl Inst. IV,14,1.



Der alte und der neue Mensch 329

die Predigt des Evangeliums»’’. Nicht die Reue und Zerknirschung, sondern der
Zuspruch der Sundenvergebung und der Glaube daran machen nach reforma-
torischem Verstindnis das Wesen der Busse aus. Das tigliche Absterben des
alten und Auferstehen des neuen Menschen ist daher bei Calvin ebensowenig
wie bei Luther eine menschliche Leistung, sondern die von Gott allein gewirkte
Rechtfertigung des Stunders allein durch den Glauben in ihrem lebenslangen
Vollzug,

5. Neutestamentliche Anthropologie in bioethischen Diskursen der Gegenwart
Verfolgt man die bioethischen Debatten tber die Zukunft des Menschen und
sein biomedizinisches Verinderungspotential, erscheinen die biblische Anth-
ropologie und ihre reformatorischen Lesarten als hoftnungslos antiquiert. Der
im Neuen Testament verheissene bzw. mit dem Christusgeschehen Wirklich-
keit gewordene neue Mensch weiss sich nicht in der eigenen Hand, sondern
in der Hand Gottes, seines Schopfers. Er soll das werden, was er nach Gottes
Willen und Verheissung bereits ist, nimlich ein zur Freiheit befreites Geschopf,
dessen Selbstbestimmung darin ihren Grund hat, von Gott bestimmt zu sein.
Der neue Mensch, den es nach Eph 4,24 «anzuziehen» gilt, kann und muss
nicht vom Menschen geschaffen oder erfunden werden, sondern ist eine be-
reits vorgegebene Wirklichkeit, die es zu ergreifen gilt. Insofern griindet die
Aktivitat des christlichen Lebenswandels in einer unaufthebbaren Passivitit, die
bei Paulus im Gedanken der Rechtfertigung des Gottlosen allein aus Gnade
und durch den Glauben zum Ausdruck kommt und im Sakrament der Taufe
sinnenfallig wird.”

Der Mensch nach dem vermeintlichen Ende des christlichen Gottes sieht
sich dagegen herausgefordert, sich allererst zu erfinden, «denn er dst nichts
anderes als dieses Erfinden»”. Wie die Modernitit aus fortlaufenden Moderni-
sierungsschiiben besteht, so muss sich auch der Mensch in der technologischen
Moderne stindig neu erfinden. Ebenso wie die Entwicklung virtueller Welten
sind daher auch Bestrebungen zur biotechnologischen Optimierung / Weiter-

7 Inst. IV/154.

" Zur Rede vom neuen Menschen im Kontext der Rechtfertigungslehre vgl. auch P. Schwanz:
Der neue Mensch. Eine Neuinterpretation der Rechtfertigungslehre (Studien zur systema-
tischen Theologie und Ethik 17), Munster 1998.

e Jongen: Der Mensch ist sein eigenes Experiment (Anm. 9), 31.



330 Ulrich H.J. Kértner

entwicklung der menschlichen Natur nur konsequent. Die christliche Haltung
der Demut und der Dankbarkeit gegeniiber Gott, dem Schopfer, Erhalter und
Erneuerer des Lebens erscheint demgegentiber als ein ideologischer Hemm-
schuh fiir wissenschaftliche, medizinische und kulturelle Entwicklungen.

Vom Neuen Testament her ist jedoch an diese Sicht der menschlichen
Entwicklung die Frage zu richten, ob sie nicht auf einer verhingnisvollen
Selbsttiuschung beruht, die héchst inhumane Folgen nach sich ziehen kann.
Theologisch gesprochen ist es der alte Mensch, der einen neuen Menschen
nach seinem Bilde und seinen Visionen schaffen will und dabei doch nur der
Gesetzmissigkeit der unerlésten Welt verfallen bleibt.

Schon die generalisierende Rede von «dem» Menschen stimmt verdichtig,
Politisch und sozialethisch ist doch zu fragen, wer konkret die Subjekte, In-
stitutionen oder selbsternannten Eliten sind, welche «den» neuen Menschen
entwerfen und realisieren wollen. Wollen Menschen dabei lediglich tiber sich
selbst verfiigen — oder auch tber andere, die sie nach ihrem Bilde und ihren
Wunschvorstellungen zu formen wiinschen? Und wer gibt Menschen tber-
haupt das Recht, auf diese Weise iiber andere, noch dazu Gber Ungeborene,
zu verfigen? Sind alle Versuche oder Phantasien, die menschliche Natur zu
optimieren, durch das Prinzip der Autonomie gedeckt? Oder schligt nicht die
Selbstbestimmung, auch die heutzutage proklamierte reproduktive Autono-
mie, in eine schwer ertrigliche Fremdbestimmung fiir diejenigen um, welche
das Objekt solcher Manipulationen sind? Wo liegen die Grenzen zwischen
dem ethisch legitimen Wunsch nach Heilung und dem unethischen Wunsch
nach Menschenzichtung? Oder sollte diese Frage tatsiachlich keine Relevanz
mehr haben? Biopolitik war und ist stets eine Frage der Macht. Bioethische
Diskurse, welche den technologischen Fortschritt fur ein unbeeinflussbares
Menschheitsschicksal halten, bleiben politisch merkwurdig subjektlos.

Die Kehrseite der Visionen vom sich selbst biotechnologisch neu erfin-

80

denden Menschen ist ein therapeutischer Imperativ,” der alle Abweichungen

von dem, was in einer «salutokorrekten Gesellschaft»®' als normal gilt, dem

8 A. Kuhlmann: Politik des Lebens — Politik des Sterbens. Biomedizin in der liberalen De-
mokratie, Berlin 2001, 3.

8 J. Bauch: Krankheit und Gesundheit als gesellschaftliche Konstruktion. Gesundheits- und
medizinsoziologische Schriften 1979-2003 (Konstanzer Schriften zur Sozialwissenschaft
62), Konstanz 2004, 4.



Der alte und der neue Mensch 331

Zwang zur Korrektur unterwirft. «Wenn die Menschen durch sanitaristische
Sozialisationsbedingungen und genetische Merkmalsplanung alle gesund und
normiert sind, ist dann noch Gesellschaft, so wie wir glauben, sie zu ken-
nen, moglich? Wenn Abweichungen minimiert werden, gibt es dann noch
gesellschaftliche Evolution oder Geschichte? Oder befinden wir uns dann
im post-histoire? [...] Wenn durch Normierungen die Kontingenzformel fiir
Kommunikation zunehmend eingeschrinkt wird, dann ist die Gesellschaft
zu einer letzten Ordnung gekommen und damit totalitir»® Wie inhuman
ein solches Medizin- und Gesellschaftsbild werden kann, zeigen die Medizin-
verbrechen des 20. Jahrhunderts und die Geschichte der sogenannten «Ras-
senhygiene». Wie barmherzig oder unbarmherzig therapeutische Konzepte
sind, bemisst sich nicht zuletzt am Umgang mit den Therapieresistenten, den
Unbheilbaren®.

Aus transhumanistischer Sicht mag der neue Mensch, von dem das Neue
Testament spricht, ein hoffnungslos veraltetes Konstrukt sein. Aus biblischer
Perspektive ist dagegen zu sagen, dass der neue Mensch des biotechnologi-
schen Zeitalters in Wahrheit noch immer der alte Mensch ist, der nach der
Zusage des Evangeliums iberwunden werden soll. Die Kluft zwischen Sein
und Sollen, welche in der Sprache der Bibel Stinde genant wird, ldsst sich bio-
technologisch nicht schliessen, sondern bleibt unvermindert bestehen.

Nach Soren Kierkegaard ist Stinde im Kern Verzweiflung.®* Der dinische
Philosoph unterscheidet zwischen drei Formen der Verzweiflung, nimlich
dem Wunsch, verzweifelt man selbst sein zu wollen, dem Wunsch, verzweifelt
nicht man selbst sein zu wollen, und der Geistlosigkeit als Ausdruck tiefs-
ter Resignation und Selbstaufgabe. Die verschiedenen Formen des medi-
zinischen Enhancement haben es in hohem Masse mit diesen Formen der
Verzweiflung zu tun. Man denke nur an das Feld der Ernihrung und der
diversen Diidten, an Adipositas und Magersucht, an plastische Chirurgie und
stimmungsaufhellende Psychopharmaka.

8 Bauch: Krankheit und Gesundheit (Anm. 81), 11.

¥  Siehe dazu K. Dérner (Hg): Die Unheilbaren. Was machen Langzeitpatienten mit uns,
und was machen wir mit ihnen?, Gitersloh 1983; U. Eibach: Heilung fiir den ganzen Men-
schen? Ganzheitliches Denken als Herausforderung von Theologie und Kirche, Neukir-
chen-Vluyn 1991, 144ff.

¥ Vel S. Kierkegaard: Die Krankheit zum Tode (GW, 24. Abt.), Gltersloh *1982.



332 Ulrich H.J. Kértner

Nun besteht die Aufgabe des Menschen stets darin, sein Leben in der Po-
laritit von Freiheit und Schicksal zu fithren.* Das heisst konkret, den eigenen
Korper als Gabe und Aufgabe zugleich zu sehen. Theologisch lautet die Frage,
in welchen Fillen ein Enhancement im Einklang mit der schépfungsgemissen
Polaritit von Freiheit und Schicksal steht, und in welchen Fillen im Enhance-
ment eine Gestalt siindiger Verzweiflung zu sehen ist, eben des verzweifelten
Wunsches, unbedingt so zu bleiben, wie man ist, und sich damit der Polaritit
von Form und Dynamik zu widersetzen®, oder aber des verzweifelten Wun-
sches, ein anderer sein zu wollen. In diesen Fillen 6ffnet das Enhancement kei-
nen Ausweg aus der Verzweiflung, sondern fithrt nur immer tiefer in sie hinein.

Alle medizinischen Eingriffe befassen sich mit der leiblichen Natur des
Menschen, die zum Vergehen verurteilt ist. Wenn die Reformatoren unter Be-
rufung auf die neutestamentliche Gegeniiberstellung von altem und neuem
Menschen urteilen, dass der alte Adam zum Absterben verurteilt ist, so ist dies
keineswegs als gnostische Entwertung unserer Leiblichkeit und unserer Sorge
far das irdische Wohl des Menschen, konkret: des Mitmenschen, zu verstehen.
Zwar hat es in der Geschichte des Christentums Fehlformen einer biologis-
tischen Interpretation der Siinde gegeben, doch muss theologisch zwischen
der physischen Existenz des Menschen und seiner siindigen Existenzweise,
die Paulus als fleischlich gesinnt kritisiert, unterschieden werden. Das Wesen
des Menschen wird aber auch von einer transhumanistischen Anthropologie
verkannt, die glaubt, die Existenzfragen des Menschen durch Manipulationen
des menschlichen Korpers 16sen zu kénnen, und also Geist und Seele des Men-
schen mit seinen Hirn- und Kérperfunktionen gleichsetzt.

Theologisch gesprochen ist es die von unserer biologischen Beschaffenheit
unabhingige zuvorkommende und freie Gnade Gottes, welcher der Mensch
seine Anerkennung und Rechtfertigung verdankt. An der Anerkenntnis, dass
das neue Menschsein nicht von uns zu erfinden, sondern als bereits vorgege-
bene Daseinsméglichkeit zu ergreifen ist, hangt die Menschlichkeit des Men-
schen.

Bioethisch relevant ist auch die eschatologische Dimension des Rechtfer-
tigungsglaubens, weil sich aus ihr eine kritische Sicht auf die latente oder of-
fene Gefahr einer soteriologischen Uberhéhung der modernen Medizin zur

85 Vgl. dazu P. Tillich: Systematische Theologie, Bd. I, Stuttgart 1977, 214ff.
86 Vgl. Tillich: Systematische Theologie (Anm. 85), 210ff.



Der alte und der neue Mensch 333

Heilslehre ableiten ldsst. Einerseits schliesst das Gebot der Nichstenliebe die
Verpflichtung zum Heilen ein. Auch die im Neuen Testament geschilderten
Heilungswunder Jesu und die alte Denkfigur des Christus medicus stehen dafir.”’
Andererseits stehen alle menschlichen Heilungsversuche unter dem eschato-
logischen Vorbehalt. Eschatologie ist die christliche Lehre vom Reich Gottes
bzw. von der Vollendung der Welt durch Gott. Heilung und Heil sind nach
dieser Lehre voneinander zu unterscheiden. Andernfalls steht der medizini-
sche Fortschritt in der Gefaht, vom Geist der Utopie zur Barbarei verfithrt zu
werden.

Dass auch der im Glauben von Gott gerechtfertigte Mensch Stunder bleibt,
ist eine Grundaussage reformatorischer Anthropologie. Der gerechtfertigte
Stinder vermag weder sich selbst noch die Welt zu verbessern, weder auf dem
Weg der Moral noch durch irgendwelche Formen der Anthropotechnologie.®
Der alte Mensch im biblischen Sinne ist nicht verbesserungs-, sondern verge-
bungsbediirftig. Das schopferische Wort der Vergebung aber macht ihn nicht
besser, sondern radikal, von Grund auf neu.

So bestiinde denn der Beitrag des Christentums zur anthropologischen und
gesellschaftspolitischen Diskussion der Gegenwart darin, auf eine Moglichkeit
der Kontingenzbewiltigung hinzuweisen, die vom Zwang des selbstproduzier-
ten bzw. von anderen verfiigten Schicksals befreit. Es ist dies ein Ethos des
Sein-Lassens und der Verschonung, Dieses Ethos griindet darin, dass sich der
Mensch nicht sich selbst verdankt und in die Welt bringt und dass die Frag-
menthaftigkeit seines Daseins auf eine hohere, von ihm selbst nicht zu leisten-
de Vollendung verweist.* In diesem Sinne kann auch christliche Anthropologie

sagen, dass noch nicht erschienen ist, was wir sein werden (I Joh 3,2).

¥ Vgl. M. Honecker: Christus medicus, KuD 31 (1985) 307-323; ]. Hubner: Christus medi-
cus. Ein Symbol des Erlésungsgeschehens und ein Modell édrztlichen Handelns, KuD 31
(1985) 324-335.

% Vgl. auch Reinmuth: Anthropologie (Anm. 16), 39.

% D. Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft, hg.v.
Chr. Gremmels, E. Bethge u. R. Bethge in Zusammenarbeit mit I. Todt (DBW 8), Gu-
tersloh 1998, 336.



334 Ulrich H.J. Kortner

Abstract

Der Aufsatz untersucht das Potential neutestamentlicher Texte, die vom alten und
vom neuen Menschen sprechen, flir anthropologische Diskurse der Gegenwart. Wie
heutige anthropologische Vorstellungen und Theorien haben auch neutestamentliche
Interpretationen des Menschseins einen konstruktionalen Charakter. Daher kénnen
neutestamentliche Aussagen iber das Menschsein nicht unhistorisch als normative
Setzungen in heutige Debatten iibertragen werden, sondern miissen zunichst in ihrem
historischen Kontext wie auch in ihrer Wirkungsgeschichte betrachtet werden. Als
Ausgangspunkt dient die Anthropologie des Epheserbriefes. Sodann wird die refor-
matorischen Rezeptionsgeschichte der neutestamentlichen Unterscheidung zwischen
altem und neuem Menschen beschrieben, bevor abschlieSend die Frage nach dem heu-
tigen anthropologischen Potential dieser Unterscheidung zu beantworten.

The essay examines the potential of New Testament texts on the old and the new man
for contemporary anthropological discourse. Today’s anthropological perceptions and
theories have a constructional character. The same applies to New Testament interpre-
tations of humanity. Thus, New Testament statements on humanity cannot be unhis-
torically applied as normative positings to current debates, but must first be considered
within their historical context as well as their effective history. The anthropology of
the Epistle to the Ephesians serves as a starting point. Consequently, the reformatory
reception history of the New Testament distinction between the old and the new man
is described, and finally the question towards the contemporary anthropological poten-
tial of this distinction is answered.

Ulrich H.]. Kortner, Wien



	Der alte und der neue Mensch : systematisch-theologische Erwägungen zur christlichen Anthropologie im Anschluss an den Epheserbrief

