
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 3-4

Artikel: Der alte und der neue Mensch : systematisch-theologische
Erwägungen zur christlichen Anthropologie im Anschluss an den
Epheserbrief

Autor: Körtner, Ulrich H.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877784

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der alte und der neue Mensch

Systematisch-theologische Erwägungen zur christlichen
Anthropologie im Anschluss an den Epheserbrief

Wilhelm Pratscher zum 65. Geburtstag

1. Anthropologie im biotechnologischen Zeitalter

«Wir leben in einem Zeitalter der Anthropologie. Eine umfassende Wissenschaft

vom Menschen ist ein Hauptziel der geistigen Bestrebungen der

Gegenwart», schrieb vor vierzig Jahren der evangelische Theologe Wolfhart
Pannenberg.1 Zugleich stellte er hellsichtig fest: «Die mit dem Menschen

beschäftigten Wissenschaften sind heute auf dem besten Wege, im allgemeinen
Bewußtsein den Platz einzunehmen, den in früheren Jahrhunderten die

Metaphysik innehatte.»2 Nach Ansicht des Philosophen Helmut Plessner, dessen

Verständnis des Menschen als eines weltoffenen Wesens Pannenberg intensiv

rezipiert hat, hat die Anthropologie in der Moderne nicht nur die Metaphysik,
sondern auch die Theologie abgelöst, dabei lasse sich freilich trefflich darüber

streiten, ob die Anthropologie «ihr Rechtsnachfolger, Platzhalter oder ein von
der allmächtigen Zeit eingesetzter Lückenbüßer ist»3.

In unserer von der Biotechnologie beherrschten Gegenwart findet das

Zeitalter der Anthropologie seine Fortsetzung. Frei nach Karl Marx haben die

Philosophen und Theologen in der Vergangenheit den Menschen nur anders

interpretiert. Den neuen Biowissenschaften aber kommt es darauf an, ihn zu

verändern.

Frühere Epochen gingen ebenfalls von der Veränderbarkeit und

Veränderungsbedürftigkeit des Menschen aus. Einerseits galt der Mensch als Mikrokosmos,

der die geradezu göttliche Vollkommenheit des Makrokosmos abbildete.

Andererseits wussten auch frühere Epochen um das Elend des Menschen,

1 W Pannenberg: Was ist der Mensch? Die Anthropologie der Gegenwart im Lichte der

Theologie, Göttingen 1962 fil 985), 5.
2 Pannenberg: Was ist der Mensch? (Anm. 1), 5.
3 H. Plessner: Homo absconditus, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 8, hg.v. G. Dux u.a.,

Frankfurt a.M. 1983, 353-366 (354).

ThZ 3.4/68 (2012) S. 311-334



312 Ulrich H.J. Körtner

seine physische Verletzbarkeit und seine moralische Unvollkommenheit. Die

grossen Religionen sind davon überzeugt, dass der Mensch nicht nur heilungs-,
sondern auch erlösungsbedürftig ist. Neben der Hoffnung auf Erlösung gehört
freilich auch die Optimierung von Geist und Körper zu den alten Menschheitsträumen

— und Albträumen. Vergangene Zeiten setzten dabei vor allem auf

Erziehung und Bildung, auf Religion und Moral oder nach der Aufklärung auf
Politik und Sozialtechniken: auf Disziplinierung und biopolitische Kontrolle
im Prozess der Zivilisation, wie sie Michel Foucault analysiert hat,4 auf die

revolutionäre Veränderung der Gesellschaft und auf Umerziehung1' oder, wie

im Fall des Nationalsozialismus, auf eine Mischung von ideologischer
Gleichschaltung und «Rassenhygiene».

Die eigentliche Bio- oder Lebenswissenschaft war seit der Antike die Ethik,
verstanden als Theorie menschlicher Lebensführung. Die modernen «Life

sciences» umfassen dagegen Biologie, Biochemie und molekulare Medizin. Die

neuen Anthropotechniken setzen auf die technische Manipulation des menschlichen

Körpers und seiner biologischen Beschaffenheit bis hinein in die kleinsten

Bausteine, die Zellen, Gene und Moleküle. Wie der Körper wird auch der

menschliche Geist zum Objekt biotechnischer Eingriffe. Aus neurobiologischer
Sicht ist der Geist eine Systemeigenschaft des Gehirns. Die Verbindung von
Genetik bzw. Genomik, Neurobiologie, Informationswissenschaft und Nano-
technik beflügelt Visionen von neuartigen Eingriffen in das menschliche

Gehirn, sei es zur Heilung von psychischen oder neurologischen Erkrankungen,
sei es zur Optimierung von Intelligenz und Gedächtnisleistungen. Die Optimierung

der menschlichen Natur mit Hilfe moderner Medizin und Biotechnologie
wird auch als «Enhancement» bezeichnet, wobei die Grenzen zwischen

therapeutischen und nichttherapeutischen Zielsetzungen der Medizin immer mehr
verschwimmen.

4 M. Foucault: Sexualität und Wahrheit, Bd. 1: Der Wille zum Wissen (stw 716), Frankfurt
a.M. 2008; ders.: Die Geburt der Biopolitik. Vorlesung am Collège de France 1978 - 1979,

hg.v. M. Sennelart, Frankfurt a.M. 2009; ders.: Überwachen und Strafen. Die Geburt des

Gefängnisses (stw 2271), Frankfurt a.M. 2008; ders.: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine
Geschichte des Wahns im Zeitalter der Vernunft (stw 39), Frankfurt a.M. "2005; ders.: Die
Geburt der Klinik. Eine Archäologie des ärztlichen Blicks, Frankfurt a.M. 72005.

5 Für den Marxismus siehe exemplarisch E. Che Guevara: Der neue Mensch. Entwürfe für
das Leben in der Zukunft, ausgewählt, übertragen u. eingel. von H.-E. Gross, Dortmund
1984.



Der alte und der neue Mensch 313

Im biotechnologischen Zeitalter mutiert der Mensch vom Homo creatus,
der im 20. Jahrhundert vielfach als Homo faber gedeutet wurde, zum Homo
fabricatus. Das Bild des Menschen wird zum Entwurf im Sinne eines vom
Menschen selbst gewählten und mit technischen Mitteln zu realisierenden Projektes.

Zugleich wird der Abgesang auf den überkommenen Humanismus

angestimmt, exemplarisch in der Elmauer Rede des Philosophen Peter Sloterdijk.6

Der Übermensch, den Nietzsche heraufkommen sah, soll nach Vorstellung
selbsternannter Trans- oder Posthumanisten durch technisches «Enhancement»

geschaffen werden.7

Nach übereinstimmender Auffassung der christlichen Theologie kann man

vom Menschen nicht sprechen, ohne zugleich von Gott zu reden, weil die

Bestimmung des Menschen in seinem Zusammensein mit und seinem Gegenübersein

zu Gott zu sehen ist. Wahre Selbsterkenntnis und Gotteserkenntnis gehen
Hand in Hand, und es ist darum, wie Calvin gelehrt hat, «nicht so einfach zu

sagen, welche denn an erster Stelle steht und die andere aus sich heraus bewirkt»8.

Das moderne Zeitalter der Anthropologie spaltet die menschliche Selbsterkenntnis

von der Gotteserkenntnis ab und setzt auf Techniken der Selbstveränderung

und Selbstmanipulation anstelle von Erlösung durch eine transzendente

Macht. Es ist der Mensch, der sich nach Ansicht des Sloterdijk-Schülers Marc

Jongen berufen fühlt, «die mangelhafte Schöpfung umzugestalten» und vom
Subjekt zum Projekt mutiert.9 Nach Sloterdijk ist der Mensch — im doppelten
Sinne des Wortes! — dabei, sich zu übernehmen. Für den Posthumanismus sind

die Vorstellung der Gottebenbildlichkeit des Menschen und sein säkulares

Pendant, der Begriff der Menschenwürde, nur noch «eine semantische Altlast»10.

James D. Watson, der zusammen mit Francis Crick im Jahre 1953 den Aufbau

der Chromosomen, das heisst der im Zellkern gespeicherten Erbinforma-

6 P. Sloterdijk: Regeln für den Menschenpark. Ein Antwortschreiben zu Heideggers Brief
über den Humanismus, Frankfurt a.M. 1999.

7 Zur Einführung in die Debatte siehe O. Krüger: Virtualität und Unsterblichkeit. Die Visio¬

nen des Posthumanismus, Freiburg i.Br. 2004; B. Gesang: Perfektionierung des Menschen,
Berlin/New York 2007.

8
J. Calvin: Inst. 1,1,1 (Übersetzung nach J. Calvin: Unterricht in der christlichen Religion.
Institutio Christianae religionis, nach der letzten Ausgabe übers, u. bearb. v. O. Weber,

Neukirchen-Vluyn '1984, 1).
9 M. Jongen: Der Mensch ist sein eigenes Experiment, in: Die Zeit Nr. 33, 9.8.2001, 31.
1,1 Ebd.



314 Ulrich H.J. Körtner

tionen entdeckt und damit die Grundlagen für die Gentechnik geschaffen hat,

hält das christliche Menschenbild für einen Störfaktor der Forschung. Ausserdem

rechtfertige der Glaube an den biblischen Schöpfergott und seine Gebote

unnötiges Leiden, das heute durch Gentechnik und Eugenik vermeidbar
wäre.11 Der Philosoph Ronald Dworkin hält zwar viele Ängste vor dem eugenischen

Missbrauch der Gentechnik für verständlich. Die Alternative zu ihr wäre

jedoch «unverantwortliche Feigheit vor dem Unbekannten»12. Im Sinne einer

Güterabwägung werde das mögliche Risiko des Missbrauchs durch die Hoffnung

aufgewogen, dass sich die Zahl genetischer Defekte und von Missbildungen

senken lasse und möglicherweise wünschenswerte Eigenschaften, wie z.B.

die Intelligenz, gesteigert werden könnten.

2. Humanität nach dem Tode Gottes und neutestamentliche Anthropologie

Die bioethischen Diskussionen zeigen, wie schwierig es für den Menschen ist,
nach dem vermeintlichen Ende des christlichen Gottes menschlich zu bleiben.

Damit soll nicht behauptet werden, dass sich die Idee der Menschenwürde

ausschliesslich christlich begründen lasse, wohl aber soll auf die prekäre Lage

hingewiesen werden, in welche diese Idee gerät, wenn die Sinnhaftigkeit ihrer

religiösen Begründbarkeit bestritten wird.

Nun sind Humanismus und Christentum, wie Rudolf Bultmann zu Recht

erklärt hat, zwei unterschiedliche Grundmöglichkeiten eines menschlichen

Selbstverständnisses.13 Sofern sich der Humanismus mit seinem Programm
einer Selbstzähmung des Menschen durch Bildung als Heilsprogramm versteht,

befindet er sich im Widerspruch zum Christentum und seiner Heilsbotschaft.

Unter der theologischen Kategorie des Gesetzes betrachtet, vertritt der Humanismus

jedoch durchaus Anliegen, die das Christentum mit ihm teilt und die

mit dem Personsein des Menschen zu tun haben. Bultmann spricht von einer

fruchtbaren Spannung von Christentum und Humanismus, zwischen denen

nicht auf der Ebene der Kulturtheorie, sondern existentiell auf der Ebene des

Einzelnen der Ausgleich zu suchen ist.

11 J.D. Watson: Die Ethik des Genoms. Warum wir Gott nicht mehr die Zukunft des Men¬

schen überlassen dürfen, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, Nr. 224, 26.9.2000.
12 R. Dworkin: Die falsche Angst, Gott zu spielen, in: Die Zeit Nr. 38, 16.9.1999, 15.17 (17).
13 Vgl. R. Bultmann: Humanismus und Christentum, in: ders.: Glauben und Verstehen, Bd.

II, Tübingen 1952, 133-148.



Der alte und der neue Mensch 315

Das Christentum hat jedenfalls keinen Grund, in den Chor jener einzustimmen,

die den Humanismus als Schule der Menschenzähmung für gescheitert
halten und darüber womöglich noch eine klammheimliche Freude empfinden.
Ideen der Menschenzüchtung oder transhumanistische Visionen einer

biotechnologischen Überwindung der menschlichen Gattung, wie wir sie bislang kannten,

atmen nicht den Geist, sondern den Ungeist einer Technokratie, welche die

menschliche Person zum Verschwinden bringt und das Individuum, um noch

einmal mit Bultmann zu sprechen, «zu einem Glied in der Lebensmaschine

herabwürdigt»14.

Der Abgesang auf den Humanismus wie auf die chrisdiche Tradition ist
jedoch vielleicht ein wenig voreilig. Allerdings gilt es, ihr unabgegoltenes Potential

und ihre kritische Kraft neu zu entdecken. So irren die neuen Über-Humanisten

zum Beispiel in der Annahme, dass der eugenische Einsatz der Gentechnik zur

endgültigen Befreiung des Menschen vom Schicksal führe. In Wahrheit führen

die Fortschritte auf den Gebieten der medizinischen Genetik, der prädik-
tiven Medizin und der Reproduktionsmedizin zu neuen Erscheinungsformen
des Schicksals. Der christliche Gottesglaube, der im Menschen das Ebenbild
Gottes sieht, ist keineswegs eine Variante des Schicksalsglaubens, wie Dworkin
unterstellt, sondern hat — historisch betrachtet — im Gegenteil zur Depotenzie-

rung des Schicksals geführt, dem nach antiker Vorstellung selbst die Götter
unterworfen waren. Daher hat das neuzeitliche Dementi des christlichen Gottes,
für welches die mehrdeutige Formel des Todes Gottes geprägt wurde, keineswegs

den Weg zur endgültigen Befreiung des Menschen vom Schicksal geebnet,

sondern, wie der Philosoph Odo Marquard argumentiert, zur Wiederkehr des

Schicksals, das heisst zum Entstehen neuer Kontingenzen geführt.13

Bedrängend ist diese Entwicklung beispielsweise auf dem Gebiet der prä-
diktiven Medizin, wo sich die Schere zwischen heute schon möglicher Diagnostik

und Prognostik und fehlenden Therapieansätzen weit öffnet. Der Einsatz

prädiktiver Untersuchungsmethoden, zum Beispiel in der pränatalen Medizin,
kann einerseits der Prophylaxe dienen, andererseits aber immer neue

Entscheidungskonflikte heraufbeschwören.

Aufgabe der Theologie ist es heute, das Humanitätspotential christlicher
Rede von Gott neu zu erschlossen. Nicht aus Nostalgie, die einer vormodernen

14 Bultmann: Humanismus und Christentum (Anm. 13), 147.
15 O. Marquard: Abschied vom Prinzipiellen. Philosophische Studien, Stuttgart 1980, 81.



316 Ulrich H.J. Körtner

Vergangenheit nachtrauert, sondern «um der Zukunft des Menschen willen ist
die Frage nach Gott zu stellen»16. Was aber die Theologie zum anthropologischen

und bioethischen Diskurs der Gegenwart beitragen kann, «verdankt sich

letztlich ihrer Schriftinterpretation»; darin ist Eckart Reinmuth bezupflichten.17

Nun kennt auch das Neue Testament die Unterscheidung zwischen altem

und neuem Menschen. Sie begegnet uns im Kolosser- und im Epheserbrief,
hat aber ihren Ursprung schon bei Paulus. Allerdings handelt es sich im Neuen
Testament um eine eschatologische Differenz, d.h. um den Hinweis auf die

letztgültige Bestimmung und Vollendung des Menschen, die von ihm selbst

gerade nicht zu leisten ist. Der alte Mensch aber in seiner Endlichkeit, seiner

Unvollkommenheit und Gebrochenheit, in seinem Versagen und seiner Schuld

ist es, dem die bedingungslose Zuwendung Gottes gilt und den der Mensch

Gottes als seinesgleichen lieben soll.

Im Folgenden soll das hermeneutische Potential der neutestamentlichen

Texte, die vom alten und vom neuen Menschen sprechen, für die anthropologischen

Diskurse der Gegenwart ausgelotet werden. Dies geschieht nicht

so, dass neutestamentliche Aussagen unhistorisch als normative Setzungen in

heutige Debatten übertragen werden. Wie gegenwärtige anthropologische
Vorstellungen und Theorien haben auch neutestamentliche Interpretationen des

Menschseins einen konstruktionalen Charakter, den es sich bewusst zu
machen gilt. Die generelle Ausgangsfrage, «wie und warum Menschsein im Neuen
Testament überhaupt thematisch wird»18, soll im Folgenden vor allem an die

Anthropologie des Epheserbriefes gerichtet werden. Sodann werden wir uns

mit der reformatorischen Rezeptionsgeschichte der neutestamentlichen

Unterscheidung zwischen altem und neuem Menschen befassen und abschliessend

noch einmal die Frage nach dem heutigen anthropologischen Potential dieser

Unterscheidung stellen.

3. Der alte und der neue Mensch im Epheserbrief

Die christliche Unterscheidung zwischen altem und neuem Menschen stammt
der Sache nach von Paulus, der selbst allerdings nur vom alten und nicht vom

F.. Reinmuth: Anthropologie im Neuen Testament (UTB 2768), Tübingen 2006, 13.
17 Ebd.
18 Reinmuth: Anthropologie (Anm. 16), 40.



Der alte und der neue Mensch 317

neuen Menschen spricht.19 Die Wendung «neuer Mensch» (kcuvôç avGpCûJtoç)

findet sich erst im deuteropaulinischen Kolo sserbrief, der dem Epheserbrief
als Vorlage gedient hat. In Kol 3,9f. wie in Eph 4,22-24 hat die Rede vom
alten und neuen Menschen einen ethischen Sinn. Die Christen sollen den alten

Menschen ablegen wie ein Kleid und den neuen anziehen, d.h. in einem neuen

Leben wandeln.

Die Vorstellung vom Anziehen des neuen Menschen gehört in den

Zusammenhang der Taufe. Kol 3,9f. und Eph 4,22-24 sind ein Stück Taufparänese.20

Die auf Christus getauft sind, sollen ihren Glauben in einer entsprechenden

Lebensführung bewähren. Im Hintergrund der beiden Texte steht Gal 3,27.

Paulus formuliert allerdings christologisch: Die auf Christus getauft sind,
haben Christus «angezogen» und sind durch ihren Glauben in Christus Gottes

Kinder (Gal 3,26). Wenn Paulus in diesem Zusammenhang wie auch in Rom

6,6 nicht vom neuen Menschen, sondern von Christus und von der «Neuheit

des Lebens» spricht, in der die Glaubenden wandeln sollen, so deshalb, weil er

zwischen der gegenwärtigen Existenz der Christen und der noch ausstehenden

eschatologischen Vollendung klar unterscheidet. «Der cneue Mensch) wäre für
Paulus ja das Abbild des (himmlischen Menschen) Christus, dessen Bild <wir>

aber erst als Auferweckte (tragen werden) (I Kor 15,49).»21 Dagegen verstehen

Eph 4,24 und seine Vorlage Kol 3,10 den neuen Menschen als eine präsentische

Grösse. Der neue Mensch ist schon jetzt in der Existenz der Glaubenden

präsent. Es handelt sich um den nach Gott (Eph 4,24) bzw. nach dem Bilde

Gottes (Kol 3,10) ((in wahrer Gerechtigkeit und Heiligkeit» (Eph 4,24) geschaffenen

Menschen.

Auch wenn Kol und Eph auf Gen 1,27 anspielen, ist doch in beiden Fällen

nicht die urzeitliche Schöpfung, sondern die Neuschöpfung gemeint, die in
Christus gegenwärtig ist. Auch dieser Gedanke hat einen paulinischen Hintergrund.

Ist jemand in Christus, so ist er nach II Kor 5,17 eine neue Schöpfung

(K0tivr| KTlotç). Aber auch wenn nun das Alte vergangen und Neues geworden

15 Rom 6,6.
20 Vgl. R. Schnackenburg: Der Brief an die Epheser (EKK X), Zürich/Köln/Neukirchen-

Vluyn 1982, 203f.
21 G. Sellin: Der Brief an die Epheser (KEK 8), Göttingen 2008, 363, im Anschluss an E.

Stegemann: A.lt und Neu bei Paulus und in den Deuteropaulinen (Kol — Eph), EvTh 37

(1977) 508-536.



318 Ulrich H.J. Körtner

ist (V. 17b), betont Paulus doch die Differenz zwischen der irdischen Existenz

der Glaubenden und der noch ausstehenden eschatologischen Seinsweise,

wenn er vom irdischen Haus spricht, das abgebrochen und dereinst gegen ein

ewiges Haus eingetauscht wird, das im Himmel ist (II Kor 5,1). Auch Paulus

verwendet in diesem Zusammenhang das Bild vom Kleid. Die Christen sehnen

sich danach, mit der himmlischen Behausung überkleidet zu werden, damit das

Sterbliche vom Leben verschlungen werde (II Kor 5,4). Das Unterpfand dieser

Hoffnung ist der Heilige Geist (V. 5). Auch wenn Paulus die gläubige Existenz
als Leben in Christus bzw. als das Leben Christi in den Glaubenden (Gal 2,20)

bezeichnen kann, leben die Christen in der Zeit ihrer irdischen Existenz doch

in gewisser Weise «fern vom Herrn» und wandeln im Glauben, aber noch nicht
im Schauen (II Kor 5,6f.).

Diese eschatologische Differenz, die bei Paulus als zeitliche ausgesagt

wird, wird in Kol 3 und Eph 4 nicht thematisiert. Beide Male ist der neue

Mensch eine präsentische Grösse. Die Metapher steht in beiden Fällen nicht
für Christus, sondern für den neuen Lebenswandel der Getauften, auch

wenn zwischen diesem und Christus kraft der Taufe ein innerer Zusammenhang

besteht. Eph 4 spielt aber nicht auf die Adam-Christus-Typologie an,
die Paulus in Rom 5 verwendet, um den Gegensatz zwischen Tod und
Leben, Heil und Unheil, Sünde und Gnade zu beschreiben.

Generell ist zu beobachten, dass im Unterschied zu Paulus im Epheser-
brief Raumkategorien an die Stelle von Zeitkategorien treten.22 Räumliches

Denken herrscht auch im Abschnitt Eph 2,11-22 vor, der den «Mittelpunkt
der theologischen Argumentation des ganzen Briefes» bildet.23 Die Zugehörigkeit

zum Heil wird durch die Unterscheidung zwischen Ferne und Nähe

zu Gott und seinem Volk ausgesagt (V. 13.17). Auch in diesem Abschnitt

spricht der Verfasser an zentraler Stelle vom «neuen Menschen» (Eph 2,15),
der nun freilich als kollektive Grösse zu verstehen ist. In dieser Bedeutung
kommt der Begriff KCXlVÔç av0pcO7toç im ganzen Neuen Testament

überhaupt nur an dieser Stelle vor.
Anders als in Eph 4,24 ist mit dem neuen Menschen in Eph 2,15 nicht

der neue Lebenswandel der Christen gemeint, sondern die Kirche als Leib

22 Vgl. A. Lindemann: Die Aufhebung der Zeit. Geschichtsverständnis und Eschatologie im

Epheserbrief (StNT 12), Gütersloh 1975.
23 Lindemann: Aufhebung der Zeit (Anm. 22), 145.



Der alte und der neue Mensch 319

Christi, der aus Heiden und Juden eine neue Einheit, «ein drittes Menschen-
Genus»24 geschaffen hat. Auch in diesem Fall sind die Bezüge zu Paulus

unverkennbar. Das gilt nicht nur für die Metapher vom Leib Christi,
sondern auch für den Gedanken, dass «in Christus» die religiösen und sozialen

Unterschiede zwischen Juden und Nichtjuden, Mann und Frau, Sklaven und

Freien aufgehoben sind (Gal 3,28).

Die enge Verbindung von Taufe, neuem Lebenswandel und eschatologi-
schem Sein der Kirche, die Paulus in Gal 3,27f. herstellt und die auch in Kol
3,5-17 gewahrt bleibt,25 ist im Epheserbrief allerdings aufgelöst worden. Eph
4,24 verweist nicht direkt auf Eph 2,1 Iff. zurück. Eine gedankliche Verbindung

zwischen den beiden Abschnitten und ihrer unterschiedlichen Weise,

vom neuen Menschen zu sprechen, wird aber möglicherweise durch Eph
4,1-17 hergestellt, wo in einem ebenfalls paränetischen Gedankengang von
der Erbauung des Leibes Christi und von der Einheit des Glaubens und dem

«vollkommenen Menschen/Mann» (àvfjp xéLetOÇ) die Rede ist, zu dem die

Christen gelangen sollen. Möglicherweise ist mit àvf|p xéLetOÇ dasselbe wie

mit Kcûvoç avGpomoç in Eph 2,15 gemeint.26 Auch wird durch das Wortfeld
«schaffen, Schöpfung» (KxiÇsxv/Kxiaiç) eine sachliche Verbindung hergestellt,

wird doch unmittelbar vor Eph 2,11-22 in V. 10 die Aussage gemacht,
die Christen seien Gottes Werk (7io(r|pa), geschaffen (KXioOévxeç) «in Christus

zu guten Werken, die Gott zuvor bereitet hat, damit wir darin wandeln».

Inhaltlich handelt es sich bei den ethischen Forderungen, die Eph 4,25ff.
aufstellt und die an den herkömmlichen Stil jüdischer Paränese erinnern,
im Grunde «um moralische Selbstverständlichkeiten. Ihren besonderen

Klang gewinnen sie dadurch, dass sie nunmehr als Umgangsregeln im
Christusleib aufgefasst werden. Neu ist also die Begründung und der Ort der

Forderung.»27

24 Sellin: Brief an die Epheser (Anm. 21), 364.
25 Kol 3,11 zitiert Gal 3,28.
26 Vgl. Schnackenburg: Brief an die Epheser (Anm. 20), 116; Lindemann, Aufhebung der

Zeit (Anm. 22), 168.
27 H. Conzelmann: Der Brief an die Epheser, in: Die Briefe an die Galater, Epheser, Phi¬

lipper, Kolosser, Thessalonicher und Philemon, übers, u. erklärt von J. Becker, H.
Conzelmann, G. Friedrich (NTD 8), Göttingen 1976, 86-124 (113). Zu den Verbindungen
zwischen Eph 4,25ff. und Kol 3,8f. siehe Schnackenburg: Brief an die Epheser (Anm. 20),
210.



320 Ulrich H.J. Körtner

Zwar wird das Wesen des neuen Menschen in Eph 4,24ff. nicht eschato-

logisch, sondern mit Hilfe ethischer Begriffe beschrieben — «Gerechtigkeit»
(ôiKaiooTJVT|) meint in V. 24 den rechtschaffenden Lebenswandel28 — aber der

neue Mensch als solcher ist keine ethische Forderung, sondern eine schon
bestehende Realität. Seine Eigenschaften müssen nicht erst durch ethische

Anstrengung erworben werden, sondern «sind ohne menschliches Zutun bereits

vorgegeben»29. Andreas Lindemann vermutet eine Annäherung an gnostische
Lehren, die das Heil als eine seinshafte Veränderung des Menschen verstehen.30

Eine Beziehung zur Gnosis wird auch für die ekklesiologische Vorstellung

vom neuen Menschen in Eph 2,15 intensiv diskutiert. Dass es einen fest

geprägten vorchristlichen Urmensch-Erlöser-Mythos gegeben habe, auf den

der Epheserbrief anspiele,31 wird seit längerem in Zweifel gezogen.32 Auch ist

der Nachweis einer Abhängigkeit des Epheserbriefes von bestimmten,
insbesondere gnostischen Texten unsicher.33 Lindemann rechnet zwar wie sein

Lehrer Hans Conzelmann mit einer gnostischen Textvorlage und einem

Erlösermythos, auf den der Epheserbrief anspielte, meint aber, das Entscheidende

am gnostischen Denken sei gar nicht ein bestimmter Mythos, sondern
ein bestimmtes Welt- und Daseinsverständnis, dessen Züge sich durchaus im

Epheserbrief erkennen Hessen. Dann sei die Frage, ob der Mythos, auf den

der Epheserbrief anspielt, rein gnostisch oder bereits christlich gefärbt sei,

zweitrangig. Man könne vielmehr «sogar sagen, daß der Epheserbrief selbst

als frühes Zeugnis gnostischen Denkens - wenn auch hier im christlichen

Kontext — anzusehen ist»34.

28 Vgl. Lindemann: Aufhebung der Zeit (Anm. 22), 71.
25 Lindemann: Aufhebung der Zeit (Anm. 22), 73.
30 Lindemann: Aufhebung der Zeit (Anm. 22), 71.
31 Siehe v.a. H. Schlier: Christus und die Kirche im Epheserbrief (BHTh 6), Tübingen 1930,

18ff.; ders.: Der Brief an die Epheser. Ein Kommentar, Düsseldorf 71971, 118ff.
32 Siehe v.a. C. Colpe: Die religionsgeschichtliche Schule. Darstellung und Kritik ihres Bil¬

des vom gnostischen Erlösermythus (FRLANT 78), Göttingen 1961; P. Pokorny:
Epheserbrief und gnostische Mysterien, ZNW 53 (1962) 160-194; H.M. Schenke: Der Gott
«Mensch» in der Gnosis. Ein religionsgeschichtlicher Beitrag zur Diskussion über die pau-
linische Anschauung von der Kirche als Leib Christi, Göttingen 1962.

33 Vgl. Schnackenburg: Brief an die Epheser (Anm. 20), 116; Sellin, Brief an die Epheser
(Anm. 21), 203ff.

34 Lindemann, Aufhebung der Zeit (Anm. 22), 169.



Der alte und der neue Mensch 321

Die gegenwärtige Gnosisforschung neigt allerdings mehrheitlich zur
Auffassung, es habe gar keine vorchristliche Gnosis gegeben, sondern diese sei

in ihren Anfängen als Teil des «Laboratoriums» frühchristlicher Theologie
zu sehen und erst in einem vielschichtigen Trennungsprozess aus dem sich

grosskirchlich verfestigenden Christentum ausgeschieden worden. «Im <La-

boratorium> christi[icher] Theol[ogie] experimentierten» nach Auffassung von

Christoph Markschies «gnostfische] Theologen mit der Hypostasierung
bestimmter Begriffe sowie einer Pluralisierung des Gottesbegriffs und der

Christusfigur, um für das mehrstufige antike Weltbild passende und insofern

konkurrenzfähige Theorien des Christentums anbieten zu können.»35

So gesehen kann man in Abwandlung der These Lindemanns erwägen, ob

die Vorstellung vom neuen Menschen in Eph 4,15 ihrerseits als ein Schritt auf
dem Weg zu einer gnostischen Christologie zu begreifen ist. Allerdings ist auch

dann mit Conzelmann, der selbst von der Existenz eines vorchristlichen
gnostischen Erlösermythos überzeugt ist, auf die Unterschiede zwischen der

Christologie des Epheserbriefes und gnostischer Erlösungslehre hinzuweisen: «In

der Gnosis ist der leitende Gedanke, daß Erlöser und Erlöste in der Substanz

identisch sind. Erlösung ist nicht freie Tat Gottes, sondern durch mein Sein

bedingt; erlöst werden kann, wer den himmlischen Lichtfunken in sich trägt. Der

Epheserbrief dagegen betont mit Nachdruck, daß wir keine Himmelswesen

sind, sondern als Geschöpfe Gottes auf die Erde gehören (V. 9f.).»36

Gerhard Sellin hält die Gnosisthese für unbegründet und vermutet in Eph
2,11 ff. einen hellenistisch-jüdischen Hintergrund. Der Verfasser des Epheserbriefes

habe ein proselytentheologisches Modell aufgegriffen und eigenständig
ein Christus-Enkomium gebildet, dessen nächste Parallele bei Philo zu finden
sei.37 Auch die Redeweise von dem einen neuen Menschen lasse sich mit Philo

in Verbindung bringen, der entsprechende Gedanken aus pythagoreischplatonischer

Tradition aufgegriffen und entfaltet habe.38 Der «neue Mensch»

sei in Eph 2,15 weder Mythos noch Metapher, sondern eine Synekdoche. Er
stehe für eine kollektive Grösse und sei doch zugleich das individuelle Beispiel

35 Chr. Markschies: Art. Gnosis II. Christentum 2. Kirchengeschichtlich, RGG III, Tübingen
42000, 1049-1053 (1052).

36 Conzelmann: Brief an die Epheser (Anm. 27), 100.
37 Sellin: Brief an die Epheser (Anm. 21), 206f.
38 Sellin: Brief an die Epheser (Anm. 21), 220.



322 Ulrich H.J. Körtner

oder Vorbild für einen neuen Menschentyp, der als Christ weder Jude noch

Heide, sondern ein Drittes sei.39 Tatsächlich lassen sich der kollektive Aspekt
in Eph 2,15 und der individuelle in Eph 4,24 nicht völlig trennen: «Insofern
die zum neuen Wandel aufgerufenen einzelnen Christen den <neuen Menschern

<anziehen> sollen, bildet dieser ja einen Typ, ein Genus.»40 Er wird in Eph 4,24

allerdings nicht mit Christus oder der Kirche identifiziert.

Strittig ist, inwieweit der Epheserbrief das Verhältnis von Christen und
Juden in heilsgeschichtlicher Perspektive beleuchtet. Nach Eph 2,1 Iff. entsteht

der «neue Mensch» ja durch die Uberwindung des trennenden Gegensatzes
zwischen Heiden und Juden. Nach Eckart Reinmuth löst der Verfasser des Ephe-
serbriefes «ein paulinisches Erbe ein und denkt seine Ansätze weiter», indem er
die Geschichte des Gottes Israels weitererzählt, «der sich die Glaubenden mit
ihrer Taufe verbunden haben»41. Mit der Metapher des neuen Menschen werde

die geschichtliche Realität des Leibes Christi kosmologisch gedeutet. Sie führe

allerdings nicht zur Verwischung der unterschiedlichen Identitäten von Juden
und Nichtjuden, sondern beziehe beide auf eine neue Geschichte, nämlich

«auf die Geschichte des Handelns Gottes in Jesus Christus und mit ihr auf
die Geschichte Gottes mit der Welt»42. Reinmuth liest den Epheserbrief vor
diesem Hintergrund im doppelten Wortsinn als «das neutestamentliche Dokument

der Ökumene»43: zum einen als Modell für den Umgang mit Dualismen

und Verschiedenheiten im globalen Kontext, zum anderen als Modell für die

Ökumene der Kirchen. Allgemein gesprochen werfe der Epheserbrief die

anthropologische Frage «nach der Definition und dem Umgang mit
Gruppenidentitäten» auf.44 Es gehe — konkret im Verhältnis von Juden und Heiden — im

Epheserbrief «nicht um eine Aufhebung der Differenzen zwischen Menschen,
sondern um einen neuen Bezug zu ihnen»45.

Dem Textbefund wird eine solche Interpretation des Epheserbriefes aber

nur schwerlich gerecht. An der Fortexistenz von Gruppenidentitäten ist der

Verfasser nämlich gar nicht interessiert. Der Friede, welcher Christus ist — wo-

35 Ebd.
40 Sellin: Brief an die Epheser (Anm. 21), 364.
41 Reinmuth: Anthropologie (Anm. 16), 255.
42 Reinmuth: Anthropologie (Anm. 16), 256.
43 Reinmuth: Anthropologie (Anm. 16), 257.
44 Reinmuth: Anthropologie (Anm. 16), 258.
45 Ebd.



Der alte und der neue Mensch 323

bei hier in kritischer Wendung die Sprache der römischen Kaiserideologie (pax

augustana!) aufgegriffen wird —, besteht darin, das s Christus den einst trennenden

Zaun zwischen Heiden und Juden niedergerissen hat (Eph 2,14). Dass die

zwischen beiden Gruppen bestehende Feindschaft überwunden ist, wird nicht

mit einem friedlichen Neben- und Miteinander der unterschiedlichen Identitäten

gleichgesetzt. Vielmehr erklärt der Verfasser, Christus habe durch seinen

Kreuzestod die Tora, «das Gesetz der Gebote mit den Satzungen vernichtet

(KaTapyf|oaç)» (V. 15). Nicht einmal Paulus hat in solch undialektischer Weise

die Vernichtung des Gesetzes behauptet, mit dem doch die jüdische Identität
steht und fällt. Zumindest in diesem Punkt kann man daher auch nicht einfach

von einer Fortentwicklung paulinischer Theologie sprechen, sondern nur einen

grundlegenden Widerspruch feststellen.46

Das Thema in Eph 2,1 Iff. ist nicht das aktuelle Verhältnis von Juden und

Heiden oder das Zusammenleben von Judenchristen und Heidenchristen in
einer Gemeinde, wie es etwa bei Paulus im Galaterbrief oder in Rom 9-11

diskutiert wird, sondern der Unterschied zwischen der vorchristlichen und der

christlichen Existenz der Adressaten, bei denen es sich um «Heidenchristen»

handelt.47 Der «neue Mensch» hat als eigenes Genus eine von Juden wie Heiden

unterschiedene Identität. Indem alte Identitätsgrenzen überwunden werden,
entsteht eine neue Identität, die freilich ihrerseits mit neuen Grenzziehungen,
Inklusionen und Exklusionen verbunden ist.48

4. Alter und neuer Mensch bei Luther und Calvin

Eine zentrale Rolle spielt die theologische Unterscheidung zwischen altem und

neuem Menschen auch für die reformatorische Theologie und ihre Interpretation

der pauünischen Rechtfertigungslehre. Für Calvin war insbesondere der

Epheserbrief ein Schlüsseltext, vor allem wegen seiner Erwählungslehre in

Eph 1,3-14, aber auch wegen seiner ekklesiologischen Aussagen, auf die sich

Calvins Ämterlehre beruft, darunter Eph 4,11 f. Sowohl Luther als auch Calvin

46 Vgl. Rom 3,31! Lindemann: Aufhebung der Zeit (Anm. 22), 172 vermutet, dass sich der

Verfasser des Epheserbriefes des Widerspruchs zu Paulus nicht einmal bewusst ist.
47 Vgl. auch Lindemann: Aufhebung der Zeit (Anm. 22), 147.
48 Vgl. dazu allgemein U. Körtner: Anerkennung, Rechtfertigung und Gerechtigkeit als

Kernbegriffe diakonischer Ethik, in: M. Dederich/M.W. Schnell (Hg.): Anerkennung und

Gerechtigkeit in Heilpädagogik, Pflegewissenschaft und Medizin. Auf dem Weg zu einer

nichtexklusiven Ethik, Bielefeld 2011, 47-76.



324 Ulrich H.J. Körtner

haben den Epheserbrief allerdings für einen echten Paulusbrief gehalten und

ihn im Kontext des gesamten Corpus Paulinum interpretiert. Die exegetisch

notierten Unterschiede und Widersprüche zwischen Paulus, Kolosser- und

Epheserbrief bleiben unberücksichtigt bzw. werden zum Verschwinden

gebracht, wenn echte und pseudonyme Paulusbriefe gegenseitig zur Erläuterung
herangezogen werden. Dementsprechend werden auch Eph 2,11-22 und Eph
4,17-24 mit pauünischen Augen gelesen. Diese hermeneutischen Vorentscheidungen

gilt es zu beachten, wenn wir nun fragen, wie und in welchem Kontext
die anthropologische Unterscheidung von altem und neuem Menschen bei
Luther und Calvin thematisiert wird.

Luther interpretiert diese Unterscheidung im Rahmen seiner Deutung der

Taufe im Kleinen und im Grossen Katechismus, allerdings ohne dabei den

Epheserbrief zu zitieren. In beiden Katechismen wird der «neue Mensch»

dem «alten Adam» entgegengesetzt. Im Unterschied zum Kolosser- wie zum

Epheserbrief unterstellt Luther freilich, dass der Wechsel vom alten zum neuen

Menschen nicht als einmaliges Ereignis stattfindet, sondern sich lebenslang
und täglich ereignet. Die Taufe mit Wasser bedeutet, wie Luther mit Rom 6,4

begründet49, «daß der alte Adam in uns durch tägliche Reu und Buße soll
ersäuft werden und sterben mit allen Sunden und bösen Lüsten, und wiederumb

täglich erauskommen und auferstehen ein neuer Mensch, der in Gerechtigkeit
und Reinigkeit für Gott ewiglich lebe»50.

Begründet ist diese Interpretation des Schemas von altem und neuem
Menschen durch Luthers dynamisches Verständnis der Taufe, wonach das christliche

Leben «nichts anders ist denn eine tägliche Taufe, einmal angefangen und

immer darin gegangen»51. Diese eröffnet einen lebenslangen Prozess der Busse.

Wiederum ist die Busse, die in der katholischen und orthodoxen Tradition

zu den sieben Sakramenten gerechnet und auch von Luther neben Taufe und

Abendmahl als drittes Sakrament gerechnet werden kann, ihrem Wesen nach

nichts anderes als die täglich vollzogene Taufe, wie der Reformator im Grossen

Katechismus ausführt: «Denn was heißet Buße anders, denn den alten
Menschen mit Ernst angreifen und in ein neues Leben treten? Darümb wenn Du
in der Buße lebst, so gehest Du in der Taufe, welche solch neues Leben nicht

45 BSLK 517, 2-7.
50 BSLK 516, 32-38.
51 BSLK 704, 32-35.



Der alte und der neue Mensch 325

allein deutet, sondern auch wirkt, anhebt und treibt; denn darin wird geben

Gnade, Geist und Kraft, den alten Menschen zu unterdrücken, daß der neue

erfurkomme und stark werde.»52 Folglich «ist die Buße nicht anders denn ein

Wiedergang und Zutreten zur Taufe, daß man das wiederholet und treibt, so

man zuvor angefangen und doch davon gelassen hat»53. Die in der Taufe

zugesprochene Sündenvergebung bleibt «noch täglich, solang wir leben, das ist den

alten Menschen am Hals tragen»54.

Wie Kol 3,8ff. und Eph 4,22ff. beschreibt Luther den Gegensatz zwischen

altem und neuem Menschen in ethischen Begriffen, wenn er im Grossen
Katechismus schreibt: «Was ist denn der alte Mensch? Das ist er, so uns angeboren
ist von Adam, zornig, hässig, neidisch, unkeusch, geizig, faul, hoffärtig, ja

ungläubig, mit allen Lastern besetzt und von Art kein Guts an ihm hat. Wenn wir
nu in Christus' Reich kommen, soll solchs täglich abnehmen, daß wir je länger

je milder, gedüldiger, sanftmütiger werden, dem Geiz, Haß, Neid, Hoffart je

mehr abbrechen.»55

Der Glaubende ist simul iustus et peccator, iustus in spe, aber peccator in re.Sb

Diese Formel ist freilich nicht als ein partim — partim, sondern als zweifacher

Totalaspekt zu verstehen. Jedoch ist der alte Adam zum Vergehen verurteilt,

wogegen der neue Mensch im Wachsen begriffen ist.57 Luther kann daher in

Verbindung mit der Taufe auch Stadien auf dem Lebensweg des alten und des

neuen Menschen beschreiben: «Ist einer furmjahr stolz und geizig gewesen, so

ist er heuer viel geiziger und stolzer, also daß die Untugend von Jugend auf mit
ihm wächset und fortfähret. Ein junges Kind hat kein sonderliche Untugend
an sich; wo er aber erwächst, so wird er unzüchtig und unkeusch; kommpt er

zu seinem vollen Mannsalter, so gehen die rechten Laster an, je länger je mehr.

Darümb gehet der alte Mensch in seiner Natur unaufgehalten, wo man nicht
durch der Taufe Kraft wehret und dämpfet, wiederümb, wo Christen sind wor-

52 BLSK 706, 3-12.
53 BSLK 706, 22-26.
54 BSLK 707, 35-37.
55 BSLK 704, 39-48.
56 Vgl. M. Luther, WA 2,496,39-497,13; WA 39/1,83,18f; 508,5-9; WA 56,70,9f; 272,17; WA

57,165,12.
57 Vgl. dazu E. Jüngel: Das Evangelium von der Rechtfertigung des Gottlosen als Zentrum

des christlichen Glaubens. Eine theologische Studie in ökumenischer Absicht, Tübingen
'1999, 183ff.



326 Ulrich H.J. Körtner

den, nimmpt er tägliche abe, solang bis er gar untergehet. Das heißt recht in die

Taufe gekrochen und täglich wieder erfürkommen.»58

Der Gedanke der beständigen Busse begegnet uns auch bei Calvin, hier
aber mit ausdrücklichen Bezügen auf die einschlägigen Aussagen des Epheser-
briefes zum alten und neuen Menschen. 1548 erschien Calvins Epheserkom-
mentar. In der Form der lectio continua hat der Genfer Reformator auch über
den Epheserbrief gepredigt. In seiner Institutio beschreibt Calvin die Busse

unter Verweis auf Eph 4,23f. und Kol 3,10 «als Wiedergeburt, und der Zielpunkt
dieser Wiedergeburt ist allein darin zu suchen, daß das Ebenbild Gottes in

uns wiederhergestellt wird, welches durch Adams Übertretung besudelt und so

gut wie ausgelöscht war»59. Allerdings kommt diese Erneuerung des Menschen

«nicht in einem Augenblick, auch nicht an einem Tag oder in einem einzigen

Jahr zur Vollendung; nein, Gott tilgt bei seinen Auserwählten in dauerndem, ja

auch langsamem Weiterschreiten die Verderbnisse des Fleisches, er reinigt sie

von ihren Befleckungen und weiht sie zu einem Tempel, der ihm heilig sei,

erneuert all ihre Sinne zu wahrer Reinheit, damit sie sich in ihrem ganzen Leben

in der Buße üben: sie sollen wissen, daß dieser Kriegsdienst erst mit dem Tod
sein Ende findet.»60 Allerdings behauptet Calvin: «so weit jemand der Ähnlichkeit

mit Gott nähergekommen ist, muß man von ihm urteilen, in ihm leuchte

Gottes Ebenbild hervor.»61

Das eigentliche Wesen des Ebenbildes Gottes aber ist dem zu entnehmen,

was die Bibel über seine Erneuerung durch Christus sagt. Es geht um die

Wiederherstellung der durch die Sünde verderbten Natur des Menschen. Christus,
der zweite Adam bringt uns «zu wahrer und bleibender Unschuld» zurück.62

Anthropologisch unterscheidet Calvin in diesem Zusammenhang zwischen

Seele und Geist. Paulus stelle in I Kor 15,45 der lebendigen Seele den

lebendigmachenden Geist gegenüber, um zu zeigen, «daß in der Wiedergeburt ein
reicheres Maß der Gnade hegt»63. Ganz so interpretiert Calvin Eph 2,24 auch

58 BSLK 705,17-32.
5' J. Calvin: Inst. 111,3,9 (Übersetzung nach Calvin: Unterricht in der christlichen Religion

[Anm. 8]; kursiv gesetzte Wörter hier und an anderen Stellen im Original gesperrt).
60 Ebd.
61 Ebd.
62 Inst. 1,15,4.
63 Ebd.



Der alte und der neue Mensch 327

in seinem Epheserkommentar.64 Die Forderung aus Kol 3,10 und Eph 4,24,

den neuen Menschen anzuziehen, wird unmittelbar zum Begriff der Wiedergeburt

in Beziehung gesetzt.63 Es handelt sich dabei um ein pneumatologisch

interpretiertes Geschehen, bestand doch schon am Beginn der Schöpfung «das

Ebenbild Gottes in der Erleuchtung des Geistes, in der Aufrichtigkeit des Herzens

und in der Vollkommenheit des ganzen Menschen»66. An anderer Stelle

argumentiert Calvin, dass es sich nicht um die Wiedergeburt des natürlichen

Leibes, sondern um diejenige der Seele handele, wobei er Geist und Fleisch
einander gegenüberstellt.67 Allerdings steht die Wiedergeburt oder das Erscheinen
des neuen Menschen unter einem eschatologischen Vorbehalt: «Eben dieses

Ebenbild wird jetzt in den Erwählten, sofern sie aus dem Geist wiedergeboren
sind, teilweise wieder sichtbar, seinen vollen Glanz aber wird es im Himmel
bekommen!»68

Auch Eph 2,14ff. wird von Calvin in seiner Institutio interpretiert, und zwar
im Rahmen seiner Ausführungen zum Unterschied zwischen Altem und Neuem

Testament. Während Gott im Alten Testament ein einziges Volk abgesondert

und erwählt habe, sei in Christus gemäss Eph 2,14-17 die Scheidewand

zwischen Israel und den übrigen Völkern niedergerissen worden, «so daß sie

nun, beide mit Gott versöhnt, auch untereinander zu einem geistlichen Volke
zusammenwüchsen»69. Calvin verweist an dieser Stelle neben Eph 2,14ff. auf
Gal 3,28; 6,15 und Kol 3,11. Die Berufung der Heiden aber sei «ein herrliches

Zeichen, das die Überlegenheit des Neuen Testaments über das Alte deutlich

macht»70, wobei diese neue Berufung die Heiden nicht nur den Juden gleichstellte,

sondern «es schien, als wären die Juden alle miteinander verstorben und

die Heiden an ihre Stelle getreten»71. In seinem Epheserkommentar erklärt

Calvin, es sei ein und dieselbe Wiedergeburt, die Juden und Christen zusam-

64 Johannes Calvins Auslegung der kleinen Paulinischen Briefe, in Gemeinschaft mit H.-J.

Barkenings u.a. übers, v. O. Weber, Neukirchen-Vluyn 1963,177 Johannes Calvins

Auslegung der Heiligen Schrift, Neue Reihe, Bd. 17).
65 Inst. 1,15,4.
66 Ebd.
67 Inst. 11,3,1, mit Zitat von Eph 4,22f. Vgl. auch Inst. 11,1,9; 111,3,8; 6,4,111,7,1 (jeweils Zitate

aus Eph 4,22ff.).
68 Inst. 1,15,4.
69 Inst. 11,11,11.
70 Inst. 11,11,12.
71 Ebd.



328 Ulrich H.J. Körtner

menfüge. «Wenn wir aber durch Christus alle erneuert werden, sollen die Juden
nunmehr aufhören, an ihrer früheren Stellung Gefallen zu finden; sie sollen es

vielmehr ertragen, daß Christus sowohl in ihnen als in den anderen alles sei, wie

es an anderer Stelle [sc. Kol 3,11] heißt»72.

Die Aussage in Eph 2,15, Christus habe das Gesetz vernichtet, schwächt

Calvin in seinem Epheserkommentar allerdings dahingehend ab, dass Paulus

an dieser Stelle nur das Zeremonialgesetz meine; «denn das Sittengesetz ist

keine Zwischenwand, die uns von den Juden trennen würde, da es eine Lehre

umfaßt, die uns sowohl als den Juden gemeinsam ist»73.

Die Wiedergeburt steht bei Calvin in unmittelbarem Zusammenhang mit
der Heiligung, bei welcher das Gesetz im Sinne des tertius usus legis als usus in re-

natis eine positive Rolle spielt. Auch das erklärt, weshalb Calvin den Gegensatz
zwischen dem Gesetzesverständnis des Paulus und demjenigen in Eph 2,15

nicht wahrnimmt. Die Heiligung aber bedeutet einen lebenslangen Prozess des

Absterbens des alten (mortificatio) und des Lebendigwerdens (vivificatio) bzw.

das neue Leben (nova vita) aus dem Glauben.74 Wie bei Luther stellt auch bei

Calvin die Taufe das lebenslange Sakrament der Busse dar. «Wenn uns die Buße

nun für das ganze Leben anempfohlen wird, so muß auch die Kraft der Taufe

bis zu den gleichen Grenzen ausgedehnt werden.»75 Aufgrund seiner plato-
nisierenden Unterscheidung zwischen dem innerlichen Wirken des Heiligen
Geistes und den äusseren Mitteln seines Wirkens scheint Calvin vorderhand

stärker als Luther zwischen der Wassertaufe als äusserlichem Zeichen und dem

innerlichen Geschehen der Widergeburt zu unterscheiden. Jedoch betont auch

Calvin die lebenslange Bedeutung der Taufe, akzentuiert allerdings etwas
anders als Luther, wenn er von der «Reinheit Christi» spricht, die allezeit in Kraft
bleibe. Die Taufe als äusserliche Handlung ist dagegen wie das Abendmahl als

Siegel und Bekräftigung des Evangeliums verstanden.76

Ubereinstimmend betonen beide Reformatoren aber, dass die Wassertaufe

als solche nicht wirkt, wo nicht der Glaube an das durch die Taufe bezeugte

Evangelium hinzukommt. Der Sünder empfangt die Vergebung «nicht ohne

72 |. Calvin: Auslegung der kleinen Paulinischen Briefe (Anm. 64), 135.
73 Ebd.
74 Inst. III,3,8£; in Verbindung mit der Taufe: Inst. IV,15,5.
75 Inst. IV,15,4.
76 Vgl. Inst. IV,14,1.



Der alte und der neue Mensch 329

die Predigt des Evangeliums»11. Nicht die Reue und Zerknirschung, sondern der

Zuspruch der Sündenvergebung und der Glaube daran machen nach
reformatorischem Verständnis das Wesen der Busse aus. Das tägliche Absterben des

alten und Auferstehen des neuen Menschen ist daher bei Calvin ebensowenig
wie bei Luther eine menschliche Leistung, sondern die von Gott allein gewirkte

Rechtfertigung des Sünders allein durch den Glauben in ihrem lebenslangen

Vollzug.

5. Neutestamenfliehe Anthropologie in bioethischen Diskursen der Gegenwart

Verfolgt man die bioethischen Debatten über die Zukunft des Menschen und

sein biomedizinisches Veränderungspotential, erscheinen die biblische

Anthropologie und ihre reformatorischen Lesarten als hoffnungslos antiquiert. Der
im Neuen Testament verheissene bzw. mit dem Christusgeschehen Wirklichkeit

gewordene neue Mensch weiss sich nicht in der eigenen Hand, sondern

in der Hand Gottes, seines Schöpfers. Er soll das werden, was er nach Gottes

Willen und Verheissung bereits ist, nämlich ein zur Freiheit befreites Geschöpf,
dessen Selbstbestimmung darin ihren Grund hat, von Gott bestimmt zu sein.

Der neue Mensch, den es nach Eph 4,24 «anzuziehen» gilt, kann und muss

nicht vom Menschen geschaffen oder erfunden werden, sondern ist eine
bereits vorgegebene Wirklichkeit, die es zu ergreifen gilt. Insofern gründet die

Aktivität des christlichen Lebenswandels in einer unaufhebbaren Passivität, die

bei Paulus im Gedanken der Rechtfertigung des Gottlosen allein aus Gnade

und durch den Glauben zum Ausdruck kommt und im Sakrament der Taufe

sinnenfällig wird.78

Der Mensch nach dem vermeintlichen Ende des christlichen Gottes sieht

sich dagegen herausgefordert, sich allererst zu erfinden, «denn er <ist> nichts
anderes als dieses Erfinden»79. Wie die Modernität aus fortlaufenden
Modernisierungsschüben besteht, so muss sich auch der Mensch in der technologischen
Moderne ständig neu erfinden. Ebenso wie die Entwicklung virtueller Welten

sind daher auch Bestrebungen zur biotechnologischen Optimierung / Weiter-

77 Inst. IV, 15,4.
78 Zur Rede vom neuen Menschen im Kontext der Rechtfertigungslehre vgl. auch P. Schwanz:

Der neue Mensch. Eine Neuinterpretation der Rechtfertigungslehre (Studien zur systematischen

Theologie und Ethik 17), Münster 1998.
79 Jongen: Der Mensch ist sein eigenes Experiment (Anm. 9), 31.



330 Ulrich H.J. Körtner

entwicklung der menschlichen Natur nur konsequent. Die christliche Haltung
der Demut und der Dankbarkeit gegenüber Gott, dem Schöpfer, Erhalter und

Erneuerer des Lebens erscheint demgegenüber als ein ideologischer Hemmschuh

für wissenschaftliche, medizinische und kulturelle Entwicklungen.
Vom Neuen Testament her ist jedoch an diese Sicht der menschlichen

Entwicklung die Frage zu richten, ob sie nicht auf einer verhängnisvollen
Selbsttäuschung beruht, die höchst inhumane Folgen nach sich ziehen kann.

Theologisch gesprochen ist es der alte Mensch, der einen neuen Menschen
nach seinem Bilde und seinen Visionen schaffen will und dabei doch nur der

Gesetzmässigkeit der unerlösten Welt verfallen bleibt.
Schon die generalisierende Rede von «dem» Menschen stimmt verdächtig.

Politisch und sozialethisch ist doch zu fragen, wer konkret die Subjekte,
Institutionen oder selbsternannten Eliten sind, welche «den» neuen Menschen

entwerfen und realisieren wollen. Wollen Menschen dabei lediglich über sich

selbst verfügen — oder auch über andere, die sie nach ihrem Bilde und ihren

Wunschvorstellungen zu formen wünschen? Und wer gibt Menschen

überhaupt das Recht, auf diese Weise über andere, noch dazu über Ungeborene,
zu verfügen? Sind alle Versuche oder Phantasien, die menschliche Natur zu

optimieren, durch das Prinzip der Autonomie gedeckt? Oder schlägt nicht die

Selbstbestimmung, auch die heutzutage proklamierte reproduktive Autonomie,

in eine schwer erträgliche Fremdbestimmung für diejenigen um, welche
das Objekt solcher Manipulationen sind? Wo liegen die Grenzen zwischen

dem ethisch legitimen Wunsch nach Heilung und dem unethischen Wunsch

nach Menschenzüchtung? Oder sollte diese Frage tatsächlich keine Relevanz

mehr haben? Biopolitik war und ist stets eine Frage der Macht. Bioethische

Diskurse, welche den technologischen Fortschritt für ein unbeeinflussbares

Menschheitsschicksal halten, bleiben politisch merkwürdig subjektlos.
Die Kehrseite der Visionen vom sich selbst biotechnologisch neu

erfindenden Menschen ist ein therapeutischer Imperativ,80 der alle Abweichungen
von dem, was in einer «salutokorrekten Gesellschaft»81 als normal gilt, dem

811 A. Kuhlmann: Politik des Lebens - Politik des Sterbens. Biomedizin in der liberalen De¬

mokratie, Berlin 2001, 3.
81

J. Bauch: Krankheit und Gesundheit als gesellschaftliche Konstruktion. Gesundheits- und

medizinsoziologische Schriften 1979-2003 (Konstanzer Schriften zur Sozialwissenschaft

62), Konstanz 2004, 4.



Der alte und der neue Mensch 331

Zwang zur Korrektur unterwirft. «Wenn die Menschen durch sanitaristische

Sozialisationsbedingungen und genetische Merkmalsplanung alle gesund und

normiert sind, ist dann noch Gesellschaft, so wie wir glauben, sie zu kennen,

möglich? Wenn Abweichungen minimiert werden, gibt es dann noch

gesellschaftliche Evolution oder Geschichte? Oder befinden wir uns dann

im post-histoire? [...] Wenn durch Normierungen die Kontingenzformel für
Kommunikation zunehmend eingeschränkt wird, dann ist die Gesellschaft

zu einer letzten Ordnung gekommen und damit totalitär.»82 Wie inhuman
ein solches Medizin- und Gesellschaftsbild werden kann, zeigen die
Medizinverbrechen des 20. Jahrhunderts und die Geschichte der sogenannten
«Rassenhygiene». Wie barmherzig oder unbarmherzig therapeutische Konzepte
sind, bemisst sich nicht zuletzt am Umgang mit den Therapieresistenten, den

Unheilbaren83.

Aus transhumanistischer Sicht mag der neue Mensch, von dem das Neue
Testament spricht, ein hoffnungslos veraltetes Konstrukt sein. Aus biblischer

Perspektive ist dagegen zu sagen, dass der neue Mensch des biotechnologischen

Zeitalters in Wahrheit noch immer der alte Mensch ist, der nach der

Zusage des Evangeliums überwunden werden soll. Die Kluft zwischen Sein

und Sollen, welche in der Sprache der Bibel Sünde genant wird, lässt sich

biotechnologisch nicht schliessen, sondern bleibt unvermindert bestehen.

Nach Sören Kierkegaard ist Sünde im Kern Verzweiflung.84 Der dänische

Philosoph unterscheidet zwischen drei Formen der Verzweiflung, nämlich
dem Wunsch, verzweifelt man selbst sein zu wollen, dem Wunsch, verzweifelt
nicht man selbst sein zu wollen, und der Geistlosigkeit als Ausdruck tiefster

Resignation und Selbstaufgabe. Die verschiedenen Formen des

medizinischen Enhancement haben es in hohem Masse mit diesen Formen der

Verzweiflung zu tun. Man denke nur an das Feld der Ernährung und der

diversen Diäten, an Adipositas und Magersucht, an plastische Chirurgie und

stimmungsaufhellende Psychopharmaka.

82 Bauch: Krankheit und Gesundheit (Anm. 81), 11.
83 Siehe dazu K. Dörner (Hg.): Die Unheilbaren. Was machen Langzeitpatienten mit uns,

und was machen wir mit ihnen?, Gütersloh 1983; U. Eibach: Heilung für den ganzen
Menschen? Ganzheitliches Denken als Herausforderung von Theologie und Kirche,
Neukirchen-Vluyn 1991, 144ff.

84 Vgl. S. Kierkegaard: Die Krankheit zum Tode (GW, 24. Abt.), Gütersloh 21982.



332 Ulrich H.J. Körtner

Nun besteht die Aufgabe des Menschen stets darin, sein Leben in der
Polarität von Freiheit und Schicksal zu führen.85 Das heisst konkret, den eigenen

Körper als Gabe und Aufgabe zugleich zu sehen. Theologisch lautet die Frage,

in welchen Fällen ein Enhancement im Einklang mit der schöpfungsgemässen
Polarität von Freiheit und Schicksal steht, und in welchen Fällen im Enhancement

eine Gestalt sündiger Verzweiflung zu sehen ist, eben des verzweifelten

Wunsches, unbedingt so zu bleiben, wie man ist, und sich damit der Polarität

von Form und Dynamik zu widersetzen86, oder aber des verzweifelten
Wunsches, ein anderer sein zu wollen. In diesen Fällen öffnet das Enhancement
keinen Ausweg aus der Verzweiflung, sondern führt nur immer tiefer in sie hinein.

Alle medizinischen Eingriffe befassen sich mit der leiblichen Natur des

Menschen, die zum Vergehen verurteilt ist. Wenn die Reformatoren unter
Berufung auf die neutestamentliche Gegenüberstellung von altem und neuem
Menschen urteilen, dass der alte Adam zum Absterben verurteilt ist, so ist dies

keineswegs als gnostische Entwertung unserer Leiblichkeit und unserer Sorge

für das irdische Wohl des Menschen, konkret: des Mitmenschen, zu verstehen.

Zwar hat es in der Geschichte des Christentums Fehlformen einer biologis-
tischen Interpretation der Sünde gegeben, doch muss theologisch zwischen

der physischen Existenz des Menschen und seiner sündigen Existenzweise,
die Paulus als fleischlich gesinnt kritisiert, unterschieden werden. Das Wesen

des Menschen wird aber auch von einer transhumanistischen Anthropologie
verkannt, die glaubt, die Existenzfragen des Menschen durch Manipulationen
des menschlichen Körpers lösen zu können, und also Geist und Seele des

Menschen mit seinen Hirn- und Körperfunktionen gleichsetzt.

Theologisch gesprochen ist es die von unserer biologischen Beschaffenheit

unabhängige zuvorkommende und freie Gnade Gottes, welcher der Mensch

seine Anerkennung und Rechtfertigung verdankt. An der Anerkenntnis, dass

das neue Menschsein nicht von uns zu erfinden, sondern als bereits vorgegebene

Daseinsmöglichkeit zu ergreifen ist, hängt die Menschlichkeit des

Menschen.

Bioethisch relevant ist auch die eschatologische Dimension des

Rechtfertigungsglaubens, weil sich aus ihr eine kritische Sicht auf die latente oder
offene Gefahr einer soteriologischen Überhöhung der modernen Medizin zur

85 Vgl. dazu P. Tillich: Systematische Theologie, Bd. I, Stuttgart 51977, 214ff.
86 Vgl. Tillich: Systematische Theologie (Anm. 85), 210ff.



Der alte und der neue Mensch 333

Heilslehre ableiten lässt. Einerseits schliesst das Gebot der Nächstenliebe die

Verpflichtung zum Heilen ein. Auch die im Neuen Testament geschilderten

Heilungswunder Jesu und die alte Denkfigur des Christus medicus stehen dafür.87

Andererseits stehen alle menschlichen Heilungsversuche unter dem eschato-

logischen Vorbehalt. Eschatologie ist die christliche Lehre vom Reich Gottes
bzw. von der Vollendung der Welt durch Gott. Heilung und Heil sind nach

dieser Lehre voneinander zu unterscheiden. Andernfalls steht der medizinische

Fortschritt in der Gefahr, vom Geist der Utopie zur Barbarei verführt zu
werden.

Dass auch der im Glauben von Gott gerechtfertigte Mensch Sünder bleibt,
ist eine Grundaussage reformatorischer Anthropologie. Der gerechtfertigte
Sünder vermag weder sich selbst noch die Welt zu verbessern, weder auf dem

Weg der Moral noch durch irgendwelche Formen der Anthropotechnologie.88
Der alte Mensch im biblischen Sinne ist nicht verbesserungs-, sondern

vergebungsbedürftig. Das schöpferische Wort der Vergebung aber macht ihn nicht
besser, sondern radikal, von Grund auf neu.

So bestünde denn der Beitrag des Christentums zur anthropologischen und

gesellschaftspolitischen Diskussion der Gegenwart darin, auf eine Möglichkeit
der Kontingenzbewältigung hinzuweisen, die vom Zwang des selbstproduzierten

bzw. von anderen verfügten Schicksals befreit. Es ist dies ein Ethos des

Sein-Lassens und der Verschonung. Dieses Ethos gründet darin, dass sich der

Mensch nicht sich selbst verdankt und in die Welt bringt und dass die Frag-

menthaftigkeit seines Daseins auf eine höhere, von ihm selbst nicht zu leistende

Vollendung verweist.89 In diesem Sinne kann auch christliche Anthropologie

sagen, dass noch nicht erschienen ist, was wir sein werden (I Joh 3,2).

87 Vgl. M. Honecker: Christus medicus, KuD 31 (1985) 307-323; J. Hübner: Christus medi¬

cus. Ein Symbol des Erlösungsgeschehens und ein Modell ärztlichen Handelns, KuD 31

(1985) 324-335.
88 Vgl. auch Reinmuth: Anthropologie (Anm. 16), 39.
89 D. Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft, hg.v.

Chr. Gremmels, E. Bethge u. R. Bethge in Zusammenarbeit mit I. Tödt (DBW 8),
Gütersloh 1998, 336.



334 Ulrich H.J. Körtner

Abstract
Der Aufsatz untersucht das Potential neutestamentlicher Texte, die vom alten und

vom neuen Menschen sprechen, für anthropologische Diskurse der Gegenwart. Wie

heutige anthropologische Vorstellungen und Theorien haben auch neutestamentliche

Interpretationen des Menschseins einen konstruktionalen Charakter. Daher können
neutestamentliche Aussagen über das Menschsein nicht unhistorisch als normative

Setzungen in heutige Debatten übertragen werden, sondern müssen zunächst in ihrem
historischen Kontext wie auch in ihrer Wirkungsgeschichte betrachtet werden. Als

Ausgangspunkt dient die Anthropologie des Epheserbriefes. Sodann wird die
reformatorischen Rezeptionsgeschichte der neutestamentlichen Unterscheidung zwischen
altem und neuem Menschen beschrieben, bevor abschließend die Frage nach dem

heutigen anthropologischen Potential dieser Unterscheidung zu beantworten.

The essay examines the potential of New Testament texts on the old and the new man
for contemporary anthropological discourse. Today's anthropological perceptions and

theories have a constructional character. The same applies to New Testament interpretations

of humanity. Thus, New Testament statements on humanity cannot be unhis-

torically applied as normative positings to current debates, but must first be considered

within their historical context as well as their effective history. The anthropology of
the Epistle to the Ephesians serves as a starting point. Consequently, the reformatory
reception history of the New Testament distinction between the old and the new man
is described, and finally the question towards the contemporary anthropological potential

of this distinction is answered.

Ulrich H.J. Körtner, Wien


	Der alte und der neue Mensch : systematisch-theologische Erwägungen zur christlichen Anthropologie im Anschluss an den Epheserbrief

