Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 3-4

Artikel: Die Praktische Theologie als Kind der Aufklarung
Autor: Grozinger, Albrecht

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877783

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Praktische Theologie als Kind der Aufklarung

Wenn nach den Anfingen der Praktischen Theologie als einer in ihren Kon-
turen klar bestimmten wissenschaftlichen Teildisziplin der Theologie gefragt
wird, dann ist die Antwort in der Regel eindeutig: Es wird auf Friedrich Daniel
Ernst Schleiermacher verwiesen. Die dabei verwendete Metaphorik ist ent-
schieden: Schleiermacher gilt gemeinhin als der «Vatem» der Praktischen Theo-
logie. Dies ist — wie wir sehen werden — auch nicht einfach falsch. Dennoch
greift die Metaphorik zu kurz. Die Praktische Theologie hat eine Geschichte
vor Schleiermacher, die nicht minder bedeutsam ist als die wissenschaftliche
Leistung Schleiermachers. Meine These ist, dass die «Aufklarung» mindestens
ebenso stark die Vaterschaft oder Mutterschaft bei der Geburt der wissen-
schaftlichen Praktischen Theologie beanspruchen kann wie Schleiermacher.
Und diese Vorgeschichte ist insofern fur die weitere Entwicklung unserer Dis-
ziplin wichtig, als an bestimmten Epochenschwellen, die ich zeichnen méchte,
gerade die Problemstellungen vor Schleiermacher wieder zum Zuge kommen.

L
Blickt man auf den Entstehensprozess der Praktische Theologie, dann fillt
auf, dass Begriff und Sache der Praktischen Theologie in den Anfingen noch
nicht zusammengehoren. Der Begriff der theologia practica taucht bereits in
den Kontroversen det Scholastik auf. Dort ging es darum, ob die Theologie als
Ganze als spekulative oder praktische Wissenschaft anzusehen sei. Die in pla-
tonischer Tradition stehenden Protagonisten in dieser Kontroverse zeichneten
die Theologie als Wesensschau, der die praktische Dimension eindeutig nach-
geordnet ist. Thomas von Aquin vertrat die These, dass die Theologie weitaus
mehr spekulativ sei als praktisch (magis tamen est speculativa, quam practica),
well sie in erster Linie von den gottlichen Dingen (de rebus divinis) handle und
weniger von der menschliche Praxis (de actibus humanis)." Der eher aristote-
lisch orientierte Duns Scotus hat dem entschieden widersprochen, und zwar
aus dezidiert theologischen Grinden. Das erkennende menschliche Subjekt —
so seine Argumentation — etkenne Gott immer schon als einen liebenden Gott.

Thomas von Aquin: Summa theologica, Salzburg / Leipzig 1934ff, 1. 1,4.

ThZ 3.4/68 (2012) S. 297-310



298 Albrecht Grozinger

Er erginzt die berithmte Sequenz des Anselm von Canterbury «Deus est quo
maius cogitari non potest» (Gott ist, worliber hinaus nichts Grosseres gedacht
werden kann) durch den Satz «igitur est summe diligibilis; igitur summe debeo
eum diligere».” Und dieser als liebend und liebenswert erkannte Gott versetzt
das erkennende menschliche Subjekt seinerseits in eine liebende Bewegung, die
all sein Handeln bestimmt. Theologisches FErkennen bei Duns Scotus ist also
— wie Reinhold Seeberg sagt — «praktisches Erkennen».’ Vor dem Hintergrund
des theologischen Argumentes (der liebende Gott!), das Duns Scotus in der
scholastischen Kontroverse verwendet, kann es nicht verwundern, dass sich
spater Martin Luther eindeutig auf dessen Seite schligt: «Vera theologia est
practica», eine spekulative Theologie gehére «in die hell zum Teuffel» — so eine
bertihmte Formulierung aus den Tischreden.*

Damit befinden wir uns aber noch weit in der Vor-Vorgeschichte der Prakti-
schen Theologie in unserem heutigen Verstindnis — ging es doch in der scholasti-
schen und reformatorischen Kontroverse um das Ganze der Theologie und nicht
um die Binnenbestimmung theologischer Teildisziplinen.

1L
Sehr viel naher sind wir an unserer Fragestellung im Zusammenhang der Refor-
mierten Dordrechter Synode der Jahre 1618/19. Die Synode fordett in einem
ithrer Dokumente fiir angehende Geistliche ein «examen practicumy, in dem es
darum geht, Menschen zu bilden, «die zu allen guten Werken geschickt seien.»
Dafur bediirfe es «Collegiis et Academiis», in denen — und nun erscheint der
Begriff — Freunde einer «Theologia Practica» heimisch seien.’ Damit ist die Spur
fiir eine praktische Theologie gelegt, die die Aufgabe hat, die Geistlichen auf ihre
Berufspraxis vorzubereiten, was sie bis auf den heutigen Tag ja auch tut. Doch
damit ist nur die eine Hilfte des Aufgabenbereichs der Praktischen Theologie be-
nannt. Die Vorgeschichte der Praktischen Theologie wire verzeichnet, wenn sie
nur aus den Bedirfnissen nach einer beruflichen Handwerkslehre abgeleitet wire.

Johannes Duns Scotus: Lectura in Librum Primum Sententiarum, Civitas Vaticana 1960,

Prol. Pars 4, 54.

3 R. Seeberg: Die Theologie des Johannes Duns Scotus. Eine dogmengeschichtliche Unter-
suchung, Aalen 1971 (Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1900), 127.

4 WA.TR.1, 72.

5 Vgl. dazu E.Chr. Achelis: Lehrbuch der Praktischen Theologie. Erster Band, Leipzig 1911,

12.



Die Praktische Theologie als Kind der Aufkliarung 299

Und jetzt tritt das Zeitalter der Aufklirung auf den Plan. Das gesamte Mit-
telalter, aber auch noch die Reformatoren bis hin zur altprotestantischen Theo-
logie gehen von einer Einheit von religioser Praxis und theologischer Reflexion
aus. Religion ist das gelebte Christentum, wie es durch die Dogmatik normativ
bestimmt wird.® Ausserhalb dieser Perspektive gab es keine theologisch legiti-
me Wahrnehmung religioser Praxis. Diese Begrenzung suchte der Aufklarungs-
theologe Johann Salomo Semler zu Uberwinden. Theologie ist fiir ihn weder
zeitlose Gottesschau, wie sie in der scholastisch-platonischen Traditionsspur
aufscheint, noch begriffliches Abbild von Offenbarungswahrheiten, wie dies
noch in der altprotestantischen Orthodoxie der Fall ist. Sondern Theologie ist
der in jeweils bestimmten historischen Konstellationen in Angriff genomme-
ne Versuch, religiose Praxis wahrzunehmen und zu reflektieren. Erscheinen
Theologie und Religion vor Semler als identische Grossen, so arbeitet Semler
an ihrer begrifflichen Unterscheidung,

Theologie ist fiir Semler — wie er in seinem «Versuch einer freiern theolo-
gischen Lehrart» aus dem Jahre 1777 ausfithrt — dadurch charakterisiert, «dass
sie eine den Lehrern der christlichen Religion eigentiimliche Geschicklichkeit
ausmacht, die christlichen Wahrheiten sowohl aufs Beste ihren Zeitgenossen
zu empfehlen, als auch die verschiednen Vorstellungen und Verkntpfungen
derselben, wodurch besondre Secten oder Parteien der christlichen Religion
entstanden sind, richtig zu beurtheilen».” Der Theologie wohnt also durchaus
ein normatives Element inne. Diese Normativitat ist aber auch vonnoten, weil
es nicht die unbestrittene ezne Gestalt des Christentums gibt. Christentum gibt
es nur in der Vielzahl, wobei Semler — wie wir heute sagen wiirden — bereits
eine interkulturelle und interreligiose Perspektive einnimmt. Das Christentum
soll nicht allein in seiner konfessionellen Vielfalt in den Blick geraten; Theolo-
gie richtet ihren Blick auf «die Verknipfung oder den entfernten Zusammen-
hang ... mit andern ebenfals grossen Zweigen dieses moralischen Ganzen (sc.
der religitsen Erscheinungen), unter andern Volkern»®.

Aufgabe der Theologie ist es also, die Vielfalt der religisen Erscheinun-
gen so zu dokumentieren, dass sie gewahrt wird, jedoch zugleich unter dem

Vgl. zum Folgenden: B. Ahlers: Die Unterscheidung von Theologie und Religion. Ein
Beitrag zur Vorgeschichte der Praktischen Theologie im 18, Jahrhundert, Gutersloh 1908.
Johann Salomo Semler: Versuch einer freiern theologischen Lehrart, Halle 1777, 1.

§ Johann Salomo Semler: Magazin fir die Religion, 2 Theile, Halle 1780, hier Bd. 1, VIL



300 Albrecht Grozinger

einen Begriff der Religion gefasst werden kann. Wie kommt es zur 17effalt der
eznen Religion? Semler sieht den Grund darin, dass die Religion eine durch und
durch individuelle Angelegenheit ist. Der einzelne Mensch, das Individuum ist
der Ort, an dem religiése Erfahrung entsteht und religiése Praxis geiibt wird:
Ihre «nichste Absicht [...] gehet auf die einzelnen Menschen in Absicht ihrer
selbst»’. Deshalb kann die Theologie von dem Eigen-Sinn individuell-religi-
ser Erfahrung und Praxis nicht absehen. Und deshalb ist der Gegenstand der
Theologie die «Geschichte des practischen Christentums oder der Privatreligi-
on der Christen»'.

Damit ist ein wichtiger Schritt auf dem Weg hin zur Etablierung der Prakti-
schen Theologie als Teildisziplin der Theologie getan. Die Aufklirungstheolo-
gie Johann Salomo Semlers entwickelt zum ersten Mal einen Begriff der religi-
6sen Praxis, der diese in threm Eigen-Sinn wahrnimmt und zu wahren versucht.
Aufgabe der Theologie ist es zwar, einen allgemeinen Begriff eines praktischen
Christentums zu entwickeln; nicht Aufgabe der Theologie ist es hingegen, die
Vielfalt der religidsen Praxis auf eine kirchlich-konfessionelle Einbeitlichkedt hin einzu-
ebnen. Mit Semler ist mithin der genuine Gegenstandsbereich der Praktischen
Theologie entdeckt. Er hat jedoch fiir diesen Gegenstandsbereich noch nicht
konzeptionell eine besondere Teildisziplin entwickelt. Diesen Schritt wird dann
Schleiermacher tun.

II.
Schleiermacher sieht sich nicht zuletzt durch die Philosophie und Theologie
der Aufklirung genétigt, die Theologie insgesamt auf eine neue wissenschafts-
theoretische und wissenschaftspraktische Basis zu stellen. Immanuel Kant hat
— gleichsam als Testamentsvollstrecker der Aufklirung — den traditionellen
konzeptionellen Begriindungen der Theologie auf doppelte Weise den Boden
entzogen. Nach seiner Destruktion der Gottesbeweise kann die Theologie
nicht linger als Erkenntnistheorie oder Metaphysik begriindet werden; und
die Begriindung einer autonomen Ethik («der bestirnte Himmel tiber mir und
das moralische Gesetz in mim) zeigt, dass die Ethik nicht notwendigerwei-
se eines religiosen Fundamentes bedarf. Diese doppelte Delegitimierung der
Theologie hat dann Fichte zu der polemischen Aussage gefiihrt, dass einer

< Semler: Versuch (Anm. 7), 158.
1" Semler: Magazin (Anm. 8), Bd. 1, VL



Die Praktische Theologie als Kind der Aufklirung 301

von der Universitit «mit Tode abgegangenen Theologie» allenfalls die Aufgabe
verbleibe, ihren «wissenschaftliche(n) Nachlass» in die Obhut der Historisch-
Philosophischen Fakultit zu iibergeben." Wenn Karl Marx in der Einleitung
zur «Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie» aus dem Jahre 1844 schreibt:
«Fur Deutschland ist die Kritik der Religion im wesentlichen beendet, und die
Kritik der Religion ist die Voraussetzung aller Kritik»'” — dann hat er damit
eben nicht nur Ludwig Feuerbach im Blick, sondern die gesamte Philosophie
der Aufklarung bis hin zu Kant und Fichte. Schleiermacher hat die Brisanz
dieser Religionskritik bereits wahrgenommen. In der «Kurzen Darstellung des
theologischen Studiums» aus dem Jahre 1830 heisst es in § 22: «Wenn fromme
Gemeinschaften nicht als Verirrungen angesehen werden sollen: so muss das
Bestehen solcher Vereine als ein fir die Entwicklung des menschlichen Geistes
notwendiges Element nachgewiesen werden kénnen.s»' Schleiermacher for-
muliert seine Theologie also explizit vor dem Hintergrund der aufklirerischen
Kritik der Religion als «Verirrungy.

Schleiermacher stand dabei vor einer doppelten Herausforderung: zum ei-
nen der Theologie eine neue wissenschaftstheoretische Grundlegung auf der
Hohe des Denkens seiner Zeit zu geben, und zum andern dieses Programm
auch wissenschaftspraktisch umzusetzen. Dabei kam thm die durch die militi-
rische Niederlage Preussens gegen das postrevolutiondre Frankreich notwen-
dig gewordene Neuordnung des preussischen Bildungswesens zugute. In der
Neugrindung der Berliner Universitit konnte Schleiermacher zumindest an-
satzweise sein theologisches Programm realisieren. Beide Herausforderungen
hat er mit Bravour gemeistert.

Schleiermacher gesteht der aufklirerischen Kritik an der Theologie durch-
aus eine gewisse Berechtigung zu. Deshalb verzichtet er darauf, die Theologie
als Metaphysik oder als Ethik zu konzipieren. In seinen frithen «Reden iber
die Religion» hat er ihr — jenseits von Metaphysik und Ethik — einen Ort als
eine «eigenstandige Provinz im menschlichen Gemiite» (so die beriihmte For-

Vgl. dazu: Die Idee der deutschen Universitat. Die filnf Grundschriften aus der Zeit ihrer
Neubegrundung durch klassischen Idealismus und romantischen Realismus, Bad Hom-
burg vor der Hohe 1959, 154f.

2 K. Marx/E Engels: Uber Religion, Betlin 1958, 30.

I' Schleiermacher: Kurze Darstellung des Theologischen Studiums zum behuf einleitender
Vorlesungen, hg.v. H. Scholz, Nachdruck 4. Auflage Hildesheim 1977.



302 Albrecht Grozinget

mulierung) zugewiesen. Das klingt noch sehr romantisch, und Schleiermacher
musste sich fragen, wie er vor diesem Hintergrund die Theologie als Wissen-
schaft begriinden wollte. Dies geschieht nicht zuletzt in seiner kleinen, bereits
erwihnten Schrift «Kurze Darstellung des theologischen Studiums», deren ers-
te Auflage auf das Jahr 1810 zurtickgeht. Eberhard Jiingel hat sie zu Recht als
«geniale(n) Programmschrift»"* bezeichnet.

Die Theologie ist dort fiir Schleiermacher eine positive Wissenschaft, die
ithre innere Finheit aus ihrem praktischen Zweck gewinnt. Der praktische
Zweck, dem die Theologie dient, ist die Kirchenleitung (§ 1), wobei Kirchen-
leitung von Schleiermacher nicht hierarchisch gedacht ist. Jedes Handeln im
Kontext von Christentum und Kirche, das eine bestimmte klar erkennbare
Aufgabe erfiillt, ist kirchenleitendes Handeln (§ 3). Ich sage immer gern: Auch
Vierzehnjihrige, die im Kindergottesdienst biblische Geschichten erzihlen,
sind im Sinne Schleiermachers kirchenleitend titig. Die Theologie versammelt
alle Wissenschaften in sich, die sie bendtigt, um ein reflektiertes kirchenleiten-
des Handeln zu gewihrleisten. Sie vereint also Philosophie, Geschichtswissen-
schaft, Textwissenschaften etc. in ithrem Hause und gibt ihnen ein besonderes
Profil. Das heisst: Theologie ist prinzipiell interdisziplinar orientiert. Das gibt
ithr im Hause der Wissenschaften ihr Daseinsrecht und ihr besonderes Profil
zugleich.

Im Zusammenhang dieser wissenschaftstheoretischen Neubegrindung der
Theologie vollzieht sich nun auch die Geburt der Praktischen Theologie als
theologischer Teildisziplin, wie wir sie bis auf den heutigen Tag kennen. Dient
nimlich die Theologie dem kirchenleitenden Handeln, so ist dazu neben den
«wissenschaftlichen Kenntnissen», die durch die Philosophische und Histori-
sche Theologie erworben werden, auch ein praktisches Kénnen notwendig,
das Schleiermacher unter den Begriff der Kunstregeln fasst. Die wissenschaftliche
Theorie dieser Kunstregeln ist die Praktische Theologie.

An dieser Bestimmung Schleiermachers etscheinen mir in dem hier interes-
sierenden Zusammenhang drei Dinge von Bedeutung,

— Dadurch, dass Schleiermacher die Praktische Theologie als Kunstlehre kon-
zipiert (1), gewinnt er Anschluss an die alteuropaiische asthetische Traditi-

14

E. Jingel: Unterwegs zur Sache. Theologische Erorterungen, Munchen 1972, 43.



Die Praktische Theologie als Kind der Aufklirung 303

on, insbesondere die im Mittelalter entwickelte Lehre der ars. Artistisches
Handeln steht gleichsam zwischen dem Handwerk und der Titigkeit des
Kiinstlers. Ars homiletica, ars liturgica, ars poimenica — das alles ist fundier-
te theologische Tradition und wird von Schleiermacher in sein Verstindnis
von Praktischer Theologie integriert. Insofern ist Schleiermacher an dieser
Stelle traditionsorientiert und innovativ zugleich. Welches Potential diesem
Verstindnis von Praktischer Theologie als Kunstlehre innewohnt, hat nicht
zuletzt die dsthetische Wende der Praktischen Theologie in den 80er-Jahren
des vergangenen Jahrhunderts aufs Neue entdeckt.

An der Praktischen Theologie zeigt sich (2) in prignanter Weise, dass Theo-
logie sich nur interdisziplinar realisieren lisst. Ars homiletica bedarf der
Rhetorik und Poetik, die Religionspadagogik kommt ohne die Allgemeinpi-
dagogik nicht aus, etc. Damit wird einer binnentheologischen Abschottung
der Praktischen Theologie a limine gewehrt, und zugleich werden die aus-
sertheologischen Wissenschaften als kritisches Potential in die Praktische
Theologie integriert. Welche aufklarerische Bedeutung dies hat, wurde erst
nach Schleiermacher in vollem Ausmass erkennbar.

Schliesslich wohnt (3) der Praktischen Theologie Schleiermachers ein un-
ubersehbares subjektives Element ein. Man mag darin sein romantisches
Erbe erkennen — warum nicht? Es ist allerdings eine durch und durch re-
flektierte Subjektivitit. In der Kurzen Darstellung legt Schleiermacher gros-
sen Wert darauf, die Kunstlehte von einer mechanischen Vorschrift zu un-
terscheiden. Eine mechanische Vorschrift schreibt jeden einzelnen Schritt
einer Handlung zwingend vor. Eine Kunstlehre reflektiert die Bedingun-
gen, unter denen ein sinnvolles und angemessenes Handeln moéglich wird.
Und zu diesen Bedingungen gehort das individuelle Talent eines Predigers,
einer Seelsorgerin, einer Lehrperson. Religiose Handlungen sind nicht per-
sonenneutral; die Person des oder der Handelnden sind vielmehr konstitu-
tives Merkmal der Handlung. Dies gilt nicht nur fiir den Produktionsaspekt
kirchlichen Handelns, sondern — wie Schleiermacher in seinen Vorlesungen
tber die Praktische Theologie immer wieder deutlich macht — auch fir die
Rezeptionsleistungen. Eine Predigt wird individuell gehort; ein seelsorger-
licher Rat gewinnt nur vor dem Hintergrund der Individualitit der Ratsu-
chenden seine Plausibilitit. Religitse Praxis realisiert sich nur als individuel-
ler Higen-Sinn. An dieser Stelle kniipft Schleiermacher an die Entdeckung
dieses religiosen Eigen-Sinnes durch den Aufklirungstheologen Semler an.



304 Albrecht Grozinger

Schleiermacher hat sein Verstindnis der Praktischen Theologie noch vor dem
Hintergrund einer innerlich und ausserlich geordneten religiosen Welt formu-
liert. Pointiert gesprochen: Die Kirche war zur Zeit Schleiermachers noch im
Dotf bzw. der Stadt. Deshalb konnte sich das kritisch-aufklirerische Potential,
das dieser neuen Disziplin Praktische Theologie innewohnt, auch erst in spite-
ren Zeiten erkannt und realisiert wurden. Dies sei an zwei wichtigen Stationen
der Entwicklung der Disziplinengeschichte der Praktischen Theologie gezeigt.

I

Die erste Bewihrungsprobe fiir die neu entstandene Disziplin Praktische
Theologie stellte sich ein im Zusammenhang der sozialen, politischen und
kulturellen Verinderungen im Ubergang von einer feudal-agrarischen hin zu
einer industriellen Gesellschaft. Eine eingespielte religiose Praxis und Kir-
chenbindung konnte zu Beginn des 20. Jahrhunderts nicht mehr als selbstver-
standlich vorausgesetzt werden. Die bertthmten Votlesungen von Adolf von
Harnack Gber das «Wesen des Christentums», die er bewusst an die Jahrhun-
dertschwelle legte, sind bei all ihrem positiven Pathos doch von einer Krisen-
erfahrung durchzogen. Dafiir kénnen die Schlussworte der letzten Vorlesung
exemplarisch stehen: «Wenn wir ... mit festem Willen die Krifte und Werte
bejahen, die auf den Hohepunkten unseres inneren Lebens als unser hochs-
tes Gut, ja, als unser eigentliches Selbst ausstrahlen, wenn wir den Ernst und
den Mut haben, sie als das Wirkliche gelten zu lassen und nach ihnen das
Leben auszurichten, und wenn wir dann auf den Gang der Geschichte der
Menschheit blicken, ihre aufwirts sich bewegende Entwicklung verfolgen und
sttebend und dienend die Gemeinschaft der Geister in thnen aufsuchen — so
werden wir nicht in Uberdruss und Kleinmut versinken, sondern wir werden
Gottes gewiss werden, des Gottes, den Jesus Christus seinen Vater genannt
hat, und der auch unser Vater ist.»"® Es ist ein Pathos, dem die Erfahrung der
Krise im Nacken sitzt.

Es war die Praktische Theologie dieser Zeit, die ein konkretes Programm
der Krisenbewiltigung vorlegte, das den wesentlichen Elementen einer aus
der Aufklirung herkommenden Praktischen Theologie neue Konturen ver-

15 A. von Harnack: Das Wesen des Christentums, Berlin 1929, 188f.



Die Praktische Theologie als Kind der Aufklirung 305

lieh. Exemplarisch dafiir kann ein so kurzer wie prignanter Text von Paul
Drews (1858-1912) stehen, den dieser als Einleitungsartikel fur die neu ge-
grundete «Monatsschrift fiir die kirchliche Praxis» schrieb, deren erstes Heft
im Jahre 1901 erschien. Drews operiert dort mit dem Gegensatzpaar von
«systematisch-deduktiv» und «deskriptiv-induktivs und geht davon aus, dass
allein das «deskriptiv-induktive» Verfahren der Theologie der religiosen und
kirchlichen Wirklichkeit gerecht werde.'® Dies kann durchaus als Kampfansa-
ge an die Systematische Theologie verstanden werden, der offensichtlich nicht
mehr zugetraut wird, die Krise der industriellen Moderne zu bestehen. Die
wahre Krisenwissenschaft ist die Praktische Theologie — dies ist die zentrale
Botschaft des programmatischen Artikels von Drews. In ihm sind nun zwei
Gesichtspunkte zentral vertreten, die in eine aus der Aufklirung herkommen-
de Praktische Theologie eingeschrieben sind. Zum einen muss die religiose
Praxis der Gegenwart in ihrer Pluralitit erkannt und anerkannt werden: «Denn
wit Menschen sind, sowohl was die einzelnen Individuen als auch was die ge-
sonderten Gesellschaftsgruppen anlangt, durchaus nicht in ein- und detselben
Weise fromm. Der Bauer ist anders fromm als der Fabrikarbeiter, der Theolo-
ge anders als der Mediziner; der, der mehr Gemiit und Phantasie hat, anders
als der mehr rational Gerichtete.»'” Um diese Pluralitit wahrzunehmen, bedarf
es zum anderen einer «religiosen Volkskunde»', die ihre Impulse nicht mehr
von der Dogmatik, sondern von der Empirie empfingt. Damit 6ffnet Drews
die Praktische Theologie hin zu den neu entstehenden Sozialwissenschaften
wie Soziologie und Psychologie. Die Sozialwissenschaften erhalten damit eine
hermeneutische Kompetenz fiir die Wahrnehmung und Deutung der Vielfalt
religiéser Praxis. Und die Praktische Theologie steht im Hause der theologi-
schen Wissenschaft dafir, dass ohne diese hermeneutische Kompetenz keine
Theologie mehr auf der Hohe ihrer Zeit betrieben werden kann.

16 P Drews: «Religitse Volkskunde», eine Aufgabe der praktischen Theologie, in: I. Wintzer
(Hg.): Seelsorge. Texte zum gewandelten Verstindnis und zur Praxis der Seelsorge in der
Neuzeit, Miinchen 1978, 54-61.

7 AaO, 541

8 Aa.Q, 58ff.



306 Albrecht Grozinger

V.

Unter ganz anderen Bedingungen hat die Praktische Theologie in den spiten
60er- und 70er-Jahren des 20. Jahrhunderts an dieses Konzept wieder ange-
kntipft. Dabei war die polemische Front eindeutig, Die Praktische Theologie
hatte sich abzusetzen von der Traditionsspur der Dialektischen Theologie bzw.
der Wort-Gottes-Theologie. Um die Verve der damaligen Polemik zu verstehen,
sollte man beriicksichtigen, dass diese Polemik sich gegen eine siegreiche Dia-
lektische Theologie richtete. Es ging nicht um deren revolutioniren Aufbruch in
den 20er-Jahren. Die Dialektische Theologie zeigte der Praktischen Theologie
nach 1945 ein ganz anderes Gesicht. Vertreter dieser Richtung hatten — legiti-
miert durch ihre Position im Kirchenkampf wihrend der Zeit des Nationalsozi-
alismus — die kirchlichen Leitungsidmter siegreich erobert. Und wie so oft — was
wird aus siegreichen Revolutiondren? Sie werden zu Bewahrern. Als solche hat
sie die Praktische Theologie dieser Zeit zumindest erlebt. Es ging um eine Kir-
che, die sich in der Bundesrepublik Deutschland eingerichtet hatte, nicht zuletzt
durch das neu eingefithrte System der Kirchensteuer finanziell profitabel abgesi-
chert. Und diese selbstzufrieden gewordene Kirche mit ihrem Kirchenkampfmy-
thos drohte in den Augen der jingeren Generation der Praktischen Theologie
den Kontakt zur gesellschaftlichen Realitit zu verlieren. Dieser Selbstzufrieden-
heit galt der Kampf. Man nahm ihn an der Stelle auf, an der es die Wort-Gottes-
Theologie am empfindlichsten treffen musste, namlich in ihrem Herzstiick, in
ihrem Verstindnis der Predigt.

Im Jahre 1966 erschien in der Zeitschrift Theologia Practica ein kleiner Auf-
satz von Dietrich Rossler unter dem Titel «Das Problem der Homiletik»”. Es 1st
frappierend zu sehen, welch strukturelle und inhaltliche Parallelen dieser Auf-
satz zu dem von Paul Drews aufweist. Beide Aufsitze haben einen programma-
tischen Charakter, beide sind hochpolemisch, und beide erscheinen im ersten
Band einer neu gegrundeten Zeitschrift, die einen konzeptionellen Aufbruch
markiert. Dietrich Rossler macht sich in dem Aufsatz auf beinahe schon un-
anstindige Weise lustig iber die Kluft zwischen dem homiletischen Anspruch
der Wort-Gottes-Theologie und deren realer Praxis, wobei die Problemdiagnose
eindeutig ist: «In dem Maf3e aber, indem diese Bewegung allgemein wurde, in
dem sich durch traditionelle Gegensitze und Grenzen getrennte Schulen und

9 Wiederabdruck: D. Rossler: Das Problem der Homiletik, in: A. Beutel u.a. (Hg.), Homile-
tisches Lesebuch, Tibingen 1986, 23-38.



Die Praktische Theologie als Kind der Aufklirung 307

Positionen unter der Losung <Wort zu sammeln vermochten, entschwand die
konkrete Sonntagspredigt, die reale Aufgabe des Pfarrers aus dem Blickfeld.»*
Realititsschwund durch dogmatische Hypertrophie, so konnte man die Diagno-
se Rosslers zusammenfassen.

In das gleiche Horn stosst kurze Zeit spiter in derselben Zeitschrift Gert
Otto. Inzwischen ist die polemische Spitze bereits an der Titelformulierung des
Aufsatzes abzulesen: «Wider den Mythos» der Verkiindigung».” In diesem Auf-
satz wird das zweite von mir immer wieder benannte Element einer Praktischen
Theologie in den Spuren der Aufkliarung klarer als bei Rossler erkennbar: Gegen
den aus binnentheologischer Verengung resultierenden Realititsverlust werden
als Heilmittel aussertheologische Wissenschaften empfohlen. Im Falle der Ho-
miletik ist dies die Rhetorik,

Dieses Motiv ist in der zweiten empirischen Wende in den 60et- und 70et-
Jahren des vergangenen Jahrhunderts sehr viel deutlicher prisent, als dies bei der
ersten im Zusammenhang der Liberalen Theologie an der vorletzten Jahrhun-
dertwende der Fall war. Im Zusammenhang des kulturellen Aufbruchs der so
genannten Studentenbewegung bekamen die Sozialwissenschaften — damals in
vornehmlich marxistischem Gewand — nachgerade einen Heilscharakter. Inso-
fern musste die Spannung zwischen Theologie und Humanwissenschaften noch
stirker ausgeprigt sein als zuvor. Gleichwohl hat diese Integration stattgefunden
und die praktisch-theologische Landschaft geradezu umgepfliigt. Aus der Lehre
von der Seelsorge wurde die Religionspsychologie, aus der Homiletik die Theo-
rie der religidsen Rede, aus der Kybernetik die Theorie religioser Institutionen.

VL

Was ist nun aus der kleinen Theoriegeschichte, die hier vorgetragen wurde, zu
lernen? Gibt es daraus tberhaupt etwas zu lernen? Was wire die Aufgabe einer
Praktischen Theologie in der Traditionsspur der Aufklirung unter den Bedin-
gungen der globalisierten Moderne? Ich versuche diese Frage zu beantworten,
indem ich die zwei von mir benannten Hauptmotive einer solchen Praktischen
Theologie noch einmal durchdekliniere: nimlich die Entdeckung der unhinter-
gehbaren Vielfalt der religiosen Praxis und den Einbezug der Humanwissen-
schaften als hermeneutisches Deutungspotential.

2 A.a.O. 26.
A G. Otto: Wider den «Mythos» der Verkiindigung, ThPr 7 (1972) 316-324.



308 Albrecht Grozinger

Zu sagen, dass wir gegenwirtig in einer Gesellschaft des politischen, kultu-
rellen und religiosen Pluralismus leben, ist eine Banalitit. Dass wir diese Plu-
ralitit zunidchst einmal wahrzunehmen haben und sie nicht vorschnell theo-
logisch einebnen diirfen, dies zu sagen ist weniger eine Banalitit. Um dies zu
belegen, mochte ich eine Begebenheit erzihlen, die sich tatsichlich ereignet
hat, die ich aber anonymisiere. Ein hohes kirchenleitendes Gremium mdochte
sich tber den Gottesdienst heute informieren und beraten lassen. Dazu ladt
es naheliegenderweise einen Praktischen Theologen ein, der an der Univer-
sitit lehrt. Er berichtet von einer Umfrage unter Gottsdienstbesucherlnnen,
die eine bunte Vielfalt an Motiven, Interessen und Wahrnehmungen erkennen
lasst. Das kirchenleitende Gremium ist itritiert. Es hatte von der Praktischen
Theologie erwartet, dass sie thm sagt, was der Gottesdienst heute sei. Stattdes-
sen erhilt es aus der Hand des Praktischen Theologen einen bunten Strauss
von Ausserungen, die das Gremium irritierter zuriick lassen, als es vorher ge-
wesen war. Darauf beschliesst das Gremium, fir die nichste Sitzung einen
Systematischen Theologen einzuladen. Der kommt auch — und erklart dem
Gremium haarscharf, was ein evangelischer Gottesdienst ist. Das kirchenlei-
tende Gremium ist hoch befriedigt und geht zufrieden nach Hause. Wie gesagt
— diese Geschichte ist nicht erfunden; sie spiegelt etwas von der kirchlichen
Realitat in unseren Breiten. Ich habe diese Geschichte auch nicht erzihlt, um
dieses Gremium zu blamieren. In gewisser Weise finde ich sein Verhalten sogar
verstandlich. Untibersichtlichkeit verlangt nach Otientierung, Dennoch sollte
meiner Ansicht nach eine Praktische Theologie in der Spur der Aufklirung
gerade ihrem Irritierungspotential die Treue halten. Nicht um der Irritierung
um jeden Preis willen. Aber in Situationen des Ubergangs — und in einer sol-
chen stehen die Volkskirchen Mitteleuropas gegenwartig — sind Irritationen
oft wertvoller als vorschnelle Beruhigungen, auch wenn sie im Gewand einer
theologischen Orientierung daher kommen.

Die zweite Spur einer Praktischen Theologie im Gefolge der Aufklirung
ist der konstitutive Einbezug der Humanwissenschaften als hermeneutisches
Deutungspotential. Wenn gilt, was Paul Drews in seinem programmatischen
Aufsatz sagt, nimlich dass die «Praktische Theologie nach Tatsachen, Wirk-
lichkeiten lechze»®, dann wird sie zu diesen Tatsachen und Wirklichkeiten nicht

2 Vgl. Drews: «Religiose Volkskunde» (Anm. 16), 57.



Die Praktische Theologie als Kind der Aufklirung 309

ohne die Hilfe der so genannten Humanwissenschaften im weitesten Sinne
gelangen kénnen. Dies spricht im Ubrigen dafiir, dass die Theologie weiterhin
im Haus der europiischen Universitit bleibt und nicht in Kirchliche Hoch-
schulen auswandert — eine Idee, mit der gegenwirtig auch kirchenleitende Gre-
mien und Personen liebdugeln. Natlirlich kann man auch an einer Kirchlichen
Hochschule Humanwissenschaften berticksichtigen. Weitaus besser ist es je-
doch, dass Theologie als Wissenschaft am selben Ort betrieben wird wie die
Wissenschaften vom Humanen.

Die These von der Praktischen Theologie als Platzhalter des konstitutiven
Einbezugs der Humanwissenschaften in das Ganze der Theologie nétigt aber
auch zu einer kritischen Sichtung der eigenen Vergangenheit. In der zweiten
empirischen Wende der Praktischen Theologie wurden die Humanwissen-
schaften ihrerseits oft selbst dusserst dogmatisch gebraucht. Die marxistisch
grundierten Humanwissenschaften haben ja ihrerseits die Tatsachen und Wirk-
lichkeiten oft weitaus stirker dogmatisch normiert als empirisch erschlossen.
Und in der Praktischen Theologie wurde die alte kirchliche Dogmatik oft nur
durch eine neue Dogmatik der Humanwissenschaften ersetzt.

Hier ist gegenwirtig eine neue, wie ich meine verheissungsvolle, Entwick-
lung zu beobachten. Wenn die Praktische Theologie nach Tatsachen lechzt,
dann sollte sie diese weder theologisch noch humanwissenschaftlich tberfor-
men. Man kann aber auf die Tatsachen auch nicht einfach nur zustolpern. Das
Lechzen nach Tatsachen bedarf einer theoretischen Reflexion und Begleitung,
Unter dem Stichwort der «gelebten Religion» ist die Praktische Theologie ge-
genwirtig dabei, Formen einer vorsichtigen phinomenologischen Anniherung
wissenschaftstheoretisch und wissenschaftspraktisch zu entwickeln und zu er-
proben. Beachtenswert ist, dass sich an diesem Projekt zunehmend auch Syste-
matische Theologinnen und Theologen beteiligen.” Vielleicht lisst sich ja auf
diesem Weg der alte Streit zwischen Praktischer und Systematischer Theologie
mit der Zeit Giberwinden. Beide, die Praktische wie die Systematische Theolo-
gie, konnen der Aufklirung nur gemeinsam die Treue halten.

Vgl dazu A. Grozinger/G. Pfleiderer (Hg.): «Gelebte Religion» als Programmbegriff Sys-
tematischer und Praktischer Theologie (Christentum und Kultur 1), Ziirich 2002.



310 Albrecht Grozinger

Abstract

Bereits im Mittelalter und in der Reformationszeit wurde dariiber gestritten, ob die
Theologie eine eher theoretisch oder praktisch orientierte Wissenschaft sei. Die An-
finge der Praktischen Theologie als eigenstindiger Wissenschaft gehen jedoch zurtck
auf den Aufklirungstheologen Semler, der die Vielfalt der religiosen Praxis im Alltag
von einem theologisch normierten Begriff der Religion unterschied. Schleiermacher
setzt diese Unterscheidung dann schon als selbstverstindlich voraus. Die Praktische
Theologie hat bei ihm die Aufgabe, die alltagsweltliche Vielfalt der Religion theologisch
reflektiert zu begleiten und zu foérdern. Die Spannung von gelebter Alltagsreligion und
kirchlich normierter Religion bestimmt dann die weitere Entwicklung der Praktischen
Theologie bis in unsere Gegenwart, wobei das kritisch-aufklirerische Interesse Sem-
lers, gelebte Religion vor dogmatischer Uberformung zu bewahten, als durchgehendes
Motiv praktisch-theologischer Theoriebildung zu erkennen ist.

Albrecht Griginger, Basel



	Die Praktische Theologie als Kind der Aufklärung

