
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 3-4

Artikel: Die Praktische Theologie als Kind der Aufklärung

Autor: Grözinger, Albrecht

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877783

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Praktische Theologie als Kind der Aufklärung

Wenn nach den Anfängen der Praktischen Theologie als einer in ihren
Konturen klar bestimmten wissenschaftlichen Teildisziplin der Theologie gefragt

wird, dann ist die Antwort in der Regel eindeutig: Es wird auf Friedrich Daniel

Ernst Schleiermacher verwiesen. Die dabei verwendete Metaphorik ist
entschieden: Schleiermacher gilt gemeinhin als der «Vater» der Praktischen Theologie.

Dies ist — wie wir sehen werden — auch nicht einfach falsch. Dennoch

greift die Metaphorik zu kurz. Die Praktische Theologie hat eine Geschichte

vor Schleiermacher, die nicht minder bedeutsam ist als die wissenschaftliche

Leistung Schleiermachers. Meine These ist, dass die «Aufklärung» mindestens

ebenso stark die Vaterschaft oder Mutterschaft bei der Geburt der
wissenschaftlichen Praktischen Theologie beanspruchen kann wie Schleiermacher.

Und diese Vorgeschichte ist insofern für die weitere Entwicklung unserer
Disziplin wichtig, als an bestimmten Epochenschwellen, die ich zeichnen möchte,

gerade die Problemstellungen vor Schleiermacher wieder zum Zuge kommen.

I.

Blickt man auf den Entstehensprozess der Praktische Theologie, dann fällt

auf, dass Begriff und Sache der Praktischen Theologie in den Anfängen noch

nicht zusammengehören. Der Begriff der theologia practica taucht bereits in
den Kontroversen der Scholastik auf. Dort ging es darum, ob die Theologie als

Ganze als spekulative oder praktische Wissenschaft anzusehen sei. Die in
platonischer Tradition stehenden Protagonisten in dieser Kontroverse zeichneten

die Theologie als Wesensschau, der die praktische Dimension eindeutig
nachgeordnet ist. Thomas von Aquin vertrat die These, dass die Theologie weitaus

mehr spekulativ sei als praktisch (magis tarnen est speculativa, quam practica),
weil sie in erster Linie von den göttlichen Dingen (de rebus divinis) handle und

weniger von der menschliche Praxis (de actibus humanis).1 Der eher aristotelisch

orientierte Duns Scotus hat dem entschieden widersprochen, und zwar

aus dezidiert theologischen Gründen. Das erkennende menschliche Subjekt —

so seine Argumentation — erkenne Gott immer schon als einen liebenden Gott.

1 Thomas von Aquin: Summa theologica, Salzburg / Leipzig 1934ff., I. 1,4.

ThZ 3.4/68 (2012) S. 297-310



298 Albrecht Grözinger

Er ergänzt die berühmte Sequenz des Anselm von Canterbury «Deus est quo
maius cogitari non potest» (Gott ist, worüber hinaus nichts Grösseres gedacht
werden kann) durch den Satz «igitur est summe diligibilis; igitur summe debeo

eum diügere».2 Und dieser als liebend und liebenswert erkannte Gott versetzt
das erkennende menschliche Subjekt seinerseits in eine liebende Bewegung, die

all sein Handeln bestimmt. Theologisches Erkennen bei Duns Scotus ist also

— wie Reinhold Seeberg sagt — «praktisches Erkennen».3 Vor dem Hintergrund
des theologischen Argumentes (der liebende Gott!), das Duns Scotus in der

scholastischen Kontroverse verwendet, kann es nicht verwundern, dass sich

später Martin Luther eindeutig auf dessen Seite schlägt: «Vera theologia est

practica», eine spekulative Theologie gehöre «in die hell zum Teuffel» — so eine

berühmte Formulierung aus den Tischreden.4

Damit befinden wir uns aber noch weit in der Vor-Vorgeschichte der Praktischen

Theologie in unserem heutigen Verständnis - ging es doch in der scholastischen

und reformatorischen Kontroverse um das Ganze der Theologie und nicht

um die Binnenbestimmung theologischer Teildisziplinen.

IL
Sehr viel näher sind wir an unserer Fragestellung im Zusammenhang der

Reformierten Dordrechter Synode der Jahre 1618/19. Die Synode fordert in einem

ihrer Dokumente für angehende Geistliche ein «examen practicum», in dem es

darum geht, Menschen zu bilden, «die zu allen guten Werken geschickt seien.»

Dafür bedürfe es «Collegiis et Academiis», in denen — und nun erscheint der

Begriff — Freunde einer «Theologia Practica» heimisch seien.5 Damit ist die Spur

für eine praktische Theologie gelegt, die die Aufgabe hat, die Geistlichen auf ihre

Berufspraxis vorzubereiten, was sie bis auf den heutigen Tag ja auch tut. Doch
damit ist nur die eine Hälfte des Aufgabenbereichs der Praktischen Theologie
benannt. Die Vorgeschichte der Praktischen Theologie wäre verzeichnet, wenn sie

nur aus den Bedürfnissen nach einer beruflichen Handwerkslehre abgeleitet wäre.

2 Johannes Duns Scotus: Lectura in Librum Primum Sententiarum, Civitas Vaticana 1960,
Prol. Pars 4, 54.

3 R. Seeberg: Die Theologie des Johannes Duns Scotus. Eine dogmengeschichtliche Unter¬

suchung, Aalen 1971 (Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1900), 127.
4 WA.TR. 1, 72.
5 Vgl. dazu E.Chr. Achelis: Lehrbuch der Praktischen Theologie. Erster Band, Leipzig 1911,

12.



Die Praktische Theologie als Kind der Aufklärung 299

Und jetzt tritt das Zeitalter der Aufklärung auf den Plan. Das gesamte
Mittelalter, aber auch noch die Reformatoren bis hin zur altprotestantischen Theologie

gehen von einer Einheit von religiöser Praxis und theologischer Reflexion

aus. Religion ist das gelebte Christentum, wie es durch die Dogmatik normativ
bestimmt wird.6 Ausserhalb dieser Perspektive gab es keine theologisch legitime

Wahrnehmung religiöser Praxis. Diese Begrenzung suchte der Aufklärungstheologe

Johann Salomo Semler zu überwinden. Theologie ist für ihn weder

zeitlose Gottesschau, wie sie in der scholastisch-platonischen Traditions spur
aufscheint, noch begriffliches Abbild von Offenbarungswahrheiten, wie dies

noch in der altprotestantischen Orthodoxie der Fall ist. Sondern Theologie ist

der in jeweils bestimmten historischen Konstellationen in Angriff genommene

Versuch, religiöse Praxis wahrzunehmen und zu reflektieren. Erscheinen

Theologie und Religion vor Semler als identische Grössen, so arbeitet Semler

an ihrer begrifflichen Unterscheidung.

Theologie ist für Semler — wie er in seinem «Versuch einer freiem
theologischen Lehrart» aus dem Jahre 1777 ausführt — dadurch charakterisiert, «dass

sie eine den Lehrern der christlichen Religion eigentümliche Geschicklichkeit

ausmacht, die christlichen Wahrheiten sowohl aufs Beste ihren Zeitgenossen

zu empfehlen, als auch die verschiednen Vorstellungen und Verknüpfungen
derselben, wodurch besondre Secten oder Parteien der christlichen Religion
entstanden sind, richtig zu beurtheilen».7 Der Theologie wohnt also durchaus

ein normatives Element inne. Diese Normativität ist aber auch vonnöten, weil

es nicht die unbestrittene eine Gestalt des Christentums gibt. Christentum gibt
es nur in der Vielzahl, wobei Semler — wie wir heute sagen würden — bereits

eine interkulturelle und interreligiöse Perspektive einnimmt. Das Christentum
soll nicht allein in seiner konfessionellen Vielfalt in den Blick geraten; Theologie

richtet ihren Bück auf «die Verknüpfung oder den entfernten Zusammenhang

mit andern ebenfals grossen Zweigen dieses moralischen Ganzen (sc.

der religiösen Erscheinungen), unter andern Völkern»8.

Aufgabe der Theologie ist es also, die Vielfalt der religiösen Erscheinungen

so zu dokumentieren, dass sie gewahrt wird, jedoch zugleich unter dem

6 Vgl. zum Folgenden: B. Ahlers: Die Unterscheidung von Theologie und Religion. Ein
Beitrag zur Vorgeschichte der Praktischen Theologie im 18. Jahrhundert, Gütersloh 1908.

Johann Salomo Semler: Versuch einer freiem theologischen Lehrart, Halle 1777, 1.
8 Johann Salomo Semler: Magazin für die Religion, 2 Theile, Halle 1780, hier Bd. 1, VII.



300 Albrecht Grözinger

einen Begriff der Religion gefasst werden kann. Wie kommt es zur Vielfalt der

einen Religion? Semler sieht den Grund darin, dass die Religion eine durch und

durch individuelle Angelegenheit ist. Der einzelne Mensch, das Individuum ist
der Ort, an dem religiöse Erfahrung entsteht und religiöse Praxis geübt wird:
Ihre «nächste Absicht [...] gehet auf die einzelnen Menschen in Absicht ihrer
selbst»9. Deshalb kann die Theologie von dem Eigen-Sinn individuell-religiöser

Erfahrung und Praxis nicht absehen. Und deshalb ist der Gegenstand der

Theologie die «Geschichte des practischen Christentums oder der Privatreligion

der Christen»10.

Damit ist ein wichtiger Schritt auf dem Weg hin zur Etablierung der Praktischen

Theologie als Teildisziplin der Theologie getan. Die Aufklärungstheolo-
gie Johann Salomo Semlers entwickelt zum ersten Mal einen Begriff der religiösen

Praxis, der diese in ihrem Eigen-Sinn wahrnimmt und zu wahren versucht.

Aufgabe der Theologie ist es zwar, einen allgemeinen Begriff eines praktischen
Christentums zu entwickeln; nicht Aufgabe der Theologie ist es hingegen, die

Vielfalt der religiösen Praxis auf eine kirchlich-konfessionelle Einheitlichkeit hin
einzuebnen. Mit Semler ist mithin der genuine Gegenstandsbereich der Praktischen

Theologie entdeckt. Er hat jedoch für diesen Gegenstandsbereich noch nicht

konzeptionell eine besondere Teildisziplin entwickelt. Diesen Schritt wird dann

Schleiermacher tun.

III.
Schleiermacher sieht sich nicht zuletzt durch die Philosophie und Theologie
der Aufklärung genötigt, die Theologie insgesamt auf eine neue wissenschaftstheoretische

und wissenschaftspraktische Basis zu stellen. Immanuel Kant hat

— gleichsam als Testamentsvollstrecker der Aufklärung — den traditionellen

konzeptionellen Begründungen der Theologie auf doppelte Weise den Boden

entzogen. Nach seiner Destruktion der Gottesbeweise kann die Theologie
nicht länger als Erkenntnistheorie oder Metaphysik begründet werden; und

die Begründung einer autonomen Ethik («der bestirnte Himmel über mir und

das moralische Gesetz in mir») zeigt, dass die Ethik nicht notwendigerweise
eines religiösen Fundamentes bedarf. Diese doppelte Delegitimierung der

Theologie hat dann Fichte zu der polemischen Aussage geführt, dass einer

9 Semler: Versuch (Anm. 7), 158.
10 Semler: Magazin (Anm. 8), Bd. 1, VI.



Die Praktische Theologie als Kind der Aufklärung 301

von der Universität «mit Tode abgegangenen Theologie» allenfalls die Aufgabe
verbleibe, ihren «wissenschaftliche^) Nachlass» in die Obhut der Historisch-

Philosophischen Fakultät zu übergeben.11 Wenn Karl Marx in der Einleitung
zur «Kritik der Hegeischen Rechtsphilosophie» aus dem Jahre 1844 schreibt:

«Für Deutschland ist die Kritik der Religion im wesentlichen beendet, und die

Kritik der Religion ist die Voraussetzung aller Kritik»12 — dann hat er damit
eben nicht nur Ludwig Feuerbach im Blick, sondern die gesamte Philosophie
der Aufklärung bis hin zu Kant und Fichte. Schleiermacher hat die Brisanz

dieser Religionskritik bereits wahrgenommen. In der «Kurzen Darstellung des

theologischen Studiums» aus dem Jahre 1830 heisst es in § 22: «Wenn fromme
Gemeinschaften nicht als Verirrungen angesehen werden sollen: so muss das

Bestehen solcher Vereine als ein für die Entwicklung des menschlichen Geistes

notwendiges Element nachgewiesen werden können.»13 Schleiermacher
formuliert seine Theologie also explizit vor dem Hintergrund der aufklärerischen

Kritik der Religion als «Verirrung».
Schleiermacher stand dabei vor einer doppelten Herausforderung: zum

einen der Theologie eine neue wissenschaftstheoretische Grundlegung auf der

Höhe des Denkens seiner Zeit zu geben, und zum andern dieses Programm
auch wissenschaftspraktisch umzusetzen. Dabei kam ihm die durch die militärische

Niederlage Preussens gegen das postrevolutionäre Frankreich notwendig

gewordene Neuordnung des preussischen Bildungswesens zugute. In der

Neugründung der Berliner Universität konnte Schleiermacher zumindest
ansatzweise sein theologisches Programm realisieren. Beide Herausforderungen
hat er mit Bravour gemeistert.

Schleiermacher gesteht der aufklärerischen Kritik an der Theologie durchaus

eine gewisse Berechtigung zu. Deshalb verzichtet er darauf, die Theologie
als Metaphysik oder als Ethik zu konzipieren. In seinen frühen «Reden über
die Religion» hat er ihr — jenseits von Metaphysik und Ethik — einen Ort als

eine «eigenständige Provinz im menschlichen Gemüte» (so die berühmte For-

11 Vgl. dazu: Die Idee der deutschen Universität. Die fünf Grundschriften aus der Zeit ihrer
Neubegründung durch klassischen Idealismus und romantischen Realismus, Bad Homburg

vor der Höhe 1959, 154f.
12 K. Marx/F. Engels: Über Religion, Berlin 1958, 30.
13 F. Schleiermacher: Kurze Darstellung des Theologischen Studiums zum behuf einleitender

Vorlesungen, hg.v. H. Scholz, Nachdruck 4. Auflage Hildesheim 1977.



302 Albrecht Grözinger

mulierung) zugewiesen. Das klingt noch sehr romantisch, und Schleiermacher

musste sich fragen, wie er vor diesem Hintergrund die Theologie als Wissenschaft

begründen wollte. Dies geschieht nicht zuletzt in seiner kleinen, bereits

erwähnten Schrift «Kurze Darstellung des theologischen Studiums», deren erste

Auflage auf das Jahr 1810 zurückgeht. Eberhard Jüngel hat sie zu Recht als

«geniale(n) Programmschrift»14 bezeichnet.

Die Theologie ist dort für Schleiermacher eine positive Wissenschaft, die

ihre innere Einheit aus ihrem praktischen Zweck gewinnt. Der praktische
Zweck, dem die Theologie dient, ist die Kirchenleitung (§1), wobei Kirchenleitung

von Schleiermacher nicht hierarchisch gedacht ist. Jedes Handeln im
Kontext von Christentum und Kirche, das eine bestimmte klar erkennbare

Aufgabe erfüllt, ist kirchenleitendes Handeln (§ 3). Ich sage immer gern: Auch

Vierzehnjährige, die im Kindergottesdienst biblische Geschichten erzählen,

sind im Sinne Schleiermachers kirchenleitend tätig. Die Theologie versammelt

alle Wissenschaften in sich, die sie benötigt, um ein reflektiertes kirchenleitendes

Handeln zu gewährleisten. Sie vereint also Philosophie, Geschichtswissenschaft,

Textwissenschaften etc. in ihrem Hause und gibt ihnen ein besonderes

Profil. Das heisst: Theologie ist prinzipiell interdisziplinär orientiert. Das gibt
ihr im Hause der Wissenschaften ihr Daseinsrecht und ihr besonderes Profil

zugleich.

Im Zusammenhang dieser wissenschaftstheoretischen Neubegründung der

Theologie vollzieht sich nun auch die Geburt der Praktischen Theologie als

theologischer Teildisziplin, wie wir sie bis auf den heutigen Tag kennen. Dient
nämlich die Theologie dem kirchenleitenden Handeln, so ist dazu neben den

«wissenschaftlichen Kenntnissen», die durch die Philosophische und Historische

Theologie erworben werden, auch ein praktisches Können notwendig,
das Schleiermacher unter den Begriff der Kunstregeln fasst. Die wissenschaftliche

Theorie dieser Kunstregeln ist die Praktische Theologie.

An dieser Bestimmung Schleiermachers erscheinen mir in dem hier
interessierenden Zusammenhang drei Dinge von Bedeutung.

- Dadurch, dass Schleiermacher die Praktische Theologie als Kunstlehre

konzipiert (1), gewinnt er Anschluss an die alteuropäische ästhetische Traditi-

14 E. Jüngel: Unterwegs zur Sache. Theologische Erörterungen, München 1972, 43.



Die Praktische Theologie als Kind der Aufklärung 303

on, insbesondere die im Mittelalter entwickelte Lehre der ars. Artistisches

Handeln steht gleichsam zwischen dem Handwerk und der Tätigkeit des

Künstlers. Ars homiletica, ars liturgica, ars poimenica — das alles ist fundierte

theologische Tradition und wird von Schleiermacher in sein Verständnis

von Praktischer Theologie integriert. Insofern ist Schleiermacher an dieser

Stelle traditionsorientiert und innovativ zugleich. Welches Potential diesem

Verständnis von Praktischer Theologie als Kunstlehre innewohnt, hat nicht
zuletzt die ästhetische Wende der Praktischen Theologie in den 80er-Jahren
des vergangenen Jahrhunderts aufs Neue entdeckt.

An der Praktischen Theologie zeigt sich (2) in prägnanter Weise, dass Theologie

sich nur interdisziplinär realisieren lässt. Ars homiletica bedarf der

Rhetorik und Poetik, die Religionspädagogik kommt ohne die Allgemeinpädagogik

nicht aus, etc. Damit wird einer binnentheologischen Abschottung
der Praktischen Theologie a limine gewehrt, und zugleich werden die aus-

sertheologischen Wissenschaften als kritisches Potential in die Praktische

Theologie integriert. Welche aufklärerische Bedeutung dies hat, wurde erst
nach Schleiermacher in vollem Ausmass erkennbar.

Schliesslich wohnt (3) der Praktischen Theologie Schleiermachers ein

unübersehbares subjektives Element ein. Man mag darin sein romantisches

Erbe erkennen — warum nicht? Es ist allerdings eine durch und durch
reflektierte Subjektivität. In der Kurzen Darstellung legt Schleiermacher grossen

Wert darauf, die Kunstlehre von einer mechanischen Vorschrift zu
unterscheiden. Eine mechanische Vorschrift schreibt jeden einzelnen Schritt
einer Handlung zwingend vor. Eine Kunstlehre reflektiert die Bedingungen,

unter denen ein sinnvolles und angemessenes Handeln möglich wird.
Und zu diesen Bedingungen gehört das individuelle Talent eines Predigers,
einer Seelsorgerin, einer Lehrperson. Religiöse Handlungen sind nicht
personenneutral; die Person des oder der Handelnden sind vielmehr konstitutives

Merkmal der Handlung. Dies gilt nicht nur für den Produktionsaspekt
kirchlichen Handelns, sondern — wie Schleiermacher in seinen Vorlesungen
über die Praktische Theologie immer wieder deutlich macht — auch für die

Rezeptionsleistungen. Eine Predigt wird individuell gehört; ein seelsorgerlicher

Rat gewinnt nur vor dem Hintergrund der Individualität der
Ratsuchenden seine Plausibilität. Religiöse Praxis realisiert sich nur als individueller

Eigen-Sinn. An dieser Stelle knüpft Schleiermacher an die Entdeckung
dieses religiösen Eigen-Sinnes durch den Aufklärungstheologen Semler an.



304 Albrecht Grözinger

Schleiermacher hat sein Verständnis der Praktischen Theologie noch vor dem

Hintergrund einer innerlich und äusserlich geordneten religiösen Welt formuliert.

Poinüert gesprochen: Die Kirche war zur Zeit Schleiermachers noch im
Dorf bzw. der Stadt. Deshalb konnte sich das kritisch-aufklärerische Potential,
das dieser neuen Disziplin Praktische Theologie innewohnt, auch erst in späteren

Zeiten erkannt und realisiert wurden. Dies sei an zwei wichtigen Stationen

der Entwicklung der Disziplinengeschichte der Praktischen Theologie gezeigt.

IV
Die erste Bewährungsprobe für die neu entstandene Disziplin Praktische

Theologie stellte sich ein im Zusammenhang der sozialen, politischen und

kulturellen Veränderungen im Übergang von einer feudal-agrarischen hin zu
einer industriellen Gesellschaft. Eine eingespielte religiöse Praxis und

Kirchenbindung konnte zu Beginn des 20. Jahrhunderts nicht mehr als selbstverständlich

vorausgesetzt werden. Die berühmten Vorlesungen von Adolf von
Harnack über das «Wesen des Christentums», die er bewusst an die
Jahrhundertschwelle legte, sind bei all ihrem positiven Pathos doch von einer

Krisenerfahrung durchzogen. Dafür können die Schlussworte der letzten Vorlesung

exemplarisch stehen: «Wenn wir mit festem Willen die Kräfte und Werte

bejahen, die auf den Höhepunkten unseres inneren Lebens als unser höchstes

Gut, ja, als unser eigentliches Selbst ausstrahlen, wenn wir den Ernst und
den Mut haben, sie als das Wirkliche gelten zu lassen und nach ihnen das

Leben auszurichten, und wenn wir dann auf den Gang der Geschichte der

Menschheit blicken, ihre aufwärts sich bewegende Entwicklung verfolgen und

strebend und dienend die Gemeinschaft der Geister in ihnen aufsuchen — so

werden wir nicht in Überdruss und Kleinmut versinken, sondern wir werden

Gottes gewiss werden, des Gottes, den Jesus Christus seinen Vater genannt
hat, und der auch unser Vater ist.»15 Es ist ein Pathos, dem die Erfahrung der

Krise im Nacken sitzt.

Es war die Praktische Theologie dieser Zeit, die ein konkretes Programm
der Krisenbewältigung vorlegte, das den wesentlichen Elementen einer aus

der Aufklärung herkommenden Praktischen Theologie neue Konturen ver-

15 A. von Harnack: Das Wesen des Christentums, Berlin 1929, 188f.



Die Praktische Theologie als Kind der Aufklärung 305

lieh. Exemplarisch dafür kann ein so kurzer wie prägnanter Text von Paul

Drews (1858-1912) stehen, den dieser als Einleitungsartikel für die neu

gegründete «Monatsschrift für die kirchliche Praxis» schrieb, deren erstes Heft
im Jahre 1901 erschien. Drews operiert dort mit dem Gegensatzpaar von
«systematisch-deduktiv» und «deskriptiv-induktiv» und geht davon aus, dass

allein das «deskriptiv-induktive» Verfahren der Theologie der religiösen und

kirchlichen Wirklichkeit gerecht werde.16 Dies kann durchaus als Kampfansage

an die Systematische Theologie verstanden werden, der offensichtlich nicht
mehr zugetraut wird, die Krise der industriellen Moderne zu bestehen. Die
wahre Krisenwissenschaft ist die Praktische Theologie — dies ist die zentrale

Botschaft des programmatischen Artikels von Drews. In ihm sind nun zwei

Gesichtspunkte zentral vertreten, die in eine aus der Aufklärung herkommende

Praktische Theologie eingeschrieben sind. Zum einen muss die religiöse
Praxis der Gegenwart in ihrer Pluralität erkannt und anerkannt werden: «Denn

wir Menschen sind, sowohl was die einzelnen Individuen als auch was die

gesonderten Gesellschaftsgruppen anlangt, durchaus nicht in ein- und derselben

Weise fromm. Der Bauer ist anders fromm als der Fabrikarbeiter, der Theologe

anders als der Mediziner; der, der mehr Gemüt und Phantasie hat, anders

als der mehr rational Gerichtete.»17 Um diese Pluralität wahrzunehmen, bedarf

es zum anderen einer «religiösen Volkskunde»18, die ihre Impulse nicht mehr

von der Dogmatik, sondern von der Empirie empfangt. Damit öffnet Drews
die Praktische Theologie hin zu den neu entstehenden Sozialwissenschaften

wie Soziologie und Psychologie. Die Sozialwissenschaften erhalten damit eine

hermeneutische Kompetenz für die Wahrnehmung und Deutung der Vielfalt

religiöser Praxis. Und die Praktische Theologie steht im Hause der theologischen

Wissenschaft dafür, dass ohne diese hermeneutische Kompetenz keine

Theologie mehr auf der Höhe ihrer Zeit betrieben werden kann.

16 P. Drews: «Religiöse Volkskunde», eine Aufgabe der praktischen Theologie, in: F. Wintzer
(Hg.): Seelsorge. Texte zum gewandelten Verständnis und zur Praxis der Seelsorge in der

Neuzeit, München 1978, 54-61.
17 A.a.O., 54f.
18 A.a.O., 58ff.



306 Albrecht Grözinger

V.

Unter ganz anderen Bedingungen hat die Praktische Theologie in den späten

60er- und 70er-Jahren des 20. Jahrhunderts an dieses Konzept wieder

angeknüpft. Dabei war die polemische Front eindeutig. Die Praktische Theologie
hatte sich abzusetzen von der Traditionsspur der Dialektischen Theologie bzw.

der Wort-Gottes-Theologie. Um die Verve der damaligen Polemik zu verstehen,

sollte man berücksichtigen, dass diese Polemik sich gegen eine siegreiche
Dialektische Theologie richtete. Es ging nicht um deren revolutionären Aufbruch in
den 20er-Jahren. Die Dialektische Theologie zeigte der Praktischen Theologie
nach 1945 ein ganz anderes Gesicht. Vertreter dieser Richtung hatten - legitimiert

durch ihre Position im Kirchenkampf während der Zeit des Nationalsozialismus

- die kirchlichen Leitungsämter siegreich erobert. Und wie so oft - was

wird aus siegreichen Revolutionären? Sie werden zu Bewahrern. Als solche hat

sie die Praktische Theologie dieser Zeit zumindest erlebt. Es ging um eine Kirche,

die sich in der Bundesrepublik Deutschland eingerichtet hatte, nicht zuletzt

durch das neu eingeführte System der Kirchensteuer finanziell profitabel abgesichert.

Und diese selbstzufrieden gewordene Kirche mit ihrem Kirchenkampfmy-
thos drohte in den Augen der jüngeren Generation der Praktischen Theologie
den Kontakt zur gesellschaftlichen Realität zu verlieren. Dieser Selbstzufriedenheit

galt der Kampf. Man nahm ihn an der Stelle auf, an der es die Wort-Gottes-

Theologie am empfindlichsten treffen musste, nämlich in ihrem Herzstück, in
ihrem Verständnis der Predigt.

Im Jahre 1966 erschien in der Zeitschrift Theologia Practica ein kleiner Aufsatz

von Dietrich Rössler unter dem Titel «Das Problem der Homiletik»'9. Es ist

frappierend zu sehen, welch strukturelle und inhaltliche Parallelen dieser Aufsatz

zu dem von Paul Drews aufweist. Beide Aufsätze haben einen programmatischen

Charakter, beide sind hochpolemisch, und beide erscheinen im ersten

Band einer neu gegründeten Zeitschrift, die einen konzeptionellen Aufbruch
markiert. Dietrich Rössler macht sich in dem Aufsatz auf beinahe schon

unanständige Weise lustig über die Kluft zwischen dem homiletischen Anspruch
der Wort-Gottes-Theologie und deren realer Praxis, wobei die Problemdiagnose

eindeutig ist: «In dem Maße aber, indem diese Bewegung allgemein wurde, in
dem sich durch traditionelle Gegensätze und Grenzen getrennte Schulen und

19 Wiederabdruck: D. Rössler: Das Problem der Homiletik, in: A. Beutel u.a. (Hg.), Homile¬
tisches Lesebuch, Tübingen 1986, 23-38.



Die Praktische Theologie als Kind der Aufklärung 307

Positionen unter der Losung <Wort> zu sammeln vermochten, entschwand die

konkrete Sonntagspredigt, die reale Aufgabe des Pfarrers aus dem Blickfeld.»20

RealitätsSchwund durch dogmatische Hypertrophie, so könnte man die Diagnose

Rösslers zusammenfassen.

In das gleiche Horn stösst kurze Zeit später in derselben Zeitschrift Gert
Otto. Inzwischen ist die polemische Spitze bereits an der Titelformulierung des

Aufsatzes abzulesen: «Wider den <Mythos> der Verkündigung».21 In diesem Aufsatz

wird das zweite von mir immer wieder benannte Element einer Praktischen

Theologie in den Spuren der Aufklärung klarer als bei Rössler erkennbar: Gegen
den aus binnentheologischer Verengung resultierenden Realitätsverlust werden

als Heilmittel aussertheologische Wissenschaften empfohlen. Im Falle der

Homiletik ist dies die Rhetorik.

Dieses Motiv ist in der zweiten empirischen Wende in den 60er- und 70er-

Jahren des vergangenen Jahrhunderts sehr viel deutlicher präsent, als dies bei der

ersten im Zusammenhang der Liberalen Theologie an der vorletzten
Jahrhundertwende der Fall war. Im Zusammenhang des kulturellen Aufbruchs der so

genannten Studentenbewegung bekamen die Sozialwissenschaften - damals in
vornehmlich marxistischem Gewand - nachgerade einen Heilscharakter. Insofern

musste die Spannung zwischen Theologie und Humanwissenschaften noch

stärker ausgeprägt sein als zuvor. Gleichwohl hat diese Integration stattgefunden
und die praktisch-theologische Landschaft geradezu umgepflügt. Aus der Lehre

von der Seelsorge wurde die Religionspsychologie, aus der Homiletik die Theorie

der religiösen Rede, aus der Kybernetik die Theorie religiöser Institutionen.

VI.
Was ist nun aus der kleinen Theoriegeschichte, die hier vorgetragen wurde, zu

lernen? Gibt es daraus überhaupt etwas zu lernen? Was wäre die Aufgabe einer

Praktischen Theologie in der Traditionsspur der Aufklärung unter den

Bedingungen der globalisierten Moderne? Ich versuche diese Frage zu beantworten,
indem ich die zwei von mir benannten Hauptmotive einer solchen Praktischen

Theologie noch einmal durchdekliniere: nämlich die Entdeckung der unhinter-

gehbaren Vielfalt der religiösen Praxis und den Einbezug der Humanwissenschaften

als hermeneutisches Deutungspotenüal.

20 A.a.O. 26.
21 G. Otto: Wider den «Mythos» der Verkündigung, ThPr 7 (1972) 316-324.



308 Albrecht Grözinger

Zu sagen, dass wir gegenwärtig in einer Gesellschaft des politischen, kulturellen

und religiösen Pluraüsmus leben, ist eine Banaütät. Dass wir diese Plu-

ralität zunächst einmal wahrzunehmen haben und sie nicht vorschnell

theologisch einebnen dürfen, dies zu sagen ist weniger eine Banalität. Um dies zu

belegen, möchte ich eine Begebenheit erzählen, die sich tatsächlich ereignet

hat, die ich aber anonymisiere. Ein hohes kirchenleitendes Gremium möchte

sich über den Gottesdienst heute informieren und beraten lassen. Dazu lädt

es naheliegenderweise einen Praktischen Theologen ein, der an der Universität

lehrt. Er berichtet von einer Umfrage unter Gottsdienstbesucherlnnen,
die eine bunte Vielfalt an Motiven, Interessen und Wahrnehmungen erkennen

lässt. Das kirchenleitende Gremium ist irritiert. Es hatte von der Praktischen

Theologie erwartet, dass sie ihm sagt, was der Gottesdienst heute sei. Stattdessen

erhält es aus der Hand des Praktischen Theologen einen bunten Strauss

von Äusserungen, die das Gremium irritierter zurück lassen, als es vorher

gewesen war. Darauf beschliesst das Gremium, für die nächste Sitzung einen

Systematischen Theologen einzuladen. Der kommt auch - und erklärt dem

Gremium haarscharf, was ein evangelischer Gottesdienst ist. Das kirchenleitende

Gremium ist hoch befriedigt und geht zufrieden nach Hause. Wie gesagt
— diese Geschichte ist nicht erfunden; sie spiegelt etwas von der kirchlichen
Realität in unseren Breiten. Ich habe diese Geschichte auch nicht erzählt, um
dieses Gremium zu blamieren. In gewisser Weise finde ich sein Verhalten sogar
verständlich. Unübersichtlichkeit verlangt nach Orientierung. Dennoch sollte

meiner Ansicht nach eine Praktische Theologie in der Spur der Aufklärung
gerade ihrem Irritierungspotential die Treue halten. Nicht um der Irritierung
um jeden Preis willen. Aber in Situationen des Übergangs - und in einer
solchen stehen die Volkskirchen Mitteleuropas gegenwärtig — sind Irritationen
oft wertvoller als vorschnelle Beruhigungen, auch wenn sie im Gewand einer

theologischen Orientierung daher kommen.

Die zweite Spur einer Praktischen Theologie im Gefolge der Aufklärung
ist der konstitutive Einbezug der Humanwissenschaften als hermeneutisches

Deutungspotential. Wenn gilt, was Paul Drews in seinem programmatischen
Aufsatz sagt, nämlich dass die «Praktische Theologie nach Tatsachen,
Wirklichkeiten lechze»22, dann wird sie zu diesen Tatsachen und Wirklichkeiten nicht

22 Vgl. Drews: «Religiöse Volkskunde» (Anm. 16), 57.



Die Praktische Theologie als Kind der Aufklärung 309

ohne die Hilfe der so genannten Humanwissenschaften im weitesten Sinne

gelangen können. Dies spricht im Übrigen dafür, dass die Theologie weiterhin

im Haus der europäischen Universität bleibt und nicht in Kirchliche
Hochschulen auswandert — eine Idee, mit der gegenwärtig auch kirchenleitende
Gremien und Personen liebäugeln. Natürlich kann man auch an einer Kirchlichen
Hochschule Humanwissenschaften berücksichtigen. Weitaus besser ist es

jedoch, dass Theologie als Wissenschaft am selben Ort betrieben wird wie die

Wissenschaften vom Humanen.

Die These von der Praktischen Theologie als Platzhalter des konstitutiven

Einbezugs der Humanwissenschaften in das Ganze der Theologie nötigt aber

auch zu einer kritischen Sichtung der eigenen Vergangenheit. In der zweiten

empirischen Wende der Praktischen Theologie wurden die Humanwissenschaften

ihrerseits oft selbst äusserst dogmatisch gebraucht. Die marxistisch

grundierten Humanwissenschaften haben ja ihrerseits die Tatsachen und
Wirklichkeiten oft weitaus stärker dogmatisch normiert als empirisch erschlossen.

Und in der Praktischen Theologie wurde die alte kirchliche Dogmatik oft nur
durch eine neue Dogmatik der Humanwissenschaften ersetzt.

Hier ist gegenwärtig eine neue, wie ich meine verheissungsvolle, Entwicklung

zu beobachten. Wenn die Praktische Theologie nach Tatsachen lechzt,
dann sollte sie diese weder theologisch noch humanwissenschaftlich überformen.

Man kann aber auf die Tatsachen auch nicht einfach nur zustolpern. Das

Lechzen nach Tatsachen bedarf einer theoretischen Reflexion und Begleitung.
Unter dem Stichwort der «gelebten Religion» ist die Praktische Theologie
gegenwärtig dabei, Formen einer vorsichtigen phänomenologischen Annäherung
wissenschaftstheoretisch und wissenschaftspraktisch zu entwickeln und zu

erproben. Beachtenswert ist, dass sich an diesem Projekt zunehmend auch

Systematische Theologinnen und Theologen beteiligen.23 Vielleicht lässt sich ja auf
diesem Weg der alte Streit zwischen Praktischer und Systematischer Theologie
mit der Zeit überwinden. Beide, die Praktische wie die Systematische Theologie,

können der Aufklärung nur gemeinsam die Treue halten.

Vgl. dazu A. Grözinger/G. Pfleiderer (Hg.): «Gelebte Religion» als Programmbegriff
Systematischer und Praktischer Theologie (Christentum und Kultur 1), Zürich 2002.



310 Albrecht Grözinger

Abstract
Bereits im Mittelalter und in der Reformationszeit wurde darüber gestritten, ob die

Theologie eine eher theoretisch oder praktisch orientierte Wissenschaft sei. Die
Anfänge der Praktischen Theologie als eigenständiger Wissenschaft gehen jedoch zurück
auf den Aufklärungstheologen Semler, der die Vielfalt der religiösen Praxis im Alltag
von einem theologisch normierten Begriff der Religion unterschied. Schleiermacher

setzt diese Unterscheidung dann schon als selbstverständlich voraus. Die Praktische

Theologie hat bei ihm die Aufgabe, die alltagsweltliche Vielfalt der Religion theologisch
reflektiert zu begleiten und zu fördern. Die Spannung von gelebter Alltagsreligion und
kirchlich normierter Religion bestimmt dann die weitere Entwicklung der Praktischen

Theologie bis in unsere Gegenwart, wobei das kritisch-aufklärerische Interesse Semlers,

gelebte Religion vor dogmatischer Uberformung zu bewahren, als durchgehendes
Motiv praktisch-theologischer Theoriebildung zu erkennen ist.

Albrecht Greilinger, Basel


	Die Praktische Theologie als Kind der Aufklärung

