
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 3-4

Artikel: Aufklärung und Religionspädagogik : Jean-Jacques Rousseaus Émile :
zwischen Exkommunikation und Prophetie

Autor: Genre, Ermanno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877782

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aufklärung und Religionspädagogik

Jean-Jacques Rousseaus Emile — zwischen
Exkommunikation und Prophétie

«J'ai cru dans mon enfance par autorité, dans ma jeunesse par sentiment, dans mon
âge mûr par raison; maintenant je crois parce que j'ai toujours cru».1

lettre à M. de Franquières (25 mars 1769)

Der vorliegende Beitrag beschränkt sich darauf, ein Thema wieder aufzugreifen,

das die Aufklärung in verschiedener Hinsicht unter einem entschieden

innovativen — wenn nicht revolutionären — Betrachtungspunkt gegenüber der

Vergangenheit behandelte: die Erziehung. Ich stütze mich dabei auf den

pädagogischen Roman von Rousseau Emile ou de l'éducation (1762). Diese Schrift

trug ihm die Verurteilung seitens des Pariser Parlaments ein, vor allem wegen
der «Häresien», die im «Glaubensbekenntnis» des savoyischen Vikars enthalten

sein sollen. Mit der Verurteilung wurde auch die Festnahme des Autors

angeordnet, der sich gezwungen sah, in die Schweiz zu fliehen. Auch in Genf,
seiner Geburtsstadt, sollte es ihm nicht besser gehen. Als er in Yverdon
Zuflucht fand, das damals noch unter Berner Protektorat stand, erreichte ihn die

Nachricht, das s man neben Emile auch Du contrat social verurteilt habe. Wie war
es möglich, dass sich die Calvinstadt, die République de Genève, mit der
absolutistischen Monarchie einer katholischen Nation verbündete, um die Ideen der

Religions- und Gedankenfreiheit zu bekämpfen? Rousseau, ein stolzer Bürger
Genfs, konnte nicht akzeptieren, dass die Begründung für diese ihn persönlich
treffende Entscheidung nicht in die Öffentlichkeit kam. Seine Reaktion war
radikal: Er verzichtete auf die Genfer Staatsbürgerschaft.2

Auf die Verurteilung durch den Pariser Bischof hatte Rousseau mit der

Eettre à Christophe de Beaumont geantwortet, während er die Eettres écrites de la

montagne an den Kleinen Rat Genfs richtete. Neben Emile werde ich besonders

diese zwei zuletzt genannten Werke heranziehen, um einige Aspekte seiner pä-

1 Lettre à M. de Franquières (OC IV), 1134; s. Anm. 16.
2 Der République de Genève widmete Rousseau seinen Discours sur l'origine et les fonde¬

ments de l'inégalité parmi les hommes (1755). Auf dem Titelblatt wurde neben seinem

Namen gut sichtbar «citoyen de Genève!» abgedruckt.

ThZ 3.4/68 (2012) S. 277-296



278 Ermanno Genre

dagogischen und religiösen Reflexion zu beleuchten. Zum Schluss werde ich

zwei von der pädagogischen Konzeption Rousseaus bestimmte Fragestellungen

aufgreifen, die heute noch diskussionswürdig und aktuell sind.

1. Die Französische Aufklärung auf der Suche nach neuen pädagogischen Konzepten

Der homofaberfortunae suae, der die Zeit der Renaissance bestimmte und der mit
den Entdeckungen Galileis Zeuge des Siegeszugs der Wissenschaften und später
mit Décartes desjenigen des Selbstbewusstseins war, hat der Nachwelt unter anderem

die Reflexion über den Begriff der Natur und der Vernunft weitervererbt.

Die Durchsetzung der Vernunft als massgebliches Urteilskriterium in jedem
Bereich der menschlichen Erkenntnis verlangte konsequenterweise auch eine

kritische Revision der Grundlagen, auf denen das menschliche Leben konstitutiv

gründet. Konnte sich die Erziehung dieser Herausforderung entziehen?

Dort, wo man bisher vom Recht sprach, sollte man nun von natürlichem Recht

reden, und so sollte es auch in Bezug auf die Rolle und Funktion von Staat,

Religion und Moral sein. Alles, was noch widernatürlich erschien, musste in Bedeutung

und Fundament dekonstruiert werden. Die Ignoranz und der Aberglaube,
denen sich schon die protestantische Reformation widersetzte, mussten nun,
in der Zeit der Aufklärung, definitiv aus dem Weg geräumt werden, ohne
falsche Ehrfurcht und mit grösster Entschlossenheit, vor allem im Bereich der

Religion, der eigentlichen Quelle von Aberglauben. Über Religion zu reden,
beinhaltet zunehmend eine philosophische Perspektive, in der die Vernunft, so

wie es ihr Statut selber verlangt, ihre läuternde Rolle wahrnehmen kann. Die

Bedeutung der Offenbarung, auf der die christliche Religion gründet, wurde
daher mehr und mehr eingeschränkt, wenn nicht sogar ganz ausgeschlossen.

Nach den ersten Manifestationen in England fand die Aufklärung ihre
treibende Kraft im Frankreich des XVIII. Jhs., von wo aus sie sich verbreitete.3

Hier nämlich entstand die Summa der neuen Ideen, die Encyclopédie ou Dictionnaire

raisonné des sciences, des arts et des métiers (1751-1777), die von Jean Baptiste
le Ron D'Alambert und Denis Diderot bearbeitet wurde. Auch Jean-Jacques

Rousseau steuerte Beiträge zu ihr bei. In der Konzeption dieses Werkes er-

3 Neben den Artikeln s.v. Aufklärung in den theologischen Enzyklopädien und den einschlä¬

gigen Bibliographien (TRE, RGG, EKL) vgl. auch P. Gay: The enlightenment. An interpretation,

2 vol., New York, 1967-69; J.M. Goulemot, M. Launay: Le siècle des lumières, Paris

1968; A.Beutel: Aufklärung in Deutschland, Göttingen 2006.



Aufklärung und Religionspädagogik 279

scheint mit grosser Klarheit das optimistische Vertrauen in den schöpferischen
und erneuernden Einfluss der Kultur:

«Le but était de rassembler les connaissances éparses sur la surface de la Terre, d'en

exposer le système général aux hommes qui viendront après nous, afin que les travaux
des siècles passés n'aient pas été des travaux inutiles pour les siècles qui suivront, que
nos neveux, devenant plus instruits deviennent en même temps plus vertueux et plus
heureux, et que nous ne mourions pas sans avoir bien mérité du genre humain».4

Karl Barth behauptete, dass sich der Mensch des XVIII. Jhs. gegenüber der

Vergangenheit eine «grundsätzliche Überlegenheit» zugeschrieben habe, indem

er den Mensch der Gegenwart als «Massstab» einsetzte, um so deren Ereignisse
beurteilen zu können.5

Bevor wir weitergehen, ist es noch erforderlich, im Hinblick auf das Thema

der Religionspädagogik den kulturellen und philosophischen Kontext der

Aufklärung aufzuzeigen und auf diesem Hintergrund die besondere kulturelle

Perspektive Jean Jacques Rousseaus in Emile ou de l'éducation auszumachen.6

Die Enzyklopädie verfolgte nicht nur wissenschaftliche Ziele, sie wollte die

herkömmliche Denkart überhaupt umformen, «changer lafaçon commune depenser»,

und brachte sich aktiv in den sozialen und politischen Umbruch der Zeit ein;

damit nahm sie vorweg, was später zur Französischen Revolution führen wird

(1789), die das Gedankengut von Rousseau erben wird. Die sog. «Erkenntnislehre

der Aufklärung» hatte ihren vielleicht profiliertesten Vertreter in Etienne

Bonnet de Condillac (1715-1780), der ein ganzes Jahrzehnt (1757-1768) am

Hof des Herzogs von Parma residierte, als Erzieher des jungen Thronnachfolgers.

Seine Theorien zur Erkenntnistheorie und Erziehung sind in den zwei

Werken Essai sur l'origine des connaissances humaines (1746) und Traité des sensations

(1754) enthalten. Nach Condillac geht jede Erkenntnis auf Empfindungen
zurück. Die lebendigste Empfindung ist dabei die Aufmerksamkeit, die bewahrte

Empfindung ist die Erinnerung, und die Empfindung, die die Gegenwart der

4 Zitiert nach A. Agosti, V. Chizzolini: Magistero, Brescia 1945, 443.
5 K. Barth: Die protestantische Theologie im 19ten Jahrhundert, Zollikon-Zürich 1949, 39f.
6 Es muss an dieser Stelle daran erinnert werden, dass der Begriff der Religionspädagogik

zur Zeit Rousseaus noch nicht gebraucht wurde. Er entstand nämlich erst im Ubergang
vom XIX. Jh. (M. Reischle) zum XX. Jh. (F. Niebergall). Vgl. K.E. Nipkow: Religionspädagogik,

in: LexRP, Neukirchen-Vluyn 2001, 1716ff.



280 Ermanno Genre

Seele wahrnimmt, ist das Gewissen. In anderen Worten: Das Kind übt beim

Empfinden seine Verstandesfähigkeiten aus. Seine Pädagogik hat Condillac in
einem seinem Zögling gewidmeten 12-bändigen Werk gesammelt, dem Cours

d'études1, dem aber anders als Emile, kein grosser pädagogischer Wert zuerkannt
wurde. Man kann an dieser Stelle noch René De Chalotais (1701-1785) nennen,

der in seinem Aufsatz Essai d'éducation nationale aus der Perspektive der

Enzyklopädie die politische Relevanz der Erziehung unterstrich und nach einer

vollständigen Säkularisierung der Schule verlangte, die unter vollständige
Aufsicht des Staates gestellt und dem Monopol der Katholischen Kirche entrissen

werden müsse. So war De Chalotais in gewisser Art der Wegbereiter dessen,

was in der zweiten Hälfte des XIX. Jhs. unter dem Erziehungsminister Jules

Ferry und seinem verlängerten Arm, dem Protestanten Ferdinand Buisson,
Realität wurde.

Wir schliessen diese einführenden Anmerkungen ab, indem wir frei die

sechs Punkte aufgreifen, mit denen Karl Barth die konvergierenden Linien der

Religionspädagogik des XVIII Jhs. aufzeigte, ein Jahrhundert, das er nicht

zögert, das «Jahrhundert der Pädagogik» zu nennen.8

1. Als erstes wird die Uberzeugung vertreten, dass das pädagogische Handeln
einer von der Natur gegebenen Möglichkeit entspricht, über die wir
verfügen können. Die Rolle des Erziehers ist folglich bestimmender Faktor
des Erziehungsprozesses.

2. Zweitens wächst die Überzeugung, dass man durch diesen Prozess den

zu Erziehenden in das reale Leben einführen kann. Selbstverständlich

ist der Begriff des «realen Lebens» im XVIII. Jh. noch zweideutig. Das

Bedeutungsspektrum reichte vom Verständnis des Pietismus (Francke) bis

hin zu demjenigen der klassischen Aufklärung.
3. Drittens festigt sich im XVIII. Jh. die Überzeugung, nach der es eine

Methode gibt, um Erziehung zu vermitteln. Demzufolge meinte man, in

Nachahmung des sokratischen Prinzips, einerseits beim Kind selber die

Kenntnisse zu schöpfen, die es erwerben soll und andererseits, das Lehren
durch die Praxis des schulischen Arbeitens schlechthin zu gestalten.

4. Viertens war mit dem dem XVIII. Jh. eigenen pädagogischen Optimismus

7 Agosti, Chizzolini: Magistero (Anm. 4), 445.
8 Barth: Protestantische Theologie (Anm. 5), 41 ff.



Aufklärung und Religionspädagogik 281

die Idee verbunden, dass man nun in der Lage sei, die Natur des Menschen

an sich zu kennen. Der Erzieher ist davon überzeugt, auch als Erwachsener
das Kind zu verstehen und zu wissen, was ein Kind ist und wie man es als

solches behandeln muss.

5. Fünftens: Da Erziehung möglich ist und jeder Bürger das Recht auf

Erziehung hat, muss der Staat diese pädagogische Aufgabe übernehmen.

Die Schule wird als öffentliche Institution ein zentrales Element der

Reformpolitik, die schon die Reformatoren zu ihrer Zeit herbeigesehnt
haben.

6. Schliesslich erlaubt die staatliche Gestaltung der Schule, dass diese ihre

Autonomie bestimmt und sich so zunehmend von der Idee der Offenbarung
befreit, die bis anhin in eindeutiger Weise den christlichen Erziehungsansatz
bestimmt hatte. Die Aufgaben von Schule und Kirche trennen sich. Neben
dem Pfarrer erscheint die Person des Lehrers mit seiner eigenen Mission.

Das Selbstverständnis des Menschen des XVIII. Jhs., das Barth in seiner Lektüre

und Deutung der Pädagogik hervorhebt, findet seinen Bezugspunkt — in der

Auffassung Rousseaus — in Robinson Crusoe, dem einsam lebenden Helden, der

im Kontakt mit der Natur lernt, in der Wildnis zu überleben und die

Schwierigkeiten zu überwinden, denen er begegnet. Dies ist auch der Grundlagetext
für die Erziehung in Emile.

2. Die «kritische» AufklärungJean Jacques Rousseaus

In diesem bunten und vielgestaltigen kulturellen Kontext verfasst Rousseau

seinen Emile. Wie wir sehen werden, heben sich aber seine pädagogischen
Gedanken an einigen Stellen von denen der Aufklärung ab, von der er sich in der

Tat auch oft zu distanzieren wusste. Früh schon hat er sich Voltaire, dem
Vertreter der abstrakten Vernunft, entgegengestellt.9 Rousseau verkörpert
demgegenüber das, was wir heute als Primat des Empfindens und vielleicht auch der

Emotivität kennen. Man sagt, dass sich in der ersten Hälfte des XVIII. Jhs.

die Herrschaft der Vernunft durchesetzen konnte, während in seiner zweiten

Hälfte Rousseau die abstrakte Vernunft entthronte und die Rechte der
Gefühle an erste Stelle setzte. Als Rousseau sich in die Kultur von Paris einlebte,

' Vgl. R. Pomeau: La religion de Voltaire, Paris 21969.



282 Ermanno Genre

hatte die Aufklärung bereits tiefe Veränderungen durchgemacht. Nach Aldo

Visalberghi kam es nach einer Phase relaüver Ununterscheidbarkeit zu einer

Phase der Ausdifferenzierung und inneren Entfaltung.10 Wenn es zutrifft, dass

die Aufklärung nach der Renaissance und nach der Reformation das grösste
Ferment kultureller Blüte in Europa war, die alles mit ihrem Menschen- und

Weltbild durchtränkt, so trifft es ebenso zu, dass es dank der Vorurteilslosigkeit
ihrer Analysen möglich wurde, eine entschiedene Wende im Bereich der
praktischen Künste durchzusetzen, die nun unbefangen in Beziehung zu den

Wissenschaften treten konnten, auch zu den historischen Wissenschaften. Pierre

Bayle hat in seinem Dictionnaire historique et critique zu einer deutlichen Beschleunigung

dieses Prozesses beigetragen, indem er zu einer kritischen Überprüfung
des kulturellen Erbes aufforderte.11 Vor diesem Hintergrund lässt sich die

Bedeutung von Rousseaus DLmile verstehen, der in Paris zur Zeit seiner

Veröffentlichung 1762 für soviel Aufsehen gesorgt hat. Jacques Maritain vertrat die

These, wonach Rousseau auf der Ebene der natürlichen Moral ein ähnliches

Werk wie Luther auf der evangelischen Ebene vollbracht habe.12 Seine These

lässt sich zwar in vielerlei Hinsicht bestreiten, spiegelt aber die Wende wider,
die Rousseau in der Pädagogik eingeleitet hat. Vor allem seine Vorurteilslosigkeit

ist beeindruckend. Seine Reflexionen sind wie Schläge eines scharfen Beils,
das die Stricke einer unbrauchbaren und ärmlichen Vergangenheit durchtrennt.
Auch die seiner eigenen Vergangenheit? Sicherlich auch dies. Dabei zählt es

wenig, dass dieser zerschnittene Strick nicht mehr zusammengeknotet werden

kann; worauf es ankommt ist, dass sich der einzelne Mensch befreien und in
vollkommener Freiheit in Bindung zur Natur leben kann. Dort, innerhalb dieses

ganzheitlichen Kontextes, kann der Mensch wieder zu sich selbst finden.

Man kann sich fragen, ob DLmile allein das tragische Schicksal einer unmöglichen

Erziehung und eine Frucht der unsteten Existenz seines Verfassers sei.

10 Rousseau: Emilio, a cura di A. Visalberghi, Bari 1953, 2003 (32 ed.), 14.
11 Die erste Ausgabe erschien 1696, die zweite 1702.
12 Vgl. J. Maritain: Tre Riformatori. Lutero-Cartesio-Rousseau, Morcelliana 1928, 130. In

seinem Aufsatz spart er nicht mit seinen negativen Urteilen gegen Rousseau, indem er
die Theologie des Aquinaten als Massstab setzt und die Gedanken Rousseaus in ihrer
Bedeutung verdreht. Kann man denn behaupten, dass «er die Ablehnung der Gnade heiligt»?

(159). Oder: Im Gefolge Luthers, der ein von der Kirche Christi abgekoppeltes Christentum

erfunden haben soll, habe uns Rousseau einen «Kadaver christlicher Ideen» zurückgelassen,

dessen unheimliche Verwesung nun das Universum verseucht (205)?



Aufklärung und Religionspädagogik 283

Auch sein Lebenslauf ist, wie bei vielen anderen geistreichen Gestalten der

Geschichte, von Ausschweifungen gekennzeichnet, was auch zur Hinterfragung
seines Genies führte, wenn nicht gar zu dessen Negierung. Sein pädagogischer
Roman hat ihn aber zum Gründer der modernen Erziehungswissenschaft
gekürt.13 Eine paradoxe Vorstellung, wenn man bedenkt, dass dieser Vater seine

fünf Kinder auf nicht zu rechtfertigende und unverständliche Weise im
Waisenhaus abgegeben hat. Dennoch kann man nicht ohne weiteres den Rousseau

des Emile aufgeben, ohne darin nicht auch die Traumata seines eigenen Lebens

und einer ganzen Epoche zu lesen, die schmerzlich die Unangemessenheit und

Unzulänglichkeit einer autoritären und inquisitorischen Erziehung spürte.
Darauf macht auf wirksame Art Pierre Burgelin in einer vortrefflichen Arbeit
über Rousseau aufmerksam.14 Im zarten Alter von 16 Jahren steht Jean-Jac-

ques Rousseau in Turin vor seinem Inquisitor, um dem reformierten Glauben
Genfs abzuschwören. Wie er selber in seinen Confessions berichtet, fragte ihn
der Mönch, ob sich nun seine Mutter in der Hölle befinde.15 Damit wurde ein

sensibler Punkt berührt, der eine noch nicht geheilte Wunde in die Gegenwart

projizierte: dem Kind den Tod der bei seiner Geburt gestorbenen Mutter
anzulasten. Kann eine Religion, die ihn auf solche Art befragt, dazu führen,
den katholischen Glauben anzunehmen und je seine Religion sein? Das
Glaubensbekenntnis des savoyischen Vikars, das Rousseau ins IV. Buch des Emile

eingefügt hat, wurde von seinen Zeitgenossen als blasphemisch empfunden.
Das Werk als Ganzes wurde von Katholiken wie auch von Protestanten verurteilt;

man betrachtete es als häretisch und daher als exkommunikationswürdig.
Wie auch immer man diese Tatsachen bewertet: Man erkennt auf alle Fälle

auch in diesem Werk, was Rousseau eigentlich dem ganzen Jahrhundert der

Aufklärung verdankt und wie er sich ihm gleichzeitig nur am Rande zugehörig
fühlt. Dies bringt ihm unter anderem auch die Kritik Voltaires und anderer

zeitgenössischer Aufklärer ein, die sich von seinen Gedanken klar distanzieren

wollten. In seinen Auffassungen war er aber schon jenseits der von der Auf-

13 F. Schweitzer: Jean Jacques Rousseau, in: LexRP, Neukirchen-Vluyn 2001, 1866f.
14 P. Burgelin: Jean-Jacques Rousseau et la religion à Genève, Genf 1962. Siehe auch: ders.,

La philosophie de l'existence de J. J. Rousseau, Paris 1952.
15 Burgelin: Rousseau et la religion à Genève (Anm. 14), 7. In den Confessions, wird Rous¬

seau behaupten, dass der Tod seiner Mutter während seiner Geburt das erste seiner vielen

tragischen Unglücksfälle gewesen sei. «[...] je coûtai la vie à ma mere, et ma naissance fut
le premier de mes malheurs.» Confessions (OC I), 7; s. Anm. 16.



284 Ermanno Genre

klärung gezeichneten Grenzen, und seine Kritik gegenüber den «philosophes»
wurde immer deutlicher.

3. Emile oder: auf der Suche nach dem Menschen fischen Natur und Kultur

In seinen Hauptwerken nimmt Rousseau drei grosse Fragestellungen des Lebens

in Angriff: a) die Frage des Verliebtseins, der Liebe und der Ehe (La nouvelle

Héloise); b) die politische Frage nach der Verortung des Individuums in der
Gesellschaft (Du contrat social)-, c) die Frage nach der Erziehung der Person (Emile ou

de Féducation) Diesen grossen «Erfindungen» muss man noch ein viertes Werk

hinzufügen, die Relektüre seines eigenen Lebens: die Confessions. In allen seinen

Schriften dient das Thema der erziehenden Kraft der Natur ah Leitmotiv. Der Emile

fängt programmatisch mit den Worten an: «Tout est bien, sortant des mains de

l'auteur des choses : tout dégénéré entre les mains de l'homme»17. Hier erscheint

der ganze Rousseau, der Aufklärer und gleichzeitig der Antiaufklärer. Wie aber

werden die Themen von Natur und natürlicher Religion im Emile behandelt?

Der Knabe wächst ohne Vater, geistlichen Erzieher und ohne Heimat auf, ohne

— hier liegt der Skandal — religiöse Kenntnisse, nach denen er kein Bedürfnis

verspürt. Die Erziehung von Emile folgt der Natur, welche besagt, dass die Religion
nicht für die Kinder gemacht ist. In freier Aufnahme von Qohelet könnte man

behaupten, dass alles seine Zeit hat und dass es nun noch nicht die Zeit der Religion

ist. Burgelin weist darauf hin, dass Rousseau mit Bayle die Idee teilt, dass man
besser Atheist als Götzendiener wird.18 Es springt geradezu in die Augen, dass

sich hinter dieser Haltung Rousseaus die ganze Religionsfrage seiner Zeit wie

auch seine eigene Biographie verbirgt: der Genfer Katechismus, seine Bekehrung

in Turin im Institut der Katechumenen und seine erneute und überzeugte
Rückkehr zum reformierten Glauben. Mit anderen Worten: Die wahre Religion,
nach der er sucht, ist weder diejenige des calvinistischen Genf noch diejenige des

inquisitorischen Katholizismus, den er in Turin kennen gelernt hat. Die eine wie

die andere sind schlussendlich Produkte der Kultur, und keine der beiden kann

ihn zurück auf den Weg zu den Ursprüngen führen. Ist das Christentum unter

so vielen Angeboten nicht ohnehin eine Religion neben vielen?

Ich verweise auf: J.-J. Rousseau: Oeuvres complètes (Biblothèque de la Pléiade), Paris I
1959, III 1964, IV 1969 (im Folgenden OC).

17 Émile (OC IV), 245.
18 Vgl. Burgelin: Rousseau et la religion à Genève (Anm. 14), 14.



Aufklärung und Religionspädagogik 285

Der Begriff der natürlichen Religion ist natürlich keine Erfindung Rous-

seaus. In seinen Schriften verbirgt sich in dieser Hinsicht das ganze Erbe
des vorherigen Jahrhunderts, das sich Gott als Architekten des Universum

vorgestellt hatte und als Uhrmacher, auf den das moralische Gesetz
zurückzuführen ist. Auch Rousseau lässt sich in diese Tradition einreihen.19 Im
Glaubensbekenntnis des savoyischen Vikars sagt er klar und deutlich, dass es

sich um nichts anderes als um natürliche Religion handelt und dass es

unangemessen wäre, nach einer anderen zu fragen.20

Der Begriff der Natur, der im Emile sehr häufig vorkommt, lässt sich

freilich unterschiedlich deuten: Natur als Notwendigkeit, die an das natürlich
Gute gebunden ist, Natur als Lebenskraft, Natur als Spontaneität und zuletzt
Natur als Synonym für Kosmos und Mutter Natur, von der der Mensch
herkommt und zu der er wieder zurückkehren muss, um den Hauch des

Himmels wieder zu spüren, und schlussendlich auch Natur als Gegensatz

zur Stadt.21

Hier lässt sich der Begriff der negativen Erziehung verorten, den Rousseau

auf Emile anwendet und der als eine tragende Säule seiner Pädagogik gelten
kann. Weil der Mensch von Natur ausgut ist ohne jeglichen Drang zum Bösen,

genügt es im Grunde, dem Kind keinen «Schaden zuzufügen», damit es auf
immer gut, glücklich und reinen Gewissens bleibt. Rousseau greift dieses

Argument auch in seiner Antwort an den Bischof de Beaumont auf, in der

er die Idee einer Erbsünde bestreitet, wie wir noch sehen werden.22 Für sich

genommen scheint diese Überzeugung weit von einer Vorstellung weg zu

führen, in der Religion und Kultur in ein dynamisches Verhältnis zueinander

treten können. Man hat in der Tat den Eindruck, dass die natürliche Religion
unabhängig vom kulturellen Diskurs behandelt werden kann. Dennoch kann
Rousseau an anderer Stelle die natürliche Religion noch als eine Tatsache der

19 Die Vorstellung einer harmonischen Mechanik als Grundstruktur der Welt, so wie wir sie

bei den Deisten vorfinden, lässt sich auch bei Rousseau selber nachweisen, wie aus dem
Glaubensbekenntnis des Vikars im IV. Buch des Emile hervorgeht. Vgl. dazu C. Jacquet:
La pensée religieuse de Jean-Jacques Rousseau, Louvain-Leiden 1975, 144ff.

20 Emile (OC IV), Livre IV. In seinen Confessions zögert Rousseau nicht zu sagen: «Je veux
montrer à mes semblables un homme dans toute la vérité de la nature; et cet homme, ce

sera moi.» Confessions (OC I), 5.
21 Vgl. Agosti, Chizzolini: Magistero (Anm. 4), 467f.
22 Lettre à C. de Beaumont (OC IV), 925ff.



286 Ermanno Genre

Yjiltur auffassen. In seiner Antwort an den Bischof de Beaumont bekräftigt
er nämlich, dass Rede über natürliche Religion im Grunde Rede über Kultur
sei:

«Mon sentiment est donc que l'esprit de l'homme, sans progrès, sans instruction,
sans culture, et tel qu'il sort des mains de la nature, n'est pas en état de s'élever de lui-
même aux sublimes notions de la divinité; mais que ces notions se présentent à nous
à mesure que notre esprit se cultive; qu'aux yeux de tout homme qui a pensé, qui a

réfléchi, Dieu se manifeste dans ses ouvrages; qu'il se révélé aux gens éclairés dans le

spectacle de la nature [.. ,]».23

Indem Rousseau auf die heftige Kritik gegen das Glaubensbekenntnis des

Vikars eingeht, erinnert er den Bischof daran, dass dieses Bekenntnis in Frankreich

viel Blutvergiessen hätte verhindern können (Albigenser, Bartholomäusnacht,

Merindol usw.)24 Es ist also notwendig, alles anzuprangern, was die

wahre christliche Religion trüben könnte — und zwar durch eine verantwortliche

Erziehung.
Auf die Anschuldigung des Monseigneur, wonach Rousseau das Kind in die

Irre führen würde, wenn er auf das Alter der Vernunft wartete, um über Gott
zu reden, antwortet er wie folgt:

«Selon vous, je choisis l'âge de raison pour inculquer l'erreur, et vous, vous prévenez
cet âge pour enseigner la vérité. Vous vous pressez d'instruire l'enfant avant qu'il
puisse discerner le vrai du faux, et moi j'attends pour le tromper qu'il soit en état de le

connoître. Ce jugement est-il naturel, et lequel paroît chercher à séduire, de celui qui
ne veut parler qu'à des hommes, ou de celui qui s'adresse aux enfans?»25

Die natürliche Religion Rousseaus ist eine Religion, in der ihre natürliche
Dimension sozusagen mit einem Inhalt von oben gefüllt wird und direkt zum
Herzen spricht. Natürliche Religion meint aber nicht eine direkte und
selbstverständliche Verfügbarkeit ohne jegliche menschliche Anstrengung. Sie fordert
im Gegenteil Urteilsvermögen, Reflexion über die menschliche Natur und die

weltlichen und gesellschaftlichen Zusammenhänge. Rousseau stellt den Menschen

derNatur dem Menschen der Gesellschaftgegenüber, weil sich gerade in der Begegnung

23 Lettre à C. de Beaumont (OC IV), 952.
24 Vgl. etwa OC IV, 960.983.
25 Lettre à C. de Beaumont (OC IV), 947.



Aufklärung und Religionspädagogik 287

mit der letzteren das Problem des Verfalls zeigt. Im Übergang vom einen zum
anderen ist seiner Auffassung nach der «Fall» anzusetzen. Allerdings gebraucht
Rousseau, der sich der Unwiderruflichkeit dieses Überganges zum Menschen

der Gesellschaft bewusst ist, diesen Begriff nie. Diesen Übergang von einem

ursprünglich guten zu einem strukturell bösen Status, vom Guten zum Bösen,

zieht er nicht in Betracht. Hier situiert sich die ethisch-anthropologische Wende,

die von Rousseau verkörpert wird. Der Genfer Katechismus liegt schon

weit ausserhalb seines Blickwinkels. Mit aller Deutlichkeit verneint er die Lehre

einer Erbsünde. Der savoyische Vikar behauptet: «Homme, ne cherche plus
l'auteur du mal, cet auteur c'est toi-même. Il n'existe point d'autre mal que celui

que tu fais ou que tu souffres et l'un et l'autre te vient de toi».26 Das bedeutet

natürlich nicht, dass der Mensch in den Augen Rousseaus nicht schlecht und
böse sein könnte. Er ist es aber nie wesenhaft und konstitutiv. Wenn Rousseau

behauptet, der Mensch habe ein gutes Herz, sagt er damit aus, dass er in der

Ruhe der Natur zu sich selber gefunden hat. Die Natur ist also schlussendlich

der Mensch in sich selbst— abgesehen von seinem Beziehungsumfeld. Es liegt hier

ein Verzicht auf die äussere Welt, die Welt der Objekte vor, der aber dialektisch

zu verstehen ist, um die Eigentümlichkeit dieser «anthropologischen Provinz»
— der inneren Welt des Gefühls, das Sinnesorgan des menschlichen Gemütes

— zu erfassen.27

Die Rückkehr zur Natur macht also nicht tabula rasa mit den im Laufe der

Geschichte angeeigneten Kenntnissen und bedeutet nicht Zerstörung der

Bibliotheken, Universitäten und Akademien.28 Seine Schrift Discours sur l'origine et

lesfondements de l'inégalitéparmi les hommes (1755) schliesst jede Vorstellung eines

«natürlichen Zustandes» aus, in dem die Menschen ohne gesellschaftliche
Beziehungen in einer imaginären Welt der Gleichheit leben würden und zu dessen

Ursprüngen die Menschheit nun zurückkehren müsste. Rousseau ist sich

bewusst, dass der Mensch nur in der Gesellschaft leben kann. Der «natürliche
Status» will als Herausforderung verstanden werden, gerechte Beziehungsge-

füge zu ermöglichen — nicht als Herausforderung, sich auf eine phantasievolle
Suche nach den Ursprüngen der Menschheit zu begeben.29 Wie Jacquet zu

26 Émile (OC IV), 588.
27 Barth: Protestantische Theologie (Anm. 5), 203.
28 Vgl. Discours sur les sciences et les arts (OC III), 55f.
29 Voltaire selber missversteht Rousseau, wenn er in seinem Brief des 30. August 1755



288 Ermanno Genre

Recht feststellt, geht es Rousseau bei dem «natürlichen Status» eher um eine

«Arbeitshypothese». Auch Kant wird unterstreichen, dass man damit nicht ein

«Zurückgehen» bezeichnen will, sondern ein retrospektives «Zurückschauen».30

Mit anderen Worten: Mit dem Leitmotiv der Rückkehr zur Natur will Rousseau

zeigen, dass der Primat der Innerlichkeit der Ursprung der Werte ist. Die Rückkehr

zur Natur ist, wie wir im Hmile lesen, eine Rückkehr des Menschen zu sich

selbst (IV).
Die «natürliche» oder «essendelle» Religion braucht deshalb keine Ergänzung

aus einer übernatürlichen Offenbarung, sie wird einfach anerkannt; sie

erhebt keinen Anspruch, wie das Dogmen tun. Rousseau schüesst zwar nicht

kategorisch die Möglichkeit einer Offenbarung aus, hält aber fest, dass Gott
den Menschen mit der Fähigkeit ausgestattet hat, die Wahrheit, die ihm zum
Leben dient, zu erkennen. Letzten Endes geht es darum, auf die innere Stimme

zu hören. «Qu'est-ce que tout le savoir des hommes m'apprendra de plus?»31

— fragt der savoyische Vikar. Die natürliche Religion ist der wahre innere
Gottesdienst. Wo das Herz herrscht, gibt es keine Dogmen und ist kein Schwindel

möglich, den Rousseau überall da vermutet, wo es menschliche Vermittlung
gibt.32 Rousseaus Auffassung von Erziehung schüesst jede Vermittlung aus, sei

es durch Personen oder durch Bücher, die es mit dem Zusammenleben zu tun
haben. Alles geschieht in einem Rahmen der Unmittelbarkeit.

Rousseau will den Fanatismus und den Aberglauben bekämpfen, um das

Christentum von jegücher klerikalen Tyrannei zu befreien. Deswegen muss man
über Reügion reden, aber nur ab der Jugendzeit, was nicht bedeutet, dass Emile
nicht vielleicht schon vorher in seinem gesellschaftlichen Beziehungsumfeld
darüber reden gehört hat. Ab dem Jugendalter sind aber alle die notwendigen
Eigenschaften vorhanden, die es ermögüchen, sich der Reügion zu nähern. Es

schreibt, dass er bei der Lektüre des Emile Lust bekommen habe, auf vier Beinen zu
gehen. «Il prend envie de marcher à quatre pattes quand on lit votre ouvrage.» Voltaire:
Correspondance (Bibliothèque de la Pléiade 270), Paris 1978, 539.

30
Jacquet: La pensée religieuse (Anm. 19), 45.

31 Émile (OC IV), 625.
32 «le culte essenciel est celui du cœur.» (Emile (OC IV), 627). Hier lässt sich auch seine Ab¬

neigung gegenüber dem Gedanken des «Wunders» finden, das so oft als Bestätigung der

Offenbarung verstanden wird. In den Lettres de la montagne (III) polemisiert Rousseau

gegen die Genfer Pastoren, die ihn beschuldigen, nicht an Wunder zu glauben; nach ihm
können diese die Offenbarungswahrheiten nicht stützen. Vgl. Jacquet: La pensée religieuse
(Anm. 19), 91f.



Aufklärung und Religionspädagogik 289

ist das Lebensalter, in dem Emile seine Identität als Person ausbilden muss und

in dem sich die sexuellen und emotionalen Leidenschaften entwickeln. Emile
ist nun auf Idenütätssuche; er fragt sich, wer er ist und was er aus seinem Leben

machen will. Was hier klar hervortritt, ist der Gedanke, dass sich Religion im
Zeichen der Einheit und nicht der Zwiespältigkeit verwirklichen muss und dass

sie das Glück fördern soll.

Wenn man nicht das Paradox berücksichtigt, dass religiöse Erziehung der

Natur nach ein kulturelles Geschehen ist, verfehlt man die Absicht des Erziehungskonzeptes

Rousseaus im Emile, das in dieser Hinsicht einen pädagogischen
Ikonoklasmus verkörpert, in seinem Inneren aber schon fruchtbaren Gärstoff

trägt.

4. Eine subversive Pädagogik

In seinem Aufsatz über Rousseau zögert Karl Barth nicht, im Genfer wegen der

Verfolgungen, denen er von Seiten seiner Mitbürger ausgesetzt war, die Figur
des «Leidenden Knechtes» zu erblicken.33 Schon nur der Gedanke, dass seine

Bücher vor dem Rathaus den Flammen übergeben worden sind, da sie tollkühn,
skandalös und gottlos seien und weil sie die christliche Religion und auch die

staatliche Herrschaft bedrohten, trieb ihn in den Wahnsinn. Seine Lettres de la

montagne, die an den Kleinen Rat Genfs gerichtet waren, verschlimmerten seine

Lage aber nur zusätzlich und führten zu seiner Isolation. Auch der Pfarrer von
Métiers, Frédéric-Gillaume de Montmollin, der ihm zunächst in Neuenburg die

Teilnahme am Abendmahl gestattete, nahm schlussendlich ihm gegenüber eine

ablehnende Haltung ein. Nachdem sein Haus von aufgebrachten Einwohnern

mit Steinen beworfen wurde, sah sich Rousseau gezwungen, sich auf die Petersinsel

im Bielersee zurückzuziehen. Hier erreichte ihn das Veto Berns, worauf er

am 31. Oktober 1765 die Schweiz definitiv verlassen musste.34 Was aber schrieb

Rousseau in seinen Lettres de la montagne, was so schwerwiegend und beleidigend
war?

Was uns in diesem Werk erstaunt, ist vor allem Rousseaus gute Kenntnis der

Heiligen Schrift und seine Fähigkeit, theologisch zu argumentieren. Sicherlich

lässt sich über seine Verwendung der Schrift streiten, wie auch über sein

Verständnis der reformierten Theologie. Man kann ihn aber auf keinen Fall als einen

33 Barth: Protestantische Theologie (Anm. 5), 183.
34 Vgl. noch Rousseau, Scritti politici 3, Edizione a cura di Maria Garin, Bari 1994.



290 Ermanno Genre

un- oder antireligiösen Geist bezeichnen und schon gar nicht als Bekämpfer der

Reformation. Rousseau hatte keine Schwierigkeiten damit, mit dem Bischof von
Paris über Theologie zu diskutieren und ihm offen zu sagen, dass er von ihnen

beiden der wahre Christ sei. Soll er sich nun verunsichert fühlen, wenn er mit den

Pastoren Genfs eine theologische Diskussion führen möchte?35

Die Anklage ist heftig: «Ces Livres sont d'autant plus dangereux et

répréhensibles, qu'ils sont écrits en François, du style le plus séducteur, qu'ils

paroissent sous le nom et la qualification d'un Citoyen de Genève, et que, selon

l'intention de l'Auteur, l'Emile doit servir de guide aux peres, aux meres, aux

précepteurs».36

In seinem zweiten Brief erkennt Rousseau an, dass das ausgesprochene Urteil
nicht so sehr gegen ihn als Christen, sondern als Bürger gerichtet war, gegen
sein gesetzesfeindliches Verhalten und nicht gegen seine «Gottlosigkeit»: «[...] ils

voyent moins en moi le péché que le crime, et l'hérésie que la désobéissance».37

Und Rousseau fragt seine Kritiker «Qu'est-ce que la Religion de l'Etat?» und

antwortet selber darauf: «C'est la sainte Réformation évangélique. [...] Mais

qu'est-ce à Genève aujourd'hui que la sainte Réformation évangélique?»38 Auf
Grund dieser Fragestellung versucht Rousseau sein eigenes Verständnis der

Reformation aufzuzeigen. Worin besteht die eigentliche Bedeutung der Reformation

des XVI. Jhs.? Sie besteht in der Interpretation der Heiligen Schrift. Die
Reformatoren verliehen der Schrift eine andere Bedeutung als die von der Kirche

vorgeschriebene. Als sie gefragt wurden, mit welcher Autorität sie das verantworten

könnten, erwiderten sie, dass sie dies mit der Autorität der eigenen Vernunft

bekräftigen könnten. Die Schrift sei klar und deshalb allen unmittelbar zugänglich.

Jeder könne also die Schrift für sich lesen und so über die Glaubenslehre

urteilen und die Schrift für sich deuten und verstehen. Das sind also die zwei

Kernpunkte der Reformation: die Heilige Schrift als Norm des eigenen Glau-

35 Bayles Artikel über Calvin im Dictionnaire ist zum Teil noch apologetischer Art, auf sehr ge¬

ringfügige Art «korrosiv», wie H. Bost urteilt: «Calvin au prisme du Dictionnaire de Bayle»,
in: Jean Calvin et la France. Textes réunis par B. Cottret et O. Millet, Bulletin de la Société

de l'histoire du protestantisme français, Tome 155, 2009, 260-261. Im Gegensatz zu Bayle

zögert Rousseau nicht, im Genfer Reformatoren die Züge der Intoleranz zu sehen, die er
bei seinen Richtern wiederfindet.

36 Lettres écrites de la montagne (OC III), 689.
37 Lettres écrites de la montagne (OC III), 712.
38 Ebd.



Aufklärung und Religionspädagogik 291

benslebens anzuerkennen und keine andere Interpretation des Sinnes der Bibel

zuzulassen. Die Kombination dieser zwei Prinzipien bildet das Fundament, auf
dem die Christen der Reformation sich von der Kirche Roms trennen konnten.39

Auch wenn Rousseau mit dieser Interpretation den wahren Gehalt der
Reformation missversteht, ist doch ebenso sicher, dass die Idee der freien Interpretation

der Heiligen Schrift schlussendlich das Denken seiner Genfer Zeitgenossen
bestimmt. Barth hat mit seiner Behauptung recht, dass dies der Preis sei, den

die protestantische Theologie für ihre Entwicklung seit Beginn des Jhs. zahlen

musste.40

Rousseau nimmt in Anspruch, den eigentlichen Geist der Reformation wieder

ins Licht zu rücken, den nach ihm die Genfer Magistraten und Pastoren auf
der anderen Seiten nicht mehr zu erkennen vermochten. Im gleichen Atemzug
kritisiert er Calvin und seine Nachfolger für ihre harte Orthodoxie, die selbst zur
Häresie wurde und damit den Geist der Reformation verriet. Dies war der Geist

der Reformatoren, aber nicht der Reformation.

Für Rousseau ist die protestantische Religion aus Prinzip tolerant. Calvin war
sicherlich eine bedeutende Persönlichkeit, aber schlussendlich war er auch nur
ein Mensch und, schlimmer noch, ein Theologe. Er trug in sich den ganzen Stolz

eines grossen Genies, das sich seiner Überlegenheit bewusst war und das sich zu

empören wusste, wenn man sie in Frage stellen wollte.41

Deshalb fällt es Rousseau schwer zu sagen, worin in seinem Genf die

Reformation überhaupt noch bestehe. Was man sicher behaupten könne, sei, dass sie

hier zumindest darin bestehe, die Lehren Roms zu verwerfen, denen schon die

Reformatoren zu ihrer Zeit abgeschworen hatten.42 In anderen Worten: Rousseau

widersetzt sich der Interpretation, die man in der Stadt Genf seinem reformatorischen

Glauben gab: «Je suis confesseur de la foi protestante à Paris, c'est pour
cela que je le suis encore à Genève»43. Er weist die Anschuldigung zurück, wonach

er «die für den Protestantismus charakteristischen Dogmen» attackierte. Er ist im

Gegenteil davon überzeugt, sie mit Kraft verteidigt zu haben, da er immer auf
der «Autorität der Vernunft in Sachen des Glaubens» sowie auf der «freien Inter-

39 Lettres écrites de la montagne (OC III), 712f.
40 Vgl. Barth: Protestantische Theologie (Anm. 5), 120.
41 Lettres écrites de la montagne (OC III), 715.
42 Lettres écrites de la montagne (OC III), 718.
43 Lettres écrites de la montagne (OC III), 719.



292 Ermanno Genre

pretation der Schrift», auf der «evangelischen Toleranz» und auf dem «Gehorsam

gegenüber den Gesetzen» - und zwar auch im Gottesdienst - insistiert habe.44

5. Schlussfolgerungen.

Emile und sein Autor haben nie aufgehört, die Religionspädagogik und die

Erziehung insgesamt herauszufordern — von den Jahrhunderten an, die auf
seine Publikation folgten und bis heute. Zwei Wege können am Schluss dieser

Abhandlung aufgenommen werden. Der erste betrifft das gegenwärtige

Christentum, das sich nun, ob es will oder nicht, in einem multikulturellen und

in gewisser Hinsicht auch konkurrierenden Umfeld bewegt, in dem das

Christentum, woran uns Rousseau erinnert, nur eine Religion unter vielen ist. Das

heisst, dass eine Religionspädagogik, die der Realität offen ins Gesicht schauen

will, die Herausforderung durch den religiösen Pluralismus in der gegenwärtigen

Gesellschaft annehmen und hier ihre Glaubwürdigkeit erweisen muss,
indem sie sich von jeglichem rechtgläubig verhärteten Konfessionalismus
distanziert. Die zweite Herausforderung ist nicht weniger stark: Es geht darum,
die Grenzen anzuerkennen, welche die Idee der Offenbarung mit sich bringt,
und so auf den legitimierenden Gebrauch der Kategorie des «Absoluten» zu

verzichten, was eine Neuorientierung in Glaubensfragen in ihrer didaktischen

und pädagogischen Dimension erfordert. Dazu folgende Gedanken:

1. Man sollte nie den Beitrag vergessen, den die Aufklärung im Bereich

der religiösen Erziehung zur Förderung von Freiheit erbracht hat, auch im
Sinne einer Befreiung von alten Bindungen, also eine wirkliche Befreiung und

eine wirkliche Emanzipation vom Erbe der katholischen und protestantischen

religiösen Tradition, die in ihren Katechismen, bei allen Unterschieden im
Einzelnen, eine autoritäre und patriarchale Tradition vertreten. Es ist das Jahrhundert

der Aufklärung, das — trotz seiner Neigung zu manchmal ikonoklastischen

Aufassungen - eine Akzentverschiebung vornahm und das Kind zum Subjekt
der Erziehung machte, das als solches in seinen je verschiedenen Entwicklungsphasen

anerkannt werden muss. Was im Emile skandalös klingt, ist — abgesehen

von den vereinfachten Kritiken und Paradoxen, die diesen vorgeschlagenen

Erziehungsweg nicht praktizierbar machen — die Beobachtung, dass religiöse

Erziehung nicht mit Katechismus und Katechese erfolgt, sondern durch das

44 Ebd.



Aufklärung und Religionspädagogik 293

Sich-Aneignen einer religiösen Kultur, die sich jenseits jeder Konfessionsgrenze

situiert. Wie kommt aber in der heutigen multireligiösen Gesellschaft die

Beobachtung im Emile (IV) an, wonach die spezifische Religion nur eine Frage
der Geographie sei? Der savoyische Vikar kritisiert die Tatsache, dass unsere

religiöse Zugehörigkeit noch immer eine Frage des Zufalls sei und nicht einer

freien Entscheidung entspringe. Daraus ergibt sich die Frage, ob es überhaupt
eine Religion gibt, die sich als die wahre Religion präsentieren kann. Das

Christentum bildet da keine Ausnahme, es ist lediglich eine Religion unter vielen.

Aber das hält Rousseau nicht davon ab, Emile seine eigene freie Entscheidung
treffen zu lassen. Ist da Rousseaus reformierte Ader zu spüren? Diese Wahl

muss unabhängig von jeglichem äusserlichen Einfluss erfolgen, unmittelbar,
ohne die vermittelnde Entscheidung eines kirchlichen Beamten. Dem Bischof
de Beaumont erwidert er, dass man sich nicht denjenigen anvertrauen kann,
die uns erzogen haben. Welche Anstösse können diese Behauptungen für die

gegenwärtige religiöse Erziehung auslösen?45 Hier stellt sich eine Thematik von

grosser Aktualität innerhalb der Europäischen Union, in welcher man sich

bemüht, gemeinsame Kriterien auszumachen, die zu einer Orientierung für den

Religionsunterricht in den verschiedenen Mitgliedstaaten verhelfen können.46

Diese Herausforderung wird aber meines Erachtens von den christlichen
Kirchen, die heute noch oft vom Staat verlangen, in den öffentlichen Schulen

konfessionellen Unterricht erteilen zu dürfen, noch nicht wahrgenommen. Würde sich

der heutige Emile in dieser Situation noch wohl fühlen? Hätte er überhaupt die

Möglichkeit, eine freie Wahl zu treffen? Kann er etwa wählen, welchen religiö-

45 Vgl. PrTh 3 (2007) 163-238, Religiöse Pluralität in der Schule.
46 Ich denke vor alle an zwei Veröffentlichungen: OSCE/ODIHR, Toledo Guiding Principles

On Teaching About Religions And beliefs In Public Schools, aus dem Jahre 2007, und an die

Veröffentlichung des Europarates vom 7. Mai 2008, ein Weißbuch t(um interkulturellen Dialog. In
diesem zweiten Text wird vor allem der religiösen Dimension Beachtung geschenkt. Man
anerkenne, dass das kulturelle Erbe Europas eine reiche Bandbreite an Weltbildern und

an Religions- und Lebensauffassungen voraussetzte: Judentum, Christentum und Islam
hätten den europäischen Kontinent zutiefst gekennzeichnet. Deshalb bilde die gelebte
Religion eine wichtige Komponente auch des gegenwärtigen Lebensvollzuges und dürfe also

nicht aus dem Bereich des öffentlichen Diskurses ausgeschlossen werden, auch wenn der
Staat seine Rolle als neutraler Beobachter weiterhin innehaben müsse, um die Praxis der
verschiedenen Glaubensausrichtungen zu ermöglichen. Beide Dokumente sind im Internet

abrufbar: www.osce.org/odihr/29154; http://www.coe.int/t/dc/files/themes/dialo-
gue_interculturel/default_de.asp [23.10.2012],



294 Ermanno Genre

sen Weg er inmitten seiner Altersgenossen anderer religiöser Herkunft gehen
möchte? Wo lässt sich eine kriüsche Gegenüberstellung der Religionsangebote

durchführen, die es gestattet, die eigenen Horizonte zu erweitern?47 Diese Fragen

sind eng mit dem Unterricht in den christlichen Kirchen verbunden, der

heute selbst auf der Suche nach Glaubwürdigkeit ist.

2. Es liegt auf der Hand, dass der christliche Glaube nicht vom Konzept
der Offenbarung absehen kann. Rousseau war sich dessen bewusst, hatte aber

Schwierigkeiten damit, diese Idee im Gefolge der westlichen christlichen
Tradition zu übernehmen. Was ihm am meisten Mühe machte, war der Versuch

vieler Theologen und Kirchen, die Authentizität der Offenbarung beweisen zu

wollen. Im Glaubensbekenntnis des savoyischen Vikars drückt Rousseau sein

Unbehagen gegenüber menschlichen Zeugen und Mittlern aus: «Dieu a parlé
Voila certe un grand mot. Et à qui a-t-il parlé? [...] Que d'hommes entre Dieu

et moi!».48 Wenn man also diese Grundgedanken Rousseaus wörtlich auffasste,

müsste man jedem Katechismusunterricht ein Ende setzen. Alles spielt sich in
der Innerlichkeit ab, einem Bereich, in dem weder Katechismus noch Katecheten

irgend etwas zu suchen haben. Emile ist schliesslich frei von jeglicher Art
dogmatischer und autoritärer Bindung. Rousseau hat somit dem Vikar seine

wuchtige Kritik am katholischen Dogmatismus in den Mund gelegt. Der
Dogmatismus ist ihm zufolge eine oberflächliche Erscheinung des Christentums

und leistet einem rückständigen Fanatismus Vorschub. Während man im Lmile

noch eine Verteidigung des reformierten Glaubens erkennen kann, sind seine

Lettres de la montagne gegen den Neocalvinismus gerichtet, der die Grundideen
der Reformation selbst verraten haben soll. Die Schicksalsschläge, die Rousseau

erlitt, radikalisierten ihn und führten ihn zunehmend in die Isolation, wie

er selber in den Rêveries du promeneur solitaire bekennt.49 Meines Erachtens ist es

nicht falsch zu vermuten, dass der Begriff der Offenbarung Gottes die Reflexion

Rousseaus begleitet hat, die eben eine kritische Reflexion ist über deren

Gebrauch in der katholischen und auch protestantischen Theologie, die versucht,
ihre jeweiligen Überzeugungen mit eben diesem Begriff zu untermauern.

47 Dies scheint mir auch im deutschen Sprachraum eine nicht genügend thematisierte Frage

zu sein, in die aber dennoch viel Energie investiert wird. Vgl. G.R. Schmidt:

Konvergenzen-Divergenzen. Religionspädagogik seit 1998 (I), ThR 73 (2008) 435-469.
48 Émile (OC IV), 610.
49 Vgl. OCT, 993-1099.



Aufklärung und Religionspädagogik 295

Auch in unserer Zeit muss der erhabene und sublime Gedanke der

Offenbarung vor allem im Bereich der religiösen Erziehung wieder Glaubwürdigkeit

von unten finden. Rousseau suchte sein ganzes Leben lang ein Christentum, das

es nicht gab, und dasjenige, das er in seinem Umfeld vorfand, konnte er nicht
als christlich bezeichnen. Dem Bischof de Beaumont, der ihn der Häresie

beschuldigte, erwiderte er ohne zu zögern, dass er an die Offenbarung glaube.
Beinhaltet aber die Apologie Rousseaus noch immer das biblische Verständnis von
Offenbarung? Jedenfalls bringen sich nach Rousseau die religiösen Würdenträger

selbst in Verruf, wenn sie vorgeben, zu wissen, was die Offenbarung sei. An
den Worten des Glaubensbekenntnisses des savoyischen Vikars, die Rousseau

dem katholischen Geistlichen in den Mund legt und die seine eigene Deutung
des reformatorischen Glaubens widerspiegeln, erkennt man eine Sehnsucht des

Genfers nach einer «Praktischen Theologie», die sich freilich als bizarr darstellt.

Als nicht weniger bizarr werden aber die «orthodoxen» theologischen Diskurse

entlarvt, die sie selber verteidigen wollen, die aber genauso unnachweisbar sind.

Bei Rousseau ist diese Schwierigkeit wahrscheinlich mit der Idee der «Erbsünde»

am deutlichsten zu erkennen, die er pädagogisch und theologisch nicht in den

Blick nimmt; es handelt sich um eine nach wie vor offene Frage, die in

religionspädagogischen Untersuchungen nicht immer zusammenhängend angegangen

wird.50 Rousseau weiss, dass die Schrift nie von Erbsünde spricht und ist
sich bewusst, dass es sich hier um ein Konstrukt handelt, das hauptsächlich auf

Augustin zurückzuführen ist. Wenn die Gesellschaft böse ist und uns zu bösen

Menschen macht, bedeutet das — so behauptet Rousseau —, dass sie von bereits

entarteten Menschen aufgebaut worden ist. Im Du contrat social schreibt er, dass

in eben dem Moment alles schief geht, da der Mensch in die Gesellschaft
eintritt.51 Rousseau hat also verstanden, dass die Frage nach der Sünde eine zutiefst

anthropologische Dimension besitzt und es deshalb keinen Sinn hat, ihren Spuren

aus der historischen Perspektive nachgehen zu wollen.52

50 Vgl. auch: W Grab: Der menschliche Makel. Von der sprachlosen Wiederkehr der Sünde,
PTh 7 (2008) 238-253; Thema Sünde, in: GILern 2 (2005); M. Sievernich: Sünde, Erbsünde,

Sündenvergebung, in: LexRP, Neukirchen-Vluyn 2001, 2069-2073.
51 R. Vancourt: «Le péché originel selon Rousseau, Kant, Hegel», in: P. Guilluy: La culpabilité

fondamentale. Péché originel et anthropologie moderne, Lille 1975, 110.
52 Jüngst hat J. Kegler den Mythus von Adam und Eva als göttliches Erziehungsprogramm

interpretiert, das den Menschen die Möglichkeit gebe, die Gebote der Torah zu halten. Vgl.
ders.: «Sünde im Alten Testament», GILern 2 (2005) 108-118.



296 Ermanno Genre

In der Religionspädagogik fragt man sich heute noch, welches der Sinn des

Begriffs der «Erbsünde» sei: Die biblische Exegese zeigt uns einen Weg, der heute

von der Religionspädagogik gegangen werden kann, während die Dogmatik
noch Schwierigkeiten bekundet, zusammen mit der Exegese einen gemeinsamen

Weg zu finden. In den letzten Jahren entstand in Deutschland eine «Kindertheologie»,

die mehr als nur Theologie für Kinder ist.53 Man muss aber zur Kenntnis

nehmen, dass der Begriff der Erbsünde daran ist, aus den didaktischen

Programmen sowie auch aus den Kinderbibeln zu verschwinden. G. Adam hat

gezeigt, wie dabei immer mehr Bibelübersetzungen es sich vorgenommen haben,

das Kind zu einem Verständnis von Erbsünde zu führen, das nicht mehr die Idee

einer «strukturellen Sünde» beinhaltet.54

Im Glaubensbekenntnis des Vikars vergleicht Rousseau die Religion mit
einem Baum, an dem einige Äste abgeschnitten werden müssen. Dies soll ja die

Pflanze gesund und blühend erhalten. Wie kann man heute diese Metapher für
die Religionspädagogik benützen? Die Frage bleibt offen; Rousseau hat bei ihrer

Behandlung ein Recht darauf, gehört zu werden.

Abstract
In this essay, the author considers some aspects of Jean-Jacques Rousseau's religious
pedagogy and his pedagogical novel Emile, which was a real provocation for his

enlightened contemporaries. The relationship between nature and culture, which Rousseau

treated in paradoxical terms in Emile, is still today at the centre of a never-ending
debate. And even today his criticism of the Roman Catholic view on education, his

personal, polemical interpretation of the reformed tradition which was not spared
from his criticism, leave the question open: what is meant by education of the person?

Ermanno Genre, Rom

F. Schweitzer: «Was ist und wozu Kindertheologie?», in: Jahrbuch für Kindertheologie Bd.

2, Stuttgart 2003. Der Begriff der «Kindertheologie» wurde von der Synode der EKD des

Jahres 1994 geprägt. Vgl. M. Zimmermann: «Sünde in der Kindertheologie», GILern 2

(2005) 142-152. Zimmermann vertritt die eher diskutable These, wonach die Kinder in der

Lage sind, eine eigene Darstellung der Erbsünde für sich zu erarbeiten (151).
G. Adam: <Sünde> in Kinderbibeln. Exemplarische Beispiele und unterrichtliche Verwendung,

GILern 2 (2005) 171.


	Aufklärung und Religionspädagogik : Jean-Jacques Rousseaus Émile : zwischen Exkommunikation und Prophetie

