Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 3-4

Artikel: Aufklarung und Religionspéadagogik : Jean-Jacques Rousseaus Emile :
zwischen Exkommunikation und Prophetie

Autor: Genre, Ermanno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877782

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aufklirung und Religionspadagogik

Jean-Jacques Rousseaus Emile — zwischen
Exkommunikation und Prophetie

«J’ai cru dans mon enfance par autorité, dans ma jeunesse par sentiment, dans mon
dge mir par raison; maintenant je crois parce que j’ai toujours cruy.'
Lettre a M. de Franquiéres (25 mars 1769)

Der vorliegende Beitrag beschrinkt sich darauf, ein Thema wieder aufzugrei-
fen, das die Aufklirung in verschiedener Hinsicht unter einem entschieden
innovativen — wenn nicht revolutioniren — Betrachtungspunkt gegeniiber der
Vergangenheit behandelte: die Ergiehung. Ich stiitze mich dabei auf den pid-
agogischen Roman von Rousseau Emile on de l'éducation (1762). Diese Schrift
trug ihm die Verurteilung seitens des Pariser Patrlaments ein, vor allem wegen
der «Hiresien», die im «Glaubensbekenntnis» des savoyischen Vikars enthal-
ten sein sollen. Mit der Verurtellung wurde auch die Festnahme des Autors
angeordnet, der sich gezwungen sah, in die Schweiz zu flichen. Auch in Genf,
seiner Geburtsstadt, sollte es ihm nicht besser gehen. Als er in Yverdon Zu-
flucht fand, das damals noch unter Berner Protektorat stand, erreichte ihn die
Nachricht, dass man neben Emile auch Du contrat social verurteilt habe. Wie war
es moglich, dass sich die Calvinstadt, die République de Geneve, mit der abso-
lutistischen Monarchie einer katholischen Nation verbundete, um die Ideen der
Religions- und Gedankenfreiheit zu bekimpfen? Rousseau, ein stolzer Birger
Genfs, konnte nicht akzeptieren, dass die Begriundung fur diese ihn persénlich
treffende Entscheidung nicht in die Offentlichkeit kam. Seine Reaktion war
radikal: Er verzichtete auf die Genfer Staatsbiirgerschaft.

Auf die Verurteilung durch den Pariser Bischof hatte Rousseau mit der
Lettre a Christophe de Beaumont geantwortet, wihrend er die Lettres écrites de la
montagne an den Kleinen Rat Genfs richtete. Neben Ewmile werde ich besonders
diese zwei zuletzt genannten Werke heranziehen, um einige Aspekte seiner pa-

! Lettre a M. de Franquieres (OC IV), 1134; s. Anm. 16.
Der République de Geneve widmete Rousseau seinen Discours sur I'origine et les fonde-
ments de I'inégalité parmi les hommes (1755). Auf dem Titelblatt wurde neben seinem
Namen gut sichtbar «citoyen de Genével» abgedruckt.

ThZ 3.4/68 (2012) S. 277-296



278 Ermanno Genre

dagogischen und religiésen Reflexion zu beleuchten. Zum Schluss werde ich
zwei von der padagogischen Konzeption Rousseaus bestimmte Fragestellun-
gen aufgreifen, die heute noch diskussionswiirdig und aktuell sind.

1. Die Frangisische Aufklirung anf der Suche nach nenen padagogischen Konzepten
Det homo faber fortunae suae, der die Zeit der Renaissance bestimmte und der mit
den Entdeckungen Galileis Zeuge des Siegeszugs detr Wissenschaften und spiter
mit Décartes desjenigen des Selbstbewusstseins war, hat der Nachwelt unter ande-
rem die Reflexion tiber den Begriff der Natur und der Vernunft weitervererbt.
Die Durchsetzung der Vernunft als massgebliches Urteilskriterium in jedem
Bereich der menschlichen Erkenntnis verlangte konsequenterweise auch eine
kritische Revision der Grundlagen, auf denen das menschliche Leben konsti-
tutiv griundet. Konnte sich die Erziechung dieser Herausforderung entziehen?
Dort, wo man bisher vom Recht sprach, sollte man nun von »atiirlichemr Recht
reden, und so sollte es auch in Bezug auf die Rolle und Funktion von Staat, Re-
ligion und Moral sein. Alles, was noch widernatiirlich erschien, musste in Bedeu-
tung und Fundament dekonstruiert werden. Die Ignoranz und der Aberglaube,
denen sich schon die protestantische Reformation widersetzte, mussten nun,
in der Zeit der Aufklirung, definitiv aus dem Weg gerdumt werden, ohne fal-
sche Ehrfurcht und mit grosster Entschlossenheit, vor allem im Bereich der
Religion, der eigentlichen Quelle von Aberglauben. Uber Religion zu reden,
beinhaltet zunehmend eine philosophische Perspektive, in der die Vernunft, so
wie es ithr Statut selber verlangt, ihre liuternde Rolle wahrnehmen kann. Die
Bedeutung der Offenbarung, auf der die christliche Religion griindet, wurde
daher mehr und mehr eingeschrinkt, wenn nicht sogar ganz ausgeschlossen.

Nach den ersten Manifestationen in England fand die Aufklirung ihre trei-
bende Kraft im Frankreich des XVIIL Jhs., von wo aus sie sich verbreitete.?
Hier namlich entstand die S#zma der neuen Ideen, die Encyclopédie on Diction-
naire raisonné des sciences, des arts et des métiers (1751-1777), die von Jean Baptiste
le Ron D’Alambert und Denis Diderot bearbeitet wurde. Auch Jean-Jacques
Rousseau steuerte Beitrage zu ihr bei. In der Konzeption dieses Werkes er-

3 Neben den Artikeln s.v. Aufklirung in den theologischen Enzyklopidien und den einschli-
gigen Bibliographien (TRE, RGG, EKL) vgl. auch P. Gay: The enlightenment. An interpre-
tation, 2 vol., New York, 1967-69; ].M. Goulemot, M. Launay: Le siecle des lumiéres, Paris
1968; A.Beutel: Aufklirung in Deutschland, Géottingen 2006.



Aufklirung und Religionspadagogik 279

scheint mit grosser Klarheit das optimistische Vertrauen in den schépferischen
und erneuernden Einfluss der Kultur:

«Le but était de rassembler les connaissances éparses sur la surface de la Terre, d’en
exposer le systeme général aux hommes qui viendront aprés nous, afin que les travaux
des siecles passés naient pas été des travaux inutiles pour les siécles qui suivront, que
nos neveux, devenant plus instruits deviennent en méme temps plus vertueux et plus
heureux, et que nous ne mourions pas sans avoir bien mérité du genre humain».*

Karl Barth behauptete, dass sich der Mensch des XVIII. Jhs. gegeniiber der
Vergangenheit eine «grundsitzliche Uberlegenheit» zugeschrieben habe, indem
er den Mensch der Gegenwart als «Massstab» einsetzte, um so deren Ereignisse
beurteilen zu konnen.®

Bevor wir weitergehen, ist es noch erforderlich, im Hinblick auf das The-
ma der Religionspidagogik den kulturellen und philosophischen Kontext der
Aufklirung aufzuzeigen und auf diesem Hintergrund die besondere kulturelle
Perspektive Jean Jacques Rousseaus in Emile o de l'éducation auszumachen.*

Die Enzyklopidie verfolgte nicht nur wissenschaftliche Ziele, sie wollte die
herkémmliche Denkart iberhaupt umformen, «hanger la facon commune de pensers,
und brachte sich aktiv in den sozialen und politischen Umbruch der Zeit ein;
damit nahm sie vorweg, was spater zur Franzosischen Revolution fithren wird
(1789), die das Gedankengut von Rousseau erben wird. Die sog. «Erkenntnis-
lehre der Aufklirungy hatte ihren vielleicht profiliertesten Vertreter in Etienne
Bonnet de Condillac (1715-1780), der ein ganzes Jahrzehnt (1757-1768) am
Hof des Herzogs von Parma residierte, als Erzieher des jungen Thronnach-
folgers. Seine Theorien zur Erkenntnistheorie und Erziehung sind in den zwei
Werken Essai sur 'origine des connaissances humaines (1746) und Traité des sensations
(1754) enthalten. Nach Condillac geht jede Erkenntnis auf Empfindungen zu-
rick. Die lebendigste Empfindung ist dabei die Aufmerksamkeit, die bewahrte
Empfindung ist die Erinnerung, und die Empfindung, die die Gegenwart der

4 Zitert nach A. Agosti, V. Chizzolini: Magistero, Brescia 1945, 443.

5 K. Barth: Die protestantische Theologie im 19ten Jahrhundert, Zollikon-Zirich 1949, 39f.

g Es muss an dieser Stelle daran erinnert werden, dass der Begriff der Religionspidagogik
zur Zeit Rousseaus noch nicht gebraucht wurde. Er entstand nimlich erst im Ubergang
vom XIX. Jh. (M. Reischle) zum XX. Jh. (E Niebergall). Vgl. K.E. Nipkow: Religionspad-
agogik, in: LexRP, Neukirchen-Vluyn 2001, 1716ff.



280 Ermanno Gentre

Seele wahrnimmit, ist das Gewissen. In anderen Worten: Das Kind iibt beim
Empfinden seine Verstandesfihigkeiten aus. Seine Pidagogik hat Condillac in
einem seinem Zogling gewidmeten 12-biandigen Werk gesammelt, dem Cowrs
d’études’, dem aber anders als Ewmile, kein grosser pidagogischer Wert zuerkannt
wurde. Man kann an dieser Stelle noch René De Chalotais (1701-1785) nen-
nen, der in seinem Aufsatz Essai d’éducation nationale aus der Perspektive der
Enzyklopidie die politische Relevanz der Erziechung unterstrich und nach einer
vollstindigen Sakularisierung der Schule verlangte, die unter vollstindige Auf-
sicht des Staates gestellt und dem Monopol der Katholischen Kirche entrissen
werden miisse. So war De Chalotais in gewisser Art der Wegbereiter dessen,
was in der zweiten Hilfte des XIX. Jhs. unter dem Erziehungsminister Jules
Ferry und seinem verlingerten Arm, dem Protestanten Ferdinand Buisson,
Realitit wurde.

Wir schliessen diese einfiihrenden Anmerkungen ab, indem wir frei die
sechs Punkte aufgreifen, mit denen Karl Barth die konvergierenden Linien der
Religionspadagogik des XVIII Jhs. aufzeigte, ein Jahrhundert, das er nicht z6-
gert, das «Jahrhundert der Padagogik» zu nennen.®

1. Als erstes wird die Uberzeugung vertreten, dass das pidagogische Handeln
einer von der Natur gegebenen Moglichkeit entspricht, tber die wir
verfiigen kbnnen. Die Rolle des Erziehers ist folglich bestimmender Faktor
des Erziehungsprozesses.

2. Zweitens wichst die Uberzeugung, dass man durch diesen Prozess den
zu Erziehenden in das reale Leben einfiihren kann. Selbstverstindlich
ist der Begriff des «realen Lebens» im XVIIIL. Jh. noch zweideutig. Das
Bedeutungsspektrum reichte vom Verstindnis des Pietismus (Francke) bis
hin zu demjenigen der klassischen Aufklirung,

3. Drittens festigt sich im XVIIL Jh. die Uberzeugung, nach der es eine
Methode gibt, um Etzichung zu vermitteln. Demzufolge meinte man, in
Nachahmung des sokratischen Prinzips, einerseits beim Kind selber die
Kenntnisse zu schopfen, die es erwerben soll und andererseits, das Lehren
durch die Praxis des schulischen Arbeitens schlechthin zu gestalten.

4. Viertens war mit dem dem XVIII. Jh. eigenen padagogischen Optimismus

7 Agosti, Chizzolini: Magistero (Anm. 4), 445.
4 Barth: Protestantische Theologie (Anm. 5), 41ff.



Aufklirung und Religionspidagogik 281

die Idee verbunden, dass man nun in der Lage sei, die Natur des Menschen
an sich zu kennen. Der Erzicher ist davon tiberzeugt, auch als Erwachsener
das Kind zu verstehen und zu wissen, was ein Kind ist und wie man es als
solches behandeln muss.

5. Funftens: Da Erziehung moglich ist und jeder Biirger das Recht auf
Erziehung hat, muss der Staat diese piddagogische Aufgabe tbernehmen.
Die Schule wird als 6ffentliche Institution ein zentrales Element der
Reformpolitik, die schon die Reformatoren zu ihrer Zeit herbeigesehnt
haben.

6. Schliesslich erlaubt die staatliche Gestaltung der Schule, dass diese ihre
Autonomie bestimmt und sich so zunehmend von der Idee der Offenbarung
befreit, die bis anhin in eindeutiger Weise den christlichen Erziehungsansatz
bestimmt hatte. Die Aufgaben von Schule und Kirche trennen sich. Neben
dem Pfarrer erscheint die Person des Lehrers mit seiner eigenen Mission.

Das Selbstverstindnis des Menschen des XVIII. Jhs., das Barth in seiner Lektu-
re und Deutung der Pidagogik hervorhebt, findet seinen Bezugspunkt — in der
Auffassung Rousseaus — in Robinson Crusoe, dem einsam lebenden Helden, der
im Kontakt mit der Natur lernt, in der Wildnis zu liberleben und die Schwie-
rigkeiten zu iberwinden, denen er begegnet. Dies ist auch der Grundlagetext
tir die Erziehung in FEmil.

2. Die «kritischer Aufklirung Jean Jacques Rousseans
In diesem bunten und vielgestaltigen kulturellen Kontext verfasst Rousseau
seinen Emile. Wie wir sechen werden, heben sich aber seine pidagogischen Ge-
danken an einigen Stellen von denen der Aufklirung ab, von der er sich in der
Tat auch oft zu distanzieren wusste. Frith schon hat er sich Voltaire, dem Ver-
treter der abstrakten Vernunft, entgegengestellt.” Rousseau verkorpert demge-
gentiber das, was wir heute als Primat des Empfindens und vielleicht auch der
Emotivitit kennen. Man sagt, dass sich in der ersten Hilfte des XVIII. Jhs.
die Herrschaft der Vernunft durchesetzen konnte, wihrend in seiner zweiten
Hilfte Rousseau die abstrakte Vernunft entthronte und die Rechte der Ge-
fuhle an erste Stelle setzte. Als Rousseau sich in die Kultur von Paris einlebte,

? Vgl. R. Pomeau: La religion de Voltaire, Paris *1969.



282 Ermanno Genre

hatte die Aufklirung bereits tiefe Verinderungen durchgemacht. Nach Aldo
Visalberghi kam es nach einer Phase relativer Ununterscheidbarkeit zu einer
Phase der Ausdifferenzierung und inneren Entfaltung.’ Wenn es zutrifft, dass
die Aufklirung nach der Renaissance und nach der Reformation das grosste
Ferment kultureller Bliitte in Europa war, die alles mit threm Menschen- und
Weltbild durchtrinkt, so trifft es ebenso zu, dass es dank der Vorurteilslosigkeit
ihrer Analysen moglich wurde, eine entschiedene Wende im Bereich der prak-
tischen Kiinste durchzusetzen, die nun unbefangen in Beziehung zu den Wis-
senschaften treten konnten, auch zu den historischen Wissenschaften. Pierre
Bayle hat in seinem Dictionnaire historique et crifigue zu einer deutlichen Beschleu-
nigung dieses Prozesses beigetragen, indem er zu einer kritischen Uberpriifung
des kulturellen Erbes aufforderte."” Vor diesem Hintergrund lasst sich die Be-
deutung von Rousseaus Emile verstehen, der in Paris zur Zeit seiner Verof-
fentlichung 1762 fiir soviel Aufsehen gesorgt hat. Jacques Maritain vertrat die
These, wonach Rousseau auf der Ebene der naturlichen Moral ein dhnliches
Werk wie Luther auf der evangelischen Ebene vollbracht habe.'? Seine These
lisst sich zwar in vielerlei Hinsicht bestreiten, spiegelt aber die Wende wider,
die Rousseau in der Piadagogik eingeleitet hat. Vor allem seine Vorurteilslosig-
keit ist beeindruckend. Seine Reflexionen sind wie Schlige eines scharfen Beils,
das die Stricke einer unbrauchbaren und drmlichen Vergangenheit durchtrennt.
Auch die seiner eigenen Vergangenheit? Sichetlich auch dies. Dabei zahlt es
wenig, dass dieser zerschnittene Strick nicht mehr zusammengeknotet werden
kann; worauf es ankommt ist, dass sich der einzelne Mensch befreien und in
vollkommener Freiheit in Bindung zur Natur leben kann. Dort, innerhalb die-
ses ganzheitlichen Kontextes, kann der Mensch wieder zu sich selbst finden.
Man kann sich fragen, ob Emile allein das tragische Schicksal einer unmég-
lichen Erziehung und eine Frucht der unsteten Existenz seines Verfassers seli.

" Rousseau: Emilio, a cura di A. Visalberghi, Bari 1953, 2003 (32 ed.), 14.

1 Die erste Ausgabe erschien 1696, die zweite 1702.

2 Vgl. ]. Maritain: Tre Riformatori. Lutero-Cartesio-Rousseau, Morcelliana 1928, 130. In
seinem Aufsatz spart er nicht mit seinen negativen Urteilen gegen Rousseau, indem er
die Theologic des Aquinaten als Massstab setzt und die Gedanken Rousseaus in ihrer Be-
deutung verdreht. Kann man denn behaupten, dass «er die Ablehnung der Gnade heiligt»?
(159). Oder: Im Gefolge Luthers, der ein von der Kirche Christi abgekoppeltes Christen-
tum erfunden haben soll, habe uns Rousseau einen «Kadaver christlicher Ideen» zurtickge-
lassen, dessen unheimliche Verwesung nun das Universum verseucht (205)?



Aufklirung und Religionspidagogik 283

Auch sein Lebenslauf ist, wie bei vielen anderen geistreichen Gestalten der Ge-
schichte, von Ausschweifungen gekennzeichnet, was auch zur Hinterfragung
seines Genies fihrte, wenn nicht gar zu dessen Negierung, Sein padagogischer
Roman hat ihn aber zum Griinder der modernen Erziechungswissenschaft ge-
kirt.” Eine paradoxe Vorstellung, wenn man bedenkt, dass dieser Vater seine
tint Kinder auf nicht zu rechtfertigende und unverstindliche Weise im Wai-
senhaus abgegeben hat. Dennoch kann man nicht ohne weiteres den Rousseau
des Emile aufgeben, ohne darin nicht auch die Traumata seines eigenen Lebens
und einer ganzen Epoche zu lesen, die schmerzlich die Unangemessenheit und
Unzulinglichkeit einer autoritiren und inquisitorischen Erziehung spiirte. Da-
rauf macht auf wirksame Art Pierre Burgelin in einer vortrefflichen Arbeit
uber Rousseau aufmerksam." Im zarten Alter von 16 Jahren steht Jean-Jac-
ques Rousseau in Turin vor seinem Inquisitor, um dem reformierten Glauben
Genfs abzuschworen. Wie er selber in seinen Confessions berichtet, fragte ihn
der Monch, ob sich nun seine Mutter in der Holle befinde.”® Damit wurde ein
sensibler Punkt beriihrt, der eine noch nicht geheilte Wunde in die Gegen-
wart projizierte: dem Kind den Tod der bei seiner Geburt gestorbenen Mutter
anzulasten. Kann eine Religion, die ithn auf solche Art befragt, dazu fithren,
den katholischen Glauben anzunehmen und je sezze Religion sein? Das Glau-
bensbekenntnis des savoyischen Vikars, das Rousseau ins IV. Buch des Emile
eingefiigt hat, wurde von seinen Zeitgenossen als blasphemisch empfunden.
Das Werk als Ganzes wurde von Katholiken wie auch von Protestanten verur-
teilt; man betrachtete es als hiretisch und daher als exkommunikationswiirdig,
Wie auch immer man diese Tatsachen bewertet: Man erkennt auf alle Fille
auch in diesem Werk, was Rousseau eigentlich dem ganzen Jahrhundert der
Aufklirung verdankt und wie er sich thm gleichzeitig nur am Rande zugehérig
fihlt. Dies bringt ihm unter anderem auch die Kritik Voltaires und anderer
zeitgendssischer Aufklirer ein, die sich von seinen Gedanken klar distanzieren
wollten. In seinen Auffassungen war er aber schon jenseits der von der Auf-

B F Schweitzer: Jean Jacques Rousseau, in: LexRP, Neukirchen-Vluyn 2001, 18606f.

P. Burgelin: Jean-Jacques Rousseau et la religion a Genéve, Genf 1962. Siehe auch: ders.,
La philosophie de I'existence de J. J. Rousseau, Paris 1952.

Burgelin: Rousseau et la religion a Genéve (Anm. 14), 7. In den Confessions, wird Rous-
seau behaupten, dass der Tod seiner Mutter wihrend seiner Geburt das erste seiner vielen
tragischen Unglicksfille gewesen sel. «[...] je cotitai la vie 2 ma mere, et ma naissance fut
le premier de mes malheurs.» Confessions (OC I), 7; s. Anm. 16.



284 Ermanno Genre

klirung gezeichneten Grenzen, und seine Kritik gegeniiber den «philosophes»
wurde immer deutlicher.

3. Emile oder: anf der Suche nach dem Menschen wischen Natur und Kultur

In seinen Hauptwerken nimmt Rousseau drei grosse Fragestellungen des Lebens
in Angriff: a) die Frage des Verliebtseins, der Liebe und der Ehe (La nouvelle
Heéloise); b) die politische Frage nach der Verortung des Individuums in der Ge-
sellschaft (Du contrat social); ¢) die Frage nach der Erziehung der Person (Ewmile ou
de ['éducation).’® Diesen grossen «Erfindungen» muss man noch ein viertes Werk
hinzufagen, die Relektire seines eigenen Lebens: die Confessions. In allen seinen
Schriften dient das Thema der ergiehenden Kraft der Natur als Leitmotiv. Der Emile
fingt programmatisch mit den Worten an: «Tout est bien, sortant des mains de
I'auteur des choses : tout dégénére entre les mains de ’homme»'". Hier erscheint
der ganze Rousseau, der Aufklirer und gleichzeitig der Antiaufklirer. Wie aber
werden die Themen von Natur und natirlicher Religion im FEmile behandelt?
Der Knabe wichst ohne Vater, geistlichen Erzieher und ohne Heimat auf, ohne
— hier liegt der Skandal — religiose Kenntnisse, nach denen er kein Bedurfnis ver-
spurt. Die Erziehung von Emile folgt der Natur, welche besagt, dass die Religion
nicht fir die Kinder gemacht ist. In freier Autnahme von Qohelet kénnte man
behaupten, dass alles seine Zeit hat und dass es nun #och nicht die Zeit der Religi-
on ist. Burgelin weist darauf hin, dass Rousseau mit Bayle die Idee teilt, dass man
besser Atheist als Gotzendiener wird." Hs springt geradezu in die Augen, dass
sich hinter dieser Haltung Rousseaus die ganze Religionsfrage seiner Zeit wie
auch seine eigene Biographie verbirgt: der Genfer Katechismus, seine Bekeh-
rung in Turin im Institut der Katechumenen und seine erneute und Gberzeugte
Riickkehr zum reformierten Glauben. Mit anderen Worten: Die wahre Religion,
nach der er sucht, ist weder diejenige des calvinistischen Genf noch diejenige des
inquisitorischen Katholizismus, den er in Turin kennen gelernt hat. Die eine wie
die andere sind schlussendlich Produkte der Kultur, und keine der beiden kann
ithn zurtick auf den Weg zu den Urspriingen flhren. Ist das Christentum unter
so vielen Angeboten nicht ohnehin eine Religion neben vielen?

' Ich verweise auf: J.-J. Rousseau: Oeuvres complétes (Biblothéque de la Pléiade), Paris T
1959, 111 1964, IV 1969 (im Folgenden OC).

7 Emile (OC IV), 245.

Vgl. Burgelin: Rousseau et la religion a Genéve (Anm. 14), 14.



Aufklirung und Religionspadagogik 285

Der Begriff der natirlichen Religion ist naturlich keine Erfindung Rous-
seaus. In seinen Schriften verbirgt sich in dieser Hinsicht das ganze Erbe
des vorherigen Jahrhunderts, das sich Gott als Architekten des Universum
vorgestellt hatte und als Uhrmacher, auf den das moralische Gesetz zurtick-
zufliihren ist. Auch Rousseau lisst sich in diese Tradition einreihen.” Im
Glaubensbekenntnis des savoyischen Vikars sagt er klar und deutlich, dass es
sich um nichts anderes als um natirliche Religion handelt und dass es unan-
gemessen wire, nach einer anderen zu fragen.*

Der Begriff der Natur, der im Emile sehr hiufig vorkommt, lisst sich
freilich unterschiedlich deuten: Natur als Notwendigkeit, die an das natiirlich
Gute gebunden ist, Natur als Lebenskraft, Natur als Spontaneitit und zuletzt
Natur als Synonym flir Kosmos und Mutter Natur, von der der Mensch
herkommt und zu der er wieder zuriickkehren muss, um den Hauch des
Himmels wieder zu spuren, und schlussendlich auch Natur als Gegensatz
zur Stadt.”

Hier lisst sich der Begrift der megativen Ergiehung verorten, den Rousseau
auf Ewmile anwendet und der als eine tragende Saule seiner Pidagogik gelten
kann. Weil der Mensch won Natur aus gut ist ohne jeglichen Drang zum Bésen,
gentigt es im Grunde, dem Kind keinen «Schaden zuzuftigen», damit es auf
immer gut, gliicklich und reinen Gewissens bleibt. Rousseau greift dieses
Argument auch in seiner Antwort an den Bischof de Beaumont auf, in der
er die Idee einer Erbstinde bestreitet, wie wir noch sehen werden.?? Fur sich
genommen scheint diese Uberzeugung weit von einer Vorstellung weg zu
fithren, in der Religion und Kultur in ein dynamisches Verhiltnis zueinander
treten konnen. Man hat in der Tat den Eindruck, dass die natiirliche Religion
unabhingig vom kulturellen Diskurs behandelt werden kann. Dennoch kann
Rousseau an anderer Stelle die natiirliche Religion noch als eine Tatsache der

' Die Vorstellung einer harmonischen Mechanik als Grundstruktur der Welt, so wie wir sie
bei den Deisten vorfinden, lisst sich auch bei Rousseau selber nachweisen, wie aus dem
Glaubensbekenntnis des Vikars im IV. Buch des Emile hervorgeht. Vgl. dazu C. Jacquet:
La pensée religieuse de Jean-Jacques Rousseau, Louvain-Leiden 1975, 144ff.

2 Emile (OC IV), Livre IV. In seinen Confessions zégert Rousseau nicht zu sagen: «Je veux
montrer a mes semblables un homme dans toute la vérité de la nature; et cet homme, ce
sera moi» Confessions (OC 1), 5.

Vgl Agosti, Chizzolini: Magistero (Anm. 4), 467f.

2 Lettre a C. de Beaumont (OC IV), 925ff.



286 Ermanno Genre

Kultur autfassen. In seiner Antwort an den Bischof de Beaumont bekraftigt
er namlich, dass Rede uiber natiirliche Religion im Grunde Rede tiber Kultur
sei:

«Mon sentiment est donc que l'esprit de ’homme, sans progrés, sans instruction,
sans culture, et tel qu’il sort des mains de la nature, n’est pas en état de s’élever de lui-
méme aux sublimes notions de la divinité; mais que ces notions se présentent a nous
a mesure que notre esprit se cultive; qu’aux yeux de tout homme qui a pensé, qui a
réfléchi, Dieu se manifeste dans ses ouvrages; qu’il se révele aux gens éclairés dans le
spectacle de la nature [...]»%

Indem Rousseau auf die heftige Kritik gegen das Glaubensbekenntnis des Vi-
kars eingeht, erinnert er den Bischof daran, dass dieses Bekenntnis in Frank-
reich viel Blutvergiessen hatte verhindern konnen (Albigenser, Bartholoma-
usnacht, Merindol usw.)* Es ist also notwendig, alles anzuprangern, was die
wahre christliche Religion triiben kénnte — und zwar durch eine verantwortli-
che Erziehung,

Auf die Anschuldigung des Monseigneur, wonach Rousseau das Kind in die
Itre fithren wiirde, wenn er auf das Alter der Vernunft wartete, um tuber Gott
zu reden, antwortet er wie folgt:

«Selon vous, je choisis I'age de raison pour inculquer I'erreur, et vous, vous prévenez
cet age pour enseigner la vérité. Vous vous pressez d’instruire enfant avant qu’il
puisse discerner le vrai du faux, et moi j’attends pour le tromper qu’il soit en état de le
connoitre. Ce jugement est-il naturel, et lequel paroit chercher a séduire, de celui qui
ne veut patler qu’a des hommes, ou de celui qui s’adresse aux enfans?»*

Die natiirliche Religion Rousseaus ist eine Religion, in der ihre natttliche Di-
mension sozusagen mit einem Inhalt von oben gefillt wird und direkt zum
Herzen spricht. Natirliche Religion meint aber nicht eine direkte und selbstver-
stindliche Verfiigbarkeit ohne jegliche menschliche Anstrengung. Sie fordert
im Gegenteil Urteilsvermégen, Reflexion tiber die menschliche Natur und die
weltlichen und gesellschaftlichen Zusammenhinge. Rousseau ste/lt den Menschen
der Natur dem Menschen der Gesellschaft gegeniiber, weil sich gerade in der Begegnung

2 Lettre a2 C. de Beaumont (OC 1V), 952.
2 Vgl. etwa OC 1V, 960.983.
% TLettre a C. de Beaumont (OC 1V), 947.



Aufklirung und Religionspidagogik 287

mit der letzteren das Problem des Verfalls zeigt. Im Ubergang vom einen zum
anderen ist seiner Auffassung nach der «Fall» anzusetzen. Allerdings gebraucht
Rousseau, der sich der Unwiderruflichkeit dieses Uberganges zum Menschen
der Gesellschaft bewusst ist, diesen Begriff nie. Diesen Ubergang von einem
urspriinglich guten zu einem strukturell bésen S7azus, vom Guten zum Bdsen,
zieht er nicht in Betracht. Hier situiert sich die ethisch-anthropologische Wen-
de, die von Rousseau verkorpert wird. Der Genfer Katechismus liegt schon
weit ausserhalb seines Blickwinkels. Mit aller Deutlichkeit verneint er die Lehre
einer Erbstinde. Der savoyische Vikar behauptet: «Homme, ne cherche plus
'auteur du mal, cet auteur c’est toi-méme. Il n’existe point d’autre mal que celui
que tu fais ou que tu souffres et I'un et 'autre te vient de toi».** Das bedeutet
natiirlich nicht, dass der Mensch in den Augen Rousseaus nicht schlecht und
bose sein konnte. Er ist es aber nie wesenhaft und konstitutiv. Wenn Rousseau
behauptet, der Mensch habe ein gutes Herz, sagt er damit aus, dass er in der
Ruhe der Natur zu sich selber gefunden hat. Die Natur ist also schlussendlich
der Mensch in sich selbst— abgesehen von seinem Beziehungsumfeld. Es liegt hier
ein Verzicht auf die dussere Welt, die Welt der Objekte vor, der aber dialektisch
zu verstehen ist, um die Eigentiimlichkeit dieser «anthropologischen Provinz»
— der inneren Welt des Gefthls, das Sinnesorgan des menschlichen Gemiites
— zu erfassen.”’

Die Rickkehr zur Natur macht also nicht fabula rasa mit den im Laufe der
Geschichte angeeigneten Kenntnissen und bedeutet nicht Zerstérung der Bi-
bliotheken, Universititen und Akademien.?® Seine Schrift Discours sur l'origine et
les fondements de linégalité parmi les hommes (1755) schliesst jede Vorstellung eines
«natiirlichen Zustandes» aus, in dem die Menschen ohne gesellschaftliche Bezie-
hungen in einer imaginiren Welt der Gleichheit leben wiirden und zu dessen
Urspriingen die Menschheit nun zuriickkehren musste. Rousseau ist sich be-
wusst, dass der Mensch nur in der Gesellschaft leben kann. Der «natiitliche
Status» will als Herausforderung verstanden werden, gerechte Beziechungsge-
fiige zu ermoglichen — nicht als Herausforderung, sich auf eine phantasievol-
le Suche nach den Urspriingen der Menschheit zu begeben.?” Wie Jacquet zu

% Emile (OC IV), 588.

77 Barth: Protestantische Theologie (Anm. 5), 203.

# Vgl Discours sur les sciences et les arts (OC III), 55f.

2 Voltaire selber missversteht Rousseau, wenn er in seinem Brief des 30. August 1755



288 Ermanno Genre

Recht feststellt, geht es Rousseau bei dem «natiitlichen Status» eher um eine
«Arbeitshypothese». Auch Kant wird unterstreichen, dass man damit nicht ein
«Zurlickgehen» bezeichnen will, sondern ein retrospektives «Zurtickschauen».®
Mit anderen Worten: Mit dem Leitmotiv der Riickkehr zur Natur will Rousseau
zeigen, dass der Primat der Innetlichkeit det Ursprung detr Werte ist. Die Riick-
kehr zur Natur ist, wie wir im File lesen, eine Riickkehr des Menschen zu sich
selbst (IV).

Die «natiirliche» oder «essentielle» Religion braucht deshalb keine FErgin-
zung aus einer Ubernatiirlichen Offenbarung, sie wird einfach anerkannt; sie
erhebt keinen Anspruch, wie das Dogmen tun. Rousseau schliesst zwar nicht
kategorisch die Mdglichkeit einer Offenbarung aus, hilt aber fest, dass Gott
den Menschen mit der Fihigkeit ausgestattet hat, die Wahrheit, die ihm zum
Leben dient, zu erkennen. Letzten Endes geht es darum, auf die innere Stimme
zu horen. «Qu’est-ce que tout le savoir des hommes m’apprendra de plus?»’!
— fragt der savoyische Vikar. Die natiitliche Religion ist der wahre innere Got-
tesdienst. Wo das Herz herrscht, gibt es keine Dogmen und ist kein Schwindel
moglich, den Rousseau tberall da vermutet, wo es menschliche Vermittlung
gibt.”* Rousseaus Auffassung von Erzichung schliesst jede Vermittlung aus, sei
es durch Personen oder durch Bicher, die es mit dem Zusammenleben zu tun
haben. Alles geschieht in einem Rahmen der Unmittelbarkeit.

Rousseau will den Fanatismus und den Aberglauben bekimpfen, um das
Christentum von jeglicher klerikalen Tyrannei zu befreien. Deswegen muss man
tiber Religion reden, aber nur ab der Jugendzeit, was nicht bedeutet, dass Emile
nicht vielleicht schon vorher in seinem gesellschaftlichen Beziehungsumfeld
dariiber reden gehort hat. Ab dem Jugendalter sind aber alle die notwendigen
Eigenschaften vorhanden, die es erméglichen, sich der Religion zu nihern. Es

schreibt, dass er bei der Lektire des Emile Lust bekommen habe, auf vier Beinen zu

gehen. «l prend envie de marcher a quatre pattes quand on lit votre ouvrage» Voltaire:

Correspondance (Bibliotheque de la Pléiade 270), Paris 1978, 539.

Jacquet: La pensée religieuse (Anm. 19), 45.

3 Emile (OC IV), 625.

2 dle culte essenciel est celui du ceeur.» (Emile (OC IV), 627). Hier lisst sich auch seine Ab-
neigung gegeniiber dem Gedanken des «Wunders» finden, das so oft als Bestitigung der
Offenbarung verstanden wird. In den Lettres de la montagne (ITI) polemisiert Rousseau
gegen die Genfer Pastoren, die ihn beschuldigen, nicht an Wunder zu glauben; nach ihm
konnen diese die Offenbarungswahrheiten nicht stiitzen. Vgl. Jacquet: La pensée religieuse
(Anm. 19), 91f.

30



Aufklirung und Religionspadagogik 289

ist das Lebensalter, in dem Emile seine Identitit als Person ausbilden muss und
in dem sich die sexuellen und emotionalen Leidenschaften entwickeln. Emile
ist nun auf Identititssuche; er fragt sich, wer er ist und was er aus seinem Leben
machen will. Was hier klar hervortritt, ist der Gedanke, dass sich Religion im
Zeichen der Einheit und nicht der Zwiespiiltigkeit verwirklichen muss und dass
sie das Gliick férdern soll.

Wenn man nicht das Paradox berticksichtigt, dass religiése Erziehung der
Natur nach ein kulturelles Gescheben ist, verfehlt man die Absicht des Erziehungs-
konzeptes Rousseaus im Emil, das in dieser Hinsicht einen piadagogischen
Ikonoklasmus verkorpert, in seinem Inneren aber schon fruchtbaren Girstoff

trigt.

4. Eine subversive Pédagogik

In seinem Aufsatz tiber Rousseau zogert Karl Barth nicht, im Genfer wegen der
Verfolgungen, denen er von Seiten seiner Mitbiirger ausgesetzt war, die Figur
des «Leidenden Knechtes» zu erblicken.® Schon nur der Gedanke, dass seine
Biicher vor dem Rathaus den Flammen tibergeben worden sind, da sie tollkiithn,
skandalés und gottlos seien und weil sie die christliche Religion und auch die
staatliche Herrschaft bedrohten, trieb ihn in den Wahnsinn. Seine Letfres de la
montagne, die an den Kleinen Rat Genfs gerichtet waren, verschlimmerten seine
Lage aber nur zusitzlich und fithrten zu seiner Isolation. Auch der Pfarrer von
Motiers, Frédéric-Gillaume de Montmollin, der ihm zunichst in Neuenburg die
Teilnahme am Abendmahl gestattete, nahm schlussendlich thm gegeniiber eine
ablehnende Haltung ein. Nachdem sein Haus von aufgebrachten Einwohnern
mit Steinen beworfen wurde, sah sich Rousseau gezwungen, sich auf die Peters-
insel im Bielersee zuriickzuziehen. Hier erreichte ihn das Veto Berns, worauf er
am 31. Oktober 1765 die Schweiz definitiv verlassen musste.” Was aber schrieb
Rousseau in seinen Leftres de la montagne, was so schwerwiegend und beleidigend
war?

Was uns in diesem Werk erstaunt, ist vor allem Rousseaus gute Kenntnis der
Heiligen Schrift und seine Fihigkeit, theologisch zu argumentieren. Sichetlich
lasst sich Uber seine Verwendung der Schrift streiten, wie auch tber sein Ver-
stindnis der reformierten Theologie. Man kann ithn aber auf keinen Fall als einen

3% Barth: Protestantische Theologie (Anm. 5), 183.
4 Vgl. noch Rousseau, Scritti politici 3, Edizione a cura di Maria Gatin, Bari 1994.



290 Ermanno Genre

un- oder antireligiosen Geist bezeichnen und schon gar nicht als Bekimpfer der
Reformation. Rousseau hatte keine Schwierigkeiten damit, mit dem Bischof von
Paris tiber Theologie zu diskutieren und ihm offen zu sagen, dass er von ihnen
beiden der wahre Christ sei. Soll er sich nun verunsichert fithlen, wenn er mit den
Pastoren Genfs eine theologische Diskussion fuhren mochte??

Die Anklage ist heftig: «Ces Livres sont d’autant plus dangereux et
répréhensibles, qu’ils sont écrits en Francois, du style le plus seducteur, qu’ils
paroissent sous le nom et la qualification d’'un Citoyen de Geneve, et que, selon
Pintention de PAuteur, UEmile doit servir de guide aux peres, aux meres, aux
précepteursy.®

In seinem zweiten Brief erkennt Rousseau an, dass das ausgesprochene Utrteil
nicht so sehr gegen ihn als Christen, sondern als Bilirger gerichtet war, gegen
sein gesetzesfeindliches Verhalten und nicht gegen seine «Gottlosigkeity: «]...] ils
voyent moins en moi le péché que le crime, et I’hérésie que la désobeissance».”
Und Rousseau fragt seine Kritiker «Qu’est-ce que la Religion de I'Etat?» und
antwortet selber darauf: «Clest la sainte Réformation évangélique. [...] Mais
qu'est-ce a Geneve aujourd’hui que la sainte Réformation évangélique?»™ Auf
Grund dieser Fragestellung versucht Rousseau sein eigenes Verstindnis der Re-
formation aufzuzeigen. Worin besteht die eigentliche Bedeutung der Reforma-
tion des XVI. Jhs.? Sie besteht in der Interpretation der Heiligen Schrift. Die
Reformatoren verliechen der Schrift eine andere Bedeutung als die von der Kirche
vorgeschriebene. Als sie gefragt wurden, mit welcher Autoritit sie das verantwor-
ten konnten, erwiderten sie, dass sie dies mit der Autoritit der eigenen Vernunft
bekriftigen kénnten. Die Schrift sei klar und deshalb allen unmittelbar zuging-
lich. Jeder konne also die Schrift fir sich lesen und so tber die Glaubenslehre
urteilen und die Schrift fiir sich deuten und verstehen. Das sind also die zwel
Kernpunkte der Reformation: die Heilige Schrift als Norm des eigenen Glau-

% Bayles Artikel iiber Calvin im Dictionnaire ist zum Teil noch apologetischer Art, auf sehr ge-

ringfiigige Art «korrosiv», wie H. Bost urteilt: «Calvin au prisme du Dictionnaire de Bayle»,
in: Jean Calvin et la France. Textes réunis par B. Cottret et O. Millet, Bulletin de la Société
de I’histoire du protestantisme frangais, Tome 155, 2009, 260-261. Im Gegensatz zu Bayle
zdgert Rousseau nicht, im Genfer Reformatoren die Zige der Intoleranz zu sehen, die er
bei seinen Richtern wiederfindet.

% Lettres écrites de la montagne (OC III), 689.

7 Lettres écrites de la montagne (OC III), 712.

#  Ebd.



Aufklirung und Religionspadagogik 291

benslebens anzuerkennen und keine andere Interpretation des Sinnes der Bibel
zuzulassen. Die Kombination dieser zwet Prinzipien bildet das Fundament, auf
dem die Christen der Reformation sich von der Kirche Roms trennen konnten.”

Auch wenn Rousseau mit dieser Interpretation den wahren Gehalt der Refor-
mation missversteht, ist doch ebenso sicher, dass die Idee der freien Interpreta-
tion der Heiligen Schrift schlussendlich das Denken seiner Genfer Zeitgenossen
bestimmt. Barth hat mit seiner Behauptung recht, dass dies der Preis sei, den
die protestantische Theologie fiir ihre Entwicklung seit Beginn des Jhs. zahlen
musste.*

Rousseau nimmt in Anspruch, den eigentlichen Geist der Reformation wie-
der ins Licht zu ricken, den nach ihm die Genfer Magistraten und Pastoren auf
der anderen Seiten nicht mehr zu erkennen vermochten. Im gleichen Atemzug
kritisiert er Calvin und seine Nachfolger fir ihre harte Orthodoxie, die selbst zur
Hiresie wurde und damit den Geist der Reformation verriet. Dies war der Geist
der Reformatoren, aber nicht der Reformation.

Fir Rousseau ist die protestantische Religion aus Prinzip tolerant. Calvin war
sicherlich eine bedeutende Personlichkeit, aber schlussendlich war er auch nur
ein Mensch und, schlimmer noch, ein Theologe. Er trug in sich den ganzen Stolz
eines grossen Genies, das sich seiner Uberlegenheit bewusst war und das sich zu
empoOren wusste, wenn man sie in Frage stellen wollte.

Deshalb fillt es Rousseau schwer zu sagen, worin in seinem Genf die Refor-
mation uberhaupt noch bestehe. Was man sicher behaupten konne, sei, dass sie
hier zumindest darin bestehe, die Lehren Roms zu verwerfen, denen schon die
Reformatoren zu ihrer Zeit abgeschworen hatten.* In anderen Worten: Rousseau
widersetzt sich der Interpretation, die man in der Stadt Genf seinem reformato-
rischen Glauben gab: «Je suis confesseur de la foi protestante a Paris, c’est pour
cela que je le suis encore a Geneve»®. Er weist die Anschuldigung zuriick, wonach
er «die fir den Protestantismus charakteristischen Dogmen» attackierte. Er ist im
Gegenteil davon tberzeugt, sie mit Kraft verteidigt zu haben, da er immer auf
der «Autoritit der Vernunft in Sachen des Glaubens» sowie auf der «freien Inter-

¥ Lettres écrites de la montagne (OC IIT), 712f.
Vgl Barth: Protestantische Theologie (Anm. 5), 120.
it Lettres écrites de la montagne (OC I11), 715.
2 Lettres éctites de la montagne (OC I11I), 718.
# Lettres écrites de la montagne (OC III), 719.



292 Ermanno Genre

pretation der Schrift, auf der «evangelischen Toleranz» und auf dem «Gehorsam
gegeniiber den Gesetzen» — und zwar auch im Gottesdienst — insistiert habe.*

5. Schlussfolgernngen.

Emile und sein Autor haben nie aufgehort, die Religionspidagogik und die
Erziehung insgesamt herauszufordern — von den Jahrhunderten an, die auf
seine Publikation folgten und bis heute. Zwei Wege konnen am Schluss die-
ser Abhandlung aufgenommen werden. Der erste betrifft das gegenwirtige
Christentum, das sich nun, ob es will oder nicht, in einem multikulturellen und
in gewisser Hinsicht auch konkurrierenden Umfeld bewegt, in dem das Chris-
tentum, woran uns Rousseau erinnert, nur eine Religion unter vielen ist. Das
heisst, dass eine Religionspidagogik, die der Realitit offen ins Gesicht schauen
will, die Herausforderung durch den religiésen Pluralismus in der gegenwir-
tigen Gesellschaft annehmen und hier ihre Glaubwiirdigkeit erweisen muss,
indem sie sich von jeglichem rechtgliubig verhirteten Konfessionalismus dis-
tanziert. Die zweite Herausforderung ist nicht weniger stark: Es geht darum,
die Grenzen anzuerkennen, welche die Idee der Offenbarung mit sich bringt,
und so auf den legitimierenden Gebrauch der Kategorie des «Absoluten» zu
verzichten, was eine Neuorientierung in Glaubensfragen in ihrer didaktischen
und pidagogischen Dimension erfordert. Dazu folgende Gedanken:

1. Man sollte nie den Beitrag vergessen, den die Aufklirung im Bereich
der religiosen Erziehung zur Forderung von Freiheit erbracht hat, auch im
Sinne einer Befreiung von alten Bindungen, also eine wirkliche Befreiung und
eine wirkliche Emanzipation vom Erbe der katholischen und protestantischen
religiésen Tradition, die in ithren Katechismen, bei allen Unterschieden im Ein-
zelnen, eine autoritire und patriarchale Tradition vertreten. Es ist das Jahrhun-
dert der Aufklirung, das — trotz seiner Neigung zu manchmal ikonoklastischen
Aufassungen — eine Akzentverschiebung vornahm und das Kind zum Subjekt
der Erziehung machte, das als solches in seinen je verschiedenen Entwicklungs-
phasen anerkannt werden muss. Was im FEmile skandalos klingt, ist — abgesehen
von den vereinfachten Kritiken und Paradoxen, die diesen vorgeschlagenen
Erziehungsweg nicht praktizierbar machen — die Beobachtung, dass religiose
Erziehung nicht mit Katechismus und Katechese erfolgt, sondern durch das

#  Ebd.



Aufklirung und Religionspidagogik 293

Sich-Aneignen einer religiosen Kultur, die sich jenseits jeder Konfessionsgren-
ze situiert. Wie kommt aber in der heutigen multireligidsen Gesellschaft die
Beobachtung im Emile (IV) an, wonach die spezifische Religion nur eine Frage
der Geographie sei? Der savoyische Vikar kritisiert die Tatsache, dass unsere
religiose Zugehorigkeit noch immer eine Frage des Zufalls sei und nicht einer
freien Entscheidung entspringe. Daraus ergibt sich die Frage, ob es liberhaupt
eine Religion gibt, die sich als die wahre Religion prisentieren kann. Das Chris-
tentum bildet da keine Ausnahme, es ist lediglich eine Religion unter vielen.
Aber das hilt Rousseau nicht davon ab, Emile seine eigene freie Entscheidung
treffen zu lassen. Ist da Rousseaus reformierte Ader zu spiiren? Diese Wahl
muss unabhingig von jeglichem #dusserlichen Einfluss erfolgen, unmittelbar,
ohne die vermittelnde Entscheidung eines kirchlichen Beamten. Dem Bischof
de Beaumont erwidert er, dass man sich nicht denjenigen anvertrauen kann,
die uns erzogen haben. Welche Anstésse konnen diese Behauptungen fiir die
gegenwirtige religiose Erziehung auslosen?® Hier stellt sich eine Thematik von
grosser Aktualitit innerhalb der Europiischen Union, in welcher man sich be-
miiht, gemeinsame Kriterien auszumachen, die zu einer Orientierung fir den
Religionsunterricht in den verschiedenen Mitgliedstaaten verhelfen konnen.*
Diese Herausforderung wird aber meines Erachtens von den christlichen Kir-
chen, die heute noch oft vom Staat verlangen, in den 6ffentlichen Schulen £on-
Jessionellen Unterricht erteilen zu diirfen, noch nicht wahrgenommen. Wirde sich
der heutige Emile in dieser Situation noch wohl fithlen? Hitte er iiberhaupt die
Moglichkeit, eine freie Wahl zu treffen? Kann er etwa wihlen, welchen religio-

5 Vgl. PrTh 3 (2007) 163-238, Religicse Pluralitit in der Schule.

% Ich denke vor alle an zwei Verdffentlichungen: OSCE/ODIHR, Toledo Guiding Principles
On Teaching About Religions And Beliefs In Public Schools, aus dem Jahre 2007, und an die Vet-
Sffentlichung des Europarates vom 7. Mai 2008, ein Weifbuch gum interkaulturellen Dialog. In
diesem zweiten Text wird vor allem der religiosen Dimension Beachtung geschenkt. Man
anerkenne, dass das kulturelle Erbe Europas eine reiche Bandbreite an Weltbildern und
an Religions- und Lebensauffassungen voraussetzte: Judentum, Christentum und Islam
hitten den europdischen Kontinent zutiefst gekennzeichnet. Deshalb bilde die gelebte Re-
ligion eine wichtige Komponente auch des gegenwirtigen Lebensvollzuges und diirfe also
nicht aus dem Bereich des 6ffentlichen Diskurses ausgeschlossen werden, auch wenn der
Staat seine Rolle als neutraler Beobachter weiterhin innehaben misse, um die Praxis der
verschiedenen Glaubensausrichtungen zu erméglichen. Beide Dokumente sind im Inter-
net abrufbar: www.osce.org/odihr/29154; http://www.coe.int/t/dc/files/ themes/dialo-
gue_interculturel/default_de.asp [23.10.2012].



294 Ermanno Genre

sen Weg er inmitten seiner Altersgenossen anderer religioser Herkunft gehen
mochter Wo lisst sich eine kritische Gegeniiberstellung der Religionsangebote
durchfihren, die es gestattet, die eigenen Horizonte zu erweitern?’ Diese Fra-
gen sind eng mit dem Unterricht in den christlichen Kirchen verbunden, der
heute selbst auf der Suche nach Glaubwirdigkeit ist.

2. Es liegt auf der Hand, dass der christliche Glaube nicht vom Konzept
der Offenbarung absehen kann. Rousseau war sich dessen bewusst, hatte aber
Schwierigkeiten damit, diese Idee im Gefolge der westlichen christlichen Tra-
dition zu Uibernehmen. Was ihm am meisten Mihe machte, war der Versuch
vieler Theologen und Kirchen, die Authentizitit der Offenbarung beweisen zu
wollen. Im Glaubensbekenntnis des savoyischen Vikars drickt Rousseau sein
Unbehagen gegeniiber menschlichen Zeugen und Mittlern aus: «Dieu a parlé |
Voila certe un grand mot. Et a qui a-t-il parlé? [...] Que d’hommes entre Dieu
et moil.* Wenn man also diese Grundgedanken Rousseaus wortlich auffasste,
miusste man jedem Katechismusunterricht ein Ende setzen. Alles spielt sich in
der Innerlichkeit ab, einem Bereich, in dem weder Katechismus noch Kateche-
ten irgend etwas zu suchen haben. Emile ist schliesslich frei von jeglicher Art
dogmatischer und autoritirer Bindung, Rousseau hat somit dem Vikar seine
wuchtige Kritik am katholischen Dogmatismus in den Mund gelegt. Der Dog-
matismus ist thm zufolge eine oberflichliche Erscheinung des Christentums
und leistet einem riickstindigen Fanatismus Vorschub. Wihrend man im Ewile
noch eine Verteidigung des reformierten Glaubens erkennen kann, sind seine
Lettres de la montagne gegen den Neocalvinismus gerichtet, der die Grundideen
der Reformation selbst verraten haben soll. Die Schicksalsschlige, die Rous-
seau erlitt, radikalisierten ihn und fithrten ihn zunehmend in die Isolation, wie
er selber in den Réveries du promeneur solitaire bekennt.” Meines Erachtens ist es
nicht falsch zu vermuten, dass der Begriff der Offenbarung Gottes die Reflexi-
on Rousseaus begleitet hat, die eben eine kritische Reflexion ist iber deren Ge-
brauch in der katholischen und auch protestantischen Theologie, die versucht,
ihre jeweiligen Uberzeugungen mit eben diesem Begriff zu untermauern.

‘7 Dies scheint mir auch im deutschen Sprachraum eine nicht geniigend thematisierte Frage
zu sein, in die aber dennoch viel Energle investiert wird. Vgl. G.R. Schmidt: Konvergen-
zen-Divergenzen. Religionspidagogik seit 1998 (T), ThR 73 (2008) 435-469.

®  Emile (OC IV), 610.

o Vel OC1, 993-1099.



Aufklirung und Religionspadagogik 295

Auch in unserer Zeit muss der erhabene und sublime Gedanke der Offen-
barung vor allem im Bereich der religiosen Erziehung wieder Glaubwiirdigkeit
von unten finden. Rousseau suchte sein ganzes Leben lang ein Christentum, das
es nicht gab, und dasjenige, das er in seinem Umfeld vorfand, konnte er nicht
als christlich bezeichnen. Dem Bischof de Beaumont, der ithn der Hiresie be-
schuldigte, erwiderte er ohne zu zo6gern, dass er an die Offenbarung glaube. Be-
inhaltet aber die Apologie Rousseaus noch immer das biblische Verstindnis von
Oftenbarung? Jedenfalls bringen sich nach Rousseau die religiosen Wiirdentra-
ger selbst in Verruf, wenn sie vorgeben, zu wissen, was die Offenbarung sei. An
den Worten des Glaubensbekenntnisses des savoyischen Vikars, die Rousseau
dem katholischen Geistlichen in den Mund legt und die seine eigene Deutung
des reformatorischen Glaubens widerspiegeln, erkennt man eine Sehnsucht des
Genfers nach einer «Praktischen Theologie», die sich freilich als bizarr darstellt.
Als nicht weniger bizarr werden aber die «orthodoxen» theologischen Diskurse
entlarvt, die sie selber verteidigen wollen, die aber genauso unnachweisbar sind.
Bei Rousseau ist diese Schwierigkeit wahrscheinlich mit der Idee der «Erbsiinde»
am deutlichsten zu erkennen, die er padagogisch und theologisch nicht in den
Blick nimmt; es handelt sich um eine nach wie vor offene Frage, die in religi-
onspadagogischen Untersuchungen nicht immer zusammenhingend angegan-
gen wird.” Rousseau weiss, dass die Schrift nie von Erbstinde spricht und ist
sich bewusst, dass es sich hier um ein Konstrukt handelt, das hauptsichlich auf
Augustin zurlickzufithren ist. Wenn die Gesellschaft bose ist und uns zu bésen
Menschen macht, bedeutet das — so behauptet Rousseau —, dass sie von bereits
entarteten Menschen aufgebaut worden ist. Im Du contrat social schreibt er, dass
in eben dem Moment alles schief geht, da der Mensch in die Gesellschaft ein-
tritt.”! Rousseau hat also verstanden, dass die Frage nach der Stinde eine zutiefst
anthropologische Dimension besitzt und es deshalb keinen Sinn hat, ithren Spu-
ren aus der historischen Perspektive nachgehen zu wollen.*

% Vgl auch: W. Grib: Der menschliche Makel. Von det sprachlosen Wiederkehr der Stnde,
PTh 7 (2008) 238-253; Thema Stinde, in: GlLern 2 (2005); M. Sievernich: Stinde, Erbsiin-
de, Suindenvergebung, in: LexRP, Neukirchen-Vluyn 2001, 2069-2073.

R. Vancourt: «Le péché originel selon Rousseau, Kant, Hegel», in: P. Guilluy: La culpabilité
fondamentale. Péché originel et anthropologie moderne, Lille 1975, 110.

Jungst hat J. Kegler den Mythus von Adam und Eva als géttliches Erziehungsprogramm
interpretiert, das den Menschen die Moglichkeit gebe, die Gebote der Torah zu halten. Vgl.
ders.: «Siinde im Alten Testameno, Gllern 2 (2005) 108-118.

51

52



296 Ermanno Genre

In der Religionspadagogik fragt man sich heute noch, welches der Sinn des
Begriffs der «Erbstinde» sei: Die biblische Exegese zeigt uns einen Weg, der heu-
te von der Religionspidagogik gegangen werden kann, wihrend die Dogmatik
noch Schwierigkeiten bekundet, zusammen mit der Exegese einen gemeinsamen
Weg zu finden. In den letzten Jahren entstand in Deutschland eine «Kindertheo-
logie», die mehr als nur Theologie f#r Kinder ist.”® Man muss aber zur Kenntnis
nehmen, dass der Begriff der Erbstiinde daran ist, aus den didaktischen Pro-
grammen sowie auch aus den Kinderbibeln zu verschwinden. G. Adam hat ge-
zeigt, wie dabei immer mehr Bibeliibersetzungen es sich vorgenommen haben,
das Kind zu einem Verstindnis von Erbstinde zu fithren, das nicht mehr die Idee
einer «strukturellen Sunde» beinhaltet.*

Im Glaubensbekenntnis des Vikars vergleicht Rousseau die Religion mit ei-
nem Baum, an dem einige Aste abgeschnitten werden miissen. Dies soll ja die
Pflanze gesund und blihend erhalten. Wie kann man heute diese Metapher fiir
die Religionspidagogik beniitzen? Die Frage bleibt offen; Rousseau hat bei ihrer
Behandlung ein Recht darauf, gehort zu werden.

Abstract
In this essay, the author considers some aspects of Jean-Jacques Rousseau’s religious
pedagogy and his pedagogical novel Ewmile, which was a real provocation for his en-
lightened contemporaries. The relationship between nature and culture, which Rous-
seau treated in paradoxical terms in Emile, is still today at the centre of a never-ending
debate. And even today his criticism of the Roman Catholic view on education, his
personal, polemical interpretation of the reformed tradition which was not spared
from his criticism, leave the question open: what is meant by education of the person?

Ermanno Genre, Rom

53

E. Schweitzer: «Was ist und wozu Kindertheologie?», in: Jahrbuch fiir Kindertheologie Bd.
2, Stuttgart 2003. Der Begrift der «Kindertheologie» wurde von der Synode der EKD des
Jahres 1994 geprigt. Vgl. M. Zimmermann: «Stnde in der Kindertheologie», GlLern 2
(2005) 142-152. Zimmermann vertritt die eher diskutable These, wonach die Kinder in der
Lage sind, eine eigene Darstellung der Erbstinde fiir sich zu erarbeiten (151).

G. Adam: Sinde in Kinderbibeln. Exemplarische Beispiele und unterrichtliche Verwen-

dung, GlLern 2 (2005) 171.

54



	Aufklärung und Religionspädagogik : Jean-Jacques Rousseaus Émile : zwischen Exkommunikation und Prophetie

